Frédéric Lordon

LA SOCIETE
DES AFFECTS

Pour un structuralisme des passions




DU MEME AUTEUR

Les Quadratures de la politique économique
Les infortunes de la vertu
Albin Michel, 1997

Fonds de pension, piége a cons ?
Mirage de la démocratie actionnariale
Raisons d’agir, 2000

La Politique du capital
0. Jacob, 2002

Et la vertu sauvera le monde...
Apreés la débacle financiére, le salut par I’« éthique » ?
Raisons d’agir, 2003

L’Intérét souverain
Essai d’anthropologie économique spinoziste
La Découverte, 2006

Jusqu’a quand ?
Pour en finir avec les crises financiéres
Raisons d’agir, 2008

La Crise de trop
Reconstruction d’un monde failli
Fayard, 2009

Capitalisme, désir et servitude
Marx et Spinoza
La Fabrique, 2010

D’un retournement 1’autre
Comédie sérieuse sur la crise financiére
En quatre actes, et en alexandrins
Seuil, 2011 ; Points, 2013



ISBN 978-2-02-111985-5

© Editions du Seuil, septembre 2013

www.seuil.com

Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo


http://www.seuil.com/
http://www.nordcompo.fr/

Table des matieres

Couverture

Du méme auteur

Copyright

INTRODUCTION - Le mouvement en marchant

Pour un structuralisme des passions

Socio-économie passionnelle des institutions du capitalisme

Prolégomenes a une science sociale philosophique

PREMIERE PARTIE - Recroisements

1 - PHILOSOPHIE ET SCIENCES SOCIALES

: VERS UNE

NOUVELLE ALLIANCE ?

Les sciences sociales a la recherche d’une différence linguistique

L’économie comme fantasmagorie linguistique

La langue des concepts

Philosophie, sciences sociales : une histoire contentieuse a liquider

La mésentente bourdieusienne

Rapprochements aux frontiéres — une nouvelle conjoncture ?

2 - DU SYSTEME FORMEL AU SYSTEME SPECTRAL

DEUXIEME PARTIE - Structures

3 - POUR UN STRUCTURALISME DES PASSIONS

Structures capitalistes et affects salariaux

Imaginaire, significations, affects

L’énergie du conatus coulée/conformée dans les structures


clbr://internal.invalid/book/OEBPS/titlepage.xhtml

Les expressions locales des structures globales

Passions mécontentes, mouvements centrifuges et crises institutionnelles

Sédition et crises, ou le déterminisme passionnel poursuivi dans de nouvelles directions

«Je maintiens toujours le droit naturel... »

4 - LA CRISE ECONOMIQUE EN SES PASSIONS

Vie et mort des régimes d’accumulation

Une philosophie des crises comme événements passionnels

TROISIEME PARTIE - Institutions

5-LA LEGITIMITE N’EXISTE PAS

L’action sans acteur : conatus et affects

Les renoncements de la vie sous les rapports institutionnels

L’idée de 1égitimité : aporétique, circulaire et creuse

Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas...

Répressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du conatus

La 1égitimité, ou « Dieu et mon droit »

Jusqu’ou va le pouvoir de I’institution de faire vivre ses sujets sous ses rapports ?

6 - LA PUISSANCE DES INSTITUTIONS

Lautorité véridictionnelle des institutions

L’autorité, une affaire de puissances et d’affects

Les institutions souveraines

La crise des autorités institutionnelles, ou I’ambivalence de 1’affect commun

Sens, discours et affects, ou les puissances de I’imagination

Séditions et crises de 1’ordre salarial

Puissance de la multitude et transcendance immanente du social

QUATRIEME PARTIE - Individus

7-LA SERVITUDE VOLONTAIRE N’EXISTE PAS

Pouvoir, structures et affects dans la domination capitaliste



Le capitalisme en ses régimes historiques de désirs et d’affects

Consentement, servitude volontaire, aliénation

Assujettissements tristes, assujettissements joyeux

Division du travail, division du désir

8 - LES IMBECILES HEUREUX

L’imaginaire néolibéral ou on I’attend le moins

« Penser par soi-méme » ?

Changer le monde « si on le veut » ?

Les briguants

Pouvoirs d’emprunt

Béquilles et imbéciles heureux

Bibliographie



INTRODUCTION

Le mouvement en marchant

La société marche aux désirs et aux affects. Les sciences sociales qui
cherchent les forces motrices devraient s’intéresser un peu a ¢a. Le
probleme est que... les sciences sociales ont un probleme avec le désir et
les affects. A leur décharge, il faut bien reconnaitre qu’il y a de quoi. Les
sciences sociales se sont construites comme sciences des faits sociaux — et
non des ¢tats d’ame. Or les états d’ames et les émois intérieurs des
individus sont le point ou semble reconduire fatalement toute évocation du
desir et des affects. On comprend donc sans peine le long tourment des
sciences sociales : confrontées a une sorte d’¢vidence massive — la présence
obvie des émotions dans les comportements humains —, elles ne s’en sont
pas moins impose¢ une stricte censure, et I’interdiction formelle d’y toucher.
Accordons que cette réticence n’¢€tait pas totalement illégitime : il n’¢€tait
pas absurde de penser qu’en revenir aux €motions comportait un risque
sérieux d’involution vers une sorte de spiritualisme psychologiste — duquel
le geste constitutif méme des sciences sociales avait été de s’extraire. Si
c’¢était pour transformer les sciences du social en psychologie sentimentale,
mieux valait en effet s’abstenir.

Pour un structuralisme des passions



Mais toutes les préventions ne durent pas éternellement. Et certaines
conjonctures aident a les faire tomber. A n’en pas douter, le temps des
embarras est passé : les sciences sociales redécouvrent les « émotions ».
Avec délice, proportionnellement peut-Etre a la durée du réfréenement, elles
s’y rendent les unes apres les autres : sociologie, science politique, histoire,
anthropologie, toutes en font désormais un objet de premier choix, et
jusqu’a I’économie, comme toujours lestée de son impossible désir
¢pistémologique, et qui, bien dans sa maniere, poursuit son fantasme de
science dure en s’associant maintenant avec la neurobiologiel... Mais peu
importent ces particularités : le point important ici est que les sciences
sociales, longtemps muettes sur la question, sont maintenant intarissables a
propos des « émotions ». L’histoire des sciences sociales est ainsi comme
une route de montagne : un tournant succede a 1’autre ; apres le tournant
linguistique, le tournant herméneutique, le tournant pragmatique, voila donc
venu leur tournant émotionnel — et pour le coup il n’y a pas a se moquer que
cette chose trop longtemps ignorée soit enfin considérée. Pour autant, le
probleme originel des €émotions n’a pas €té réglé — simplement un autre
arbitrage a-t-il ¢té rendu : a 1’évidence la redécouverte des émotions tient
beaucoup au retour en force, depuis plusieurs décennies, des figures de
I’individu, de I’acteur et du sujet ; remis au centre du paysage théorique des
sciences sociales, n’¢€tait-il pas logique qu’on finisse par s’intéresser a leurs
« sentiments » apres s’€tre intéress€ a leurs actions et a leurs discours ?
Mais I’'intérét porté a I’« acteur » jusque dans les événements de sa vie
¢motionnelle a tout aussi logiquement pour corrélat un désintérét relatif plus
prononcé pour les objets de rang superieur, structures, institutions, rapports
soclaux, par construction coupables de ne pas faire de place aux choses
vécues. Ainsi le tournant émotionnel porte-t-il a son comble le retour
théorique a I’individu... au risque de liquider définitivement tout ce qu’il y
a de proprement social dans les sciences sociales, en voie de dissolution
dans une sorte de psychologie étendue.

Il n’y a pas lieu de s’étonner que la repsychologisation des sciences
sociales soit un risque inscrit des le départ dans le choix d’abandonner les
structures et, s’il y a quelque logique a ce que la figure de 1’acteur restauree
dans son primat théorique ait fini par faire de ses « émotions » un point de
passage obligé, il n’y en a pas moins a ce que la relégation de toutes les
déterminations structurales en ait €té plus complete. Le nouvel intérét des



sciences sociales pour les émotions est donc terriblement ambivalent. 11 est
potentiellement porteur des plus navrantes régressions si I’individualisme
s’aggrave en individualisme sentimental, et que la transfiguration de
I’expérience immédiate de la vie affective en théme théorique conduit un
peu plus a faire de I’'individu (ému) un explanans et non un explicandum —
un point de départ explicatif et non une chose a expliquer. Et cependant il
réintegre dans le champ d’analyse des sciences sociales ce fait massif de la
vie passionnelle, individuelle et collective, que de robustes préventions
avaient longtemps tenu a 1’€cart — mais au prix de quels déficits ? Qu’il y ait
eu de D’excés dans cette exclusion, et qu’il y ait matiere a cette
réintégration, la lecture de Durkheim suffit a s’en convaincre : n’a-t-il pas
sans hésiter fait un abondant usage de la catégorie de « sentiment » ? Il est
vrai que Durkheim a d’abord posé¢ si fermement son point de vue
sociologique que le risque de [D’involution psychologisante en ¢était
neutralis¢ d’avance. Contre les tendances majoritaires des sciences sociales
contemporaines, on devrait donc pouvoir se prévaloir de ce précédent pour
attester la possibilité de parler des affects sans verser davantage dans un
individualo-centrisme oublicux des forces sociales, des structures et des
institutions. On ne voit pas en effet par quelle malédiction intellectuelle 1l y
aurait a choisir entre deux aspects également pertinents, et manifestement
complémentaires, de la réalité sociale — les émotions des hommes, le poids
de détermination des structures — que rien ne devrait opposer en principe...
st ce n’est la construction conflictuelle de positions théoriques qui les a
posés comme exclusif I’un de Iautre.

Tenir ensemble ce qui a ¢t€¢ longtemps séparé¢ demande cependant
d’entrer dans le probléme des « émotions » d’une maniere particulieére qui
n’ait pas pour effet de le clore immédiatement sur lui-méme en un
subjectivisme sentimental, préoccupé des seuls états d’ame de 1’« acteur »
et coupé de toute détermination sociale. Or cette « maniere particuliere »
n’est pas facile a trouver tant les émotions sont spontanément pensées
comme |’intimité d’un sujet... et par 1a d’emblée inclinées a déterminer une
vue subjectiviste du monde social. Il faut la ressource d’une pensée aussi
singuliere que celle de Spinoza pour résister a la fatalité de cette inclination.
Philosophe classique, par 1a préoccupé du probléme des passions, Spinoza
n’en propose pas moins une conceptualisation des affects aussi contre-
intuitive que rigoureuse — cela dit a 'intention de tous ces travaux qui



parlent longuement des émotions mais sans jamais en donner la moindre
definition sérieuse —, et surtout aussi ¢loignée que possible de tout
psychologisme sentimental. Car voila a quoi tient le paradoxe spinozien : a
une théorie radicalement antisubjectiviste des affects... ordinairement
pensés comme le propre par excellence d’un sujet. Il faut en effet cette
performance intellectuelle : garder les affects mais en se débarrassant du
sujet (qu’on pensait €tre leur nécessaire point d’application), pour dépasser
I’antinomie des émotions et des structures, puisque, le sujet évacue, le
support des affects, individu certes, mais ni monadique, ni libre, ni
autodétermin€, peut alors €tre rendu a ses environnements institutionnels et
branche¢ sur tout un monde de déterminations sociales. Il y a bien des
individus et ils éprouvent des affects. Mais ces affects ne sont pas autre
chose que I’effet des structures dans lesquelles les individus sont plonges.
Et les deux bouts de la chaine, réputés incompatibles, peuvent enfin étre
conjoints pour donner acces a quelque chose comme un structuralisme des
passions.

A ce structuralisme des passions, il faut donc la force du point de
deépart spinozien — mais aussi qu’on ne s’y arréte pas. On ne saurait sans

absurdité demander a une philosophie du XVII® siécle de livrer a elle seule
une science sociale tout armée. C’est pourquoi, dans cette entreprise, la
puissance des intuitions et des concepts spinozistes ne se livre vraiment que
par combinaison avec les meilleurs acquis des sciences sociales, du moins
de celles qui sont compatibles avec eux — ¢’est loin d’€tre le cas de toutes...
Ici ce sera Marx, Bourdieu, Durkheim et Mauss, c’est-a-dire des pensées
constitutivement rétives a la célébration du sujet, et attentives a tout ce qui
le dépasse — le social en sa force propre. Il y a des structures, et dans les
structures il y a des hommes passionnés ; en premiere instance les hommes
sont mus par leurs passions, en derniere analyse leurs passions sont
largement déterminées par les structures ; ils sont mus le plus souvent dans
une direction qui reproduit les structures, mais parfois dans une autre qui les
renverse pour en créer de nouvelles : voila, a I’essentiel, I’ordre de faits que
voudraient saisir les combinaisons particulieres du structuralisme des
passions.

Parce qu’il entreprend de tenir ensemble les deux bouts réputés
incompatibles — les individus passionnés et les structures sociales



impersonnelles —, le structuralisme des passions ne se contente pas de
produire une synthése des supposés contraires, il permet également de
régler certains des problemes internes d’une position structuraliste en
sciences sociales ou la restauration individualiste/subjectiviste avait cru voir
une insuffisance indépassable : 1’incapacité historique. S’il n’y a que des
structures minérales et inhabitées, ou disons simplement peuplées d’agents
congus comme leurs supports passifs, d’ou peuvent venir les forces ou les
événements qui les feront échapper a la fatalité de la reproduction ad
aeternam ? « Althusser a rien », dit le graffiti de Mai 68 qui se voit comme
I’infirmation en actes du structuralisme et de son incapacité a penser les
transformations — soit le mouvement méme de I’histoire. La encore donc, il
y aurait a choisir : ou bien les structures mais alors sans le mouvement, ou
bien I’histoire mais avec la liberté¢ du sujet — puisqu’on ne congoit pas qu’il
puisse y avoir autre chose que le libre arbitre, c’est-a-dire
I’affranchissement des déterminations structurales, au principe des ¢lans de
rupture qui font I’histoire.

L’antisubjectivisme passionnel de Spinoza offre peut-étre le seul
moyen de sortir radicalement de cette infernale antinomie, et d’envisager un
monde de structures mais peuplé d’individus concus comme des poles de
puissance désirante, dont le désir, précisément, peut parfois aspirer a
¢chapper aux normalisations institutionnelles et, dans certaines conditions,
y parvenir. Parce qu’il y a du désir et des affects, termes dont la
réintroduction était décidément stratégique, il y a des forces motrices au
sein des structures, des forces le plus souvent déterminées a la reproduction
du méme, mais éventuellement capables de faire mouvement dans des
directions inédites qui viennent briser le cours ordinaire des choses, quoique
sans échapper a I’ordre causal de la détermination — lorsque, par exemple, le
fonctionnement des structures passe aux yeux des individus un point
d’insupportable, et les détermine alors non plus a la conformité mais a la
sédition. Et il redevient possible de penser aussi bien les ordres
institutionnels en régime que leurs crises... sans qu’il faille supposer pour
ces dernieres quelque magnifique irruption de la « liberté » — simplement la
poursuite de la causalité passionnelle dans de nouvelles directions.



Socio-¢conomie passionnelle des institutions du
capitalisme

S’il y a bien un ordre institutionnel dont penser la crise s’impose par
les temps qui courent, c’est celui du capitalisme contemporain — mais ici
tres en amont du détail de la situation présente : non pas donc
I’effondrement des subprimes, la récession, les déficits, 1’austérité et le
paysage de toutes les tares profondes du capitalisme néolibéral, mais, plus
abstraitement, la part passionnelle des configurations institutionnelles qui
soutiennent les régimes d’accumulation et les conditions générales de leur
perte de stabilité.

Régimes d’accumulation, régimes de désir

Reconnaissons d’emblée qu’il n’y a rien d’évident a introduire dans
I’analyse des macrostructures du capitalisme les thématiques du désir et des
affects qu’on trouve spontanément adéquates a 1’échelle des individus. Mais
comment comprendrait-on autrement 1’effet concret de ces structures sur
ces individus ? Les individus ne se comportent jamais que comme les
structures les déterminent a se comporter ; mais ils n’ont aussi tel
comportement que pour avoir désir¢ se comporter ainsi. Ces deux
propositions ne se raccordent que par la médiation des affects : c’est d’avoir
¢té affecté dans et par les structures que les individus ont désiré se
comporter comme ils se comportent. Telle est I’essence d’un structuralisme
des passions qui trouve a s’appliquer par exemple aux comportements des
individus pris dans les structures du capitalisme, et fait signe vers 1’idée
que, derriere les structures proprement ¢économiques d’un régime
d’accumulation, telles qu’elles ont été conceptualisées par Marx puis par la
théorie de la Régulation?, il y a comme une structure duale, ou une doublure
st I’on veut, sous la forme d’un certain régime de désirs et d’affects. Les
structures particulicres du rapport salarial, par exemple, s’expriment en un
certain régime de mobilisation des travailleurs, qui n’est pas autre chose
qu’une configuration de désirs et d’affects : qu’est-ce qui met les salariés au
travail — la peur de la misere ou le désir d’accomplissement ? Qu’est-ce qui



détermine I’intensité de leur effort — la crainte de la sanction, 1’attrait de la
prime ou quelque sens du « travail bien fait » ? Quelle atmosphere
passionnelle les environne — la chaleur de la sociabilit¢ au travail ou les
luttes concurrentielles ? Etc. Autant d’affects qui peuvent étre
immeédiatement rapportés a la configuration en vigueur du rapport salarial :
les structures s ‘expriment en les individus sous la forme de désirs — et Marx
se prolonge avec Spinoza (chapitre III).

Inversement, les motions désirantes individuelles reproduisent les
structures. Ou les détruisent ! C’est sans doute plus rare, mais pas
impossible. La théorie de la Régulation appelle crise le moment de la
destruction et de la transformation des structures du régime d’accumulation,
c’est-a-dire le passage d’une s€équence historique a une autre du mode de
production capitaliste. Soit dit en passant, elle offre par la la seule
conceptualisation digne de ce nom du mot « crise » que I’inflation de ses
usages a fini par vider de toute signification un peu consistante. Mais les
structures ne bougent pas d’elles-mémes, comme par mouvement spontané :
« on » les fait bouger. Qui est « on » ? Disons génériquement : la politique.
Soit, dit autrement : des coalitions de forces désirantes. A défaut d’entrer
dans le détail de leur formation, on peut au moins dire ceci : une crise,
entendue au sens « régulationniste » de la transformation des structures du
régime d’accumulation, est aussi un événement passionnel (chapitre 1V).
Car 1l n’y a pas de transformation des structures sans action transformatrice,
c’est-a-dire sans action politique, et ’action politique est une affaire
d’affects et de désirs collectifs : des mouvements de puissance (désirante)
deéterminés (affectivement) a s’orienter dans un certain sens et a accomplir
certaines choses pour faire ou refaire d’une certaine manicre leurs cadres
communs.

Les institutions entre pouvoir normalisateur et sédition

Ces processus passionnels, paradoxalement déja observables a 1’étage
macroéconomique des régimes d’accumulation — paradoxalement puisqu’il
est le plus ¢loigné des individus —, ces processus, donc, sont logiquement
plus visibles encore a 1’étage des institutions particulieres, ou le contact des
individus avec la réalité institutionnelle est tout a fait direct : comme le



suggerent Mauss et Durkheim, les institutions sont ces réalités sociales
extérieures aux individus et qu’ils sont voués a rencontrer, en conséquence
de quoi elles sont au principe de certaines de leurs affections. C’est bien ici
que les concepts spinozistes rendent leurs meilleurs services a la science
sociale des institutions : en leur livrant le modus operandi de leur efficacite.
Si les institutions obtiennent quelque chose des individus, si elles les
déterminent avec succes a certains comportements — c’est cela et rien
d’autre qu’il faut entendre par « efficacité¢ » —, par exemple a s’arréter a un
feu rouge, a accepter le signe monétaire en circulation ou a se tenir au
reéglement intérieur de 1’usine, c’est parce qu’elles ont un pouvoir de les
affecter. Tel est le syllogisme spinoziste de I’action : par rencontre de
certaines choses extérieures, les individus subissent certaines affections qui
les affectent d’une certaine maniere, et les déterminent a désirer faire
certaines choses. Les affects : voila le modus operandi de 1efficacite
institutionnelle (chapitre V). Comment cette efficacité est produite, et aussi,
parfois, comment elle est détruite, c’est le genre de question dont la réponse
est a trouver dans les dynamiques passionnelles collectives et individuelles.
Car de méme que la crise macroéconomique des régimes d’accumulation
est a saisir comme €événement passionnel, de méme, et a fortiori, la
décomposition est une possibilité toujours inscrite a 1’horizon de toute
institution, jamais assurée que la balance affective qui la soutient dans
I’existence ne viendra pas a €tre renversee. Voila, entre autres, I’avantage de
repeupler les structures et les institutions par des individus, qui sans €tre des
sujets libres, sont des poles d’activité puissante, déterminés par leurs affects
et leurs désirs a faire mouvement d’une certaine maniere, le plus souvent
pour se conformer aux réquisits de I’institution, mais parfois aussi pour s’en
affranchir, voire entrer en guerre contre elle si elle s’est rendue odieuse au
point de faire naitre le désir de la détruire — toujours une histoire d’affects...
Inutile de le dire, la scene institutionnelle de 1’entreprise se préte
particuliecrement bien a ce genre d’analyse — et I’histoire sociale des
rébellions au travail a se laisser €clairer par la conceptualité spinoziste de la
sédition (chapitre VI).

Les apories de la servitude volontaire



Si le structuralisme des passions se combine adéquatement a une
¢conomie politique historique du capitalisme — comme la théorie
régulationniste des régimes d’accumulation —, et a une science sociale des
institutions inspirée de Durkheim et de Mauss, il dit aussi plus précisément
quelque chose du marquage affectif des individus. Bien sir ceux-ci ne
sauraient étre envisagés hors de leurs milieux sociaux, et il n’y a pas de
théorie de I’individu séparé. Mais par construction, les affects, éprouvés en
premiere personne quoique socialement déterminés, sont des effets locaux.
Aussi la vue locale a-t-elle sa pertinence propre — pourvu que, par la pensée,
on ne la coupe pas du global que toujours elle exprime. S’il est un effet
propre aux institutions du capitalisme dont on peut chercher la trace en les
individus, c’est bien la domination. Il le faut méme d’autant plus que les
orientations du régime d’accumulation néolibéral, notamment dans la
pratique du rapport salarial, viennent perturber 1’idée simple qu’on se fait
spontanément de la domination, cela précisément parce que l’entreprise
néolibérale se targue désormais de fonctionner au « consentement ». Et de
triompher : comment peut-on persister a dire de salariés consentants qu’ils
sont dominés ?

Comme on sait, tout I’effort de Bourdieu aura tendu a dénouer ce genre
de paradoxe pour montrer comment la domination n’opere jamais si bien
que lorsqu’elle recoit une sorte de complicité¢ implicite des domings. Et la
catégorie de « violence symbolique » n’avait pas d’autre finalité que de
montrer cette imposition douce par laquelle les dominés épousent la vision
du monde des dominants, telle qu’elle valide et justifie les places
respectivement faites aux uns et aux autres. Mais si le consentement trouble
les vues trop simples de la domination, ne serait-ce pas aussi parce qu’il est
lui-méme une catégorie des plus troubles ? En vérité le consentement ne se
comprend clairement que sous le présuppose subjectiviste d’un individu qui
dit oui dans I’entiere autonomie de son libre arbitre. Une fois ce présuppose
contesté, le consentement perd aussitot de sa transparence et de son
¢vidence. Si un individu dit oui, c’est plutot qu’il a €té détermine
(affectivement) a dire oui. Il n’y a la-dedans aucune manifestation de la
liberté¢ originaire d’un sujet, mais simplement 1’effet d’agencements
institutionnels suffisamment bien configurés pour normaliser les individus
sous des affects joyeux plutdt que sous des affects tristes — la vérite¢ du
« consentement » n’est pas de ’ordre de la liberté mais de 1’ordre des



passions : c’est la joie qui fait dire oui. De la méme maniere que les choses
attristantes, qui font dire non, seront rebaptisées « contraintes ».
« Consentement » et « contrainte » sont donc autant ’'un que l’autre de
I’ordre de la détermination passionnelle, quand I’impression vécue ne donne
spontanément qu’au premier le privilege de la « liberté ».

La encore, la violence symbolique qui, typiquement, produit ce genre
d’acquiescement doit donc étre comprise comme pouvoir (institutionnel)
d’affecter. D’affecter adéquatement s’entend, c’est-a-dire de réjouir —

réjouir les individus sous le ressort de I’institution pour les déterminer
d’autant plus a y rester. Obtenir de la joie des individus salariés, tel est
assurément le nouvel horizon de la gouvernementalité¢ néolibérale, qui réve
de n’avoir affaire qu’a des salariés heureux, « accomplis », etc. Le point de
vue extérieur, qui ne perd pas de vue le rapport objectif d’exploitation, se
trouve alors déstabilis¢ d’étre confront¢ a la joie de ceux qu’il tient
objectivement pour des exploités, et pour peu qu’il reste pris dans le
subjectivisme spontané qui informe notre vision immédiate de nous-mémes
et du monde, il ne parvient a se tirer de cette dissonance que par les fausses
solutions verbales de la « servitude volontaire », sorte de concentré de
toutes les apories subjectivistes du libre arbitre, révélées par les situations
de domination « heureuse ». Comment vouloir la servitude, c’est en effet
une question qui n’admet d’autre réponse subjectiviste que la tautologie
aberrante de la servitude volontaire, mais trouve sa véritable clé dans
I’abandon des présupposés du libre-vouloir et I’analyse de la production
institutionnelle des normalisations joyeuses (chapitre VII).

Antidote a la métaphysique libérale

La position du structuralisme des passions ne tient donc ensemble les
structures et 1’action individuelle (passionnée) que pour avoir préalablement
tué I’« individu », plus exactement I’individu des sciences sociales les plus
obstinément individualistes, cet é&tre libre, souverain, autodéterminé et
responsable — en fait le sujet, dont la restauration théorique n’est jamais
parvenue a se défaire compleétement d’un arriere-plan de célébration morale.
Ni de ses effets politiques. Politique, aussi, 1’angle sous lequel on peut
envisager la critique conceptuelle du subjectivisme, en demandant a ces



sciences sociales si elles ont bien conscience de leurs affinités avec
I’idéologie néolibérale dont, de fait, elles reconduisent, au moins
tacitement, les ¢énoncés les plus fondamentaux. II faut la naivete
¢pistémologique des tenants les plus endurcis de la « ligne pure » pour
trouver incongru ce genre de mise en question et croire encore aux
injonctions weberiennes a la neutralit¢ axiologique, cet asile de
I’inconscience politique, quand foute position en science sociale, méme — en
fait surtout — si elle prend la forme des partis pris théoriques les plus
abstraits, comme ceux qui expriment une certaine vision tres générale de
I’homme et des rapports de I’homme et de la société, toute position en
science sociale, donc, emporte nécessairement une charge politique. Et il
devrait suffire d’énoncer les « Grandes Hypotheéses » dont divers courants
de science sociale font leurs postulations constitutives, par exemple 1’2omo
ceconomicus rationnel de la science économique néoclassique, ou I’homo
donator de la théorie du don, ou encore le primat structuraliste des rapports
soclaux, pour apercevoir que la science sociale est politique, mais bien sir
d’une maniere autrement plus subtile que le modele jdanovien du service
commandé, ¢’est-a-dire sans avoir nul besoin d’étre formellement asservie a
des intentions politiques.

Plutot que de réver a des ¢éradications ou a des purifications
impossibles, les sciences sociales devraient bien davantage apprendre, apres
I’avoir au moins réfléchie, a composer avec leur part politique, telle qu’elle
demeure de toute maniere nécessaire. Et aussi, inversement, pour situer
adéquatement le plan de leur intervention politique quand elles n’ont pas
completement abdiqué le projet d’en avoir une. La question vaut a fortiori
pour une « science sociale philosophique » qui ne peut s’adonner a
n’importe quoi en cette matiere sauf a se dévoyer gravement. Assez
logiquement, c’est dans le registre des abstractions catégoriales qu’elle
peut, en conformité avec ses propres regles de déploiement, produire ses
effets politiques les plus pertinents, et cela quoique ce registre semble le
plus scolastique et le plus ¢loigné des nécessités de 1’« intervention
politique »... alors que ces catégories, dans leur retrait méme, s’averent
téelécommander silencieusement nos schemes mentaux, puis nos scheémes
politiques les plus profonds — qui pourrait soutenir par exemple que
I’abstraction philosophique du sujet libre et responsable n’est d’aucune



incidence politique, et n’y a-t-il, par conséquent, pas lieu, pour la critique
philosophique, ici, de se faire ipso facto politique ?

C’est pourquoi il faut faire entendre que, n’ayant pas a €tre enrdlée
immeédiatement dans une entreprise politique, une science sociale
philosophique n’en a pas moins ses modes d’intervention, et ses lieux aussi,
sans doute loin du front des urgences — si on la juge seulement a cette aune,
elle aura évidemment 1’air ridicule... Dans ses taches propres, il entre par
exemple de mettre en question ces catégories abstraites qui font la
métaphysique libérale, et dont il faut mesurer le pouvoir d’information de
nos discours politiques, proportionnel a leur abstraction méme, schemes
aussi puissamment structurants qu’ils sont méconnus comme tels, et
jouissent du statut d’évidences hors de toute question. Que 1’individu décide
librement et gouverne souverainement son existence, la chose, dit-on, ne
va-t-elle pas de soi ? Alors, a ’autre bout de la chaine, de soi également
qu’il doive compter sur lui-méme plutét que d’€tre « assisté », ou bien
finisse par €tre responsable de son ¢€tat de chomeur. Qu’une société soit
représentée comme une collection atomistique d’individus supposés
autosuffisants, cela n’entraine-t-il pas, a distance, quelques conséquences
politiques ? Qu’a cette représentation on en substitue une autre, qui
montrerait I’individu non comme une monade mais comme constitutivement
li¢ a ses semblables et proprement incapable d’exister hors de ce tissu
relationnel, cela n’aurait-il pas inversement quelque effet ?

Sans rien concéder de son autonomie thé€orique — qu’il ne faut
certainement pas comprendre comme déconnexion de tout extérieur
(notamment politique) mais comme sanctuarisation de ses procédures
intellectuelles —, une science sociale spinoziste trouve précis€ément la son
plan propre d’intervention politique. En liquidant le sujet, en nous montrant
I’infinie série de ses déterminations a agir, telle qu’elle ruine toutes ses
prétentions au libre arbitre et a ’autodétermination, elle détruit le socle
métaphysique de la pensée libérale. Il faut d’ailleurs prendre conscience du
degré auquel ses opposants persistent a objecter au libéralisme mais dans le
cadre de la grammaire (subjectiviste) du libéralisme — dont,
inconsciemment, ils partagent en fait les présupposés fondamentaux, au
risque d’avoir perdu d’avance —, pour apercevoir combien la radicalité
antisubjectiviste du spinozisme est nécessaire pour faire antidote. Sortir
vraiment du libéralisme, qui n’a cette résistance sé€culaire que de s’€tre si



profondément installé¢ dans les tétes, suppose donc aussi de pulvériser sa
matrice métaphysique, et de la remplacer par une autre — peu d’armes a la
puissance de feu suffisante sur le marché... Et s’il faut sombrer dans une
singuliére naiveté idéaliste pour imaginer que le changement politique
puisse €tre simplement affaire de luttes et de conversions métaphysiques (!),
il faudrait n’€tre pas moins négligent pour ignorer ce que ses conditions de
possibilité¢ doivent a la réfection de nos sous-sols mentaux... quand bien
méme ces transformations-la répondent a de tout autres temporalités
historiques (chapitre VIII).

Prolégomenes a une science sociale philosophique

On ne prouve le mouvement qu’en marchant, dit la sagesse commune.
Voila donc I’esquisse d’un mouvement. Ni totalement linéaire ni totalement
continu puisqu’il consiste en un ensemble de textes qui ont été €crits
indépendamment — quoique fortement unis par une idée directrice
commune : celle d’un structuralisme des passions. Un mouvement qui, dans
ces conditions, a sa part de saccades. Recueil, et non pas traité, il n’a pas
pour lui le cours parfaitement ¢tal de 1’ordre démonstratif, fleuve
majestueux mais pris par sa propre linéarité et qui ne revient jamais sur lui-
méme — est-ce alors faire exagérément de nécessité vertu que de proposer la
part de répétition et d’insistance, qui va avec le genre « collection », comme
substitut de 1’exposition more geometrico dans le dessin d’une figure
théorique, un peu a la mani¢re dont le pointillisme a aussi la propriété de
figurer en lieu et place du trait plein ?

En tout cas, la proposition d’un structuralisme des passions se fonde
d’abord elle-méme dans la démonstration de ce qu’elle peut faire : montrer
le jeu des affects et du désir partout dans la société ; penser les ordres
institutionnels et leurs crises ; proposer une image non subjective de
I’individu. Ce n’est 1a d’ailleurs rien d’autre que satisfaire au critére méme
de la puissance chez Spinoza, qui ramene toujours toute chose a la question
de savoir ce qu’elle peut, de ce qu’elle est capable de produire comme effet.
Mais ce qu’une pensée peut, elle ne le peut qu’a partir de certains



préalables, a propos desquels il lui revient d’étre au clair. Sa part de
références et d’emprunts vient déja d’étre suffisamment indiquée pour qu’il
ne soit pas nécessaire d’y revenir — avant que les textes eux-mémes ne la
rappellent. Il s’agirait plutot ici d’une sorte de transcendantal, quelque
chose qui aurait a voir avec des conditions de possibilité, dont la question
est presque immeédiatement posée quand il s’agit de méler les sciences

sociales a une philosophie du XVII® siécle — celle de Spinoza, on I’a
compris. Car voila bien un mélange qui ne va pas de soi, en tout cas au
regard des habitudes disciplinaires contemporaines. Comme toute pratique
de I’intersection, c’est bien la le genre de combinaison vou€e a rencontrer le
scepticisme des deux bords, quand ca n’est pas leur hostilit¢ ouverte. Une
« science sociale spinoziste », puisque telle est la pratique théorique qui se
tient derriere la proposition d’un structuralisme des passions, n’est-elle pas
en soi une chimere, conjonction forcée et tératologique de deux natures
incompatibles ? Insuffisamment philosophique pour la philosophie,
beaucoup trop pour les sciences sociales, elle est sans lieu propre, atopos ;
au mieux trouve-t-elle a s’abriter derricre cette formule dont on sait que
Foucault I’¢labora pour tenter d’en finir avec sa propre figure d’auteur, mais
dont on pourrait ¢trangement faire un viatique a [’usage des vagabondages
disciplinaires desireux d’avoir enfin la paix : « Ne me demandez pas qui je
suis et ne me dites pas de rester le méme : ¢’est une morale d’¢état civil ; elle
régit nos papiers. Qu’elle nous laisse libres quand il s’agit d’écrire. »

Il semble pourtant possible a une science sociale spinoziste d’espérer
davantage que la paix des lazarets, et ce recuelil, précisément, voudrait aussi
degager la possibilit¢ d’un lieu propre. Un lieu qui commencerait par
defaire quelques clotures et affranchir quelques circulations, comme celles,
trop longtemps retenues, a faire passer de nouveau entre philosophie et
science sociale. « De nouveau » puisque fut un temps ou la division du
travail dans le champ du savoir n’avait pas atteint la profondeur qui
conduira a 1soler un domaine spécial de ’homme et de la société, saisi non
plus comme une partie de 1’€tre mais comme une espece particuliere de
positivité. Mais cette scission n’a jamais cess¢ d’étre vécue comme
sécession, avec la force d’arrachement d’un départ décidé a éEtre sans
retour ; aussi philosophie et science sociale ont-elles pris le parti de devenir
ostensiblement étrangeres [’une a ’autre.



Il n’y a a céder a aucun irénisme abstrait et de principe : le chemin
séparé¢ qu’ont emprunté les sciences sociales leur a été profitable — en plus
d’étre constitutif ! Et le jeu assumé de la division du travail a produit tous
ses effets vertueux. Mais jusqu’a un certain point — probablement en train
d’étre dépassé. Les seuls rapports qu’ont gardés philosophie et sciences
sociales sont de quasi-ignorance pour la premicre, d’objectivation
sociologique (le plus souvent gringante) pour les secondes, soit rien qui
puisse laisser espérer le moindre signe de bonne volonté collaboratrice.
Pendant ce temps, les sciences sociales se privent de la puissance
conceptuelle de la philosophie et se perdent dans des problemes théoriques
qui feraient bien rire cette dernicre, quand la philosophie se ré-aventure
dans le monde social-historique mais parfois sans le secours du minimum
positif et le plus souvent sur le mode de 1’abstraction hors-sol. Ne serait-il
pas temps d’en finir avec une séparation qui est entrée dans la zone des
rendements décroissants, quand les bénéfices du croisement deviennent si
¢vidents (chapitre I) ?

Mettre une science sociale sous 1’égide d’un philosophe est en soi
I’indication suffisante d’un plaidoyer pour un renouement. S’il a a vaincre
le pli d’habitudes disciplinaires désormais difficiles a défaire, il a aussi pour
lui le secours d’une conjoncture intellectuelle dont les courants sont en train
de tourner, car, leur inadéquation avérée, les prohibitions sont a efficacité
tendanciellement décroissante — et puis, comme souvent, les frontieres trop
longtemps installées deviennent, a leur corps défendant, d’irrésistibles
appels au franchissement... Alors les infractions se multiplient : breches
ouvertes un peu partout, passages clandestins (qui se moquent d’ailleurs
bien de I’étre) — et la proposition d’une science sociale spinoziste n’est
qu’une parmi ces contraventions disciplinaires désormais décidees a ignorer
des postes-frontieres débordés comme inutiles buttes-témoins.

Ce retournement ne doit pas seulement a I’idée geénérale de ce que
pourrait apporter le travail combiné¢ de la philosophie et des sciences
sociales pour penser « le monde » : il doit sans doute beaucoup également
au désir de penser une époque. Car ce sont des sollicitations intenses qui
¢émanent du capitalisme mondialis¢é d’aujourd’hui, maintenant que trois
décennies d’exercice en ont rendu les effets évidents... et a plus forte raison
au moment ou il connait une crise de magnitude historique qui pourrait
décider de sa cloture?. Or ¢’est le propre des trés grandes crises historiques



— et celle d’aujourd’hui en est une, a n’en pas douter — que de rompre le
cours ordinaire des choses auquel les spécialisations tranquilles étaient
adéquates, et de faire saillir 2 nouveau des enjeux plus €levés qui poussent
irrésistiblement a des formes de dé-division du travail. Il faut alors tout le
pouvoir de sollicitation d’'un moment hautement critique pour bousculer
quelques habitudes académiques, relancer le jeu du travail théorique dans
de nouvelles directions, et ainsi faire naitre une conjoncture intellectuelle
particuliere a partir d’une conjoncture historique particuliere. Que la
puissance de penser philosophique sorte de ses textes et de ses gloses pour
plonger a nouveau dans I’histoire, finalement a la manicre dont Foucault
proposait de relire le Qu’est-ce que les Lumieres ? de Kant, n’est-ce pas la
un événement dont méme les sciences sociales ne devraient avoir qu’a se
réjouir ?

1. Voir par exemple Christian Schmidt, Neuroéconomie. Comment les neurosciences transforment [’analyse

économique, Paris, O. Jacob, « Economie », 2010.

Voir Robert Boyer, Théorie de la régulation, Paris, La Découverte, « Repéres », 2004.

1w I

Michel Foucault, L’Archéologie du savoir, Paris, Gallimard, « Bibliothéque des sciences humaines », 1969,
p- 28.

4. Sans s’abuser quant a ce qui pourrait étre clos : la configuration néolibérale du capitalisme, dans le meilleur
des cas, et certainement pas le capitalisme lui-méme...



PREMIERE PARTIE

Recroisements



PHILOSOPHIE ET SCIENCES
SOCIALES : VERS UNE NOUVELLE
ALLIANCE ?

Il se passe quelque chose dans les « Humanités ». Comme souvent
dans le champ du savoir, les événements significatifs ont a voir avec des
déplacements de frontieres ou des redécoupages. Or on signale une activite
nouvelle a la frontiere jadis bien gardée de la philosophie et des sciences
sociales. Pour étre plus précis, le fait nouveau consiste en ce que, jadis lieu
d’escarmouches récurrentes, ce sont des rapprochements désormais qui s’y
esquissent. La stricte séparation aurait-elle fait son temps ? C’est ce qu’on
est tenté de penser a voir le nombre des travaux originaires d’un domaine
mais portés a empiéter sur I’autre. Encore « empiéter » n’est-il pas le terme
adéquat car il n’y a dans ces passages aucune volonté d’annexion ou de
conquéte, mais bien le désir de faire travailler conjointement des registres
autrefois déclarés radicalement étrangers 1’un a I’autre. Entre, d’une part,
philosophes de moins en moins rivés au commentaire des textes et de plus
en plus enclins a penser les objets du monde social-historique et, d’autre
part, chercheurs en sciences sociales sensibles a la puissance théorique des
concepts philosophiques, c’est toute une histoire de méfiances et
d’exaspérations réciproques qui pourrait bien toucher a sa fin. Sans doute le



mouvement est-il pour 1’heure minoritaire. Mais ces hybridations qui
auraient, il y a peu encore, pass¢ pour d’incongrues transgressions
apparaissent de plus en plus en plus comme une forme évidente du travail
intellectuel s’il s’agit de penser I’homme et la société.

Le passé long et chargé contre lequel cette nouvelle « €vidence » a
toutefois di étre conquise est en soi un indice de '« événement » en quoi
consiste le repeuplement de 1’interface longtemps désertée de la philosophie
et des sciences sociales. Et s’il n’est évidemment pas possible, ni peut-€tre
méme utile, de se livrer a un passage en revue exhaustif de tous ces travaux
tant est grande leur diversité, au moins peut-on souligner combien leur
multiplication pourrait bien ouvrir une conjoncture aussi inédite que
prometteuse dans le champ des « Humanités ». De cette diversité elle-méme
d’ailleurs il faut faire un argument de plus en faveur de ce diagnostic d’une
nouvelle conjoncture. Car 1’accumulation de ces travaux ne dessine
nullement un unique programme de recherche — méme ¢lastiquement défini,
comme avait pu I’étre en son temps le « structuralisme ». C’est bien une
« maniere de faire », jadis prohibée, qui est en train d’affirmer sa possibilité
a propos des « questions humaines et sociales ».

Par construction, une convergence procede d’un double mouvement
symetrique : c¢’est depuis la philosophie ou bien depuis les sciences sociales
que s’effectue le cheminement vers leur interface. Et la convergence prend
un sens différent pour chacun des points de départ disciplinaires possibles.
Elle met a chaque fois en évidence la situation particuliére du domaine
d’origine, en souligne des enjeux propres, des tensions et des manques
relatifs, tels, précisément, qu’ils justifient que certains, de ’intérieur du
champ, se mettent en marche vers sa limite. Le présent travail voudrait
raconter le mouvement vers la fronticre depuis le territoire des sciences
sociales. Et le faire sous 1’angle particulier de la langue des sciences
sociales, en tant qu’elle apparait, dans ses usages ésotériques, aussi bien
qu’exotériques d’ailleurs, comme révélatrice de difficultés internes... dont
la résolution porte a rejoindre la philosophie. Les sciences sociales
connaissent ainsi, exprimée dans les tensions dont leur langue et leurs
usages linguistiques sont parcourus, une situation epistémologique qui, sans
mériter d’€tre qualifiée de « crise » (vocable livré a tous les abus), témoigne
d’une relative perte d’allant. Et qui pourrait trouver son dépassement dans



cette nouvelle conjoncture, si elle se confirmait, précis€ément en tant que s’y
s’ouvre la possibilit¢ d’un renouement avec la philosophie.

Les sciences sociales a la recherche d’une différence
linguistique

C’est peut-&tre par ses usages exotériques qu’on entre le mieux dans
les propriétés révélatrices de la langue des sciences sociales. Il n’est en effet
pas de chercheur en sciences sociales qui, sorti du confort de I’entre-soi
académique pour s’adresser a des non-initiés, n’ait fait 1’expérience de
I’incompréhension, des récriminations a ’endroit de son « jargon » ou de
son « hermétisme », bref I’expérience du ressentiment linguistique.
Obscurite, pédantisme, golt tordu pour 1’incompréhensible, dissimulation
du vide de la pensée par la prolifération abstruse, sophistications creuses,
jeux de langages intransitifs (« branlette d’intellectuels ») : il faudrait se
livrer a la recension des topiques du reproche profane a I’endroit du
discours de science sociale tels que le développement des formes
(mensongeres) de I’interactivité autorisées par I’Internet les a tardivement
rendues visibles — et d’abord de ceux a qui elles s’adressent. C’est que la
« tribune » ou le « point de vue » majestueusement publiés dans les
colonnes du Monde ou de Libération pouvait, a I’époque du papier, en
rester au confortable sentiment de 1’unilatéralit¢ magistrale — au mieux on
en discutait avec les pairs dans les couloirs de I’EHESS, c’est-a-dire avec le
sous-échantillon marginal dont 1’ habitus linguistique était le plus accordé a
celui de ’auteur, et le moins susceptible de réaction ressentimentale, mais
sans la moindre i1dée de I’effet produit aupres des lecteurs ordinaires, dont
les exaspérations demeuraient purement privées. Tous ces énervements jadis
invisibles s’¢talent maintenant a longueur de « commentaires » dans les
forums ouverts par les sites de presse, typiquement ['un des principaux
lieux ou s’effectue (dans les pires conditions) la « rencontre » avec « le
public », et ’on imagine que certains intellectuels croyant s’adonner a la
joie sans mélange de la publication médiatique ont dii tomber de haut en
découvrant ce que « leurs lecteurs »! pensaient d’eux réellement.



Ce n’est pas la légitimit¢, ou I’illégitimité, de ce ressentiment
linguistique qui est ici en question mais plutdt le fait que seul le discours de
sciences sociales (lato sensu) ait ainsi le don de le susciter a ce point.
Durkheim d¢ja, et plus tard Bourdieu, avaient fait I’amer constat de cette
fatalit¢ sociale de la science sociale, seule science a s’attirer le quolibet ou
le reproche pour sa facon de parler, et finalement a se voir dénier sa qualité
de science. « La sociéte, j’y habite, et je ne suis pas moins informé ni moins
fondé¢ que le savant a en parler », croit pouvoir opposer a bon droit le non-
spécialiste, faisant alors apparaitre en creux le double défaut de
différenciation légitimatrice de la science sociale : elle parle de choses
communes avec la langue commune.

On dira pourtant qu’il y a bien une différence linguistique —
précisément a 1’origine du ressentiment. Mais ce dernier la tient pour une
différence frauduleuse et superfétatoire, une différence artificiellement
montée pour masquer une banalit¢ de fond. Aussi la science sociale ne
parvient-elle jamais a dissiper complétement le soupgon que son €sotérisme
est en toc et qu’il est, a la fin des fins, une fabrication destinée a faire
oublier sa nature fondamentalement exotérique. La science sociale est donc
toujours soupgonnee de cultiver I’obscur pour cette seule raison qu’elle est
en fait trop simple. On n’imagine pas, en effet, un auditeur profane du cours
de topologie algebrique au College de France interpeler I’orateur pour le
prier vertement de « se montrer plus clair » ou de faire un effort pour « se
rendre compréhensible » et « parler comme tout le monde »... Précisément
la mathématique ne parle pas comme tout le monde, et cela tout le monde le
sait. Sa différence spécifique est spectaculairement inscrite dans une langue
idiosyncratique qui reconduit fermement chacun a I’alternative sans appel
d’apprendre a la parler (pour qui désire prendre la parole légitimement) ou
bien de se taire. On pourrait en dire autant d’une partition musicale que, la
encore, il ne viendrait a 1’idée de personne de critiquer pour son
hermétisme, puisqu’il est une évidence reconnue de tous que la musique
s’€crit dans la langue particulicre du solfege, et qu’il faut parler cette langue
pour avoir son mot a dire (indépendamment bien sir de la musique
¢coutée). On peut méme pousser ’argument jusqu’a sa derniere extrémite :
il apparait a tout le monde que 1’on ne saurait sans absurdité apostropher un
¢tranger qui ne parle que sa propre langue pour le prier d’abandonner ses



constructions incompréhensibles et de s’exprimer un peu plus clairement
dans la notre...

Plus que n’importe quelle autre pratique, la science en général inscrit
phénoménalement sa différence dans la langue, ou plutét dans une langue,
une langue spéciale. Conformément a la métaphore galiléenne du livre, les
sciences de la nature se parlent dans 1’idiome mathématique, dont la
complexité est suffisamment grande et surtout suffisamment connue pour
que nul n’ignore ce qu’il en colite d’y entrer. Il faut alors avoir I’honnétete
de consentir I’aveu, malcommode en des temps démocratiques, que cette
difficile différence linguistique, et la barriere qu’elle institue ipso facto a
I’entrée, fonctionnent comme un véritable principe d’exclusion, dont la
formule canonique est a trouver dans le « Que nul n’entre ici s’il n’est
geometre » de Platon. La vérité politique interne de la science, c’est qu’elle
n’est pas démocratique — et ¢a n’est donc pas un hasard si elle se reconnait
st bien dans la prévention platonicienne... Ainsi la science doit-elle avouer
sa constitution fondamentalement é€litaire et « aristocratique » — ce qui ne
veut pas dire, méme a I’époque démocratique, illégitime. Incidemment, que
la vérité politique interne de la science soit « aristocratique » ne contredit
nullement le fait que sa vérité politique externe doive rester démocratique.
Ce qui signifie, d’une part, qu’il n’est rien de plus abusif que I’idée d’une
épistémocratie, et, d’autre part, qu’il n’est rien de plus impératif que la
diffusion de la science, et ses réappropriations citoyennes actives, chaque
fois que des considérations scientifiques entrent dans une décision politique
(qu’il s’agisse des OGM, du nucléaire ou de la politique monétaire). En tout
cas, plus peut-€tre que pour n’importe quel autre champ, le refermement sur
soi qui est au principe de la constitution des univers scientifiques?
fonctionne comme crible, et I’on pourrait a coup sir leur étendre 1’idée de
« droit d’entrée » sous laquelle Gérard Mauger résume la problématique de
I’acces selectif aux univers artistiques, les uns comme les autres s’instituant
sous un scheme séparateur, appel¢ a distinguer ceux qui font la
démonstration de leur capacité a acquitter le droit d’entrée, et les autres —
qui seront rejetés?.

A T’encontre des représentations les plus stéréotypées et les plus
enchantées de la vocation scientifique, il est bien possible que le mobile
passionnel de I’appartenance a une ¢élite séparée y compte au moins autant
que I’amour pur de la vérité ou I’inclination spontanée pour la connaissance



a quoi I’on reconnaitrait supposément 1’ingenium du savant... Comme son
nom 1’indique, la libido sciendi est bien désir, et méme complexe de désirs,
mais moins ¢lan natif pour le vrai que, par exemple, désir de mettre le
monde en ordre par la pensée et de résister a la submersion anxiogene du
chaos ; ou bien désir scopique, c’est-a-dire pulsion de curiosité originelle,
mais adéquatement sublimée ; enfin désir de 1’¢lection et de 1’appartenance
spéciale. S’agréger au corps des initiés et par 1a se trouver distingué de la
masse profane est ainsi ’'un des bénéfices affectifs trés concrets, et sans
doute tres déterminants, de I’engagement en science. Si, telle que Durkheim
I’avait dégagée dans Les Formes élémentaires de la vie religieuse,
I’opération symbolique de la coupure qui sépare des initi€s et des profanes
est formellement celle du sacré, alors la vocation scientifique est sans doute
isomorphe a la vocation sacerdotale, elle-méme la forme canonique de
toutes les vocations. Comme a quelque degré tous les autres champs,
I’économie sociale du champ scientifique est donc une économie de la
cloture. Et si elle peut se donner pour justifications rationnelles (bien
fondées) la logique pratique de la division du travail et de la spécialisation,
et la logique linguistique des catégories communes comme sténographies
genératrices d’économies de temps, un seul mot concentrant un complexe
de significations et de références connues de tous, 1a ou il faudrait des
heures pour les expliquer (déployer) a un non-spécialiste, on peut
néanmoins supposer qu’elle convainc d’engagement beaucoup plus par les
ressorts affectifs de 1’¢lection distinctive que par I’adhésion rationnelle a ses
propriétés fonctionnelles. ..

Le marqueur linguistique de 1’¢lection et de I’appartenance au corps
des initiés est peut-étre de tous le plus puissant, en tout cas le plus
immeédiatement perceptible pour les profanes, comme en témoigne
I’iconographie populaire, notamment médiatique, de la science qui le plus
souvent représente le savant accompagné des signes de sa langue spéciale —
tableau rempli d’€quations, écrans figurant des courbes étranges, etc.
I’ésotérisme 1égitime de la science se donne d’abord des manifestations
sémiotiques et linguistiques. Que cet €ésotérisme soit 1€gitime s’apprécie au
fait qu’il ne vient a I’idée d’aucun profane de le dégrader péjorativement
comme « jargon » — on n’a jamais entendu dire des mathématiques qui
servent a parler la physique qu’elles étaient « jargonnantes ». Il est reconnu
qu’il s’agit d’une autre langue, et méme d’une langue manifestement autre,



différente de celle du commun et ignorée de lui, d’ou suit le seul droit de
I’apprendre ou bien de s’abstenir.

De 1a le probléme des discours savants en langue naturelle. C’est-a-
dire en une langue qui n’est pas manifestement autre — qui a méme toutes
les apparences de la langue commune. Parce qu’ils manquent de cette
différence linguistique manifeste, telle qu’elle informe profondément le
jugement ¢€pistémologique spontan¢ du public, les discours des
« Humanités » sont chroniquement exposés a un soupgon d’imposture dont
le ressentiment linguistique constitue la forme aigué — récrimination a 1’idée
que de la pensée ordinaire a été livrée sous une forme extraordinaire, et que
I’inflation linguistique dissimule des valeurs réelles dépréciées. De tous ces
discours, celui de la philosophie est peut-étre le plus relativement protégé,
qui parvient & maintenir sa légitimité en affirmant la nature tres particulicre
des objets dont elle traite : les objets de la métaphysique, 1’€tre, Dieu,
I’ame, 1’éternité, les essences, la vérité, etc. — encore se met-elle a nouveau
en danger lorsqu’elle se fait philosophie politique ou philosophie morale, et
par la se rapproche des matieres ordinaires.

Ce sont les sciences sociales qui se retrouvent sans échappatoire.
Traitant de choses communes dans la langue commune, elles n’ont pour
elles en apparence ni la différence objectale ni la différence linguistique —

et, sauf les effets d’autorit¢ produits par leurs institutions (le CNRS,
I’Université), leur qualité de science est par 1a sans cesse sujette a caution,
comme [’attestent les nombreuses contestations profanes dont elles sont
régulierement 1’objet, impensables pour les autres sciences (dures). A
défaut de se faire jamais completement entendre du public sur ce point, les
sciences sociales ont, au moins pour elles-mémes, intérét a clarifier la
« question linguistique », de la méme maniére qu’apres Durkheim, ou apres
la relecture de Bachelard par Bourdieu, Chamboredon et Passeron?, elles
avaient clarifi¢ la question de [D’objet, précisément en posant que
contrairement aux apparences, les objets des sciences sociales, produits
d’une construction particuliere comme objets de science, ne sont pas ceux
de I’expérience immédiate du monde social. La question objectacle fournit
décidément un modele de solution dont la question linguistique pourrait
avoir 1’usage puisque dans les deux cas 1l s’agit de contredire des
apparences, et plus précisément des apparences d’assimilation a des
registres communs (registre d’objets, registre de langue).



L’économie comme fantasmagorie linguistique

A tout prendre, les sciences sociales n’ont que deux solutions de
démarcation linguistique d’avec la langue commune. La premicre est
tellement radicale qu’elle confine a la négation du probleme méme
puisqu’elle consiste en 1’adoption de la solution des sciences de la nature, et
entreprend purement et simplement de faire parler la langue des
mathématiques a la science sociale... Evidemment toute « la science
sociale » ne saurait s’y rendre, ni n’en a les moyens et, par retour au pluriel,
seule une des sciences sociales a cru bon de céder a la tentation de la sortie
« par le haut » et de se lancer dans cette aventure : 1’économie bien sir.
Pour échapper a I’assimilation commune, le meilleur moyen n’était-il pas
de récuser la langue commune elle-méme ? Il fallait sans doute des
conditions épistémologiques particulieres pour rendre envisageable cette
solution fantasmagorique — qu’on n’entende pas par la que la
mathématisation serait par principe inepte en économie, elle ne 1’est
¢videmment pas, elle rend méme d’excellents services... pourvu qu’on soit
au clair sur leur nature véritable et qu’on en mesure justement la portée ;
mais la fantasmagorie tient a 1’idée que le discours de 1’économie pourrait
étre entierement soluble dans la formalisation. Ces conditions, 1’économie a
cru les trouver dans la constitution quantitative de son domaine d’objets :
ayant a faire a des volumes et des prix, elle s’est vue science des rapports
sociaux nombre¢s, et s’est considérée par la ressortissante en droit du régime
de la science galiléenne ; elle parlerait donc les mathématiques. Cette
caractéristique objective — I’économie a affaire a des quantités — s’est alors
trouvée surinvestie par le désir épistémologique auquel elle apparaissait
offrir une prise : le désir de faire science® et de s’assimiler, par la
mathématisation précisément, au régime général de la « science dure », seul
moyen d’échapper a la scientificité diminuée de la science molle, la science
bavarde — la science sociale.

Généralement agressés par I’arrogance de la science économique, les
chercheurs des autres sciences sociales n’ont sans doute pas idée des
angoisses ¢épistémologiques profondes dont cette morgue est pourtant
I’expression, car I’idée que se font les économistes de leur scientificité,
entre le désir violent d’une identité de « vrais scientifiques » et le soupgon



gardé secret de leur propre imposture en cette maticre, est un motif
d’inquiétude permanente et de discours hautement symptomatiques. Il a
ainsi €té possible, a ’occasion du cinquantiéme anniversaire de la Revue
economique, d’entendre 1’une des plus hautes autorités académiques de la
discipline reconduire ’antinomie de « 1’économie scientifique » et de
« I’économie littéraire », sous le témoignage incontestable de Paul
Samuelson, Prix Nobel d’économie et remarquable artisan de son tournant
mathématique, déclarant par une de ces remarques de feinte
autodépréciation auxquelles on reconnait les vrais dominants qu’il
« prefereraift] faire de 1’économie littéraire mais [qu’il n’est] pas assez
intelligent® »... En vérité il y a bien plus dans cette boutade que la fausse
humilit¢ d’un archi-consacré parfaitement stir de sa légitimité, et ’on y
trouverait tout autant la marque de cette construction sociale et scolaire en
quoi consiste le rapport agonistique entre « culture scientifique » et
« culture littéraire »Z, spécialement vivace en France ou leur différence est
inscrite dans la concurrence des « voies royales » — les « khagnes » contre
les « taupes », et ’Ecole normale supérieure contre I’Ecole polytechnique —,
I’avantage historiquement passé a la seconde, avec la victoire de « la
sélection par les maths », n’ayant jamais completement résorbé un reliquat
de complexe d’inculture a I’endroit de la premiere ; et cette tension est
particuliecrement sensible dans le cas de la science économique, science de
faits historiques et sociaux mais entierement prise en main par des
ingénieurs sans culture historique ni sociale®.

Mais I’antinomie de « I’économie scientifique » et de « I’économie
littéraire » charrie aussi une trés ancienne interrogation e€pistémologique
quant au degré de confiance mérité par I’argumentation en langue naturelle.
Pour des esprits formés dans la « culture scientifique », rien n’est plus
suspect a priori que des conclusions tirées hors des cadres de la logique
formelle (ou du calcul analytique), concus comme seuls a mémes de
prévenir les arguments spécieux et les effets captieux de I’¢loquence.
Suscitant tout a la fois la moquerie pour le « baratin » et,
contradictoirement, la hantise de finir embobing, la langue naturelle, du
point de vue de la « culture scientifique », est toujours soupconnée d’étre
intrinsequement mensongere et sophistique par essence. Méme 1’archétype
du dialogue platonicien, qui se donne pourtant comme [’antidote aux
¢garements rhétoriciens, ne parviendra pas a désarmer ce sentiment de



méfiance a ’endroit des tromperies de la langue — Socrate ne s’y entend-il
pas comme personne pour désorienter tous ses contradicteurs et, par des
cheminements contournés a souhait, les conduire exactement la ou il le
souhaite, démonstration de prestidigitation verbale qui fait confusément
naitre le soupgon de 1’abus ? La philosophie elle-méme a fini par valider le
doute chronique inspiré par son propre idiome et, depuis la caractéristique
universelle de Leibniz, congue comme projet d’une syntaxe infaillible de la
raison, jusqu’a la philosophie analytique auto-instituée éradicatrice des faux
problemes, tous situés dans les plis du langage, I’idée que le risque du
fourvoiement est toujours déja inscrit dans le piege des mots produit ses
effets bien au-dela du noyau dur de la « culture scientifique ». Il n’en fallait
pas tant pour impressionner des esprits aussi fragilisés et travaillés par
I’angoisse ¢épistémologique que ceux des ¢conomistes. Aussi la science
¢conomique, s’y croyant autorisée par la teneur quantitative de ses objets, a-
t-elle fait le choix de 1’échappée hors des mécomptes de la langue naturelle
par la formalisation mathématique, seule susceptible de garantir la
correction des raisonnements.

C’est d’ailleurs plus qu’une échappée : il faudrait parfois parler de
répudiation. On n’expliquerait pas autrement la détestation que font
immanquablement naitre les travaux renvoyé€s, avec toutes les arriere-
pensées possibles, au registre de I’« économie littéraire » : vains efforts de
littérateurs déplaces, étrangers a leur champ et ignorants du jeu qui s’y joue
vraiment. Et 1’on ne comprendrait pas non plus la préférence pour
I’indigence linguistique de la plupart des travaux académiques des
¢conomistes, choix délibérément consenti, quand il ne fait pas de nécessite
vertu, pour mieux exprimer la distance a toute entreprise captieuse,
implicitement dénoncée par une sécheresse de langage ostentatoirement
revendiquée, et qui a par soi vocation a signifier que la vraie science se
passe des effets de manche. Et il est vrai : un vocabulaire de trois cents mots
suffit amplement pour concaténer des €quations et des graphiques. Sans étre
excessivement désobligeant, il est parfois permis d’avoir 'impression que
la rédaction de certains articles, une fois entrées les données et la structure
du modele mathématique, pourrait étre prise en charge par un systeme
d’écriture automatique modérément sophistiqué — cet effet d’indigence
intrinseque €tant par ailleurs accru par ’effet extrinseque de la convergence,
lié au processus d’internationalisation de la science, vers un anglais



dégénéré, a I’image de ce petit « manuel » que 'TIASAZ, lieu archétypal de
la « science internationale » (et « interdisciplinaire »), mettait a la
disposition de ses visiteurs et qui leur proposait une batterie de formules
standardisées (remerciements, introduction, phrases de transition, liaisons
entre les équations, conclusions) d’une abyssale pauvreté, destinées a les
aider dans la rédaction de leurs articles en « anglais ». On aurait en tout cas
grand tort de voir dans ces querelles « littéraires » la seule expression de
preférences personnelles, et des irritations qui vont avec. Des golts et des
couleurs en cette maticre, il y a assurément lieu de disputer car loin d’étre
de superficielles démangeaisons, ils sont le symptome d’un trouble
autrement plus profond, et les enjeux stylistiques demandent plutot a Etre
vus comme [’épiphénomene d’enjeux ¢épistémologiques de premicre
grandeur.

La question de la langue et de ses usages n’a donc rien de secondaire,
qui enferme presque a elle seule 1’idée que se font les économistes de leur
discipline — et les problémes que cette idée n’en finit pas de poserl® Les
autres sciences sociales ont les leurs — mais dialectiquement opposés. Dans
un univers d’objets réputés principalement qualitatifs, insusceptibles en
premiere approximation de mathématisation (ou alors de sa forme la plus
faible : le simple traitement statistique), et qui plus (pis) est puisés dans la
vie sociale commune, les sciences sociales souffrent de n’avoir en
apparence, dans leurs mots comme dans leurs choses, plus rien d’extra-
ordinaire. 1l faut lire ce terme le plus littéralement possible et sans y ajouter
le moindre surplus sensationnel, mais il faut le lire comme le rappel de ce
que le discours de la science n’a aucune légitimité, ni méme tout
simplement de raison d’étre, s’il ne se sépare pas du discours ordinaire et ne
sait pas dire d’autres choses que les choses ordinairement dites. Il faut alors
se demander si, pour tout leur indispensable appui, la collation des
informations, le travail statistique et le dégagement empirique des
phénomenes produisent toute la différence possible — ou s’il n’en resterait
pas qu’il appartiendrait a la langue méme des sciences sociales de produire.

La langue des concepts



Mais si celle-ci, par construction, n’est pas la langue mathématique,
fantasme linguistique abandonné a la science économique, que peut-elle
étre ? Et surtout comment peut-elle faire entendre que, pour procéder de la
langue naturelle, elle ne s’assimile pas pour autant a la langue commune —
bref qu’elle est authentiquement une langue idiosyncratique ? La langue de
la science sociale ne trouvera évidemment cette spécificité qu’en se faisant
langue de théorie, c’est-a-dire langue de concepts. La science sociale
semble donc condamnée a ce régime de la démarcation subtile car, de la
méme maniere que ses objets (construits) ne different que subtilement des
objets de I’appréhension spontanée du monde social, sa langue a toutes les
apparences de la langue commune mais sans pour autant se confondre avec
elle. La langue de la science sociale parle les concepts. Et en effet : il
n’appartient qu’a une langue de théorie d’engendrer le surplus extra-
ordinaire dont le seul travail empirique n’est pas capable.

Or une vue rétrospective méme sommaire de 1’histoire contemporaine
des sciences sociales suggere que la conceptualisation y a perdu de ses
lustres. Les décennies 1960-1970 de « haute théorie » ont connu un
singulier reflux et les standards de la sociologie, de la science politique ou
de I’anthropologie se sont sensiblement déplaces : la patience du travail de
terrain, les longues immersions, le recueil d’informations qualitatives par
I’entretien, [’enquéte statistique approfondie, toutes ces choses qui
¢videmment ne datent pas d’hier ont cependant pris une importance
croissante et progressivement €vincé aussi bien le travail conceptuel que la
production d’audacieuses conjectures théoriques. Faudra-t-il mettre ce
« tournant empirique » sur le compte d’un mouvement réactionnel
« corrigeant » les « exces » (?) des années « structuralistes » ? Ou bien faut-
il invoquer des effets de normalisation internationale des sciences sociales
sous les standards positivistes du monde anglo-saxon ? La sociologie de
Pierre Bourdieu s’est toujours soustraite a ces antinomies, telles celle de
« la théorie et D’empirie », aussi mal construites en principe
qu’effectivement structurantes en pratique dans le travail des sciences
sociales. Mais c’était la sociologie, ou plus exactement la pratique
sociologique... de Pierre Bourdieu. Et, sauf quelques exceptions semblables
en genre, on est bien forcé de constater que la production proprement
théorique en sciences sociales a changé de régime, et pour le moins réduit
son allure. Or c’est dans ce registre aussi, et pas seulement dans le



dégagement des empiricités, que réside sa possible différence spécifique,
celle du moins qui est susceptible de faire langue.

Sans doute faut-il vaincre la réticence spontanée qui, entendant
« concept », comprend « philosophie » et par suite s’inquiete de la grande
involution : les sciences sociales se sont extraites de la philosophie, pour
rien au monde elles ne sauraient y retourner. La philosophie elle-méme ne
fait rien, bien au contraire, pour désarmer cette prévention, a 1’image de
Deleuze qui fait du concept sa prérogative par excellence, la philosophie
trouvant a se redéfinir non plus par ses objets mais par 1’activit¢ méme de la
création de conceptsi’. A la philosophie, donc, les « concepts », et & la
science les « fonctions », selon une répartition en laquelle, un peu
hypocrites sur les bords, Deleuze et Guattari demandent de ne voir aucune
hiérarchie de dignité. A les lire en tout cas, tout décourage les sciences
sociales de s’approprier le concept, présenté comme 1’arme méme de la
problématisation philosophique, dans une conception de la philosophie
entiérement thétique, procédant par positionsl2, et méme par positions
unilatérales de problémes fondamentalement incommensurables, qui ne
laissent de place qu’a des operations de relance créative ou de
réappropriation singuliere (toujours déformante), mais aucune a la
discussion (dont on sait combien Deleuze I’avait en horreur), réduite a
I’absurdité d’un parfait contresens : « il est vain de se demander si
Descartes a tort ou raison »2 — et ’on imagine sans peine ce qu’auraient
inspiré aux auteurs de Qu’est-ce que la philosophie ? les entreprises de
relecture neurobiologiques intitulées L’Erreur de Descartes ou Spinoza
avait raisoni?. ..

Il faudrait incidemment souligner ce que cette position philosophique
de I’'unilatéralité¢ thétique doit a la séparation de la philosophie et de la
science... car il est bien certain que les philosophes classiques s’entre-
réfutent ! Les cartésiens, par exemple, se reconnaissent un probleme
commun, le probléme de I'union de I’dme et du corpsl® et, pour si
radicalement différentes que soient leurs ontologies respectives, leurs
discussions frontales témoignent bien néanmoins de leur co-appartenance a
un plan de commensurabilité. C’est la séparation des sciences et de la
philosophie, dans laquelle les premicres €taient primitivement incluses
comme philosophie(s) de la nature, qui opeére comme un nouveau partage de
la commensurabilité et de I’incommensurabilité, d’une part en faisant de la



réfutation — donc de I’intercritique — le moteur méme de la science et le
principe organisateur de son champ, et d’autre part en offrant a la
philosophie amputée le registre (de repli ?) thétique des problemes
incommensurables et des positions unilatérales. La ou la philosophie
classique, encore indifférenciée de la science naissante, s’entre-discutait, la
philosophie moderne séparée des positivités peut, si elle le veut, devenir
émission unilatérale — elle ne le veut pas toujours, et les controverses
philosophiques sont loin d’étre éteintes!®, mais, si elle est probablement
minoritaire, la position deleuzienne est au moins possible. Ainsi donc les
rapports de la philosophie aux problemes, aux concepts et a la discussion
sont-ils souterrainement indexés sur ses rapports a la sciencel’.

Que Deleuze renvoie cette derniere aux « fonctions » et qu’il fasse des
concepts I’expression méme des seuls problemes philosophiques, chacun
par construction monadiquement clos dans son autosuffisance et enfermé
dans son plan propre, sans communication nécessaire avec les autres, ne
rend pas pour autant incontestable la captation exclusive des concepts par la
philosophie, ni indestructible leur lien avec la pure activité de création
thétique — maniere d’annoncer qu’on peut tres bien envisager de faire
connaitre a Deleuze un traitement semblable a celui qu’il a joyeusement
administré aux auteurs de son histoire de la philosophie : usages retournés,
subversions non autorisées, détournements flagrants'®... Voila donc, fidéle a
son « enseignement », et a ses mots mémes, le gosse qu’on se propose de
lui faire dans le dos : non, le concept n’est pas la chose exclusive de la
philosophie ; non, les sciences sociales ne sont pas rivées a la « fonction »
et peuvent le revendiquer dans leur jeu a elles (elles en ont méme par les
temps qui courent un urgent besoin) ; oui cependant, c’est bien la
philosophie qui doit étre reconnue comme productrice au premier chef de
concepts ; et oui, par conséquent, il est inévitable de se tourner vers elle en
cette matiere. Si bien qu’apres un long passé de relations tumultueuses, les
sciences sociales auraient tout a gagner a parler a nouveau avec la
philosophie. Elles y gagneraient d’autant plus si, revenant a la question de
la langue, on reconnaissait le concept comme le moyen par excellence de
les doter de leur différence épistémo-linguistique et surtout d’échapper a
I’infernale antinomie « des mathématiques ou du baratin ». A mi-distance
de la formalisation mathématique qui leur est inadéquate’® et de la parole
folatre ou de la divagation poétique, les sciences sociales peuvent trouver



dans le concept 'un des moyens d’affirmer leur « appartenance au genre
science?? », c’est-a-dire une modalité (linguistique) spécifique de faire
science qui ne s’arréte pas a la seule langue positiviste du commentaire de
données.

Philosophie, sciences sociales : une histoire
contentieuse a liquider

Renouer le rapport avec la philosophie, par quoi pourrait s’affermir
une modalité de scientificité qui leur soit propre, ne tombe sous aucune
fatalit¢ involutive qui verrait les sciences sociales reprises par le démon de
la spéculation sans objet, et cela précisément parce que la rupture
fracassante par laquelle elles se sont séparées de la philosophie, et le siecle
d’affirmation de leur appartenance a la pensée scientifique, par la
constitution d’un domaine d’objets propres, le développement de méthodes
empirique particulieres, et ’acceptation générale du jeu de 1’entre-réfutation
positivement  controlée, ont irréversiblement établi  leur statut
épistémologique. On serait alors en droit de penser que si elles €taient un
peu plus sires d’elles-mémes, les sciences sociales ne devraient avoir
aucune raison de craindre ce renouement avec la philosophie. Pleinement
conscientes de leur situation historique, elles pourraient méme se confier a
une sorte de dialectique au terme de laquelle, comme le temps de
I’inclusion (dans la philosophie) et de 1’inexistence propre aura €té suivi par
celui de la séparation constituante et de la répudiation ostensible, ce dernier
pourrait maintenant étre dépassé en direction d’un rapport plus équilibré ou,
assurées de leur positivité, les sciences sociales pourraient revenir vers la
philosophie et tirer le meilleur parti de sa puissance conceptuelle. On
mettrait a peine sur le compte d’une particularité institutionnelle historique
— I’inexistence de départements de sociologie dans les universités — le fait
que la science sociale la plus créative, dans le cas de la France au moins, a
¢té le fait d’individus qui avaient tous en commun une formation
philosophique de premier plan : Durkheim, Mauss, Lévi-Strauss, Bourdieu
et, si ’on veut également Canguilhem et Foucault ; et ce fait, qui n’a rien



d’un accident, mériterait peut-étre d’étre meédité au moment ou les sciences
sociales, d’un exces I’autre, semblent déserter la théorie pour les assurances
¢troites du seul travail empirique.

Sans doute est-il exact que ce renouement suppose de liquider une
histoire passablement conflictuelle, qui loin de se réduire a la violence de la
sécession originelle, fut longtemps prolongée, comme souvent entre corps
de savoirs trop proches pour n’étre pas concurrents, en une suite de
revendications hégémoniques et de contre-affirmations réactionnelles.
Assez logiquement, [’émergence des sciences sociales n’a fait
qu’approfondir la rupture kantienne par laquelle la philosophie elle-méme
avait non seulement pris acte mais prononcé sa propre exclusion du
domaine des positivités. Déclarant (sans doute prématurément) la fin de
I’age métaphysique (et systématique) et le monopole reconnu de la science
sur le domaine empirique, la philosophie s’est par 1a installée dans le role
résiduel de gardienne des frontieres et du transcendantal, plus tard de
surveillante de la correction des problémes. A 1’époque kantienne pourtant,
il lui reste encore quelques beaux morceaux : la conscience, 1’histoire,
I’activité... mais sur lesquels des sciences nouvelles venues, les sciences
sociales précisément, viennent faire main basse a leur tour. Que peut-il
rester a la philosophie dans ces conditions ? Si I’on en croit Bourdieu, plus
rien a part le ressassement ressentimental des dépossédés — et la possibilite
de conduire du dehors la critique, déconstructionniste par exemple, des
sciences sociales, devenues le discours hégémonique sur la condition
humaine : « La philosophie européenne n’a pas cess€, au moins a partir de

la seconde moitié du XX siécle, de se définir contre les sciences sociales,
contre la psychologie et surtout contre la sociologie?. » Et Bourdieu de
prendre a partie des philosophes comme Foucault ou Derrida qui « ont
conféré une nouvelle vigueur [...] a la vieille critique philosophique des
sciences, et des sciences sociales en particulier, et favorisé, sous la
couverture de la Déconstruction et de la critique des textes, une forme a
peine masquée de nihilisme irrationaliste? ». Il faut bien reconnaitre qu’il
ne se trouve objectivement pas grand-chose dans la conjoncture
intellectuelle de son €poque qui puisse dissuader Bourdieu de s’exprimer
ainsi. Les rapports de la philosophie et des sciences sociales sont bien tels
qu’il les décrit, et a I'image de ces dynamiques réactionnelles de la



réciprocité négative ou les torts appellent les torts : ainsi, a I’émancipation
des sciences sociales, puis a leur affirmation hégémonique, répond la
réaction philosophique critique et déconstructionniste, a laquelle répond la
contre-critique bourdieusienne, laquelle, supréme humiliation, entreprend
de faire des philosophes et de la philosophie... des objets de la sociologie.

LLa mésentente bourdieusienne

A 1’évidence le moment bourdieusien est une sorte de climax dans les
rapports épidermiques de la philosophie et de la sociologie, ou se mélent les
tendances les plus contradictoires, depuis la présence intense de la
philosophie dans la (dans cette) sociologie... jusqu’a leurs exaspérations
mutuelles. Plus que n’importe quelle autre science sociale, et par-dela les
simples effets de sécession concurrentielle, la sociologie de Bourdieu,
clinique géneérale des effets d’autorité sociale, €tait vouée a s’en prendre a
I’autorité intellectuelle, et par 1a nécessairement a ceux qui en offrent en
corps I’incarnation la plus accomplie, les philosophes. La prise a partie des
philosophes et de la philosophie par cette sociologie-la n’est donc pas
seulement une escarmouche supplémentaire dans une histoire séculaire
d’agacements réciproques, mais le point de passage nécessaire d’un
programme de recherche qui  entreprend de  problématiser
systématiquement, dans le cadre d’une économie générale de la 1égitimite,
les manifestations de la domination exercées par les voies symboliques du
discours autorisé, du discours socialement capable de véridiction sur le
monde social. A coté de celui des élites politiques, ou des experts®, le
monde des intellectuels, et spécialement des philosophes, a plus forte raison
quand ils prennent position, directement ou indirectement®, sur 1’actualité
du monde ne pouvait rester hors de cette investigation, il avait méme tous
les titres a y figurer en trés bonne place. Or tout se liguait pour promettre
d’emblée a cette clinique sociologique de 1’autorité intellectuelle 1a pire des
réceptions, en premier lieu du fait de la violence symbolique génériquement
propre au rapport d’objectivation lui-méme — puisque par un paradoxe en
fait prévisible la sociologie de la violence symbolique ne va pas toujours



sans exercer elle-méme de violence symbolique —, et 1ci plus
particulierement du fait de s’appliquer a des agents non seulement capables
de réaction publique mais spécialement susceptibles, car portés a se
concevoir comme les occupants d’une position de surplomb par
construction impossible a surplomber — a plus forte raison par le discours
d’une discipline mineure comme la sociologie — ; si bien qu’aux yeux de
bon nombre de philosophes il ne fait pas de doute que 1’objectivation
sociologique de la philosophie n’est pas autre chose qu’une vilenie. Et il
faut le dire : pour si salutaire qu’il ait été de secouer les philosophes de leur
sommeil réflexif2 et de les amener a s’interroger sur la position et les
conditions sociales de leur propre discours — spécialement les philosophes
des années 1970 dont I’humeur anti-institutionnelle et anti-autoritaire n’était
visiblement pas allée jusqu’a la mise en question de ce qui fait leur propre
autorité?® —, la sociologie bourdieusienne n’a pas oublié d’étre rosse?’... La
nécessite¢ de 1’analyse sociologique s’est donc, de part et d’autre, trouvée
inévitablement altérée de pollutions secondaires, I’objectivation ¢étant
d’autant plus vécue comme agression que les objectivés avaient auparavant
developpé le sentiment de leur souverainete¢, leurs contre-mesures prenant la
forme des tentatives de diminution philosophique des sciences sociales, et
tous revendiquant la position ultime de la véridiction théorique, les uns pour
s’y maintenir, les autres pour les en déloger, mais par la manceuvre inédite
du contournement sociologique.

Si le moment de la « mésentente® » avec la philosophie était sans
doute le prix a payer pour ce passage nécessaire de 1’objectivation, sans
lequel la sociologie n’eut pas éte fidele a son propre programme, il n’est pas
dit non plus qu’il soit la fin de I’histoire de leurs relations tumultueuses.
Sans doute le plus philosophe des sociologues, comme il est devenu banal
de le remarquer, Bourdieu prolonge a sa manic¢re la premiere sociologie
francaise dont il reprend le projet général d’immanentisation du
transcendantal, c’est-a-dire d’historicisation et de « sociologisation » des
formes ¢lémentaires de la connaissance, telles qu’elles déterminent le
rapport gnoséologique des agents avec le monde social. S’il y a bien lieu de
voir dans cette entreprise une sorte de néokantisme mais poursuivi par les
moyens de la science sociale, et par la retourné contre le kantisme originel —
ou I’on pourrait incidemment entendre sans paradoxe quelques €chos avec
le projet méme de Foucault voire avec I’empirisme transcendantal de



Deleuze® —, il y a aussi matiére a percevoir la présence de la philosophie et
de certains de ses problemes au cceur de la science sociale, quand bien
méme cette présence alimente ici le projet conquérant de poursuivre la
philosophie par d’autres moyens. Il est évidemment superflu d’ajouter a
I’abondant commentaire auquel ont donné¢ lieu les rapports de Bourdieu et
de la philosophie, mais s’il fallait, des multiples références en cette
matiére2, ne garder qu’une, qu’on tiendrait pour spécialement indicative, ce
serait peut-€tre 1’'une des moins distinguées, ouvrage a vocation en
apparence simplement didactique publi¢ aux éditions Ellipses, connues pour
faire des étudiants leur principal marché : le Dictionnaire Bourdieu. Or,
d’un abord modeste (et trompeur), cet ouvrage consacré a un sociologue a
pour double particularité¢ d’avoir pour auteurs deux philosophes et, comme
son nom l’indique, d’étre un dictionnaire, c’est-a-dire un vocabulaire,
propriété qui nous ramene a I’évidence a la question de la langue, ou d’une
trace dans la langue. Et voila peut-€tre un critére trés prosaique mais assez
fiable a quoi I’on peut reconnaitre une ceuvre : une ceuvre a laissé un
vocabulaire ; de son auteur, on peut rédiger un dictionnaire. Une ceuvre se
reconnait a ce qu’elle a produit une différence dans la langue, aussi bien
d’ailleurs dans ses manicres d’écrire et de donner un certain jeu inedit aux
mots — un style — que dans Dl’invention de mots nouveaux ou de
significations nouvelles données a des mots anciens, par la refaits a neuf,
réforme typique du travail dans la langue commune mais en rupture avec la
langue commune qui fait de ces mots-1a (a fortiori des mots nouveaux)
proprement des concepts. A propos d’un auteur de sciences sociales, que
peut étre en définitive un dictionnaire sinon un recueil de concepts ?

Il n’y a pas d’ceuvre en science sociale qui n’ait produit des concepts.
Et il n’est pas fortuit qu’a propos d’un sociologue, il ait fallu I’inclination
de philosophes pour se livrer a cette récapitulation du corps des concepts,
présent¢ en Vocabulaire. Des le debut il était écrit que 1’objectivation
sociologique de I’autorité philosophique pouvait conduire a une mise a
distance ostentatoire de la philosophie et, par amalgame, a une méfiance a
I’endroit du travail conceptuel, disqualifi¢ comme « spéculatif » — c’est-a-
dire comme rechute. C’est pourquoi 1I’on ne pourrait trouver plus a propos
le : « Il faut prendre les concepts au sérieux22... », placé par les auteurs en
exergue de Dintroduction de leur Dictionnaire Bourdieu, maniere de
rappeler ce que le sociologue de I’objectivation des philosophes pensait de



la philosophie... et de ses possibles usages en sciences sociales. On dira que
ce rappel laisse tres largement ouvert le spectre des modalités de cet usage
et que Bourdieu avait les siennes, celles, furtives, du filigrane — « Les
philosophes sont beaucoup plus présents dans mon travail que je ne puis le
dire. » Mais peu importe, 1’essentiel étant, d’une part, que des maniéres,
¢ventuellement conflictuelles, d’une présence philosophique en sciences
sociales soient de nouveau considérées, et d’autre part surtout que ces
dernieres soient incitées a y voir probablement 1’unique moyen pour elles
d’une langue propre et, sinon d’asseoir entierement, du moins de consolider
leur différence épistémologique sur cette différence linguistique.

Rapprochements aux fronticres — une nouvelle
conjoncture ?

En vérité le renouement de la philosophie et des sciences sociales est
déja a ’ceuvre. 11 se pourrait en effet que leurs relations connaissent un réel
changement de régime, et pas seulement du fait du passage de rapports
conflictuels a des rapports apaisé€s mais, plus remarquable, a des rapports de
convergence et méme de coopération. Sous la réserve habituelle que chacun
voit midi a sa porte, la convergence a D’interface philosophie/sciences
sociales pourrait étre dans le domaine des « Humanités » 1’un des
mouvements les plus intéressants de la conjoncture intellectuelle présente.
Reconnaissons immédiatement que c¢’est un mouvement asymeétrique et que
les philosophes y sont plus actifs que les chercheurs en sciences sociales.
C’est a un indigene du champ philosophique qu’il faudrait en demander les
raisons, dans lesquelles il entre peut-Etre une certaine lassitude pour le seul
commentaire scolastique et 1’unique horizon de la glose**, mais aussi les
sollicitations pressantes d’une époque, disons pour faire simple celle de la
mondialisation, et le désir des philosophes qui se savent bien équipés en
concepts d’en €prouver la productivité sur des objets du monde social-
historique. Quitte a faire lIégerement caricatural, on pourrait alors dire que
ces retrouvailles de la philosophie et des sciences sociales ¢taient en
quelque sorte appelées par la complémentarité entre d’une part des



philosophes avec des concepts mais sans objet, et d’autre part des social
scientists avec des objets mais pas (beaucoup) de concepts...

Comme toujours le mouvement s’atteste en marchant, et en
I’occurrence la marche s’effectue en toutes ces occasions de rencontres
concrétes, séminaires, colloques, mais aussi laboratoires « mixtes®2 », ou
philosophie et sciences sociales se cOtoient a nouveau, a I’image par
exemple de ces colloques ostensiblement tenus sur le théme, il y a peu
encore totalement démonétisé, de la « philosophie sociale®® » — et 1’on
pourrait en citer bien d’autres. Il n’y aura en tout cas pas lieu de s’étonner
que les philosophes d’inspiration marxiste soient parmi les plus engagés
dans ce mouvement si, a I’époque de la mondialisation, le recontact de la
philosophie et du monde est vou¢ a d’abord emprunter les chemins de la
critique sociale?’. Qu’il en soit ainsi a d’autant moins qui puisse surprendre
que, pour toutes les difficultés de son propre positionnement par rapport a la
philosophie, le marxisme comme projet d’un discours total sur ’homme et
la société¢, combinant d’emblée diverses sciences sociales mais, pour
reprendre 1’expression finement calibrée d’Etienne Balibar, « imprégnées de
travail philosophique®® », était en effet le plus susceptible de répondre en
premier a cet appel de 1’époque, et de conduire a redécouvrir, et a repeupler,
cette interface de la philosophie et des sciences sociales. Significativement
cependant, il n’est pas le seul et, quoi qu’on pense du fond de leurs
arguments respectifs, on rencontre désormais en ce lieu d’une ancienne
séparation des gens aussi divers que des lecteurs de Deleuze venus aux
sciences sociales par Tarde®? ou par ’analytique désirante du capitalisme®,
de Hegel par la reconnaissance, question typiquement appropriable de part
et d’autre de la « frontiere », comme en témoigne la simplicité avec laquelle
elle est passee des travaux proprement philosophiques d’Axel Honneth a
des reprises sociologiques, a coté d’entreprises de plus grande ampleur
comme une refondation pragmatiste de la sociologie*? (dont I’exposition
sous une forme « systématique » n’est évidemment pas anodine), ou encore
le développement d’un spinozisme en sciences sociales®. On y trouve
¢galement, hors de toute affiliation particuliere, des lieux appelant
manifestement le croisement des approches, comme [’autonomie®?, le
conflit et la confiance®, le statut de 1’étrangeri®, la précaritétl, les
institutions®®, le don®, etc., pour ne rien dire de tous les travaux



conjointement philosophiques et sociologiques qu’ouvrent les questions du
care.

Il est assez prévisible que le social scientist de stricte obédience
trouvera a redire a certains de ces travaux dont il ne verra que les carences
méthodologiques, 1’absence de ses protocoles empiriques habituels, les
insuffisances statistiques, etc., critique dont on tirera, si elle est fondée,
davantage 1’idée du travail en commun des complémentarités que celle du
retour aux isolements respectifs — éventuellement apres avoir laissé
entrevoir a ce social scientist ce que des philosophes passant par la
pourraient parfois penser de ses propres conceptualisations, ou de ses
impensés meétaphysiques, puisque finalement les sciences sociales ne
cessent pas de faire de la métaphysique, de prendre des partis
métaphysiques, mais le plus souvent sans le savoir, c’est-a-dire de la pire
des manicres. Tous leurs efforts de rupture en effet n’éviteront pas aux
social scientists d’étre, pour paraphraser Keynes, les esclaves qui s’ignorent
de métaphysiciens du passé. Et la perspective philosophique a au moins
pour vertu de leur faire connaitre tout ce que leurs présupposes engagent en
ces matieres, le plus souvent a leur insu — que I’écrasante majorité des
sciences sociales soit implicitement et spontanément cartésienne n’est-il pas
de quelque effet et ne limite-t-il pas de fait le champ de ce qu’elle pourra
penser ? De méme (et contradictoirement), n’y a-t-il pas lieu de s’interroger
sur les ontologies implicites, hors de tout controle, du tournant
neurocognitiviste que bon nombre d’entre elles s’apprétent a prendre? ? 11
faudrait surtout leur dire que la philosophie n’est pas vouée a leur servir
seulement de mauvaise conscience théorétique, mais bien davantage a leur
apporter toute sa force propre dans le travail méme de leurs
conceptualisations. Et 1’on pourrait ainsi tenir pour treés représentative de
ces complémentarités possibles la clarification conceptuelle que le
spinozisme, par exemple, peut donner de notions puissamment intuitives,
mais conceptuellement sous-¢laborées, comme la « puissance morale de la
société » sans cesse invoquée par Durkheim mais sans jamais qu’il I’extraie
de son état heuristique, et qui trouve véritablement son concept dans la
« puissance de la multitude » telle que Matheron I’¢labore a partir du Traité
politiqgue?, et telle qu’elle offre alors un principe articulé de ’efficacité du
collectif, observable en maints domaines concernant trés directement les
sciences sociales : la monnaie®?, la valeur financiére®, les effets de



normalisation institutionnelle®?, etc. ; ou bien, dans un autre genre, il
faudrait évoquer la plus-value conceptuelle que le doublet conatus-aftect,
spinoziste la encore, pourrait apporter aux animal spirits keynésiens,
formidable intuition des soubassements passionnels et pulsionnels des
comportements €conomiques, particulierement d’actualit¢ a I’époque du
capitalisme financiarisé, de ses grandes OPA2 ou de ses emballements
spéculatifs, mais, en dépit de reprises contemporaines théoriquement
négligentes®, laissé depuis soixante-dix ans dans sa seule condition
suggestive et comme a I’abandon conceptuel. Il s’agit donc de dire que les
rapports de la philosophie et de la science sociale peuvent maintenant
quitter le seul registre de la surveillance des frontieres pour entrer dans celui
du travail a Dinterface et des questions conjointes, exercice
transdisciplinaire dont le modele finalement nous a été donné de longue
date et par Durkheim lui-méme : n’est-il pas significatif qu’il ait intitulé
I’un de ses ouvrages Sociologie et philosophie... sans qu’on y puisse
trouver une ligne d’épistémologie ou de philosophie de la connaissance a
I’usage des sciences sociales, et n’y a-t-il pas matiere a entendre dans cette
entreprise méme que, dans le travail direct de la science sociale, il se passe
« quelque chose » entre sociologie et philosophie ?

Les philosophes ne sont pas sociologues (ou économistes ou
anthropologues) et les sociologues ne sont nullement tenus d’Etre
philosophes ; la science sociale restera science c’est-a-dire ancrée dans des
positivites méthodiquement travaillées ; la division du travail est une
tendance irréversible dans le champ du savoir comme ailleurs ; tout cela est
entendu. Il reste que la science sociale n’est pas dispensée de s’interroger
sur la ou les facons dont elle entend faire science et que I’ésotérisme, motif
ordinaire de ressentiment profane, est en fait sa vertu constitutive (pourvu
qu’il soit de substance et non de simple forme) : une science qui ne ferait
que ratifier les manieéres communes de voir le monde n’aurait simplement
pas lieu d’€tre. Si proposer des manicres de voir littéralement extra-
ordinaires entre de plein droit, et méme a titre principal, dans la vocation
propre de la science sociale, elle peut au moins se reconnaitre par la
apparentée d’une certaine manicre a la philosophie, et peut-€tre cesser de
feindre n’avoir plus rien de commun avec elle. Rendue a ce simple constat,



il pourrait lui venir que des finalités communes déterminent, au moins en
partie, des moyens communs, notamment linguistiques — en 1’occurrence les
concepts. Pour les sciences sociales, retrouver la philosophie, et cela
d’ailleurs sans préjudice des modalités de ces retrouvailles, n’est pas
seulement commandé par la nécessité ou elles se trouvent de penser leurs
impensés, c’est-a-dire ce qu’il y a d’inévitablement philosophique en elles
et qu’elles méconnaissent comme tel. Il y va, paradoxalement, de la
constitution d’un régime propre de scientificité — le paradoxe tenant ici a ce
que I’affirmation épistémologique des sciences sociales s’est primitivement
faite contre la philosophie... —, envisagé comme régime de discours et
invention d’une langue propre — dont 1’idiome spécifique est le concept ; et
I’on ne voit pas quelle étrange malédiction empécherait de faire également
droit aux exigences respectives de I’empirique et du spéculatif. La science
sociale finalement n’aurait-elle pas qu’a gagner a se rendre a 1’idée que la
légitime prétention de ses manieres de voir détermine nécessairement ses
manieres de parler ?

1. Evidemment sous tous les extraordinaires biais de représentativité qui entachent nécessairement les
échantillons de commentaires publiés a la suite d’un article.

2. Cela dit sans préjudice de la circonférence particuliére qu’on donne a ce refermement, en n’excluant pas

notamment que son périmétre ne s’arréte pas aux frontiéres du monde proprement universitaire.

3. Gérard Mauger (dir.), Droits d’entrée. Modalités et conditions d’accés dans les univers artistiques, Maison
des sciences de I’homme, 2006.

4. Pierre Bourdieu, Jean-Claude Chamboredon et Jean-Claude Passeron, Le Métier de sociologue. Préalables
épistémologiques, Paris, Mouton, 1968.

5. Frédéric Lordon, « Le désir de faire science », Actes de la recherche en sciences sociales, n° 119,
septembre 1997.

6. Cité par Roger Guesnerie, « L’économie, discipline autonome au sein des sciences sociales ? », Revue

économique, vol. 52, n° 5, septembre 2001.

Roger Guesnerie, art. cit., p. 1060.

A part évidemment celle que les individus jugent bon de se constituer par eux-mémes.

International Institute for Applied Systems Analysis, a Laxenburg, Autriche.

|>—
S 1o I 1

Voir Frédéric Lordon, « L’irrationalisme paradoxal de la science économique », La Raison et ses combats,
Actes du colloque, Pantin, Fondation Gabriel-Péri, 2012.

—_ |—
N |—

Gille Deleuze et Félix Guattari, Qu ‘est-ce que la philosophie ?, Paris, Minuit, « Critique », 1991.

A I’image du recueil Positions de Louis Althusser qui, par ce titre, revendique également explicitement cette
posture de la philosophie.

Gilles Deleuze et Félix Guattari, Qu 'est-ce que la philosophie ?, op. cit., p. 31.

= 15
= [

Antonio Damasio, L’Erreur de Descartes, trad. par Marcel Blanc, Paris, O. Jacob, 1995, et Spinoza avait
raison. Joie et tristesse, le cerveau des émotions, trad. par Jean-Luc Fidel, Paris, O. Jacob, « Sciences »,
2003.

15. On suit ici entiérement Pascale Gillot qui définit précisément le cartésianisme par ce probléme pour opposer
les réponses antagonistes qu’y apportent Descartes, Malebranche, Spinoza et Leibniz — et 1’on peut sans
contresens dire des trois derniers qu’ils sont des cartésiens fermement opposés a Descartes. Voir Pascale
Gillot, L Esprit. Figures classiques et contemporaines, Paris, CNRS éditions, 2007.



=18 e
= IS fo

I3 13
> IS

I 1R
o 1=

|2
D

12 18 12
RN

|m
<

(O8]
—

I 1 I

2
he

IR I
N |

18 s
0 15

Significativement, elles sont spécialement vivaces dans le champ de la philosophie analytique qui reproduit
de plus prés le modele discursif de 1’argumentation scientifique.

Pour une élaboration beaucoup plus large sur le théme du « probléme » en philosophie, voir Marion Chottin,
« Histoire de la philosophie et problémes de philosophie », Kiésis, n° 11, 2009, et Voir et juger. Le probléeme

de Molyneux et ses enjeux philosophiques aux XVII® et XVIIIC siécles, Thése, Université Paris I, Introduction.
« Ma manicre de m’en tirer a I’époque, c’était, je crois bien, de concevoir I’histoire de la philosophie comme
une sorte d’enculage ou, ce qui revient au méme, d’immaculée conception. Je m’imaginais arriver dans le dos
d’un auteur, et lui faire un enfant, qui serait le sien et qui serait pourtant monstrueux. » (Gilles Deleuze,
Pourparlers. 1972-1990, Paris, Minuit, « Documents », 1990 — mais la citation est extraite de « Lettre a un
critique sévere » qui date de 1973...)

Ce qui, en passant n’exclut nullement qu’elle soit localement praticable.

L’expression est d’Alain Boyer.

Pierre Bourdieu, « Le sociologue et la philosophie », entretien avec H. Ichizaki, in Klaus Wagenbach (dir.),
Satz und Gegensatz. Uber die Verantwortung des Intellektuellen, Berlin, Klaus Wagenbach, Verlag, 1989.
1bid.

Luc Boltanski et Pierre Bourdieu, « La production de 1’idéologie dominante », Actes de la recherche en
sciences sociales, vol. 2, n° 2-3, 1976.

Voir Pierre Bourdieu, L’ Ontologie politique de Martin Heidegger, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1988.
On parle ici de leur réflexivité sociologique bien sir, puisque par ailleurs la philosophie ne cesse pas
d’interroger la philosophie.

Voir Louis Pinto, La Vocation et le métier de philosophe. Pour une sociologie de la philosophie dans la
France contemporaine, Paris, Seuil, « Liber », 2007, et La Théorie souveraine. Les philosophes francais et la

sociologie au XX€ siécle, Paris, Cerf, « Passages », 2009.

... idem |

Louis Pinto, La Théorie souveraine, op. cit., p. 351.

Voir Anne Sauvagnargues, Deleuze. L’empirisme transcendantal, Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui »,
2010.

Parmi lesquelles, et de maniére tout a fait non exhaustive, Louis Pinto, « Pierre Bourdieu et la philosophie »,
in Louis Pinto, Gis¢le Sapiro et Patrick Champagne (dir.), Pierre Bourdieu, sociologue, Paris, Fayard,
« Histoire de la pensée », 2004 ; Marie-Anne Lescourret (dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe en sociologie,
Paris, PUF, « Débats philosophiques », 2009, et bon nombre des contributions du numéro spécial de Critigue,
« Pierre Bourdieu », n° 579-580, 1995.

Stéphane Chevalier et Christiane Chauviré, Dictionnaire Bourdieu, Paris, Ellipses, 2010.

Pierre Bourdieu, Questions de sociologie, Paris, Minuit, « Documents », 1981, p. 121.

1d., Choses dites, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1987, p. 40, cité par Marie-Anne Lescourret, « Pierre
Bourdieu. Un philosophe en sociologie », in Marie-Anne Lescourret (dir.), Bourdieu. Un philosophe en
sociologie, op. cit., p. 11.

Plaidons qu’il s’agit d’une présentation injustement dépréciative car la « glose », outre la tache entiérement
légitime de la mise au clair d’'une ceuvre, jusque dans ses tensions internes, est aussi (surtout) création de
problémes et travail de I’actualité.

Comme le Sophiapol de ’université Paris Ouest-Nanterre La Défense.

Colloque Philosophie sociale, université de Grenoble, 2-3 décembre 2009 ; colloque Philosophie sociale et
sciences sociales, ENS-LSH Lyon, 24-25 mars 2011. Voir également le numéro spécial des Cahiers
philosophiques, « Qu’est-ce que la philosophie sociale ? », n° 132, 2013.

Voir par exemple Franck Fischbach, La Production des hommes. Marx avec Spinoza, Paris, PUF, « Actuel
Marx », 2005, et Sans objet. Capitalisme, subjectivité, aliénation, Paris, Vrin, « Problémes et controverses »,
2009 ; Stéphane Haber, L Aliénation. Vie sociale et expérience de la dépossession, Paris, PUF, « Actuel
Marx », 2007 ; Emmanuel Renault, Souffrances sociales. Philosophie, psychologie et politique, Paris, La
Découverte, « Armillaire », 2008 ; Jacques Bidet et Gérard Duménil, Altermarxisme. Un autre marxisme pour
un autre monde, Paris, PUF, « Quadrige », 2005.

Etienne Balibar, La Philosophie de Marx, Paris, La Découverte, « Repéres », 1993, p. 7.

Maurizio Lazzarato, Puissances de [’invention. La psychologie économique de Gabriel Tarde contre
I’économie politique, Paris, Les Empécheurs de penser en rond, 2002 ; Bruno Latour et Vincent Antonin



=

IS 15
& IS

&
b

N B | B~
B EBEE &

L
o

n
—

|Lh
o

N [ [
[ At

I—

Lépinay, L Economie, science des intéréts passionnés. Introduction @ I’anthropologie économique de Gabriel
Tarde, Paris, La Découverte, 2008.

Guillaume Sibertin-Blanc, Deleuze et I’Anti-Edipe. La production du désir, Paris, PUF, « Philosophies »,
2010.

Alain Caillé (dir.), La Quéte de reconnaissance. Nouveau phénoméne social total, Paris, La Découverte,
« Textes a I’appui », 2007.

Cyril Lemieux, Le Devoir et la Grdce, Paris, Economica, « Etudes sociologiques », 2010.

Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales. De la puissance de la multitude a
[’économie des affects, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008 ; Eva Debray, Frédéric Lordon et Kim Sang Ong-
Van-Cung (dir.), Spinoza et les puissances du social, Paris, Amsterdam (2 paraitre).

Marléne Jouan et Sandra Laugier (dir.), Comment penser [’autonomie ? Entre compétences et dépendances,
Paris, PUF, « Ethique et philosophie morale », 2009.

Robert Damien et Christian Lazzeri (dir.), Conflit, confiance, Besangon, Presses universitaires de Franche-
Comté, 2006.

Guillaume le Blanc, Dedans, dehors. La condition d’étranger, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2010.
1d., Vies ordinaires, vies précaires, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2007.

Vincent Descombes, Les Institutions du sens, Paris, Minuit, « Critique », 1996 ; Christian Lazzeri (dir.), La
Production des institutions, Besangon, Presses universitaires de Franche-Comté, 2002.

Frangois Athané, Pour une histoire naturelle du don, Paris, PUF, « Pratiques théoriques », 2011 ; Frédéric
Lordon, L’Intérét souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste, Paris, La Découverte,
« Armillaire », 2006.

Voir a ce propos Vincent Descombes, La Denrée mentale, Paris, Minuit, « Critique », 1995.

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1969 — on
notera au passage que cet ouvrage a été publié dans la collection dirigée par Bourdieu. ..

Frédéric Lordon et André Orléan, « Genése de I’Etat et genése de la monnaie. Le modéle de la potentia
multitudinis », in Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

André Orléan, L’Empire de la valeur. Refonder I’économie, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2011.
Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la Régulation, n° 7, 2010.
Voir Frédéric Lordon, La Politique du capital, Paris, O. Jacob, 2002.

George Akerlof et Robert Shiller, Animal Spirits. How Human Psychology Drives the Economy, and Why it
Matters for Global Capitalism, Princeton, Princeton University Press, 2009.

Ce texte a été initialement publié dans les Cahiers philosophiques, n® 131, 2012.



2

DU SYSTEME FORMEL AU SYSTEME
SPECTRAL

[tin€éraire d’une économie politique
spinoziste'

A défaut de s’avérer d’un parfait confort, intervenir au titre des
sciences sociales dans une table ronde intitulée... « Systeme et
meétaphysique » offre au moins la double possibilit¢é de questionner le
rapport des sciences sociales au systeme, a la mise en systeme, mais
¢galement, plus généralement, a la philosophie. Parlant plus préciseément
depuis une position d’économiste, et sans vouloir abuser des rituels de la
captatio benevolentiae, 11 m’est revenu un souvenir de I’époque ou,
fréquentant un centre de recherche abritant parmi les économistes les plus
engages dans le projet d’une science économique « vraiment scientifique »,
j’étais tombé, dans les rayonnages de la bibliothéque, sur les Eléments de
mécanique quantique de Richard Feynman... Passé le premier mouvement
de se réjouir de cette trouvaille inattendue, vient celui de se demander non
pas tant ce que ce livre fait 1a, mais qui a bien pu le commander et pourquoi.
Il apparaitra qu’il s’agit de 'un des économistes les plus académiquement



en vue du centre — potentiellement nobé¢lisable, dit-on — et surtout qu’il a en
téte que la physique, cette pauvresse, peine un peu a realiser son unification
théorique, mécanique quantique et relativité généralisée refusant encore
d’entrer dans le méme cadre, 1a ou la science économique, elle, y est
parvenue haut la main : ne dérive-t-elle pas tous ses théoremes du méme
corpus de postulats fondamentaux, a partir desquels elle prétend rendre
compte aussi bien des marchés financiers de produits dérivés que des
comportements d’épargne du meénage subsaharien ou des « décisions » de
passer a l’acte criminel ? Et n’a-t-elle pas par la atteint le stade de la
systématisation axiomatique auquel méme la physique mathématique ne
parvient pas tout a fait ? Bien siir la réalité de la théorie économique est tout
autre, car la base axiomatique du modele Arrow-Debreu d’équilibre général
s’est trouvée beaucoup trop €troite pour prendre en charge de nombreux
phénomenes et, de relaxation d’hypothese en abandon d’axiome, la théorie
néoclassique a fini par buissonner jusqu’a connaitre un état de balkanisation
avance€. Il n’empéche : quoique largement inutile, le modele axiomatisé
d’ Arrow-Debreu reste une référence théorique de haute valeur — et comme
le fantasme ¢pistémologique de toute la discipline.

Il y aurait beaucoup a dire sur I’histoire disciplinaire qui a pu produire
ce genre d’aberration et disposer ainsi I’€conomie plus que n’importe quelle
autre science sociale a la tentation axiomatique/systématique. Et il faudrait
d’abord revenir a la question préjudicielle de savoir si les sciences sociales,
en principe, requicrent un effort de systématisation — la réponse ¢étant loin
d’étre €vidente. Les sciences sociales accorderaient sans doute aisément que
la physique théorique réalise une sorte de canon de ce qui peut étre mis sous
la catégorie de science, mais pour reconnaitre que c’est la une forme de la
science dont elles ne sont ni justiciables ni demandeuses : I’organisation
axiomatique n’entre ni dans leurs pratiques ni dans leurs fantasmes
¢pistemologiques.

Est-ce a dire qu’elles renonceraient a toute forme d’« unification »,
¢videmment pas a 1’échelle globale « des sciences sociales », mais au
moins, régionalement, par disciplines ? Laisser cette question ouverte
suppose alors de rappeler combien I’axiomatisation formelle est loin de
constituer la seule modalité de la mise en systeme. Si I’on ouvre le spectre
des degrés de systématicité praticable, la question fait en effet a nouveau
sens pour les sciences sociales, et leur situation face a cet enjeu se révele



peut-&tre moins décontractée que ce que je viens d’en dire. Comme toute
construction théorique, elles reconnaissent 1’unification systématique
comme leur horizon : pour elles aussi, I’unification est un attracteur. Mais
c’est un horizon coliteux. Y sacrifier a toute force et au degré maximum
peut s’avérer la pire des choses — a I’image de la science économique qui
fait passer son étre formel de systeéme (axiomatis¢) avant tout le reste, et
notamment avant la qualité substantielle de ses énoncés. Or il est une autre
modalité de [unification théorique adéquate aux sciences sociales
I’unification par les concepts. C’est la généralité¢ des concepts qui peut étre
I’opérateur de I’intégration d’un corpus théorique en sciences sociales —
pourvu que le corps de ces concepts fondamentaux forme une €économie
assez puissante, c’est-a-dire que, peu nombreux, ils fassent la démonstration
de leur générativiteé.

C’est en ce point précis qu’on passe assez facilement de la premiere
question — le rapport des sciences sociales au systeme — a la seconde — leur
rapport a la philosophie. Car si, d’une part, ['unification théorique,
I’organisation en « systeme théorique », demeure génériquement désirable
pour les sciences sociales et si, d’autre part, ['unification s’opere sous un
corps de concepts fondamentaux, alors, en en appelant éventuellement a
Deleuze, on peut reconnaitre a la philosophie le statut de grande — de
premicre ? — pourvoyeuse de concepts, vers laquelle les sciences sociales
gagneraient assurément a se tourner. Avec au surplus cette possibilité, parmi
les philosophies, d’emprunter a une philosophie qui est elle-méme
systéematiquement organisée — c’est manifestement le cas de la philosophie
de Spinoza ; ne I’est-ce pas alors, par transitivité, d’une science sociale qui
s’en inspire au point de se revendiquer « science sociale spinoziste » ?

On pourrait imaginer que cette importation de systématicité, par
I’adossement a une philosophie elle-méme systématisée, et la mobilisation
de sa puissance conceptuelle propre, offrent une fagon commode, sinon
¢légante, de régler le probleme de "unification théorique en science sociale
— en tout cas pour la science sociale qui s’engage dans cette voie. Or, vu de
I’intérieur du champ des sciences sociales, il n’en est rien — ce serait méme
exactement le contraire... Pour se faire une idée des difficultés d’existence
d’une science sociale spinoziste, il faut imaginer les jugements presque
tératologiques qu’elle s’attire immanquablement : car une science sociale
que son seul nom dénonce comme imbibée de philosophie est vouce a se



voir refuser la qualit¢ méme de science sociale. C’est dire que les rapports
sciences sociales/philosophie sont encore moins simples que les rapports
sciences sociales/systeme. On en comprend sans peine la raison : les
sciences sociales ne se sont-elles pas historiquement constituées par un
geste inaugural de rupture — d’avec la philosophie précisément ? Que faire
de cette rupture ? Il est évidemment impossible de I’écarter d’un revers de
main : les sciences sociales se sont constituées comme positivités en se
declarant étrangeres aux problemes métaphysiques. En cela d’ailleurs elles
sont le produit du mouvement d’approfondissement de la division du travail
dans le champ du savoir — qui est le mouvement méme de la
disciplinarisation. On doit donc prendre acte de ce que philosophie et
sciences sociales différent sensiblement par certaines de leurs procédures
intellectuelles, et ’on ne saurait tenir cette séparation pour nulle et non
avenue.

Il est cependant permis de demander s’il est avantageux de la
maintenir en 1’état. Car, symétriquement, il se pourrait également que le
geste de séparation, rendu historiquement nécessaire, ne puisse €tre
enticrement justifi¢ dans sa radicalit¢ intellectuelle, n1 ne gagne a Etre
maintenu tel quel. En somme, reconstruire le rapport des sciences sociales
et de la philosophie exigerait d’abord de faire la part des raisons de
conjoncture qui ont présidé a sa formulation premicre, pour constater que
certaines de ces raisons, justifiées a I’origine, sont maintenant dépassées. Le
premier argument en faveur d’une telle révision vient d’€tre mentionné :
c’est celui de 'unification théorique par les concepts — et la reconnaissance
qui s’en suit de ce que la philosophie se pose comme productrice au premier
chef des concepts. Le deuxieme tient au fait que les sciences sociales ne
cessent pas de faire de la métaphysique, mais la plupart du temps sans le
savoir. Elles en font, typiquement, a propos du probleme autour duquel elles
formulent leurs hypotheses les plus fondamentales, a savoir 1’action. Toutes
les sciences sociales en effet mobilisent une hypothése comportementale
fondamentale, parfois méme plusieurs — le cas échéant contradictoires —,
hypothéses dont les arriere-plans meétaphysiques sont €vidents, quoique
demeurant a I’état d’implicites, et surtout d’impenses.

Dans ces conditions, quelle sorte de rapport renouer entre philosophie
et sciences sociales ou, pour reformuler la question un peu plus
précisément, comment accommoder autrement que sur le mode du déni



cette tension entre, d’une part, une séparation qui ne peut étre entierement
effacée et, d’autre part, une présence de la philosophie dans les sciences
sociales qui ne peut Etre entierement ¢vitée ? S’il est probablement
aventureux de prétendre répondre a cette question en toute généralité, il est
au moins possible de montrer quelle forme prend ce rapport dans le cas
d’une science sociale spinoziste, non sans avoir préalablement indiqué,
d’abord que le choix d’adossement a la philosophie de Spinoza rend ce cas
particulier difficilement universalisable, et sans doute impropre a se poser
comme canon du rapport science sociale/philosophie, ensuite que c’est bien
a la question du systéme que toute cette discussion nous ramene, puisque ce
rapport particulier qui se noue entre la philosophie de Spinoza et une
science sociale spinoziste consiste précisément en une certaine modalité de
systématisation de cette science sociale.

Si I’effort de systématisation en science sociale tourne largement
autour de la question fondamentale de 1’action, c’est parce que 1’identité
d’une théorie se joue en grande partie dans 1’ensemble de ses postulations
comportementales. On connait par exemple celles de la théorie économique
standard : 1’homme économique est un é&tre intéress€¢ au sens de
I’utilitarisme conscient, doublé¢ d’un calculateur parfaitement rationnel.
Ayant conduit a des énonce€s aussi spectaculaires que la these dite de
I’« efficience des marchés financiers », célébrée pendant des décennies
comme « l'une des plus solidement veérifices de toute la science
économique! », il va sans dire qu’il y a, par ces temps d’effondrement de la
finance, comme un malaise dans la théorie n€oclassique... De fait, le champ
de la science €économique est en proie a I'une de ces luttes théoriques
internes qui préfigurent les grands remaniements hiérarchiques et les
changements d’hegemon, la neuroéconomie comportementale se présentant
comme le paradigme de remplacement?, critique de I’hypothése de
rationalité substantive, rompant ostensiblement avec 1’apriorisme
axiomatique de la theorie néoclassique... et faisant parfois entendre
d’étranges résonances spinozistes lorsqu’elle insiste sur le role des
« émotions » dans les processus de décision des agents économiques.

Une économie politique spinoziste entre dans ce débat comportemental
par le concept de conatus. Et toute la question de son mode de systématicité
s’analyse a partir des propri¢tés particuliecres de ce concept, et plus
précisément de I’ambivalence €pistémologique dont il peut €tre investi du



fait de sa dualit¢ de statuts intellectuels possibles — une dualité qui n’est
autre que celle des registres de langage dans lesquels il peut étre saisi.
Alexandre Matheron en livre 1’essence en quelques lignes décisives qui
ouvrent sa relecture de Spinoza sous la perspective du conatus : « “Chaque
chose, selon sa puissance d’étre, s’efforce de persévérer dans son étre”. Tel
est 'unique point de départ de toute la théorie des passions, de toute la
Politique et de toute la Morale de Spinoza. Mais ce point de départ est lui-
méme 1’aboutissement des deux premiers livres de I’ Ethique?. » Ainsi, dans
le registre de la philosophie, le conatus est-il dérivé. Significativement il est
I’objet d’une proposition (d’un « théoréme »), survenant d’ailleurs assez
tard dans le fil de I”Ethique (Eth., 11, 6). Le conatus est donc un produit de
I’ordre géomeétrique. On peut d’ailleurs remonter facilement la chaine
apodictique pour suivre les chemins démonstratifs qui le font découler des
huit définitions et des sept axiomes du De Deo. Le conatus est donc 1’un
des produits les plus caractéristiques de 1’ontologie immanentiste de la
puissance de Spinoza, et de son organisation systématique.

Et cependant on peut le faire changer de statut pour I’inclure dans un
tout autre registre de langage, et le proposer aux sciences sociales comme
leur point de départ — ou comme un possible point de départ, puisqu’il est
¢vident que le comnatus n’est pas adéquat a tous les courants de science
sociale, et qu’il ne les intéresse pas tous identiquement. Sous cette réserve,
le conatus prend alors une tout autre valence en science sociale : non plus
celle d’une proposition, dérivée d’une ontologie systématique, mais celle de
postulat d’une théorie sociale de ’action. Et, de fondé, le conatus devient
fondateur. C’est a lui qu’il appartient de soutenir une science sociale qui, a
I’image de sa philosophie de référence, prend le parti de mettre les faits de
puissance et d’efficacité au centre de sa vision du monde social. Voici alors
comment se noue, dans ce cas précis, le double rapport science
sociale/philosophie/systeme. D’une part la science sociale emprunte a la
philosophie spinoziste un de ses concepts les plus puissants — et aussi toutes
les ¢laborations conceptuelles adjacentes a 1’aide desquelles le concept de
conatus déploie pleinement ses effets (je pense bien sir a la théorie de la vie
passionnelle). Mais d’autre part, les sciences sociales demeurent
delibérément a I’écart des considérations ontologiques qui donnent au
conatus sa matrice. Telle est bien la part de rupture irréversible des sciences
sociales d’avec la philosophie : les sciences sociales se sont définitivement



soustraites a I’obligation d’un fondement ontologique explicite. On peut
sans doute envisager bien des formes de dé-division du travail en sciences
sociales, mais pas celle qui ferait revenir a un continuum indifférencié du
savoir comme pouvaient prétendre I’étre les philosophies classiques. En
tout cas c’est ce fait dual, fait de ce qu’on pourrait appeler ’emprunt ingrat
ou bien, étymologiquement, I’emprunt sévere — ’emprunt avec césure
subséquente — qui rend tres particulier le mode de systématicité d’une
science sociale spinoziste. Car la césure rend inenvisageable d’importer
telle quelle dans la science sociale la systématicité de I’ontologie spinoziste.
Mais DPemprunt est suffisamment reconnu pour que, sans rendre
directement, immédiatement, présente 1’ontologie spinoziste au cceur de la
science sociale, 1l ne la fasse pas pour autant disparaitre completement.
C’est donc un autre mode de présence du systeme ontologique en science
sociale qui est en train de s’esquisser ici, une présence discrete, et comme
d’arriere-plan. Car ’adossement explicite a la philosophie spinoziste a pour
effet que la requalification du conatus en postulat, a 1’usage des sciences
sociales, le dote d’un statut un peu étrange : bien slr le conatus est extrait
de sa matrice ontologique, et celle-ci tenue a 1’écart ; mais cette matrice ne
cesse pas d’€tre 1a, a disposition, et pourrait en principe €tre convoquée a
tout instant si on le voulait. A ceci prés que, dans le jeu de langage propre
aux sciences sociales, on ne le veut pas. Il n’en reste pas moins que cette
convocation, toujours possible, fait perdre de son arbitraire au postulat du
conatus qui pourtant, comme postulat, assume parfaitement son arbitraire. ..
mais ne trouve pas moins un surplus de consistance dans ce statut
paradoxal, peut-&tre méme oxymorique, qui fait de lui un postulat fonde.

Fondateur fonde¢, le conatus des sciences sociales se prévaut donc
d’une fondation furtive, d’un fondement axiomatique en retrait. La
systematique de 1’ontologie spinoziste est la sans y étre. Elle est
formellement absente de la science sociale éponyme. Mais présente d’une
présence d’arriere-plan, pour ainsi dire en filigrane. Non pas systeme
formel, mais systeme spectral.

On pourrait trés bien objecter que, sous des criteres d’économie
intellectuelle rigoureux, pour ne pas dire rigoristes, en tout cas strictement
ajustes au registre propre des sciences sociales, tout cela n’est pas vraiment
important, et que cet arricre-plan de 1’ontologie spinoziste systématique
n’offre en définitive qu’un plaisir de I’esprit surnuméraire — donc



dispensable —, une présence d’agrément a fonction essentiellement
ornementale. On pourrait trés bien trouver que le concept de conatus et les
concepts qui I’accompagnent — affects, imagination, ingenium, puissance de
la multitude, etc. — suffisent en eux-mémes a produire un effet d’unification
théorique en science sociale, et que le reste de la philosophie spinoziste
pourrait étre ignoré. A quoi 1’on pourra répondre qu’on gagne toutefois 4 la
garder en téte, et a de multiples titres. D’abord parce que, méme
surnumeéraires, les plaisirs de I’esprit sont toujours bons a prendre ! Ensuite
parce que la maitrise de ces concepts et de leur fonctionnement suppose de
ne pas les couper de leur corpus philosophique d’origine. Enfin parce que,
fiit-ce sous la modalité spectrale, une science sociale y gagne un
prolongement fondationnel systématique, que c’est peut-étre l1a la forme
maximale de la systématisation qu’il lui soit permis d’espérer, mais que si
I’opportunité s’en présente, elle aurait pragmatiquement tort de la laisser
passer.

1. Michael Jensen, « Some Anomalous Evidences Regarding Market Efficiency », Journal of Financial
Economics, n° 6 (2-3), 1978.

IS

Voir Frédéric Lordon, « D’une hégémonie I’autre », communication au 1T Congrés de 1’Association
frangaise d’économie politique, Lille, 9-10 décembre 2010 (sur le site de I’AFEP).

I

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., p. 9.
Communication a la journée de la revue Labyrinthe, « Comment peut-on étre systématique ? », CERPHI-
CHSPM, université Paris I, 26 juin 2010.

I—



DEUXIEME PARTIE

Structures



POUR UN STRUCTURALISME DES
PASSIONS'

Dans un texte trés court, ou 1’on pourrait voir la condensation
heuristique de tout un programme de recherche, Pierre Bourdieu évoque la
« double vérité du travaill », conjonction-séparation d’une vérité objective
qu’il renvoie, sans doute pour faire bref, a la théorie marxiste de
I’exploitation, et d’une vérit¢é subjective, faite du rapport
phénoménologiquement vécu des agents a leur activité salariée, en laquelle
la vérit¢ objective ne peut a elle seule exclure qu’ils trouvent des
satisfactions, et toutes sortes de « profit[s] intrinseque[s] irréductible[s] au
simple revenu en argentt ». Dans cette coexistence en apparence
contradictoire d’une vérité subjective (possiblement) heureuse que devrait
normalement démentir la vérité objective de 1’exploitation, Bourdieu voit
deux aspects de la réalité¢ sociale dont aucun ne devrait étre sacrifié. Il
s’établit donc moins une contradiction, au sens formel du terme, qu’une
discordance entre ces deux « vérités », expressions de deux points de vue,
mais avec cette particularit¢ que I'une (la vérité subjective) entre dans
I’autre (la vérité objective), ou plus exactement que 1’une devrait entrer
dans 1’autre pour que cette derniére soit tout a fait complete : la vérité
objective, en effet, manquerait a ses propres prétentions si elle n’incluait pas
les vérités subjectives, qui font... objectivement partie du monde social —



que tel agent a un certain instant éprouve sa pratique sous telle vérite
subjective, cela est un fait objectivement constitue.

Des lors qu’elle est pleinement reconnue, plutét que de faire 1’objet
soit d’une dénégation soit d’une tentative de résorption, la dualité de la
vérité objective et de la vérité subjective se pose comme la figure méme du
dépassement de I’antinomie du subjectivisme et de 1’objectivisme. Et ’on a
du mal a comprendre en effet quelle malédiction théorique pourrait sommer
de choisir entre deux aspects de la réalité sociale a I’évidence bien plus
complémentaires qu’exclusifs. Quoiqu’il n’ait cess¢ de refuser les
assignations antinomiques a prendre le « parti des structures » contre celui
des « individus », ou I’'inverse, Bourdieu n’est peut-€tre pas allé aussi loin
qu’il ’aurait pu dans I’exploration des « vérit€s subjectives », en omettant
notamment de poser ouvertement la question de savoir de quoi ces vérités
sont faites. Or voici une réponse possible a cette question : les vérités
subjectives sont faites de désirs et d’affects.

« Désir » et « affect » : deux mots que Bourdieu aura été jusqu’au bout
réticent, sinon a prononcer, du moins a constituer en termes théoriques de
plein rang2. On ne voit que trop aisément les raisons de cette réticence.
Méme engagé dans son projet de dépassement, dire « désir » et « affect »,
c’¢tait probablement pour Bourdieu aller trop loin dans la détorsion
subjectiviste de 1’exces objectiviste, et prendre plus qu’il ne pouvait
I’envisager le risque de 1’assimilation a un individualisme spiritualiste. Que
I’on puisse convoquer les desirs et les affects sous 1’espéce du pire
subjectivisme psychologiste, la chose n’est évidemment pas douteuse. Mais
elle n’est pas davantage fatale. Car on peut aussi les reprendre d’un auteur
insoupconnable en cette maticre — il s’agit de Spinoza.

L’emprunt des concepts spinoziens de deésir et d’affect aurait en effet
donné a Bourdieu deux principes théoriques dont il est possible que sa
sociologie, du « coté des individus », ait manque, a savoir : 1) la force
motrice fondamentale des comportements individuels — c’est 1’énergie du
desir ; 2) les causes de premiere instance (et il faut insister sur cette clause)
qui décident des orientations de cette €nergie et font se mouvoir 1’individu
dans telle direction plut6t que dans telle autre — et ce sont les affects.

Spinoza nomme conatus cet effort que chaque chose déploie pour
« persévérer dans son étre » (Eth., 111, 6). Il faudrait prendre le temps de
préciser le statut théorique ambivalent du conatus, produit de 1’ordre



démonstratif, dérivé apodictiquement des fondements de 1’ontologie de la
puissance (divine), mais également susceptible, par une sorte de troncature
délibérée, d’etre considéré du point de vue des sciences sociales, qui n’ont
constitutivement que faire d’une meétaphysique, comme un postulat, une
Grande Hypothése, a la manicre par exemple de 1’homo rationalis de la
science ¢conomique ou de 1I’homo donator cher au MAUSS.

Spinoza n’¢€tablit pas seulement en son principe D'effort de la
persévérance dans 1’€tre, il montre que cet effort est I’essence actuelle de la
chose (Eth., 111, 7) et, plus loin encore, dans le cas de la chose humaine, que
cette essence n’est rien d’autre que le désir : « Le désir est I’essence méme
de ’homme en tant qu’on la congoit comme déterminée, par suite d’une
quelconque affection d’elle-méme, & faire quelque chose » (Eth., III,
Définitions des affects, 14). Cette formule, comme souvent un peu obscure a
force d’étre rigoureuse, suggere que le conatus, force d’activité générique et
intransitive, c’est-a-dire telle quelle sans objet, a besoin d’une affection, a
besoin d’étre affecté, pour trouver ses orientations concretes et étre
déterminée comme désir de poursuivre tel objet plutdt que tel autre. Ce sont
donc les affections par les choses extérieures, et les affects qui s’ensuivent,
qui mettent les corps en mouvement, faisant d’eux des corps concretement
desirants, par 1a déterminés a accomplir des choses particulicres. Si I’action
est d’abord, phénoménologiquement, corps en mouvement, et jusque dans
les actes dits de parole qui supposent bien d’émettre physiquement des sons,
alors il n’est pas un mouvement de corps qui n’exprime et la puissance
conative du désir et ses déterminations particulieres par des affections et des
affects.

Dire cela ne condamne a aucune régression subjectiviste ou
psychologiste, car ce sont toujours les causes extérieures des affections,
insiste Spinoza, qui déterminent les énergies désirantes individuelles a leurs
poursuites particulieres. Or la plupart de ces choses extérieures que nous
rencontrons, qui nous affectent et qui nous meuvent, sont sociales, ou
dotées de qualités sociales. Elles peuvent avoir le caractére abstrait de
structures, d’institutions ou de rapports sociaux. Le rapport salarial et la
mise en mouvement des corps laborieux, par exemple, se prétent ainsi
idéalement a 1’exposition d’un structuralisme des passions qui réalise a sa
facon le dépassement de I’antinomie du subjectivisme et de 1’objectivisme
en tenant aussi bien le bout des individus, c¢’est-a-dire des corps en action,



que celui des structures au sein desquelles ces mouvements trouvent leurs
déterminations affectives.

Structures capitalistes et affects salariaux

Que le corps salari¢, comme d’ailleurs tout corps agissant, soit un
corps en mouvement, la chose est assez évidente. Il suffit de songer tres
prosaiquement a la mise en branle qu’il s’ inflige au réveil, a ses maniéres de
s’appréter et de prendre le chemin du travail, a ses tensions et a ses
empressements. Or un corps en mouvement est un corps désirant, ¢’est-a-
dire un corps qui a ¢été déterminé a deésirer les fins imaginées du
mouvement. Il faut alors se demander quelles affections — quelles choses
extérieures — ont produit les affects qui ont été les opérateurs de cette
détermination a se mouvoir. En I’occurrence la réponse est a trouver dans
les structures du rapport salarial telles que Marx en a dégagé les formes
¢lémentaires, a savoir :

1) une économie marchande dans laquelle la division du travail a
atteint une profondeur telle que nul ne peut plus envisager de pourvoir par
lui-méme a ses besoins matériels fondamentaux, et ou chacun par
conséquent doit s’inscrire dans la spécialisation productive et en passer par
les complémentarités de I’échange marchand, avec son médium spécifique,
la monnaie ;

2) le fait que le capitalisme ré-exprime a sa maniere cette nécessité
générique imposee par la simple économie marchande, quand, a la suite du
processus d’accumulation primitive et de 1’appropriation privative des
moyens de production, la réduction des non-propriétaires au dénuement
total ne leur laisse aucune autre solution d’acces a I’argent que la vente de
leur force de travail, nécessité transfigurée par la constitution juridique (et
morale) des individus dénués en sujets contractants, libres propriétaires
d’une force de travail marchandisable.

C’est I’ensemble de ces éléments structurels, créateurs de ce qu’on
pourrait appeler la situation salariale, qui affecte concretement les individus,
en jouant d’ailleurs sur les réquisits les plus fondamentaux du conatus



comme effort de persévérance dans I’étre, c’est-a-dire ici effort de
persévérance dans I’étre matériel et biologique, effort de conserver la vie
méme. Accéder a I’argent pour pouvoir entrer dans 1’échange marchand et
ainsi pourvoir aux données ¢lémentaires de la reproduction matérielle, cela,
en effet, est bien un désir ! — au plus preés du conatus compris en sa forme la
plus basale comme désir de vivre et survivre. Et lorsque la nécessité de
I’acces a 1’argent ne peut plus se donner satisfaction que sous la forme du
salaire, puisque tous les autres moyens d’insertion dans la circulation
marchande ont été retirés, alors elle détermine, mais par le jeu de toutes les
structures capitalistes, un deésir de I’emploi salarié.

Le tout premier régime historique de la mobilisation salariale ne va pas
au-dela de cette base, constitutive en quelque sorte des formes ¢lémentaires
du rapport salarial : seul 1’aiguillon de la faim y détermine la mise en
mouvement vers le travail. On se gardera donc bien de comprendre le mot
« désir » sous les connotations euphoriques qui accompagnent ses usages
ordinaires. Le désir, d’ailleurs, est I’un des trois affects dits « primaires »
par Spinoza, il est donc par soi distinct de la joie (comme de la tristesse?).
En tout cas 1l peut étre désir d’éviter un mal — en 1’occurrence le mal du
depérissement matériel — bien plus que celui de poursuivre « positivement »
un bien. C’est donc peu dire que les premicres formes historiques de la
mobilisation salariale sont environnées d’affects tristes — la crainte de la
misere jusqu’a la mort.

Peur de mourir et désir de vivre : ¢’est bien un certain régime de désirs
et d’affects qu’installent les formes ¢lémentaires du rapport salarial. Et I’on
apercoit en toute genéralité a cette occasion que ce régime de désirs et
d’affects vient comme doubler les structures économiques du régime
d’accumulation ou, pour mieux dire, que les structures du régime
d’accumulation s’expriment sous 1’espéce d’un certain régime de désirs et
d’affects. Changent les structures du régime d’accumulation et change son
régime « dual » de désirs et d’affects. Ce sont des transformations que
I’histoire donne notoirement a voir, car la force évolutionnaire du
capitalisme réside précisément dans sa capacité a avoir dépassé ses formes
¢lémentaires. Ainsi par exemple la grande crise des années 1930 débouche-
t-elle in fine (et par guerre mondiale interposée...) sur ’ouverture d’une
phase inédite de ’accumulation connue sous le nom de fordisme®, dont les
structures different du tout au tout de celles qui ont précédé : économies



relativement autocentrées, restrictions du commerce international, étroit
contrfle du secteur bancaire, trés faible développement des marchés de
capitaux, interventions de I’Etat. Cette nouvelle configuration d’ensemble
(qu’on nomme « mode de régulation? ») impulse un régime de croissance
forte et stable dans lequel la progression soutenue des salaires est non
seulement rendue possible par de nouveaux dispositifs institutionnels
(conventions d’indexation sur la productivit¢ et les prix, montée en
puissance des revenus de transferts qui operent une déconnexion relative du
revenu disponible des ménages d’avec la conjoncture), mais se montre
fonctionnellement adéquate a la cohérence de ce schéma d’accumulation du
capital : la salarisation de masse fait de la consommation la composante
principale de la demande finale ; cette demande se trouve solvabilisée dans
de tres bonnes conditions de régularité¢ du fait des nouveaux mécanismes
institutionnels de formation des salaires, et offre in fine des débouchés
stables a un appareil de production configuré pour les séries longues et
indifférenciées.

A cette nouvelle structure du régime d’accumulation correspond alors
un nouveau reégime de deésirs et d’affects sensiblement différent du
précédent. Non pas que les affects tristes de la mise au travail, de la
subordination salariale et du labeur abrutissant aient enticrement disparu —
pour les deux premiers au moins, ils sont le fond méme du rapport salarial
et, quelle que soit sa forme, y font sentir leur présence, a plus ou moins
grande distance. Mais d’une part la dynamique économique d’ensemble —
croissance forte, plein-emploi, progression rapide des revenus salariaux —
fait régresser les affects tristes de la précarité vitale en créant les conditions
non seulement de la reproduction mais du développement matériel des
salari¢s. Et surtout, d’autre part, ce nouveau régime d’accumulation fordien
a pour propriété d’inclure dans son régime passionnel les affects joyeux liés
a ’entrée du salariat dans la consommation de masse, c¢’est-a-dire liés a la
satisfaction a une échelle inédite du désir d’objets marchands. Non plus
seulement donc 1’aiguillon de la faim et la menace sur la vie nue, mais le
miroitement de la marchandise et la poussée du désir acquisitif : cela est un
régime authentiquement nouveau de désirs et d’affects et, comme on sait, sa
contribution historique a la légitimation et a la stabilisation politique du
capitalisme aura ¢té considérable.



Imaginaire, significations, affects

Pour la premicre fois peut-€tre, en tout cas du coté du travail, le
fordisme fait surgir un imaginaire collectif « positif » du capitalisme autour
des valeurs sociales de la marchandise et de la consommation. Comme I’ont
en effet note€ les sociologies critiques des les années 1960, la consommation
de masse a produit 'un des remaniements les plus profonds et les plus
structurants de 1’imaginaire collectif contemporain, le désir d’acquisition
des biens marchands se trouvant déchainé par I’extension des possibilités de
consommation, pour ¢étre institué comme une norme de vie. La
consommation de masse et son imaginaire propre auront donc été au
principe d’une extension considérable de la vie passionnelle du capitalisme,
ou du capitalisme considéré dans son régime de désirs et d’affects — et, il
faut bien le reconnaitre, de son point de vue, la production de ces
attachements passionnels a et par la marchandise aura ¢t¢ une immense
réussite. On jugera d’ailleurs de sa puissance, puissance de rayonnement et
d’attraction, au role qu’il a sans doute jou¢ dans I’effondrement des régimes
socialistes qui ne pouvaient s’enclaver hermétiquement au point de ne rien
laisser passer du spectacle des biens marchands exposés au dehors, ni par
conséquent prévenir tout emballement du désir mimétique au-dedans.

Souligner la puissance de 1’imaginaire capitaliste-consumériste en
particulier, et de ’imaginaire tout court en général, est alors une manicre de
répondre par avance a 1’objection qui pourrait accorder la part du désir et
des affects dans 1’action, mais lui dénierait 1’exclusivité, et refuserait qu’on
oublie celle du « sens » : I’action humaine n’est-elle pas le propre d’un
monde de significations ? Cette objection, en particulier, ne manquerait pas
de souligner que, procédant d’une ontologie de la puissance, la philosophie
spinoziste et son adaptation en sciences sociales livrent par la une vision du
monde réduit a des rencontres, confrontations et compositions de puissances
— les conatus. Le désir n’est pas autre chose qu’« une expression précise et
déterminéet » de 1’élan de puissance générique du conatus, et le concept
d’affect tout autant participe de cette grammaire de la puissance en en
désignant précisément les effets : comme la puissance est le pouvoir
d’affecter, c’est-a-dire le pouvoir d’une chose de produire des effets sur une
ou plusieurs autres choses, 1’affect est I’effet en une certaine chose de



I’exposition a la puissance d’agir d’une ou plusieurs autres choses. Or la
tradition « comprehensive » des sciences sociales se refuse a envisager le
monde comme un pur jeu de « forces », causalisme mécanique qui serait
oublieux de la part du sens et des significations qui informent I’action — et
feraient vraiment I’humanité de ’homme.

S’il est pourtant une autre antinomie a dépasser c’est bien celle de
I’« explication » — par les causes, donc par les « forces », c’est-a-dire par
des forces « aveugles » (?) — et de la « compréhension », implicitement
comprise comme « la part de ’homme », irréductible a la « nature », elle-
méme ordre de la causalité indifférente, donc insignifiante. C’est bien ce
dépassement qu’opere a sa maniere le spinozisme en n’oubliant
certainement pas ’ordre du sens, mais en en faisant un effet de [’ordre
général de la puissance. La définition méme des affects livre d’emblée une
indication en ce sens : « J’entends par affect les affections du corps par
lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite, secondée ou réprimee,
et en méme temps que ces affections, leurs idées. » (Eth., II1, définition 32,
c’est moi qui souligne). Il ne faut pas seulement lire cette définition pour
son originalit¢ caractéristique du spinozisme, qui, a rebours du
psychologisme spontan¢, saisit les affects, non d’abord « par ’ame », mais
par le corps, en fait également par 1’ame et par le corps — et comme
variations de sa puissance d’agir. Car, en application de la these dite du
parallélismel?, les événements corporels ont pour corrélats instantanés des
événements mentaux — des idées. Et les affects consistent synthétiquement
en variations de puissance d’agir du corps et production corrélative d’idées
par ’esprit.

La production du sens, plus précisément, tient a la puissance du corps
de lier ses affections et a la puissance de I’esprit de lier ses idées.
L’association, telle d’ailleurs qu’elle peut se fixer dans une mémoire, est
ainsi I’un des effets les plus caractéristiques de la puissance du corps-esprit
humain : « Si une fois le corps humain fut affecté simultanément par deux
ou plusieurs corps, des que I’esprit imaginera par la suite I’un d’entre eux, il
se souviendra aussitot des autres » (Eth., II, 18). L’association est aussi au
principe de la donation de sens, et d’abord par son inscription dans une
langue. « Par la nous comprenons clairement pourquoi I’esprit passe
aussitot de la pensée d’une chose a la pensée d’une autre chose qui n’a
aucune ressemblance avec la premiere ; c’est ainsi par exemple qu’un



Romain passera de la pensée du mot “pomum” (pomme) a la pensée d’un
fruit qui n’a aucune ressemblance avec ce son articulé, et rien de commun
avec lui, si ce n’est le fait que le corps de cet homme a souvent entendu le
mot pomme alors qu’il voyait ce fruit » (Eth., II, 18, scolie). Mais ces
liaisons, rapportant les choses rencontrées les unes aux autres, peuvent aller
jusqu’a les organiser en ensembles signifiants : « Chacun passera d’une
pensée a ’autre selon que 1’habitude de chacun a ordonné en son corps les
images des choses. Un soldat, par exemple, ayant vu sur le sable les traces
d’un cheval, passera aussitot de la pensée du cheval a celle du cavalier, puis
de cette pensée a celle de la guerre, etc. Mais un paysan, quant a lui, passera
de la pensée du cheval a celle d’une charrue, d’un champ, etc., et ainsi,
chacun, selon qu’il est accoutume a lier et a enchainer les images des choses
selon telle ou telle modalité, passera d’une méme pensée a telle ou telle
autre » (Eth., II, 18, scolie). Comme souvent les termes décisifs peuvent
passer inapergus : ici c’est « habitude » (ou « accoutumé ») qui enferme les
enjeux les plus importants de cet ensemble d’énoncés. Chacun enchaine ses
pensées selon une certaine habitude qui résulte de la maniére dont il a
ordonné¢ en son corps les images des choses, en quoi il faut comprendre : 1)
que c’est I’effet méme de la puissance du corps que de « retenir » des
concomitances ou des successions d’affections ; 2) que, « parallelement »
(simultanément), I’esprit lie ses idées selon un ordre similaire et dual a celui
par lequel le corps lie ses affections ; 3) que ce concaténationnisme
genéralis¢ de la pensée n’a rien d’aléatoire mais s’organise selon des
régularités — des « habitudes », chacun ayant les siennes propres — qui
dirigent les liaisons dans les mémes directions — dans le méme sens,
pourrait-on dire en jouant de la polysémie du mot —, et que ces habitudes se
sont d’abord formées par et dans le corps, qu’elles existent et operent
comme inscriptions corporelles — « la maniere dont [chacun] a ordonné en
son corps les images des choses!! »... En chacun donc se constitue une
« habitude » herméneutique, structure stratifiée de schémes concaténateurs
orientés, dont une part est commune a tres grande échelle — tout le monde,
par exemple, associe le bruit du tonnerre a I’imminence de la pluie —, une
part commune a 1’échelle de groupes plus étroits — les associations des
paysans sont les mémes, mais different de celles des soldats —, une part plus
idiosyncratique, formée, par exemple, selon les fixations névrotiques d’une
histoire personnelle. Laissant cette dernicre de coté (quoique...), il faudrait



dire combien I’analyse de la formation de ces « habitudes » doit a la
sociologie. Des expériences communes, en d’autres termes des affections
communes, déterminent des concaténations communes et par suite des
habitudes herméneutiques communes. Si, par exemple, les conditions
d’existence matérielle entrent pour une grande part dans les expériences
quotidiennement faites, alors 1’homogén€ité par groupes sociaux de ces
affections attachées a la vie matérielle détermine une homogénéite
corrélative des liaisons d’idées, donc des donations de sens et des
valorisations qui s’en suivent — et les « habitudes », par conséquent, se
structurent, pour une part, sur une base de classe.

Le point important en tout cas ¢€tait le suivant : il n’y a pas a céder a
une antinomie fabriquée de la « puissance » et du « sens ». Le sens advient
par une donation active qui est la marque méme d’un conatus, ¢’est-a-dire
d’une puissance, puissance d’une chose liant d’une certaine maniere qui est
la sienne, selon un certain ordre, les affections de son corps et les idées de
son esprit. Aussi I’inclusion du sens dans 1’ordre de la puissance, et comme
I’une de ses manifestations, conduit-elle a ce que Lorenzo Vinciguerra
n’hésite pas a nommer une sémiophysique?, procés de production des
images des choses et des idées immanent a la puissance du corps de former
activement des associations d’affections, et a la puissance corrélative de
I’esprit d’enchainer ses pensées. L’idéation et 1’imagination sont ainsi dans
I’orbite immédiate de la vie affective, et la sphere des passions n’est pas
qu’un monde d’« émotions » brutes, infralinguistiques ou anteprédicatives :
elle est le biotope ou s’engendrent littéralement, et a toutes échelles, les
visions et les valorisations du monde.

Pour toutes les médiations historiques que 1’analyse de sa formation
demanderait de reconstituer, une structure sociale aussi massive que
I’imaginaire consumériste de la marchandise entre donc de plein droit dans
le domaine passionnel, et méme comme |'une des manifestations
contemporaines les plus notoires de sa productivité — permettant d’ailleurs
au passage de souligner que ce domaine des passions est essentiellement un
domaine social. La doublure du régime d’accumulation que constitue son
régime « dual » de désirs et d’affects intégre donc constitutivement un
imaginaire collectif — qui n’est d’ailleurs pas nécessairement un imaginaire
entiérement commun, mais connait des variations selon les classes et les
groupes.



L’énergie du conatus coul¢e/conformée dans les
structures

A I’image de son régime de désirs et d’affects, et du seul fait qu’il s’y
trouve inclus, I’imaginaire du capitalisme ne cesse de se renouveler. De
méme qu’il a ajouté aux seules perspectives de la misére a endiguer les
images réjouissantes de la vie au milieu des objets marchands, le
capitalisme néolibéral enrichit I’imaginaire fordien en s’effor¢cant d’ajouter
aux affects joyeux extrinseques de la consommation les affects joyeux
intrinséques de la « réalisation de soi » dans et par le travail salarié. Et c’est
bien en effet un « enrichissement » a ses yeux puisque dans le régime de
désirs et d’affects du salariat, il ne devrait plus entrer seulement d’accéder a
des satisfactions transitives, hétérogenes a I’activité laborieuse elle-méme —
le travail comme moyen purement instrumental d’accéder a 1’argent, simple
médium de I’acquisition des biens marchands —, mais il devrait aussi entrer
d’investir ’activité en elle-méme et pour elle-méme, élevée du statut de
moyen a celui de fin, et devenue intransitive, c¢’est-a-dire désirable en soi.
Ainsi le néolibéralisme entreprend-il de modifier le régime de désirs et
d’affects hérité du fordisme pour faire entrer les salariés dans un nouveau
régime de mobilisation, plus intense — évidemment... — dans lequel
I’activité, jadis indifférente, devient I’objet, non plus médiat mais immédiat,
du désir. Se rendre a D’entreprise, en épouser les fins, s’approprier ses
taches, faire de ses assignations des horizons personnels, les éprouver
comme des occasions parmi les plus hautes d’effectuation de ses propres
puissances, en faire la part centrale de sa propre existence, toutes ces choses
deviennent — ou doivent devenir — intrinseéquement désirables. Ainsi le
régime néolibéral de la mobilisation salariale vise-t-il a reconfigurer les
désirs individuels pour les aligner sur le désir-maitre du capitalls. Le
fordisme avait bien réussi a introduire des affects joyeux, ceux de la
consommation marchande, dans le jeu passionnel du capitalisme, mais le
détour de médiation était encore trop long. Le néolibéralisme entreprend de
le raccourcir pour viser la pleine coincidence du désir des individus et du
désir de D’institution!?. Et — sans doute pas dans toutes les fractions du
salariat... — i1l y parvient ! L’imaginaire de la marchandise s’enrichit alors



d’un imaginaire de la réalisation de soi par la vie salariale, et peut-étre faut-
il attendre cette extension a une partie du salariat du désir de faire industriel
autrefois réserve au capital pour mieux apercevoir le capitalisme comme un
certain régime historique d’investissement conatif.

Si en effet le comnatus est une ¢énergie générique et, telle quelle,
intransitive, alors sa détermination a des poursuites particulieres lui vient
nécessairement du dehors, et seules des affections par des choses
extérieures I’orientent concrétement vers tel objet ou vers tel autre. Mais les
« choses extérieures » qui ont le pouvoir de I’affecter et de le déterminer a
des actions particulieres sont pour 1’essentiel des structures sociales, ou bien
sont inscrites dans des structures sociales. Pour s’en tenir au seul registre de
ce qu’on pourrait appeler les formations macrosociales de désir, ce sont par
exemple les structures du capitalisme, dans ses configurations historiques
successives, qui donnent aux hommes de I’époque capitaliste les objets ou
leurs énergies conatives vont s’investir, qui déterminent les mouvements de
corps salariés, d’abord pour lutter contre le dépérissement, ensuite pour les
joies extrinseques de la consommation marchande, enfin pour les joies
intrinseques de la « vie accomplie » ou de la « vocation réalisée » dans et
par le travail. Et cela comme, avant elles, les structures sociales du
feéodalisme avaient offert d’autres objets, détermin¢ d’autres poursuites :
pour les guerriers celles de la gloire au combat, pour les seigneurs celles de
la munificence, et pour tous celles du salut — et I’objet entre tous désire du
capitalisme, I’argent, est alors vil entre tous... renversement qui indique
assez I’arbitraire des objets ¢lus par le conatus et comment cet arbitraire est
tranché par la configuration particuliere des grandes structures sociales.

L’énergie libre et sans objet du conatus se lie et s’investit dans des
objets particuliers non par un quelconque pouvoir d’autodétermination mais
sous le travail d’affections extérieures produites par des structures sociales.
De cette énergie conative, on pourrait dire qu’elle est, littéralement parlant,
amorphe ex ante. Elle ne prend forme qu’en se coulant dans les structures
sociales, les formes institutionnelles et les rapports sociaux, qui lui offrent
ses conditions concretes d’exercice et, par la méme, configurent ses
investissements possibles en la déterminant a quelque chose — salut, gloire,
fortune (ou tout autre objet a poursuivre). Il n’est d’ailleurs nul besoin d’en
passer par ’histoire grandiose des formations sociales pour s’en apercevoir,
et ’on retrouve a des échelles temporelles et sociales bien plus modestes ce



méme effet de conformation des énergies désirantes, autrement flottant
« libres » et indéterminées, par les structures d’un environnement
institutionnel — ou il faut voir le ceeur méme d’un structuralisme des
passions. De ces environnements institutionnels de moyenne échelle,
Bourdieu donne un archétype possible avec le concept de champ, lieu par
excellence d’une offre faite aux conatus, invités a s’investir dans les enjeux
particuliers institués par le champ — grandeur scientifique, artistique,
politique, etc. Ainsi chacun des champs propose-t-il des objets spécifiques
propres a capturer les désirs flottants — et a endurcir les désirs déja captes.
lllusio est le nom donn¢ par Bourdieu a cette mise en forme de I’énergie du
conatus et aux investissements spécifiques que déterminent localement les
structures du champ. A leur échelle donc, mais selon des processus
formellement semblables a ceux des formations sociales macroscopiques,
les champs sont des réalisations concretes du structuralisme des passions,
c’est-a-dire des lieux de désirs, d’affects et d’imaginaire structuralement
organises.

Quelle que soit 1’échelle considérée en tout cas, le « fait
institutionnel » ne saurait €tre essentiellement saisi comme « négativité »,
force de répression contenant les menees (potentiellement antisociales) des
¢lans de puissance conatifs, a la maniere par exemple du dernier Freud de
Malaise dans la civilisation. Tout au contraire, les institutions doivent étre
d’abord saisie dans leur pouvoir positif d’information (au sens aristotélicien
du terme), pouvoir de donner forme a I’amorphe du conatus compris
comme ¢lan de puissance générique. L’extériorité du social n’a donc rien
d’une extériorit¢ purement répressive. Elle est d’abord ce par quoi le
conatus intransitif en vient a se transitiver, ¢’est-a-dire, par soi sans objet, a
s’actualiser comme désir de tels et tels objets, non pas donc pouvoir négatif
de répression et de limitation, mais pouvoir positif de détermination et de
constitution — et cela sans exclure évidemment que certaines constructions
institutionnelles aient, elles, pour effet spécifique de retenir les conatus et
de leur interdire certaines poursuites.

Les expressions locales des structures globales



On mesure donc aisément ce qui sépare un tel structuralisme des
passions d’une science sociale individualiste pour laquelle le sujet est
autodétermine selon des raisons (ce qui apparait au « sujet » comme ses
« raisons » n’étant rien d’autre que les idées corrélatives de ses affects et
notamment de ses volitions). Il ne s’ensuit pas pour autant qu’il faille
donner les structures pour seul terme théorique pertinent, ni oublier qu’elles
sont habitées — en 1’occurrence par des poles individués de puissance et
d’activité que le spinozisme nomme conatus. L’individuation de la
puissance n’a donc rien d’incompatible avec 1’hétéronomie — structurale —
de ses déterminations. Il y a méme quelque avantage a tenir ensemble les
deux poles réputés exclusifs, et notamment celui de saisir le rapport qui
articule le global et le local, un rapport dont on pourrait dire qu’il est
d’expression : les structures globales s ’expriment localement au travers des
affects qu’elles produisent. C’est bien parce que ces affects sont produits
dans les corps individués qu’ils doivent étre dits locaux. Quoiqu’ils puissent
étre 1’effet de structures sociales, par construction globales, i1l y a donc une
localité intrinseque des affects : pas d’affect sans corps a affecter — chose
locale. C’est bien ainsi d’ailleurs que Durkheim entreprend tardivement,
apres une rupture inaugurale d’autant plus fracassante qu’elle était
¢pistémologiquement nécessaire, de réarticuler sociologie et psychologie.
Seule 1’émancipation fondatrice de la sociologie avait pu donner a croire
qu’elle emportait par principe une évacuation pure et simple des faits
psychiques. Or il n’en est rien. Une fois 1’ordre des faits sociaux dégagé
comme tel en son autonomie, le psychique, ou le psychologique, qui devait
étre provisoirement ni¢, peut etre réintégré dans la construction d’ensemble,
précisément comme lieu(x), locus, d’inscription (locale) du social. Les faits
psychiques apparaissent alors comme les expressions individuellement
localisées de I’ordre social, les déterminations sociales des comportements
individuels prenant la forme d’états psychiques — et, de nouveau, le global
et le local se trouvent ici articulés dans un rapport d’expression.

Sans doute peut-il y avoir des affects communs : les structures et les
institutions sociales ont précisément ce pouvoir d’affection a grande
échelle, c’est-a-dire le pouvoir d’affecter fous — la circonscription du
« tous » définissant 1’extension méme du pouvoir de I’institution : les
structures et les institutions du champ scientifique n’affectent que le
« tous » des scientifiques et pas au-dela ; les structures et les institutions de



I’Etat, elles, affectent le « tous » de la nation. Produit par une puissance
d’échelle globale, I’affect commun!® demeure pourtant un affect
communément €éprouveé par la multitude discrete des individus qui vivent
sous I’imperium de P’institution considérée — c’est-a-dire par chacun d’eux
localement. Ainsi les structures du rapport salarial, structures globales s’il
en est | affectent-elles communément, mais séparément, chacun des salariés
en son corps.

Si attentive qu’elle soit au poids, peut-étre méme a I’exclusivitél® des
déterminations structurales, une science sociale ne fera donc pas I’économie
du passage par la localité des corps affectés, corps saisis par les rapports
sociaux et les formes institutionnelles. Ce sont toutes les structures de
I’échange marchand, de la division du travail, de la propriété privée des
moyens de production et de la « double séparation » qui sont a I’ceuvre et
visibles dans chaque corps salari¢, individuellement. Présentes en chacun
des individus, donc, mais sans doute a chaque fois réfractées différemment,
puisque « des hommes différents peuvent étre affectés de différentes
manicres par un seul et méme objet, et un seul homme peut étre affecté par
un seul et méme objet de différentes manicres en des moments différents »
(Eth., 111, 51). La multitude salariale n’a en effet rien d’homogéne, elle se
distribue tout au long des chaines hiérarchiques, selon les secteurs
industriels, la taille des entreprises, évidemment selon les trajectoires
propres des individus, etc., toutes choses parfaitement connues de la
sociologie et par lesquelles on peut tenir ensemble une affection commune
(celle du rapport salarial en ses structures) et la réfraction de cette affection
commune au travers des diverses complexions individuelles socialement
constituées. D’ou résultent : des affects communs — tous les corps salariés
se mettent en mouvement chaque jour pour une activité nommee « travail »
—, des affects communs de niveaux inférieurs, par groupes de salariés aux
mémes caractéristiques sociales (déterminant des complexions semblables —

par exemple les cadres de I’informatique ont des manieres communes qui
les distinguent des ouvriers de [1’automobile) — des affects plus
idiosyncratiques aussi (amour ou détestation du travail salarié par exemple).

Mais 1’expression locale des structures globales, par corps affectés
interposés, demande 1’introduction d’un tiers terme, dont on peut d’ailleurs
deviner la nécessité a la relecture de la proposition (Eth., III, 51) : des
hommes peuvent étre affecteés difféeremment par un seul et méme objet. Or



on nommerait a peine « un objet » une entit¢ aussi abstraite qu’un rapport
social, comme le rapport salarial par exemple. C’est que le rapport social
lui-méme se réalise concretement dans des interactions sociales. Ainsi le
salari¢ n’a-t-il pas affaire au « rapport salarial », mais a un patron, non pas
le patron générique du rapport mais un patron particulier zic et nunc, bel et
bien un « objet » capable d’en affecter d’autres de manieres variées (mais a
qui cette capacité — cette puissance — ne vient que du rapport social dont il
est la réalisation, I’incarnation locale). Des interactions institutionnelles, on
pourrait donc dire qu’elles sont I’apparaitre phénomeénologique des rapports
soclaux — tres prosaiquement : ce qui se donne a voir lorsqu’on va « dans
les institutions ». On y observe un employé qui interagit avec son
employeur, un ¢€léve avec son professeur, un fidele avec son pasteur, un
militaire avec son supérieur, etc. Pour toute leur diversité¢ dans leur genre,
ces interactions ne sont jamais que les effectuations d’un méme rapport
social : toutes les interactions employés/employeurs effectuent le rapport
salarial, les interactions ¢€leves/professeurs le rapport magistral, fidele/cure
le rapport pastoral, soldat/officier le rapport militaire, etc. C’est par les
interactions institutionnelles, telles qu’elles mettent en scéne des « objets »
(des personnes), que s’operent non seulement I’effectuation mais la
localisation des rapports sociaux, et par 1a les affections concretes dont les
corps individuels sont affectés — donc in fine 1’expression locale des
structures globales qui soutiennent chacun de ces rapports. En arriere-plan
de toute interaction employé/employeur particuliere, il y a bien I’intégralité
des structures du rapport salarial, avec toute la profondeur de leur
deéveloppement historique, mais tout ce développement ne se réalise que
dans la localit¢ des multiples interactions concrétes congues comme
rencontres d’objets déterminésiZ,

Passions mecontentes, mouvements centrifuges et
crises institutionnelles

Le passage par la distinction des rapports et des interactions qui les
effectuent est particuliecrement utile pour lever 1’objection indéfiniment



opposée a toute forme de structuralisme, a savoir I’ignorance de I’histoire et
I’incapacit¢ dynamique. Rendre le monde des structures sociales aux
puissances d’agir individuées qui les habitent était sans doute la premicre
¢tape de leur remise en mouvement. Mais il faut y ajouter la médiation des
interactions qui effectuent concretement les rapports. Car ces effectuations
n’ont rien de mécanique. Elles sont ex ante sous-déterminées ; on sait
grosso modo ce qu’une interaction employeur-employ¢é va produire, ou ce
qu’elle est censée produire — de 1’assignation hiérarchique, du
commandement et de 1’exécution —, mais on ne sait rien a priori du détail et
des modalités de cette production. Or, dans le cadre du rapport a effectuer,
ce détail peut varier considérablement. Aussi les interactions effectuent-
elles toujours les rapports de maniere ouverte et créative : il y a autant de
« styles » patronaux que d’individus patrons et, symétriquement, chaque
salari¢ particulier fait parler sa propre complexion idiosyncratique, rétivite
ou docilité, inclination a mettre ses dispositions au service de I’entreprise ou
indifférence, résignation aux abus de pouvoir ou entrée en rébellion, etc.
Rien de tout cela n’est écrit « de toute é€ternit¢ » dans la définition du
rapport ou dans son essence, et ce sont les effectuations concretes, locales,
qui, dans [Dinteraction institutionnelle, ajoutent un supplément de
détermination affective, imprédictible ex ante. Sans doute j’entre avec mon
employeur dans I’interaction déja normalisé sous le rapport salarial — par
construction — et affecté par ses déterminations structurales — la nécessité de
la vie matérielle a reproduire, I'impératif de 1’acces a 1’argent, la
deépossession des moyens de production, etc. Mais cet employeur concret
qui est le mien hic et nunc m’affecte supplémentairement et
particuliérement : par exemple, il sait me donner envie de travailler avec lui
et pour lui... ou bien il m’est haissable. Le supplément passionnel de
I’interaction vient donc s’ajouter aux affects génériques du rapport
conformément a 1’arithmétique des compositions affectives énoncée en
(Eth., IV, 7) : « Un affect ne peut étre réprimé ni supprimé si ce n’est par un
affect contraire et plus fort que P’affect a réprimer. » Ainsi les affects se
composent-ils positivement ou négativement, raison pour quoi d’ailleurs la
fluctuatio animi (flottement de 1’ame), dit Spinoza, est la condition
passionnelle humaine par excellence, oscillations entre affects contraires
produits par un seul et méme objet. Pour osciller cependant les balances
affectives finissent par pencher dans un certain sens (toujours selon la loi de



I’affect le plus puissant), et par 1a a déterminer a faire quelque chose. Des
affects d’interaction bien composés avec ceux du rapport salarial ajoutent
de la joie au sentiment de la nécessité matérielle, parfois méme jusqu’a faire
completement oublier cette derniere — et le rapport, aidé par ses
effectuations mémes, se reproduit d’autant plus facilement. Mais
I’interaction qui n’ajoute que des passions tristes détruit, elle, la base
affective du rapport. Parfois jusqu’au point de faire passer a la balance
affective un seuil de I’intolérable, déterminant 1’individu a un mouvement
d’échappement — c’est-a-dire a s’extraire de l’interaction. Evidemment
chaque complexion affective (que Spinoza nomme ingenium) a ses seuils
propres. Certains, par résignation ou par endurance, supportent des
affections attristantes qui en auraient fait basculer d’autres bien avant dans
la fuite ou bien la rébellion. Il est cependant des affections qui font passer
leurs seuils a un grand nombre, et transforment alors une divergence
individuelle en mouvement collectif.

Spinoza, dans le Traité politique, nomme indignation 1’irréductible
quant-a-soi qui a un moment fait dire « pas au-dela de ca, tout plutét que
¢a ». Elle était définie dans 1’Ethigue comme la tristesse qui nait par
émulation affective au spectacle d’une tristesse faite a autruil®. Elle est
maintenant le nom générique du mécontentement politique, et par la
I’indicatrice de la limite du pouvoir d’affecter de I’institution, la réponse a
la question de savoir jusqu’ou s’¢tend le pouvoir de I’'institution de faire
vivre des individus sous ses rapports — et par conséquent le seuil de sa
viabilit¢ politique. Car s’il est vrai que [’institution, par exemple
I’entreprise, peut faire faire bien des choses a ses sujets, elle ne peut
cependant pas leur faire faire n’importe quoi : « Bien que nous disions que
les hommes relévent non de leur droit mais de celui de la Cité, nous
n’entendons pas que les hommes perdent la nature humaine pour en adopter
une autre ; ni par conséquent que la Cité ait le droit de faire que les hommes
s’envolent, ou — ce qui est tout aussi impossible — que les hommes
considerent comme honorable ce qui provoque le rire ou le dégolt ; mais
nous voulons dire qu’il existe certaines circonstances dont la présence
inspire aux sujets la crainte et le respect, et dont la disparition supprime la
crainte et le respect, et en méme temps qu’eux la Cité » (TP, 1V, 42). Tout
compte dans cette citation ou I’on pourrait voir le concentré des propriétés
dynamiques d’un structuralisme des passions. Tout compte, a commencer



par le fait qu’extraite d’un trait¢ nominalement politique, elle n’en donne
pas moins les outils permettant de penser trés généralement les ordres
institutionnels quelle que soit leur nature — et du Traité politique de
Spinoza, il s’aveére qu’on peut faire une lecture comme théorie générale des
institutions sociales®. Penser les ordres institutionnels donc, mais surtout
leurs crises.

Car une institution, quelle qu’elle soit, n’est que la stabilisation
temporaire d’un certain rapport de puissances, celui-la la méme qu’elle
¢tablit avec les individus tenus (a tenir) en son empire. L’imperium de
I’institution n’est pas autre chose que I’affect commun qu’elle réussit a
produire pour déterminer les individus a vivre selon sa norme — et que
Spinoza nomme obsequium, affect de reconnaissance de [’autorité
institutionnelle et d’obéissance a ses commandements : ainsi 1’obsequium
salarial produit-il en tous les normalisés le mouvement de se lever le matin
pour « aller au travail » et y faire ce a quoi on a été assigné. Mais, comme
tout affect, cet affect commun n’est déterminant qu’a la condition de ne pas
étre « réprim¢ ou supprim¢ par un affect contraire et d’intensite
supérieure ». A des degrés divers, s’étalant de la reproduction du régime a
la crise ouverte, le rapport de puissance entre 1’obsequium institutionnel et
les affects contraires, réactionnels, que font le plus souvent naitre la
subordination et le commandement, ce rapport de puissance entre
I’institution et ses sujets est toujours sous tension. Aussi imperium
institutionnel est-il incapable de stabilisation définitive, fragilité intrinséque
et horizon permanent de crise dont Spinoza donne les termes a propos de
cette institution « canonique » qu’est I’Etat : « Je n’accorde dans une cité
quelconque de droit au souverain sur les sujets que dans la mesure ou par la
puissance il I’emporte sur eux » (Lettre L2). Il n’y a pas d’institution pour
I’¢éterniteé car les institutions doivent faire avec les individus qui les habitent
— et n’en pensent pas moins. Leur rétivité a se laisser normaliser, a plus
forte raison I’abus de pouvoir auquel sont le plus souvent enclines les
institutions en la figure de ceux qui les dirigent, tentation de tout pouvoir de
s’¢tendre indéfiniment, sont autant de risques avec lesquels chaque
institution doit compter, risque de franchir le seuil invisible de
I’indignation, cette irréductible souveraineté¢ de conscience qui un jour fait
basculer dans le mécontentement ouvert et affranchit du commandement
institutionnel : « Les actions auxquelles il est impossible d’amener



personne, que ce soit par des récompenses ou par des menaces, ne tombent
pas sous le droit de la Cité. Personne par exemple ne peut céder sa faculté
de juger : quelles récompenses, quelles menaces peuvent en effet amener un
homme a croire que le tout n’est pas plus grand que la partie, que Dieu
n’existe pas [...] et de manicre générale a croire quelque chose de contraire
a ce qu’il sent ou a ce qu’il pense ? » (TP, 111, 8). Ainsi il y a des bornes aux
normalisations que 1’institution peut obtenir de ses sujets, des bornes dont le
franchissement conduit I’institution a pécher — c’est-a-dire a accomplir ce
qui peut causer sa propre destruction. Il existe par exemple « certaines
circonstances dont la présence inspire aux salariés la crainte et le respect de
I’employeur, et dont la disparition supprime la crainte et le respect, et en
méme temps qu’eux 1’obéissance salariale ». « Indignation » est cet affect
politique générique dont Spinoza fait le moteur de toutes les séditions.
Pourvu bien sir qu’il soit partagé a suffisamment grande échelle pour,
affect commun réactionnel, se poser contre 1’affect commun institutionnel.
Rien donc ne peut figer la dynamique collective des affects — et partant
garantir la pérennité aux ordres institutionnels qui en procedent. Et voila ou
un structuralisme spinozien des passions peut renouer avec le changement
et I’histoire : en ce point ou le ratage des interactions institutionnelles qui
effectuent les rapports structuraux fait renaitre 1’indignation et nourrit
I’antagonisme des affects communs. Par le court-circuit d’'une métonymie
confondant le processus générateur et I’effet engendré, on pourrait donc dire
qu’un rapport social, une structure, une institution ne sont pas autre chose
que de I’affect commun. Mais ce qu’un affect commun soutient, un autre
affect commun, contraire et plus puissant, peut le défaire. Un structuralisme
des passions est donc nécessairement un structuralisme dynamique puisque
les poles de puissance individués ne sont tenus a un ordre institutionnel que
par des balances affectives dont rien, jamais, ne permet d’exclure qu’elles
viennent a &tre modifi¢es, soit que le cumul d’affects tristes en longue
période fasse passer a un nombre suffisant de ses sujets leur point
d’intolérable, soit qu’un incrément de domination imprudent le rende
odieux a tous — et ’histoire est pleine de ces petits événements, de ces
micro-abus (mais de trop) qui précipitent sans crier gare une sédition de
grande ampleur, effet en apparence sans commune mesure avec sa cause,
alors qu’il a éteé préparé par des cumuls de longue date. La dynamique des
affects collectifs est donc toujours susceptible de bifurcation, et le principe



formel de I’affect commun qui soutenait I’institution de connaitre alors une
repolarisation inverse pour entrainer une contestation, parfois jusqu’a sa
destruction. Mais la limite de ce qui peut étre dit en toute généralité est vite
atteinte, et seule la clinique affective d’une situation institutionnelle donnée
peut trancher quant a la formation, contingente a priori, d’'une dynamique
centrifuge des passions collectives... ou bien a la stagnation dans
I’obsequium. La rareté des €ruptions affectives anti-institutionnelles atteste
en elle-méme des exigeantes conditions requises par la formation d’un
affect commun séditieux, c’est-a-dire d’un affect commun suffisamment
intense pour vaincre les obsequia individuels, ce compte (passionnel) que
chacun trouve dans sa situation de normalis¢.

Sédition et crises, ou le déterminisme passionnel
poursuivi dans de nouvelles directions

Mais que ce soit dans la reproduction ou dans la crise, la question
demeure toujours la méme : a quelles sortes de mouvement les puissances
conatives sont-elles affectivement déterminées ? Disposer d’une question de
cette nature offre en tout cas le moyen de sortir de I’antinomie des
structures minérales vouées a la reproduction et de 1’agency supposée
toujours libre et capable de tout si elle le « veut » (on ne comprend
d’ailleurs guere qu’elle ne « veuille » pas plus souvent...). Des lors qu’elles
sont habitées par des poOles de puissance, il y a de 1’agency dans les
structures, mais de 1’agency contrainte, déterminée la plupart du temps a
effectuer les mouvements requis par la normalisation institutionnelle...
mais aussi parfois a s’en echapper si d’aventure les courants d’affects
collectifs viennent a tourner. Tenant les deux bouts de la chaine, indiment
réputés contradictoires, on pourrait donc répondre ainsi a la question, posée
en Mai 68, de savoir si « ce sont les structures qui descendent dans la rue ».
La réponse est que ce sont d’abord des corps individuels désirants qui y
descendent, mais qu’ils n’y descendent que pour avoir ¢té affectés d’une
certaine maniere dans et par les structures, c’est-a-dire, et cela sans aucun



paradoxe, qu’ils y descendent pour s’en prendre aux structures qui les y ont
fait descendre — et parce que celles-ci ont fini par se rendre odieuses.

Ni nécessaire ni impossible, la bifurcation dans le régime affectif
collectif d’une institution, quand elle se produit, est un événement engendre
par Dinstitution et qui remet en cause I’institution. C’est ici que se brise
I’alliance réputée indestructible du changement historique et de la liberté.
Car si les conatus peuvent se mettre a faire des choses qu’ils ne faisaient
pas jusqu’ici, a aucun moment pourtant ils ne cessent d’étre déterminés a
leurs actions particulicres successives. La philosophie du sujet, et les
sciences sociales qui s’en prévalent, ont toujours cru étre a leur meilleur
avec les épisodes révolutionnaires ou les processus de crise — supposés hors
d’atteinte de tout point de vue structuraliste et déterministe. Contestations et
révoltes seraient les propres du libre arbitre et de lui seul, rébellions
accessibles seulement a des dmes inconditionnées. La ou le déterminisme
aurait partie liée a I’asservissement, les remises en mouvement de I’histoire
attesteraient les triomphes de la liberté — c’est-a-dire son irréductibilité.
Mais c’est méconnaitre la variét¢ des choses auxquelles les hommes
peuvent étre déterminés... Devenir séditieux n’est pas faire un saut
miraculeux hors de I'ordre causal mais seulement se trouver déterminé a
faire autre chose. Les séditions ou les révolutions ne sont pas des moments
bénis de suspension de I’enchainement des causes et des effets, ou de
recouvrement par les hommes d’un pouvoir de création inconditionnée.
C’est toujours le jeu nécessaire des puissances et des passions, mais
poursuivis dans d’autres directions. De nouvelles affections ont produit de
nouveaux affects qui ont déterminé de nouveaux mouvements — centrifuges
maintenant. Au lieu de faire, par exemple, les gestes de 1’obsequium
salarial, les corps s’€chappent et se meuvent différemment : vers le piquet
de greve, le bureau du directeur a séquestrer, ou bien la rue. Mais c’est bien
« quelque chose » — le mot de trop, le licenciement abusif, le plan social
injuste —, et les affects qui s’en sont suivis, qui les y ont envoyés. 1l n’est
besoin d’invoquer aucune interruption du déterminisme pour comprendre ce
genre de mouvements, mais plutdét d’analyser finement comment se sont
constituées les nouvelles formations d’affects, et comment I’état des
structures a facilité ou entravé leur opération.



« Je maintiens toujours le droit naturel... »

Sans jamais renoncer a son déterminisme intransigeant, en quoi il a vu
le moyen d’en finir avec I’illusion d’une exception humaine dans 1’ordre de
la nature, fantasmagorie du monde humain se prenant pour « un empire
dans un empire? » (Eth., III, Préface), Spinoza n’en a pas moins affirmé,
contre Hobbes, la fin de la fin de la politique : quand bien méme il aurait
quelque teneur de réalité, le contrat ne saurait prétendre sceller
definitivement les rapports des sujets et du souverain, et le transfert de
puissance n’a rien que d’intrinsequement temporaire, pour ne pas dire
d’intrinséquement précaire. Tel est bien le sens de sa réponse a Jelles qui lui
demande « quelle différence il y a entre Hobbes et [lui] quant a la
politique » (Lettre L) : « Cette différence consiste en ce que je maintiens
toujours le droit naturel », entame Spinoza, et c’est bien par 13, en effet,
qu’il fallait commencer : avec les puissances individuées telles qu’elles
habitent le monde et ses structures — puisque le « droit naturel », concept
non pas juridique mais onto-anthropologique, n’est pas autre chose que la
puissance (7P, 11, 42). Or le conatus, « cet effort par lequel chaque chose
s’efforce de persévérer dans son €tre n’est rien en dehors de I’essence
actuelle de cette chose » (Eth., III, 7), et de méme que cette essence est, par
construction, inaliénable, de méme les propriétés qui s’en déduisent sont-
elles nécessaires — notamment les mouvements spontanés de 1’automate
herméneutique que nous sommes?, évaluant les choses selon qu’elles
aident ou contrecarrent la persévérance® (Eth., IV, 8), et I’effort qui s’ensuit
pour repousser les causes de la tristesse? (Eth., III, 37). Aucune de ces
propriétés ne saurait donc cesser de produire ses effets par passage de 1’état
de nature a I’état civil, tant et si bien d’ailleurs que Spinoza nie qu’il y ait,
sous ce rapport, quelque discontinuité de I'un a DPautre : « c’est la
continuation de 1’état de nature », dit-il de la Cit¢é. Comme nombre de
commentateurs 1’ont fait remarquer, le Traite politique rompt avec le Traité
theologico-politique, en abandonnant définitivement tous les reliquats de
contractualisme qui y subsistaient encore? : il n’y a ni « abandon », ni
« transfert », ni « cession » des droits naturels au souverain par entrée dans
I’¢état civil, pour cette raison précise que le droit naturel, essence actuelle de
I’homme, ne saurait sans absurdité étre considéré comme aliénable. Aussi le



droit naturel de chacun continue-t-il de s’exercer, bien sir dans les
conditions affectives qui lui sont faites, notamment du fait de son inclusion
dans I’ordre institutionnel de la Cité, mais sans jamais pouvoir exclure que
cet exercice ne le conduise, en certaines circonstances, a se retourner contre
cet ordre institutionnel — et ce que Spinoza dit de la Cité, on peut ’étendre a
toute configuration de structures.

Sans doute, pour étre complete, cette présentation d’un structuralisme
des passions requerrait-elle de montrer comment structures et institutions
elles-mémes sont des productions passionnelles collectives, cristallisations
de cette composition d’affects individuels que Spinoza nomme la
« puissance de multitude?® ». Et les passions sont autant productrices que
produites. En tout cas, rien n’est linéaire, univoque ou monotone dans ces
processus. Pour reprendre les mots mémes de Bourdieu, il arrive donc que
la vérité objective des structures produise des vérités subjectives désajustées
a leur propre reproduction — et par la la mette en danger. Il n’y a pas a
choisir entre « les structures » et « ’action ». Il y a de « 1’action » puisqu’il
y a des hommes-conatus ; 1l y a des structures qui affectent les hommes et
déterminent leurs mouvements ; il n’y a pas de structure éternelle puisque
« je maintiens toujours le droit naturel ».

1. Pierre Bourdieu, « La double vérité du travail », Actes de la recherche en sciences sociales, n° 114, 1996.
2. Ibid., p. 89.

Peut-étre en est-il le plus preés dans I’« avant-propos dialogué » qu’il signe pour le livre de Jacques Maitre,
Autobiographie d’'un paranoiaque (Paris, Anthropos, 1994), ou Bourdieu parle des « pulsions » investies par
les individus dans les institutions et utilisées par les institutions au service de leurs propres finalités.

Ethique, trad. par Bernard Pautrat, Paris, Seuil, « Points Essais », 1999.

I I 1=

[ZES

Désir, joie et tristesse sont les affects primaires dont tous les autres affects se déduiront par spécification et
combinaison — joie et tristesse étant des variations respectivement a la hausse ou a la baisse de ma puissance
d’agir, soit de mon pouvoir d’affecter, de produire des effets.

Voir Robert Boyer, Théorie de la régulation, Paris, La Découverte, « Repéres », 2004.

1bid.

En une formulation qui réplique analogiquement la caractérisation des choses comme « mode » : « Les
choses particuliéres ne sont rien d’autre que des affections des attributs de Dieu, autrement dit, des maniéres
[modi, N.d.A.] par lesquelles les attributs de Dieu s’expriment de maniére précise et déterminée » (Eth., 1,
prop. 24, corollaire — ¢’est moi qui souligne).

Désormais dans la traduction de Robert Misrahi (Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 1990).

Pour ne rien dire du fait qu’on la doit en réalité a Leibniz, et non a Spinoza, 1’appellation « parallélisme » est
ici reprise par commodité sténographique, mais sans rien Oter aux critiques profondes que lui a adressées
Chantal Jaquet (voir L’Unité du corps et de [’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza, Paris, PUF,
« Quadrige », 2007).

11. C’est moi qui souligne.

100 11 1o

|>—A
S 1o



N>

=Ny 7 e el

,_‘
o0

I8 Ie |

IS 1=
0 =

>

Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genése de |'imagination, Paris, Vrin, « Age classique », 2005.
Voir Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et servitude. Marx et Spinoza, Paris, La Fabrique, 2010.

Ou, si I’on refuse cette hypostase, des hommes qui 1’incarnent.

Voir infra, chapitre VI.

Au moins en derniére analyse.

De méme par exemple que la forme institutionnelle « code de la route » se réalise dans la rencontre de
I’objet-conducteur et de 1’objet-feu rouge (ou -gendarme).

Eth., 111, Définitions des affects, 20.

Baruch Spinoza, Traité politique, trad. par Charles Ramond, Paris, PUF, « Epiméthée », 2005.

Voir Frédéric Lordon, « Derriére 1’idéologie de la 1égitimité, la puissance de la multitude. Le Traité politique
comme théorie générale des institutions sociales », in Chantal Jaquet, Pascal Sévérac et Ariel Suhamy (dir.),
Le Traité politique, nouvelles lectures, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008 ; et, ici, chapitres V et VL.

Baruch Spinoza, Traité politique, Lettres, trad. par Charles Appuhn, Paris, Flammarion, « GF », 1966.

Voir a ce sujet Yves Citton et Frédéric Lordon, « A propos d’une photo », in Yves Citton et Frédéric Lordon
(dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

« Le droit naturel [...] de chaque individu s’étend aussi loin que s’étend sa puissance. Par conséquent, tout ce
que fait tout homme selon les lois de sa nature, il le fait par un droit souverain de nature, et il a sur la nature
autant de droit qu’il vaut par la puissance » (TP, 11, 4).

Comme 1’énonce (Eth., 11, 18, scolie) précédemment évoquée. Voir a ce sujet Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et
le signe. La geneése de l'imagination, op. cit.

Eth., 1V, 8 : « La connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie ou de tristesse, en tant
que nous en sommes conscients. »

Eth., 111, 37, démonstration : « Plus grande est donc la tristesse, plus grande est la puissance d’agir par
laquelle ’homme s’efforce de lutter contre la tristesse. »

Pierre-Frangois Moreau fait d’ailleurs observer que l’z}bandon du contrat est en germe des le Traité
tﬁéologico—politique lui-mérr,le : « Les deux geneses de I’Etat dans le Traite théologico-politique », Spinoza,
Etat et religion, Lyon, ENS Editions, « Feuillets », 2005.

Voir Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la Régulation, n°® 7, 2010.

Ce chapitre est la version modifiée d’un texte publi¢ dans la revue Tracés, « Philosophie et sciences
sociales », n°® 25, novembre 2013.



4

LA CRISE ECONOMIQUE EN SES
PASSIONS!

Les économistes ne pensent pas la catastrophe. Il faudrait se demander
pourquoi. L’histoire témoigne pourtant assez de dévastations proprement
¢économiques portant les sociétés au bord du chaos : I’hyperinflation
allemande de 1923, les grands effondrements financiers et bancaires, tel
celui de 1929... La crise ouverte en 2007 était potentiellement porteuse de
dislocations de cette magnitude — on peine ainsi a se figurer concrétement
ce qu’aurait pu donner 1’explosion de I’euro de laquelle nous sommes
passés si prés a automne 2011 et a 1’été 20121, Pourtant, comme si I’ordre
des choses économiques était supposé d’une régularité intrinséque, ou bien
n’admettant que des irrégularités « raisonnables », les économistes n’ont
pas d’autre concept & leur disposition que la « crise ». A quoi pourraient-ils
donner le nom de « catastrophe » ? Peut-étre a une destruction terminale des
institutions de 1’économie capitaliste... c’est-a-dire a 1’anéantissement de
leur « objet » — raison pour laquelle la « catastrophe » demeure de I’ordre
de I’'impensable, si ce n’est de I’impensé décisoire ? Il n’y aura donc que la
« crise ». Et encore : les économistes la pensent-ils vraiment ?

Il le faudrait, car dans le champ élargi du débat public et politique, la
« crise » est assurée de faire trés bonne figure au concours des « concepts »
les plus mal batis. Il suffit, pour en avoir I’intuition, de penser a la



prolifération incontr6lée des « crises » de toutes natures, « économique »
bien siir, mais également « politique », « sociale », « environnementale »,
« morale » ou — carrément — « de civilisation ». Et il faut aussi s’interroger
sur le sens que pourrait bien revétir 1’idée d’une « crise économique »
continlment évoquée... depuis presque quarante ans. Il ne faut donc pas
compter sur le discours « médiatique-expert », gros utilisateur du terme,
pour aller au-dela des appréhensions de sens commun qui en font la
dénomination générique d’humeurs politiques et sociales tristes, sentiments
d’insatisfactions collectives et malaises variés, finalement tous peu ou prou
réductibles a 1’énoncé implicite : « La crise, ¢’est quand ¢a va mal » —
typiquement, trente ans de chomage de masse : trente ans de crise. Or,
quitte a demeurer dans le registre des formulations vernaculaires, la crise,
ca n’est pas « quand ¢a va mal » : c’est « quand ¢a change ».

Mais quel est le « ¢a » objet pertinent du changement susceptible de
qualifier une crise ? On ne peut pas dire que la théorie €économique standard
(néoclassique) ait brill¢ par sa profondeur analytique, qui s’est contentée du
changement de signe d’une dérivée, alias un retournement du sentier de
croissance : une crise, c¢’est une fluctuation a la baisse dans 1’évolution du
produit intérieur brut... Dans sa version la plus maximaliste?, la théorie
néoclassique va méme jusqu’a soutenir que, I’économie €tant par elle-méme
un systeme de marchés parfaitement stable et autorégulé, la disharmonie ne
peut venir que du dehors, et les fluctuations n’avoir pour principe que des
« chocs exogenes », en géneral des chocs « d’offre » puisque, dans ce cadre
tres particulier, et trés anti-keynésien, 1’offre crée sa propre demande — ¢a
n’est donc jamais de ce second cote (celui de la demande) que peuvent
venir les problémes. Ainsi par exemple la Grande Dépression des années
1930 serait-elle le produit d’un « choc d’offre », mais alors énorme,
¢vénement tout a fait malencontreux, venu du dehors, on ne sait trop d’ou
exactement d’ailleurs, qui aurait brutalement déplacé les fonctions de
production — quelque chose comme un acces, mais massif, de stupidité
collective ayant entrainé un soudain effondrement de la productivité. La
legon est évidemment transparente : le systtme des marchés laissé a lui-
méme ne connait pas la crise, il ne I’expeérimente que d’étre inévitablement
branche sur un extérieur (politique, pétrolier, géostratégique, technologique,
etc.), unique origine de ses perturbations.



On se dit évidemment que la science économique ne se porte pas tres
bien tant qu’elle continue de nobéliser ce genre de contorsion® destinée a
tenir ensemble quelques faits difficilement contestables (il y a eu une
Grande Dépression, d’autres crises aussi) et la défense a tout prix d’une
image dogmatique de I’économie comme « €équilibre général de marchés »
optimal et stabler. On doit a I’honnéteté de reconnaitre que, a ces
aberrations pres, la macroéconomie keynésienne n’a pas livré un concept de
crise beaucoup plus profond : pour elle également, la crise, c’est la
fluctuation conjoncturelle — celle qui, a ’inverse de la position néoclassique
se contentant d’attendre le jeu régulateur spontané des marchés, appelle les
interventions contracycliques des différents instruments de la politique
¢conomique.

Vie et mort des régimes d’accumulation

La théorie dite « de la Régulation® » s’est précisément définie contre la
pauvreté¢ de ces conceptualisations de la crise pour penser la rupture du
début des années 1970 — les taux de croissance de la production et de la
productivité passent brutalement d’une tendance de 4 a 5 % par an a une
pente trés inférieure de 2 a 2,5 % —, rupture qui n’était visiblement
justiciable ni de la dénégation néoclassique (dans la théorie) ni des simples
mesures de relance keynésienne (dans la pratique®). C’était donc autre chose
qu’une ordinaire fluctuation qu’il s’agissait de penser, autre chose qui avait
davantage a voir avec un changement d’époque. Inspirée par
I’historicisation dialectique héritée du marxisme, la théorie de la Régulation
a donc eu pour premier mouvement de rompre avec I|’universalisme
transhistorique (ou plut6t anhistorique) des « lois de I’économie » afin de
penser 1’accumulation du capital en ses séquences particulieres, c’est-a-dire
comme processus peériodisé. Encore fallait-il pour ce faire abandonner
I’image princeps de I’économie comme « systtme de marchés », et se
donner pour objet alternatif le capitalisme, dés lors congu comme ensemble
de rapports sociaux institutionnellement appareillés, et accéder a 1’idée que
si le capitalisme ne se donne a voir qu’en ses configurations



institutionnelles, 1l est donc constitutivement sujet a transformations
historiques’. Le capitalisme change parce que ses armatures institutionnelles
changent. Si les rapports sociaux du capitalisme sont ses invariants de tres
longue période, les institutions qui les expriment particulierement sont des
produits de I’histoire, comme tels contingents et temporaires, c’est-a-dire
offerts a formation et a transformation par I’histoire. Et qui n’en a I’intuition
claire ? Le rapport fondamental du salariat ne regoit-il pas des actualisations
tres différentes selon qu’on I’envisage dans les trente premicres années du

XXC siécle, de 1945 a 1985, ou sous le régime de la mondialisation
néolibérale ? Et de méme pour les formes de la concurrence, celles de la
banque-finance, des organisations industrielles, des modes d’intervention de
I’Etat, etc. La théorie de la Régulation donne une consistance analytique a
cette intuition ¢lémentaire, mais juste, que le capitalisme varie. Changent
les formes institutionnelles et changent les meécanismes qui pilotent
I’accumulation du capital, et par conséquent les dynamiques
macroéconomiques des sentiers de croissance — réguliers ou instables, a
rythme ¢élevé ou faible, a taux d’emploi haut ou bas, avec telle ou telle
conséquence sur le partage des revenus et les inégalités, etc. Le capitalisme
ne se donne donc jamais a voir qu’en la succession historique de ses
régimes d’accumulation, et ’on nomme « crise » la transition de ['une a
I’autre de ces « époques » — la crise, « c¢’est quand ¢a change », et ce qui
change dans une crise, insiste la théorie de la Régulation, c’est la cohérence
d’ensemble d’un régime d’accumulation.

Or 1l y a nécessairement crise parce que les rapports sociaux
capitalistes exprimés dans un certain ensemble de formes institutionnelles
sont intrinsequement contradictoires, et que les institutions ne peuvent
jamais qu’accommoder temporairement ces contradictions — les « réguler »,
de la le nom de la théorie. Ainsi, par exemple, le régime d’accumulation
fordien, qui repose sur I’extraction des gains de productivité par
I’allongement des séries, rencontre-t-il sa limite lorsque le marché intérieur
parvient a saturation, et passe d’'une demande de premier €équipement a une
demande de renouvellement — moins homogene, exigeant des séries plus
courtes et plus différencices, donc contradictoire avec les formes en place
de I’organisation industrielle, et perturbant son régime de productivité.
Chercher a prolonger la logique fordienne des séries longues par



substitution des exportations a la consommation intérieure ne fait
qu’accroitre la  déstabilisation du régime dont le bouclage
macroéconomique reposait sur la progression forte et réguliere des salaires,
vertueuse dans un schéma de croissance autocentrée ou la solvabilisation de
la consommation intérieure est décisive, mais prise en porte-a-faux lorsque
¢ 1 uvre au-dela d’u In seul uv ¢

I’économie s’ouvre au-dela d’un certain seuil et se trouve engagée dans le
jeu de la compétitivite par les colits. En une illustration typique de
I’intuition dialectique marxienne, le fordisme meurt donc d’avoir trop bien
réussi, et c’est le fonctionnement méme de sa structure qui, dans le long
terme, a « tordu » sa structure... jusqu’a I’amener a un point critique ou se
rompt la cohérence ancienne®. De méme le régime néolibéral se trouve mis
en péril d’avoir laissé¢ toute licence aux marchés de capitaux et, partant,

Voi 1SS¢ : Srati jusqu’au I u
d’avoir laiss¢ la finance étendre ses opérations jusqu’au point o
I’accumulation de risques et de dettes (publiques et privées) n’est plus
gerable, ne trouvant plus alors de processus résolutoires que dans une
succession de défauts massifs extrémement déstabilisateurs (le défaut des
ménages €tasuniens sur leurs crédits hypothécaires subprimes, les défauts
sur les dettes souveraines a I’'image de la Grece).

Incidemment, le régime d’accumulation néolibéral fait voir on ne peut
mieux tout ce qui sépare analytiquement la crise conceptualisée comme
rupture d’un ancien schéma cohérent de I’accumulation du capital de « la
crise-quand-¢a-va-mal ». Le chomage de masse, comme les inégalités ou la
précarité, n’y sont nullement les indices d’une « crise » — qui durerait
depuis trente ans ? —, ils sont des caracteres permanents de ce régime, des
produits stables de sa cohérence installée — en effet depuis trente ans... Ce
n’est évidemment pas que la crise ne puisse advenir a ce régime
d’accumulation — aucun n’en est exonére, et les événements présents en
témoignent assez. Mais, précisément, ce qui fait crise dans le régime
d’accumulation néolibéral®> n’est pas a trouver dans les éléments qui
alimentent depuis plusieurs décennies le discours ordinaire sur « la crise » :
ce sont les déstabilisations exceptionnelles®® produites par le
fonctionnement de la structure — notamment dans le compartiment de la
finance de marchés — et que la structure elle-méme n’est plus en état
d’accommoder : depuis 2007 et le choc des subprimes, en effet, on peut dire
que le régime d’accumulation néolibéral est entré en crise.



Mais il n’y est qu’entrée. Que faut-il donc de plus pour qu’il y soit tout
a fait ? I y faut les forces motrices effectivement productrices de
changement — c’est-a-dire de transformations institutionnelles susceptibles
d’accoucher d’une nouvelle « cohérence » d’ensemble de 1’accumulation
capitaliste. Comme la théorie de la Régulation n’a pas cessé de le souligner,
c’est peut-Etre en ce genre de point que s’arrétent les pouvoirs de I’analyse
macroéconomique pure car tout processus de transformation des formes
institutionnelles demeure fondamentalement du ressort des pratiques
politiques. C’est dire ’incertitude qu’ouvre une phase de déstabilisation de
grande ampleur, laquelle peut aussi déboucher sur des recompositions tres
diverses, mais abandonnées a un jeu de rapports de force peu prédictible ex
ante, que donner lieu a des tentatives (celles des dominants !)
d’accommoder tant bien que mal les divergences pour maintenir tout ce qui
peut étre sauvé du systeme précédent — a I’image, d’ailleurs spectaculaire,
des efforts désespérés des actuels gouvernements pour n’entamer en rien les
prérogatives des marchés de capitaux, continuer de leur soumettre la
normalisation des politiques €conomiques (par agences de notation
interposées), voire profiter de I’état de séisme pour réaliser une avancee
sans précédent de 1’agenda néolibéral : coupes claires dans les budgets
publics et sociaux, « regles d’or » budgétaires, déréglementations en tout
genre au nom de la flexibilité-compétitivite, etc., soit I’intensification
paradoxale du modele qui vient d’étre a 1’origine d’un choc marquant a
I’échelle de I’histoire du capitalisme... Quelles sont donc, en toute
généralité, les forces qui viennent trancher dans cette indétermination et
faire basculer les processus institutionnels dans un sens ou dans un autre ?
Le point de vue d’une science sociale spinozistell donne la réponse
suivante : ce sont les affects collectifs.

Une philosophie des crises comme €vénements
passionnels

En passer par le terme théorique des affects est donc aussi une manicre
de souligner que I’¢tat de crise n’est complétement constitué qu’apres s’€tre



inscrit comme tel dans les esprits. Il ne s’agit pas de céder a une forme
extréme de constructivisme qui réduirait les phénomenes du monde social a
un pur jeu de représentations créatrices détaché de tout ancrage objectif.
Mais il s’agit d’indiquer qu’un état social donn¢, comme par exemple celui
qui suit de I’enchainement {risque systémique / contraction du crédit /
récession / déficits / politiques d’austérité}, ne produit ses effets que par la
meédiation des affects collectifs conformément a la séquence élémentaire
qui, dans la théorie spinoziste du comportement, emméne d’une affection
(la rencontre d’une chose extérieure) a un affect (I’effet de cette rencontre
simultanément dans le corps et dans I’esprit), et de cet affect a une
redirection de 1’¢lan de puissance du conatus (qui fait alors effort d’une
mani¢re déterminée). Regarder un journal télévisé rendant compte d’une
fermeture d’usine, lire des statistiques économiques d’emploi en baisse et
de bonus financiers en hausse, remarquer plus de pauvres dans les rues ou
bien recevoir sa propre lettre de licenciement : ce sont des rencontres de
choses, des affections — et méme en tout premier lieu des affections du
corps : voir, entendre, lire. Spinoza nomme affect la variation de puissance
d’agir du corps et la formation d’idée qui résultent simultanément de cette
affection (Eth., 1II, déf. 3). Dans cette simultanéité s’indique alors la
bivalence des affects comme événements a la fois corporels et mentaux,
expression d’ailleurs de 1’union profonde du corps et de 1’esprit dont il faut
voir combien elle fait de 1’idéation un phénomene inséparable de la vie
passionnelle, et en fait méme 1’une de ses manifestations. Il n’y a pas a
¢tablir, comme le veut la représentation courante, de différence d’ordre,
encore moins d’antinomie, entre « les idées » et « les passions » : il n’est
pas d’idée qui ne soit formée hors d’une affection antécédente et dans son
voisinage d’affects. C’est pourquoi ¢évoquer les affects comme terme
meédiateur entre les affections (socio-économiques) et les mouvements de
corps des agents (c’est-a-dire les réactions qui, composées, soutiendront
telle ou telle dynamique politique), n’est pas les renvoyer a un univers
obscur de passions brutes et irréfléchies, mais bien les saisir dans la
formation de complexes idéels-passionnels ou le support passionnel des
contenus idéels est cela méme qui détermine ces mouvements de corps,
individuels et collectifs. Les corps ne se meuvent que d’avoir €té affectés, la
question générale, et spécialement la question politique, €tant alors de
savoir de quelles manieres telle affection produit tels affects différenciés.



C’est qu’évidemment rien n’autorise a supposer qu’une méme
affection affecte tous identiquement. Spinoza dit méme tres explicitement le
contraire : « Des hommes différents peuvent étre affectés de différentes
manieres par un seul et méme objet, et un seul et méme homme peut Etre
affecté¢ par un seul et méme objet de différentes manieres en des moments
différents » (Eth., III, 51). Il en est ainsi car les affections sont pour ainsi
dire réfractées au travers de la complexion affective des individus (que
Spinoza nomme leur ingenium). Or [’exposition des mécanismes
fondamentaux de formation de [’ingenium individuel, comme traces
sédimentées des expériences affectives passéesi2, appelle son prolongement
sous I’espéce d’une sociologie rendant compte des regroupements des
individus par classes d’expériences semblables, d’ou résulte la formation
d’ingenia (pour partie) semblablesL3.

Au travers de I’¢épaisseur de la stratification sociale, les affections de la
crise ¢économique sont donc réfractées différentiellement selon les
différentes classes d’ingenia pour y produire leurs idées-affects varices —

c’est-a-dire leurs effets politiques. Ainsi la situation de crise n’est-elle
complétement constituée qu’au moment ou I’état des choses détermine, au
travers de 1’ingenium différencié du corps social, des affects communs de
refus. Par une tautologie créatrice qui est le propre du monde social, il y a
(pleinement) crise quand, d’une affection économique donnée, se forme
I’idée-affect majoritaire qu’il y a crise!?. Ou plus exactement quand il y a de
la suite dans cette idée-affect, c’est-a-dire quand elle marque un point
d’intolérable et que, au-dela de I’habituel « c’est la crise », tel qu’il peut
occuper les esprits sans conséquence pendant des décennies, elle induit des
mouvements réactionnels de corps, des mouvements politiques,
suffisamment puissants pour conduire a une transformation significative des
formes institutionnelles, d’ou résultera I’émergence d’un nouveau régime
d’accumulation. N’importe quel jugement du type « c’est la crise » n’est
donc pas ¢ligible a la qualité de jugement de crise, comme en témoignent
les décennies passées de discours public saturés de « propos de crise » mais
sans suite. C’est I’esprit de suite, précisément, qui qualifie le jugement de
crise : un jugement de crise est une idee-affect qui a le pouvoir de faire
joindre le geste a la parole. Et ¢’est pourquoi ¢galement I’événement de la
crise n’est jamais ¢€tabli certainement que post festum : que des avis de crise
proliferent dans le discours public ne suffit nullement a en avérer



I’existence, comme en témoigne leur omniprésence depuis trente ans...
alors méme que la configuration néolibérale du capitalisme n’a cessé de se
renforcer — et le paradoxe est saisissant entre ce sentiment collectif de la
« crise » et la remarquable stationnarité des formes institutionnelles du
présent régime d’accumulation. La crise donc n’est connue que quand elle a
eu lieu, précisément parce qu’elle est fondamentalement un passage a
[’acte. Aussi tous les jugements annonciateurs qui la précedent sont-ils nuls
et non avenus tant qu’ils n’ont pas porté le corps collectif au point
(vraiment) critique : le point ou il se met en mouvement. De ces jugements
qui revendiquent 1’extériorité, ¢’est-a-dire le point de vue de surplomb d’ou
croit pouvoir se dire le devenir-critique du monde, il faut alors plutot
considérer les effets « en intériorité », et dire combien ils appartiennent au
monde dont ils pensent s’étre extraits, au sein duquel, privés du pouvoir de
véridiction objective qu’ils s’imaginent, ils contribuent en fait a ’advenue,
mais contingente, de 1I’événement dont ils prétendent faire le diagnostic
externe : car dire répétitivement « c’est la crise » est aussi une contribution,
mais intérieure, a la dynamique sociale d’ensemble, dynamique des affects
et des jugements collectifs, qui peut eéventuellement finir par déterminer la
jonction du geste a la parole, la mise en mouvement... et la transformation
de structures dont on verra ex post qu’elle a bien ét¢ suffisamment forte
pour mériter d’étre appelée crise.

En tout cas, dire qu’il n’y a crise que lorsque s’est formée une idée-
affect soutenant un jugement de crise n’est pas verser dans le pur arbitraire
d’un constructivisme totalement autoréférentiel, mais souligner la part
d’indétermination qui suit de la médiation des affects, conformément a
I’énoncé méme de (Eth., III, 51). C’est bien pourquoi 1’on ne saurait a
priori localiser des seuils de rupture objectifs qui permettraient de tenir le
diagnostic au seul registre des affections économiques (les €tats de chose
¢conomiques, statistiquement documentés). On se souvient de la prophétie
— avec le recul du temps dérisoirement fausse — qui annongait « I’explosion
de la sociéte francaise » si le nombre des chomeurs venait a dépasser les
500 000 — c’était au tout début des annees 1970 dans la France de
Pompidou... Sans doute parce que sa montée s’est faite progressivement (et
bien sir pour de nombreuses autres raisons), I’affection économique du
chomage de masse n’a pas produit d’idée-affect collective suffisamment
puissante pour faire passer a I’opinion le seuil de I’intolérable. On se doute



qu’il doit exister quelque part un taux de chomage (15 % ? 25 % ? mais
25 % c’est le taux de I’Espagne... et elle ne bouge pas, en tout cas pas
encore ; plus alors ?) qui finirait par engendrer des désordres sociaux
tendant a I’émeute a grande ¢chelle — et enfin des transformations politiques
substantielles —, mais nul ne peut dire ou se trouve exactement ce point
critique, dont la localisation émergente est en fait totalement endogene. De
la méme maniere, on est frappé de ’aptitude différente des corps sociaux,
par exemple francais et €tasunien, a supporter un certain niveau d’inégalité,
et 1a encore c’est ’ingenium collectif qui manifeste ses tolérances et ses
intolérances.

Ainsi des ingenia collectifs différents peuvent-ils étre affectés
différemment par une seule et méme affection économique, et un méme
ingenium collectif peut-il étre affecté par une seule et méme affection
¢conomique de différentes manieres a différents moments du temps. Quels
affects collectifs I’état de credit crunch, de récession économique et de
politiques d’austérité va-t-il produire ? C’est a cette question que demeure
suspendu le devenir-crise de cet état, c¢’est-a-dire la naissance contingente
de dynamiques passionnelles collectives suffisamment puissantes pour
aboutir a une transformation (politique) des institutions du capitalisme — et
a un changement du régime d’accumulation. De la méme maniere, la
question de savoir si I’¢tat présent de 1’économie se qualifie comme crise
dans le capitalisme, dont ’enjeu serait limit€ au passage d’un régime
d’accumulation a un autre, ou comme crise du capitalisme demeure
enticrement ouverte. Rien ne peut exclure — mais rien ne rend nécessaire —
que la question du capitalisme lui-méme et de 1’opportunité de le dépasser
ne soit posée a la faveur des désordres actuels. Une « simple » crise du
régime d’accumulation pourrait alors muter en crise du capitalisme si, a la
suite des affections économiques présentes, se formait 1’idée-affect
majoritaire qu’un seuil d’intolérable a été franchi qui a a voir avec /e
capitalisme lui--méme. Et si un jour cet événement terminal doit se produire,
il prendra d’abord le visage d’une crise du régime d’accumulation, mais en
quelque sorte la crise de trop, emballée par une amplification affective
d’intensité inédite.

Une dynamique critique n’est lancée que par une formation de
puissance collective déterminée a une action transformatrice. Et cette
formation de puissance elle-méme ne se constitue que sous le coup d’affects



communs suffisamment intenses. Ces affects ont a voir avec les seuils de
I’intolérable, de « ce qui ne peut plus durer ». Mais I’extension du « ce » qui
est ’objet du jugement, et I’intensité requise pour qu’il soit jugé « ne plus
pouvoir durer », sont soustraits a toute connaissance certaine a priori.
Qu’un état de chose économique devienne une crise demande donc de
savoir quels affects cette affection va produire. Pour leur fortune et pour
leur infortune, les pouvoirs vivent dans cette indétermination, c’est-a-dire a
I’abri de la plasticité du corps social dont les tolérances et les capacités
d’accommodation peuvent s’étendre étonnamment loin, ou sous le risque
d’un seuil invisible dont le franchissement ne sera constaté que trop tard.
Depuis ’éclatement de la bulle des subprimes en 2007, cinq ans de
désordres ¢€conomiques profonds n’ont toujours pas décidé de la
qualification définitive des choses. Et la question est toujours ouverte de
savoir si ce méme ensemble d’affections €économiques et sociales n’a
déterminé aucun mouvement collectif d’ampleur et donné lieu seulement a
des tristesses individuelles séparées et a des mouvements sporadiques sans
suite, ou bien produit des affects collectifs mais porteurs de remises en
cause limitées, a I’image du New Deal de Roosevelt qui maintint dans le
capitalisme mais en reconfigurant le régime d’accumulation. Ou bien
déclenché la formation d’une puissance collective révolutionnaire — la
« catastrophe » ?

1. L’histoire n’étant peut-étre pas terminée au moment ou ces lignes sont écrites.

Celle dite des Real Business Cycles.

Robert Lucas, Finn Kydland, Edward Prescott.

Pour étre tout a fait honnéte, il importe de souligner la dissonance entre d’une part ce qui doit étre nommé
stricto sensu la théorie de 1’équilibre général, qui n’a jamais caché ne pas étre en mesure de démontrer la
stabilité de 1’équilibre, et d’autre part la macroéconomie qui s’en inspire dans un cadre suffisamment
simplifié pour que la propriété de stabilité soit restaurée.

1w 1 —

[n

Au rang des ouvrages fondateurs, il faut citer Michel Aglietta, Régulation et crises du capitalisme, Paris,
Calmann-Lévy, 1976 (rééd. O. Jacob, 1997), et Robert Boyer et Jacques Mistral, Accumulation, inflation et
crises, Paris, PUF, 1978. Voir également Robert Boyer et Yves Saillard (dir.), Théorie de la régulation. L’ état
des savoirs, Paris, La Découverte, 1995, rééd. 2002 ; Robert Boyer, Théorie de la régulation, Paris, La
Découverte, « Reperes », 2004.

6. Comme en témoignent les deux tentatives de relance keynésienne (Chirac 1974, Mauroy 1981), soldées par le
méme échec.

De méme qu’a variations géographiques.

190 1

Frédéric Lordon, « Formaliser les dynamiques et les crises régulationnistes », in Rober Boyer et Yves Saillard
(dir.), Théorie de la régulation, op. cit.

ho

Qu’on pourrait nommer plus exactement, mais plus lourdement, « capitalisme de déréglementation a
dominante financiére », voir Frédéric Lordon, Jusqu’a quand ? Pour en finir avec les crises financieres,



|>—a
<

—_ |—
N [—

Paris, Raisons d’agir éditions, 2008, Epilogue.

Exceptionnelles en termes d’ampleur des variations des paramétres macroéconomiques (chute de la
croissance, déficits, dettes...) et financiers (dévalorisations massives de certains actifs).

Voir Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

Pour une insistance sur le théme de la trace et du tragage dans la théorie spinoziste de 1’ingenium, voir
Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genése de I’imagination, op. cit.

Pour partie seulement puisqu’il reste toujours dans la trajectoire biographique d’un individu un ensemble
d’expériences idiosyncratiques, de sorte que, si sociologiquement proches, deux individus ne pourront jamais
avoir des ingenia tout a fait identiques.

La formation d’une telle idée-affect majoritaire ne va d’ailleurs nullement de soi ; et il faudrait, en toute
généralité, mais aussi en chaque cas, exposer les mécanismes sociaux qui déterminent une telle formation :
influences interindividuelles mimétiques, effets d’autorité transitant par des locuteurs autorisés ou des
prescripteurs d’opinion, c¢’est-a-dire renvoyant a des poles de capital symbolique concentré, etc.

Ce chapitre est la version remaniée d’un texte publi¢ dans Critique, « Penser la catastrophe », n°® 783-784,
aott-septembre 2012.



TROISIEME PARTIE

Institutions



LA LEGITIMITE N’EXISTE PAS

Eléments pour une théorie spinoziste des
institutions'

Avec un enthousiasme trés comparable a celui qui fit jadis la fortune
des « structures », les sciences sociales d’aujourd’hui sont tombées
amoureuses des « institutions ». Nul ne sait dire exactement quel en est le
concept — la définition satisfaisante de I’institution demeure introuvable —
mais tous sont certains de savoir les reconnaitre in sifu. Chacun voit
I’institution a sa porte, depuis la coordination routieére par le feu rouge
jusqu’a la Sécurité sociale, et ’accumulation des cas ne laisse a la notion
que la forme la plus faible de définition : par extension. Il n’importe, tout le
monde est institutionnaliste, et jusqu’aux plus improbables : la théorie
¢conomique néoclassique se déclare convaincue a son tour, elle dont les
agents, jusqu’a il y a peu, ne se rencontraient méme pas, sauf par
commissaire-priseur interposé — bien sir elle voit les institutions a sa fagon,
c’est-a-dire pour 1’essentiel comme des agencements de contrats optimaux,
mais nul ne devrait en €tre surpris... Si I’on met a part cette particularité des
¢conomistes standard, il est permis de voir dans 1’éviction du concept de
« structure » par celui d’« institution » le condensé de toute une conjoncture



intellectuelle. Les structures €taient la négation de I’homme, on ne le leur a
pas pardonné. Inhabitées ou presque, puisque les acteurs, dégradés au rang
d’occupants indifférents de places qui leur préexistaient, en devenaient
négligeables, efficientes par elles-mémes, les structures ont commis la faute
de gott de rendre les sujets dispensables. Le « structuralisme » s’est donc
rendu coupable d’un crime de lese-majesté a grande échelle puisque la
majesté lés€e est celle du moi souverain, la plus répandue, la mieux
partagée, y compris des intellectuels — il est apparu que 1’homo academicus
n’était pas moins réticent que la moyenne a voir mises en question ses
prérogatives de sujet. Contre la structure presque minerale, 1’institution
reprend chair humaine. On y voit des acteurs s’adonner a leurs pratiques,
elle est une part de ce monde qu’ils investissent de leurs significations, le
sens est au principe de leurs actions, et en définitive ce sont bien ces
dernieres qui donnent a 1’histoire son moteur.

Il est bien slir dérisoire de prétendre embrasser d’un tel raccourci le
changement tectonique qui a affecté la vie intellectuelle a la fin des années
1970, et sous le régime duquel nous nous trouvons toujours. Et il serait, plus
encore, malhonnéte de vouloir réduire I’effacement du structuralisme a un
mouvement d’humeur d’esprits académiques regimbant contre 1’offense
faite au mo1 — ou le leur aurait €t¢ blessé. Il n’est pourtant pas inexact de
soutenir que les « structures » ont €té renversées par une révolte
« humaniste » qui a largement reconfiguré ces grandes catégories des
sciences sociales que sont les « institutions » et la « légitimité ». Si les
usages théoriques de la notion d’institution sont loin d’étre univoquement
déterminés — ainsi, par exemple, les régulationnistes 1’incluent-ils dans la
synthése originale d’un institutionnalisme demeurant structural! — il n’en est
pas moins vrai qu’elle s’est prétée idéalement a une entreprise de
restauration théorique de I’individu-acteur et de ses corrélats : le sens et les
valeurs. L’inflexion des problématiques de la 1égitimité est a I’image de ce
pivotement théorique. Pour en apprécier I’ampleur, il faut tout de méme se
souvenir que le concept de légitimité a d’abord eu partie liée avec les
théories de la domination. Comment le pouvoir ou ’autorit¢ peuvent-ils
opérer hors du seul recours a la coercition physique ? Si Bourdieu, par
exemple, retrouve cette interrogation weéberienne, ¢’est bien pour reprendre
— mais a nouveaux frais — la question marxienne de I’idéologie, c’est-a-dire
des moyens symboliques de la domination. La réponse n’est pas



directement dans la notion de 1égitimité elle-méme, mais dans le concept de
violence symbolique. Insensible et inconsciente, non pas physique mais
gnoseologique, la violence symbolique consiste en I’imposition aux
dominés des catégories des dominants, et par conséquent de principes de
vision qui leur font appréhender un monde objectivement contingent et
defavorable comme naturel et acceptable — parfois méme heureux. On
pourrait donc définir ainsi la légitimité chez Bourdieu : elle est D’effet
spécifique de la violence symbolique — et par la le premier contributeur a la
reproduction d’un ordre de domination.

Par un effet d’amalgame assez prévisible, la « domination » a connu le
méme sort que les « structures ». Aussi n’y a-t-il pas lieu d’étre davantage
surpris que la « legitimité », emportée par le mouvement général, connaisse
une métamorphose semblable a celle qui substitue I’institution, dans sa
version humaniste-théorique, aux structures. Elle n’est plus la trace de la
violence symbolique mais le fait d’un accord raisonné des consciences
selon des valeurs. On rend en son nom des « jugements de 1égitimité » dont
le concept a I’avantage de concentrer les propriétés les plus remarquables
de la nouvelle atmosphere intellectuelle : il y a des individus, consciences
capables de délibération et de jugement ; le monde comme leurs propres
pratiques sont soumis a leur activité réfléchissante ; une ou des conceptions
du bien déterminent le sens donné aux événements et a ’action. Dire cela
fait sans doute courir le risque d’une reconstruction a trop gros traits du
paysage reécent des sciences sociales, propre a faire se récrier les
observateurs soucieux du détail et des différences. Mais enfin les images en
plan large ne sont pas forcément mensongeres, et il y a souvent a en tirer un
ou deux faits stylisés robustes. En dépit des imperfections inhérentes a la
« vue de loin », il est difficile de récuser completement I’idée d’une
hégémonie croissante de ces sciences sociales fieres de s’étre enfin « ré-
humanisées ». Réticent a I’idée de paradigme, Frangois Dosse, qui célébre
I’événement, n’hésite pas cependant a parler d’une « configuration
intellectuelle ». Peu importe en fait le terme choisi, I’'important réside bien
dans le constat d’une certaine forme d’unité ou, disons, d’'une communauté
de principes qu’on peut saisir au choix par la sténographie « sciences
sociales humanistes », par I’appellation plus sophistiquée du « tournant
herméneutique et pragmatique », et en tout cas par le triptyque de I’acteur,
de la conscience réfléchissante et du sens. Les substitutions respectives des



sujets aux rapports, de la réflexivité aux déterminations, des valeurs a la
force, et de 1’accord au conflit en donnent une sorte de dénominateur
commun qui atteste un changement d’époque. Chacun dans son genre,
Habermas® et Ricceur? peuvent en étre présentés comme les grandes
cautions philosophiques. A leur maniére et avec leurs différences
specifiques, la micro-histoire, les sociologies tourainniennes et
boudonniennes, le paradigme du don, entre autres, en participent a un degre
ou a un autre.

Dans le champ de 1’économie hétérodoxe, I’école des Conventions?, a
laquelle on adjoindra le courant des Economies de la grandeurd, en est le
représentant le plus typique. Sa préoccupation pour les dimensions
herméneutiques et morales de I’action la différencie a coup sir de la théorie
néoclassique qui ne connait que les cerveaux parfaitement pré-cablés des
anticipations rationnelles ou, au mieux, des machines cognitives déployant
diverses formes d’apprentissage, mais pour lesquels, dans tous les cas, la
question de la légitimité ne fait simplement pas sens. Pour autant, la
lIégitimité conventionnaliste n’a plus rien a voir avec les problématiques de
la domination, et cela du fait méme de sa préférence affichée pour les faits
de delibération et les diverses formes de I’accord. Si la légitimité y est
devenue un concept central et méme [’inséparable compagnon de
I« 1nstitution », c’est parce qu’elle est réputée en donner les conditions de
felicite : la « bonne » institution est I’institution légitime. Elle est bonne
parce que le légitime, désormais sorti de 1’orbite de la violence symbolique,
est devenu de I’ordre de 1’accord. Or ’accord n’est pas seulement désirable
pour I’harmonie — preférable au conflit — qu’il fait régner, il a ¢galement
d’excellentes propriétés de coordination et de mobilisation par 1’adhésion.
Dans cette nouvelle configuration humaniste-théorique, on a enfin retrouvé
les individus-consciences réfléchissantes, et surtout la nature véritable du
monde dans lequel ils vivent : c’est un monde moral. Le légitime est
I’expression d’un bien commun et la légitimité le premier des réquisits
auxquels doivent satisfaire les institutions des hommes.

Est-1l possible de simultanément tenir les « institutions » pour des
objets du plus haut intérét et ne pas vouloir pourtant du cadre intellectuel
par lequel, minoritaires mis a part, elles ont conquis 1I’éminente position qui
est la leur dans le champ problématique des sciences sociales ? Peut-on
penser les institutions indépendamment de 1’« acteur », dans le bagage



duquel elles auront prospéré ? Est-il envisageable de se faire une idée
démoralisée du monde institutionnel et, la « légitimité » se trouvant par
conséquent la premicre victime d’une telle opération, selon quels autres
termes penser le maintien ou bien la crise des institutions ? Commencer
d’accomplir ce programme suppose a 1’évidence de se trouver une base de
depart refaite a neuf. Pour si curieux que cela puisse d’abord sembler, la
philosophie de Spinoza en offre précisément le moyen. On pourra certes
trouver ¢étrange de convoquer un philosophe classique a I’appui d’un projet
de science sociale contemporaine. Mais cette ceuvre est d’une époque ou la
philosophie n’avait pas encore ¢té chassée du domaine des positivités par la
science... et elle en a gardé intacts quelques solides acquis. Et puis,
retourner a la pensée d’un philosophe n’est-il pas nécessaire s’il s’agit de se
defaire d’un humanisme théorique dont on sait combien les racines sont...
philosophiques ? Or, on ne saurait trouver dans cette entreprise soutien plus
efficace que la pensée spinoziste, réfractaire a 1’idée humaniste de ’homme,
qu’il inquicte au point d’avoir souvent mérit¢ la quarantaine. Spinoza parle
de I’homme et de I’action en des termes parfaitement étrangers aux
habituelles coordonnées du « sujet ». Et cette vision anti-humaniste
(théorique) de I’homme, 1l la projette dans le champ politique des
institutions. De celles-ci, jamais il ne dit qu’elles sont légitimes ou pas. Et
pourtant nul n’est plus préoccupé que lui par la question de leur persistance
ou de leur ruine. Aussi sa pensée se meut-elle dans un espace paradoxal qui,
bien qu’accueillant les institutions et leur histoire, a été déserté par le sujet
et la 1égitimité.

[’action sans acteur : conatus ct affects

Le structuralisme n’était pas sans défaut, et les sciences sociales de
I’acteur ont su en exploiter tres intelligemment les failles. Si ’abandon du
sujet a fait partie des haines plus ou moins avouables qu’il était voué a
s’attirer, dans la confrontation ouverte, c’est surtout 1’histoire qui lui a
manque. Il est vrai que, d’emblée, I’éternité des structures n’était pas
propice au mouvement... Comment « produire » de I’histoire avec des



structures « toujours déja la » — et la pour un moment encore... — du
langage, de la parenté ou de I’inconscient ? L’habileté des sciences sociales
humanistes consiste a avoir connecté le motif de la détestation avec celui de
la critique : si le structuralisme est incapable de dynamique, c’est parce
qu’il a oubli¢ les acteurs. Le point de vue stratosphérique des structures ne
donnera pas l’intelligence de la transformation car celle-ci est affaire de
pratiques et d’action. L’argument humaniste-théorique fait donc subtilement
revenir ’acteur dans le sillage du changement. Les forces motrices de
I’histoire sont humaines en derniere analyse puisque « ce sont les hommes
qui font leur histoire ». Perdus de vue les hommes, la pensée du mouvement
n’est plus possible. Ramené a sa plus simple expression, le syllogisme
humaniste-théorique énonce donc que s’il y a du changement c’est qu’il y a
de I’action, et s’il y a de I’action c’est qu’il y a des acteurs... La conclusion
s’ensuit logiquement, et il est difficile en apparence de ne pas y souscrire.

Congédiant le structuralisme au motif de son incapacité dynamique, les
sciences sociales de 1’acteur en ont pourtant aussi abandonné ce qu’il avait
de meilleur. Le soupgon — dont on a fait une étiquette infamante — porté sur
les évidences premieres de la conscience et le sentiment du moi le plus
immeédiat, ne manifestait qu’une exigence ¢lémentaire de déprise d’avec les
appréhensions communes, ou le discours particulier de la science (ou de la
philosophie, peu importe) trouve normalement sa principale justification.
On sait gré a ’astronomie de nous informer que, contrairement aux
apparences, la terre n’est pas plate, mais beaucoup moins aux sciences
sociales critiques (ce qui devrait étre un pléonasme) de nous dire que nous
ne sommes pas exactement tels que nous croyons €tre. Or on ne peut qu’étre
surpris du degré auquel les sciences sociales humanistes, quoique sous des
formes parfois tres sophistiquées, valident a nouveau la représentation
spontané¢e que les individus se font de leur condition d’homme : ils sont des
sujets dotes de I’intériorité d’une conscience morale, sans doute contraints
ils jouissent néanmoins en principe d’une liberté de délibération et de
décision, leur esprit commande dans la clarté 1’action a leur corps, ils sont
les auteurs de leurs actes et, le cas échéant, en répondront. Tout ce qu’un
individu pourrait dire spontanément de lui-méme, I’humanisme théorique y
adhere et le ratifie en lui donnant forme savante.

Or, des deux prémisses du syllogisme humaniste-théorique, seule la
premiere est vraiment convaincante. La genese, la vie et la mort des



institutions fonctionnent en effet a I’action. C’est bien ce qui a manqué au
structuralisme, et il y a perdu la dynamique historique. Mais dire qu’il y a
de l’action n’implique pas nécessairement, contre I’évidence apparente,
qu’il y ait des acteurs — en tout cas au sens humaniste-théorique du terme.
C’est ’immense avantage de 1’onto-anthropologie spinoziste que de
proposer une théorie de I’action individuée mais non-subjectiviste.
L’homme n’y est pas « acteur », il n’est pas esprit commandant
souverainement a un corps. L’homme est conatus. Effort que déploie
« chaque chose [pour] persévérer dans son étre » (Eth., 111, 6), le conatus est
un ¢lan de puissance. On pourrait revenir, et en toute rigueur il le faudrait,
sur les fondements de 1’ontologie particuliere — une ontologie de [’activite —
d’ou se deéduit le conatus comme « essence actuelle de chaque chose »
(Eth., 111, 7). Mais ce qui se présente comme une proposition déduite (Eth.,
II, 6), nécessitant d’ailleurs d’avoir cheminé assez longuement dans
I’enchainement démonstratif de 1’Ethique, peut aussi bien étre considéré
comme un postulat pour une science sociale spinoziste, et méme comme
son point de départ caractéristique’. Le choix est certes laissé de se souvenir
que le conatus découle de la puissance infinie de la nature naturante,
puissance infinie de causer, de produire des effets, d’enchainer les causes et
les effets. Le déterminisme universel de la causation est d’une certaine
maniere 1’autre nom de cette productivité infinie de la nature qui forme des
choses, lesquelles a leur tour deviennent des foyers de productivité, des
producteurs locaux d’effets, des sortes de « délégataires » de la puissance
infinie de la nature, dont Deleuze rappelle, plus précisément, qu’ils
’expriment® — « Tout ce qui existe exprime la nature de Dieu, autrement dit
son essence, d’une facon certaine et déterminée » (Eth., I, 36, dém.). Les
choses ¢tant donc des modes, des manieres (modi) certaines et déterminées
d’exprimer I’activité productive infinie de la Nature-Dieu, elles « héritent »,
mais ¢évidemment en proportions finies, de son caractere de puissance
absolument positive et persévérante, c¢’est-a-dire de mouvement intrinseque
de produire des effets, vou¢ toutefois a prendre la forme d’un « effort »
(conatus) des lors que d’autres puissances finies peuvent venir les
contrecarrer.

Tout cela n’intéresse pas nécessairement une science sociale qui
pourrait se contenter de retenir le conatus a titre d’hypothése, comme
moteur fondamental de toute activité d’un mode fini, et donc, en particulier,



de toute action humaine. Le conatus est un ¢lan de puissance. Chaque mode
est productif a la hauteur de sa puissance d’agir, ¢’est-a-dire de son pouvoir
de produire des effets. Ainsi par le fait expressif des modes, il y a des
individuations de la puissance, le monde est peuplé d’individus qui
s’activent puissamment — quoique a des degrés divers. On saisit sans doute
deéja tout ce que cette ontologie de la puissance et de I’activité, transposée
en théorie de I’action individuée, peut avoir d’utile a une pensée du
changement, dés lors qu’en son concept fondamental — le conatus — et en
tous ses corrélats — puissance, effort, ¢lan, momentum — elle se présente
immeédiatement comme une dynamique — on pourrait méme dire : comme
une €nergétique.

Mais le conatus, effort générique de la « persévérance dans 1’étre », ne
dit encore rien en lui-méme de ce qui le détermine a diriger son élan par ici
ou par la, a faire concretement ceci ou bien cela. Or, ce qui donne au
conatus ses orientations déterminées, dit Spinoza, ce sont les affects. Mais
que faut-il entendre au juste par affects ? « Jentends par affect les
affections du corps par lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite,
second€e ou réprimee, et en méme temps que ces affections leurs idées »
(Eth., 111, déf. 3). Les affects sont donc des variations, ou des modifications
de puissance. Par une approximation raisonnable, on pourrait distinguer
affections et affects de la manicre suivante : une affection c’est (le plus
souvent) une rencontre — la définition le suggere d’une certaine manicre qui
pense les affects a partir des affections du corps ; un affect, c’est a la fois la
trace physique et mentale? produite par cette affection et la modification de
puissance qui en est corrélative. Les choses peuvent étre dites encore plus
simplement : qu’est-ce qui m’arrive ? des affections ; qu’est-ce que ¢a me
fait ? des affects. Or, « ce que ¢ca me fait » tourne autour de trois affects que
Spinoza qualifie de « primitifs » : joie, tristesse, désirl (Eth., I, 11,
scolie). Joie et tristesse sont des variations respectivement a la hausse ou a
la baisse de ma puissance d’agir. Mais le conatus réagit immeédiatement a
ces modifications, car « nous nous effor¢ons de promouvoir I’aveénement de
tout ce dont nous imaginons que cela conduit a la joie, mais nous nous
efforcons d’¢loigner tout ce qui s’y oppose, c’est-a-dire tout ce dont nous
imaginons que cela conduit a la tristesse » (Eth., 111, 28). Cette proposition
est particuliecrement importante, et a un double titre.



D’abord elle fait immédiatement voir 1’un des caracteres du
spinozisme, qui est d’étre un utilitarisme de la puissance. Le conatus a ses
gradients : il s’efforce de remonter les lignes de puissance. Ainsi les affects
induisent-ils des mouvements. Apres les affections qui indiquent ce qui
m’arrive, et les affects qui indiquent ce que ¢a me fait, nous allons bient6t
savoir « ce qui s’ensuit » : il s’ensuit des désirs et des efforts — de
poursuivre les sources de joie et de repousser les causes de tristesse.
L’action est donc induite par les affects. Mais quelles directions précises va-
t-elle emprunter ? (Eth., III, 28) donne un premier élément de réponse :
nous poursuivons (ou repoussons) tout ce dont nous imaginons que cela
conduit a la joie (ou a la tristesse). Or, I’activité imaginative, par laquelle
vont se former les idées de choses désirables, demeure elle-méme au
voisinage des affects éprouvés : « Chacun, d’apres ses propres affects, juge
qu’une chose est bonne ou mauvaise, utile ou inutile!! » (Eth., II1, 39,
scolie). Il n’y a donc aucune autonomie de la vie mentale. Les idées qui
rendent conscients nos objets de désirs, et a partir desquelles se forment nos
principes de valorisation, sont enticrement dans [’orbite de notre vie
affective. « En ce qui concerne le bien et le mal, ces termes n’indiquent rien
de positif dans les choses considérées en elles-mémes » (Eth., IV, Préface) ;
« La connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie
ou de tristesse, en tant que nous en sommes conscients [...] Nous appelons
bien ou mal ce qui est favorable ou oppos¢ a la conservation de notre étre »
(Eth., IV, 8, et dém.). Les affects sont donc immeédiatement critiques —

quoique en un sens tres peu kantien... Et la subversion spinoziste de la

morale est consommée en (Eth., III, 9, scolie) : « Nous ne nous efforcons
pas vers quelque objet, nous ne le voulons, ne le poursuivons, ni ne le
desirons pas parce que nous jugeons qu’il est un bien, mais au contraire
nous ne jugeons qu’un objet est un bien que parce que nous nous effor¢ons
vers lui, parce que nous le voulons, le poursuivons et le désirons. » Grande
inversion du lien entre valeur et désir puisque, loin que ce soit la valeur,
posée ex ante, qui détermine le désir, c’est au contraire le désir, par ses
projections et ses investissements, qui est I’instituteur de la valeur.

Il reste tout de méme a savoir comment nous sommes affectés, et ce
qui détermine telle affection a produire en nous tel affect plutét que tel
autre. Les affections sont affectantes au travers du filtre de ce que Spinoza
nomme ’ingenium. L’ingenium est en quelque sorte ma constitution



affective, ’ensemble de mes manieres d’étre affecté. Spinoza en donne une
illustration trés simple dans la préface de 1’Ethigue, IV : « La musique est
bonne pour le mélancolique, mauvaise pour le malheureux, mais pour le
sourd, elle n’est ni bonne ni mauvaise... » Le pouvoir d’étre affecté¢ du
sourd ne s’étend pas jusqu’aux affections sonores ; quant aux deux autres,
elles les affectent certes, mais trés différemment. Et telle est bien 1’1dée : les
affections sont réfractées par ma constitution affective. Il y a donc autant de
facons d’étre affecte, et par suite de juger, qu’il y a d’ingenia : « Des
hommes différents peuvent étre affectés de différentes manicres par un seul
et méme objet, et un seul et méme homme peut Etre affecté par un seul et
méme objet de maniéres différentes en des moments différents » (Eth., 111,
51). Ce qui est une fagon de souligner que I’ingenium n’est pas donné une
fois pour toutes, mais se constitue dynamiquement et se transforme sans
cesse au fil des affections rencontrées et des affects éprouvés — Spinoza,
sociologue avant I’heure, n’omet pas de mentionner I’importance qu’y
prend la prime €ducation (Eth., III, Définitions des affects, 27, expl.). C’est
d’ailleurs pourquoi, rencontrant en moyenne des affections semblables
quand leurs conditions matérielles d’existence sont semblables, les ingenia
se laissent regrouper en classes d’équivalence, caractérisées par des
manicres semblables de sentir et de juger, sans toutefois que ces
regroupements n’excluent une certaine variété interne puisque, pour €tre
proches, les trajectoires biographiques qu’ils rassemblent, et le long
desquelles se sont formés les ingenia, demeurent toujours singuliéresi2.
Evolutif et en quelque sorte auto-alimenté par son propre travail de
traitement de 1’expérience, |’ingenium se présente synchroniquement
comme un complexe : il rassemble des affectabilités nombreuses ; une seule
et méme affection peut provoquer en lui des résonances multiples. Ainsi,
par exemple, I’affection d’une réforme fiscale qui baisse les impots peut
affecter joyeusement un méme individu comme contribuable, mais aussi
tristement s’il a contracté une maniére de juger politiquement « a gauche »
qui lui fait regretter le retrait de 1’Etat social, de la solidarité redistributive,
etc. De quel coté son ame penchera-t-elle in fine ? La réponse est : du coté
des affects les plus puissants. Ici apparait I’'un des aspects les plus centraux
du spinozisme, a savoir d’€tre un quantitativisme universel de la
puissancel®. La vie psychique, comme toute chose dans 1’univers, est régie
par le principe de mesure des forces : des choses s’affrontent, les plus



puissantes I’emporteront. La grande originalit¢ de Spinoza consiste a avoir
fait entrer ce principe, qu’on entend assez bien pour les affrontements de
choses extérieures, dans I’« intériorité¢ » de la vie psychique : « Un affect ne
peut €tre réprimé ni supprimé si ce n’est par un affect contraire et plus fort
que Daffect a réprimer » (Eth., IV, 7). Sous ce principe général, les
propositions 9 a 18 de (Eth., IV) développent ces lois de puissance qui
déterminent 1’1ssue des conflits d’affects — selon que la cause des affects est
imaginée présente ou absente, proche ou lointaine dans le temps, nécessaire
ou contingente, etc.

Pour sommaire qu’il soit, quels traits singuliers ce portrait de
I’homme-conatus fait-il déja apparaitre ? On ne lui voit aucun des
caracteres qui font le sujet classique ou I’acteur des sciences sociales
individualistes (ou interactionnistes). Ici aucune conscience unitaire,
réfléchissant et décidant souverainement de 1’action. L’homme est un ¢lan
de puissance mais originellement intransitif et sous-déterminé. Or toutes ses
déterminations complémentaires lui viennent du dehors. Il n’est pour rien
dans les affections qui lui arrivent et tout ce qui s’en suit se produit sur un
mode quasi-automatique!® : loin d’étre I’instance de commandement qu’on
imagine souvent, la psyché n’est qu’un lieu sur lequel s’affrontent les
affects déterminés par le travail de 1’ingenium, tel qu’il est lui-méme le
produit hétéronome d’une trajectoire (socio-)biographique. Les balances
affectives qui en résultent déterminent a leur tour des efforts vers les
sources imaginées de joie et loin des causes imaginées de tristesse. Toutes
ces idees ont ét¢ formées, non par quelque cogifo souverain, mais dans le
sillage méme des affects antérieurement éprouvés par lesquels se sont
constituées des manicres de sentir et de juger. L’homme est un automate
conatif et affectif, les orientations que prendra son ¢lan de puissance sont
déterminées par des forces qui sont pour I’essentiel hors de lui. Il en suit,
sans méme s’en rendre compte, les directions, et pourtant rien de tout cela
ne ’empéche de nourrir, par des mécanismes cognitifs que Spinoza n’omet
pas de détailler (Eth., I, Appendice), I’idée de son libre arbitre ou bien celle
que son esprit commande a son corps ! C’est dire le régime de conscience
tronquée et de connaissance mutilée ou il se tient d’abord : « Les hommes
se trompent quand ils se croient libres ; car cette opinion consiste en cela
seul qu’ils sont conscients de leurs actes mais ignorants des causes qui les
déterminent » (Eth., II, 35, scolie).



Les renoncements de la vie sous les rapports
nstitutionnels

Si le couple conceptuel conatus-affect donne sa base a une théorie
antisubjectiviste de I’action individuée, c’est pourtant dans 1’ordre des faits
collectifs qu’il exprime vraiment toutes ses possibilités. De fait, apres
I’Ethique, et comme son prolongement logique, Spinoza écrit le Traité
politique. Le Traité politique (TP) est la mise en ceuvre dans I’espace des
institutions des lois de la vie affective dégagées dans I’ Ethique. Et en effet,
il est maintenant possible de répondre a des questions du type suivant : soit
une affection collective — dans une entreprise, dans une communauté
quelconque, dans le corps social tout entier... —, « qu’est ce que ca fait aux
gens ? », « comment ¢a les met en mouvement ? » Mais ce sont l1a des
questions politiques par excellence ! Aussi attraper le probleme
institutionnel de cette fagon est-il un moyen de suggérer qu’a la manicre
dont le Traité politigue procéde a propos des institutions politiques,
comprendre une institution en général, ¢’est comprendre comment se noue,
se reproduit, et éventuellement se défait le rapport de I’institution a ceux
qui vivent sous sa norme. Mais que signifie comprendre ce rapport — et bien
sir sa dynamique également — sinon poser une fois de plus la question de
savoir ce que « ca fait » aux individus d’étre pris dans cet arrangement
institutionnel — comment, et en quoi ¢a les affecte ? Telle est bien la
problématisation qui permet de voir dans le Traité politigue un véritable
paradigme institutionnaliste. Non pas, encore une fois, que toute institution
puisse étre brutalement déclarée isomorphe a I’Etat et doive étre pensée
selon le type de 1’Etat. Mais parce que, au-dela du cas d’espéce de I’Etat, le
Traité politique pose en toute généralité la question des affections et des
affects institutionnels. C’est pourquoi il est possible d’y trouver un certain
nombre de mécanismes fondamentaux qu’on peut tenir pour une grammaire
des rapports institutionnels... et par conséquent redéployer sur les cas
d’institutions les plus variés. On peut méme dire plus précisément ce qui
fonde la généralité de cette grammaire et la possibilité de ce redéploiement.
C’est qu’il y va fondamentalement dans le fait d’entrer dans un rapport
institutionnel quelconque comme d’entrer dans 1’état civil : dans tous les



cas 1l s’agit de renoncer a vivre ex suo ingenio (TP, III, 3) — selon sa
complexion — ou, comme dit ailleurs Spinoza, de renoncer a vivre sui juris
— selon « son droit » (7P, II, 15). Mais quelle est exactement la nature de ce
« droit » auquel je renonce en entrant dans le rapport institutionnel, et
quelles sont les forces qui me tiennent a ce renoncement — et par la
soutiennent le rapport ?

Ce droit auquel je renonce, c’est mon « droit naturel » dit Spinoza. Or
on se doute que I’anti-humanisme théorique spinoziste est peu susceptible
de déboucher sur un prolongement juridique qui prendrait la forme des
« droits de ’homme »... De fait, le droit naturel selon Spinoza, proche en
cela de celui de Hobbes, est parfaitement étranger a la pensée du
jusnaturalisme et des droits subjectifs. Le droit naturel n’est pas autre chose
que I’expression brute du conatus. Mon droit, c’est moi. C’est le droit de
faire tout ce que j’estime requis par les nécessités de ma persévérance : « La
puissance naturelle des hommes, ou leur droit, doivent €tre définis non par
la raison, mais par tout appétit par lequel ils sont déterminés a agir et
s’efforcent de se conserver » (TP, II, 5)12. Ainsi, « le droit de nature [...]
n’interdit rien, sauf ce que personne ne désire et que personne ne peut »
(TP, 11, 8). Par conséquent, « le droit naturel de chaque individu s’étend
aussi loin que s’¢tend sa puissance » (TP, I, 4). Il suffit de ces quelques
indications pour faire comprendre que ce droit naturel, aux antipodes d’un
concept juridique, est en fait un concept fondamentalement
anthropologique. On voit d’ailleurs aisément combien il est le dual méme
du conatus, dont la nature est d’€étre un ¢égocentrisme radical, un
intéressement forcené a soi — I’intéressement fondamental de la
persévérance dans 1’étrel® —, et une revendication spontanée et illimitée des
choses : « parce que c’est moi », telle est la justification derniere du
conatus. Le conatus a 1’état brut est un vouloir pour soi sans aucun principe
de réfrenement ni de modération a priori. Le droit naturel n’est alors rien
d’autre que sa capacité effective de satisfaire ses revendications dans un
milieu ou d’autres peuvent les lui contester : il est la positive et brutale
mesure des puissances.

Or ce droit naturel qui « n’exclut ni les conflits, ni les haines, ni la
colere, ni les ruses, ni absolument rien de ce que 1’appétit conseille » (7P,
I, 8), ce droit naturel dont on pressent combien il hypotheque la possibilite
de la coexistence pacifique, est précisément ce a quoi 1l faut renoncer en



entrant dans 1’état civil, et plus généralement dans les rapports
institutionnels. Ca n’est pas que I’entrée dans les rapports institutionnels
soit une affaire de renoncement seulement. Car de nombreuses forces
passionnelles poussent aussi « positivement » les hommes les uns vers les
autres, a commencer par le désir de la persévérance sous sa forme la plus
basale — reproduire la vie biologique et matérielle —, voué a I’échec s’il est
poursuivi solitairement. Et la vie passionnelle est riche en mécanismes qui
font convenir les hommes entre eux... dans une certaine mesure. Une
mesure au-dela de laquelle cependant I’opportunisme égocentrique du
conatus menace de reprendre ses droits (au figuré... et au propre du « droit
naturel »). Il n’y a donc pas suffisamment dans la complexion passionnelle
des hommes pour garantir les harmonies collectives spontanées. Aussi le
supplément de « cohérence » doit-il étre produit « du dehors » par des
dispositifs auxquels revient notamment d’organiser la contention des ¢€lans
de désir autrement anarchiques’. Manifestant ainsi la portée
civilisationnelle des institutions, quelles qu’elles soient, dont on pourrait du
coup dire qu’elles sont toutes constitutives de 1’état civil, en donnant a ce
concept son sens le plus général, au-dela de la simple dénotation des seules
institutions politiques, le renoncement a vivre selon sa pente est 1’opération
méme de domestication des conatus nécessaire a leur entrée dans un régime
d’action collective. Aussi la perspective de la puissance offre-t-elle une vue
de '« institution » sensiblement différente, quoique pas nécessairement
contradictoire, de celles qui y ont d’abord vu un dispositif de coordination,
ou bien une opération de construction sociale du senst?, de donation d’une
definition partagée des choses, ou encore, dans le registre plus marxiste de
la théorie de la régulation, la « codification des rapports sociaux
fondamentaux? ». Si les constructions institutionnelles font entrer des
hommes sous leurs rapports et que les hommes sont essentiellement
conatus, c’est-a-dire puissance, alors l’institution est, pour une part, un
opérateur de renoncement et de civilisation. Poussant jusqu’au bout la
genéralisation du cadre d’abord politique du Traité politique en un cadre
plus largement institutionnaliste, on peut alors dire des hommes pris dans
les rapports institutionnels qu’ils sont les sujets de 1’institution — mais
¢videmment sujet-subditus et non pas sujet-subjectum, sujets assujettis,
comme on est sujet du souverain...



Il reste a savoir comment le renoncement institutionnel est produit et
comment les hommes sont faits sujets des institutions. Si le conatus est une
force, seule une autre force ou une composition de forces peut I’empécher
d’aller au bout de ce qu’il peut. Tel est bien le cas dans le rapport
institutionnel auquel le conatus n’est tenu que par une configuration de
puissances et d’affects. Mais les affects sont-ils vraiment apparentés a
I’ordre de la « puissance » et de la « force » ? Sans aucun doute : par
définition, ils sont directement des quanta ajoutés ou retirés a la puissance
d’agir, ou bien des auxiliaires ou des obstacles a son effectuation. Plus
encore, ils sont également en eux-mémes des forces distinctes qui
s’affrontent dans la psyché selon la loi de mesure des puissances. S’il y a
bien quelque chose comme des puissances affectives, alors a n’en pas
douter elles prennent une part décisive a la production et a la reproduction
des renoncements que les institutions imposent a leurs sujets. Et cela
d’autant plus que I’entrée sous le rapport institutionnel est, dans cette
mesure, cause d’un affect triste — a vaincre impérativement, puisqu’en tant
que tel il induit d’abord un mouvement pour en repousser la cause —, un
affect triste précisément lié... au renoncement a vivre selon sa complexion.
L’abandon du plein exercice de son droit naturel est d’abord une amputation
du conatus, une restriction contrariante du domaine a priori illimité de ses
effectuations de puissance. Bien siir cet a priori d’illimitation ne résiste pas
un instant a I’analyse, non pas seulement en raison de la finitude des
aptitudes du corps humain, mais parce que le régime de 1’exercice non
contraint des conatus est celui de 1’état de nature. Or la violence sans frein
des rapports et la précarité d’existence qui y regnent réduisent a rien ou
presque rien les possibilités réelles des droits naturels — « un homme seul
s’efforcera en vain de se garder contre tous ; alors, aussi longtemps que le
droit naturel des hommes est détermin¢ par la puissance de chacun pris
séparément, aussi longtemps est-il nul, et plus imaginaire que réel
puisqu’on n’a aucune assurance d’en jouir » (7P, 11, 15). Mais I’homme qui
ne connait que 1’état civil n’a pas acces aux enseignements de cette
expérience contrefactuelle, le plus souvent le rapport institutionnel lui
apparait donc d’abord comme une limitation du champ de ses puissances, et
cette diminution est nécessairement la cause d’un affect triste.

Il va pourtant sans dire que le rapport institutionnel est générateur
d’autres affects, et notamment d’affects joyeux. L’entrée dans 1’¢tat civil,



entendu strictement comme 1’ordre des institutions politiques de la Cité,
produit la sécurité qui « est une joie née de 1’'idée d’une chose future ou
passée a propos de laquelle toute incertitude est levée » (Eth., III,
Définitions des affects, 14). Pour autant que Spinoza se refuse dans le 7P a
décrire la sortie de 1’état de nature dans les termes fonctionnalistes du
contractualisme, 1’émergence de I’Etat, dont il reconstitue génétiquement le
processus, fait voir sous sa forme pure la « transaction » institutionnelle de
fait (et non d’intention) par laquelle les sujets abandonnent le plein exercice
de leur droit naturel pour le bénéfice de la sliret¢ et ses affects joyeux
specifiques. Similairement, I’entrée sous ce rapport institutionnel qu’on
qualifie de « salarial », dont on sait la somme de renoncements a vivre
« selon son inclination » qu’il impose, procure 1’acces a la monnaie, et par
conséquent 1’affect de joie li¢ a la satisfaction de la persévérance matérielle-
biologique dans une économie a travail divisé, mais aussi tous ceux liés au
fait que, I’argent « devenu le condensé de tous les biens [...], on n’imagine
plus guere aucune espece de joie qui ne soit accompagnée de 1’idée de
I’argent comme cause » (Eth., IV, Appendice, chap. XXVIII). A quoi il
faudrait ajouter enfin que, geénératrices d’affects de joie ou de tristesse,
certaines institutions, ou disons certains domaines institutionnels, tels les
champs, sont ¢également au principe de la détermination des orientations
concretes du conatus, cet €lan de puissance ex ante intransitif, qui ne se
trouve d’objet a poursuivre que sous I’effet d’affections par des choses
extérieures, notamment des choses institutionnelles. Aussi ces institutions-
la, conformément a la perspective générale du structuralisme des passions?,
doivent-elles étre vues dans leur positivité, c’est-a-dire comme des
puissances de détermination du conatus en désir.

En tout cas, si I’analyse du 7P a une portée « institutionnaliste » bien
plus étendue que ne pourrait le laisser croire son objet, c’est parce que les
forces et les mécanismes affectifs qu’elle montre a 1’ceuvre sont d’une
genéralité qui les fait retrouver dans tous les arrangements institutionnels, et
non en I’Etat seulement. Affects politiques par excellence, la crainte et
I’espoir, dont Spinoza montre le jeu a propos de la soumission au souverain,
sont ¢galement des affects « institutionnels » types, et il n’est pas un rapport
institutionnel qui ne les mobilise sous une forme ou sous une autre pour
tenir ses sujets a leurs renoncements conatifs. Aucun rapport institutionnel
ne saurait ex ante garantir absolument les bénéfices de son fonctionnement



attendu, et I’entrée dans ’institution demeure un pari qui met en balance
des renoncements certains et des espoirs d’avantages. Inversement, la
crainte, qui est « une tristesse inconstante née de I’image d’une chose
Incertaine » (Eth., III, 18, scolie 2), affecte celui que tente la sortie du
rapport institutionnel, dont les bénéfices spécifiques seront alors perdus et
ne seront éventuellement remplagables qu’au prix d’un plus grand aléa.
Mais la crainte est €galement celle des sanctions directes que I’institution
peut, dans certains cas, imposer a qui ne se soumet pas a ses réquisits,
crainte de I’'individu expos€ a une puissance plus grande que la sienne et
aux dommages que celle-ci pourrait lui infliger. Les affects de crainte, qui
sont au principe de la restriction incorporée, font faire a I’institution ses
plus grandes économies de force puisque le sujet retient lui-méme son geste
en pensant a ce « qu’il lui en cofterait », c’est-a-dire sans qu’il soit besoin
de mobiliser une force effective pour contrecarrer physiquement I’élan du
conatus qui voudrait revenir sur ses renoncements.

De tous les rapports institutionnels, 1’€tat civil est sans doute celui pour
lequel le recours a la force est le plus évidemment connu de tous comme
moyen d’exécution de la sanction des contraventions. Si, dans un autre
genre, la plupart des manquements du sujet salarial a ses renoncements
caractéristiques — et a ses obligations symeétriques d’observance : respects
de la discipline, de la hiérarchie, des réglements intérieurs — sont contenus
par les affects de crainte — ceux du retour sur le marché du travail —, il en est
d’autres, particuliecrement quand ils prennent la forme de la contestation
ouverte, qui s’exposent a rencontrer in fine eux aussi la confrontation a la
force physique. La encore, cette éventualité est suffisamment connue, de
connaissance intuitive et pratique, pour suffire normalement a décourager
I’entétement dans la rébellion. L’employé rétrogradé ne peut pas espérer
longtemps continuer d’occuper physiquement son bureau comme 1’y
conduirait son conatus non contraint : a la fin des fins, on I’en délogera
manu militari, et cette derniére clause dit assez en elle-méme la nature des
forces qui seront a I’ceuvre dans cette ¢jection. Elle dit méme que si les
choses tournaient mal, c’est la force d’Etat qui se chargerait de 1’opération
puisque D’ordre salarial est adoss¢€ a I’ordre juridique général et peut donc
compter en dernier ressort sur toute sa puissance d’enforcement. Aussi
I’ordre salarial, comme 1’ordre de la Cité, fonde-t-il en derni¢re analyse la
régularit¢ de son fonctionnement sur la présence latente dans les esprits,



presque instantanément réactivable, de la vision des conséquences d’une
montée aux extrémes, connaissance compactée qui permet précisement de
tenir les interactions ordinaires loin des extrémes. Tel est bien le principe
des « compromis douloureux », des « concessions avalées », des
acceptations de mauvais gre et de toutes les amertumes des conflits « mal
terminés », qui bien qu’ayant emprunté un temps les voies de la sédition,
flit-ce la sédition tres codifiée de la greve, ont été rapidement découragés
d’aller beaucoup plus loin dans I’escalade, dont la possibilité théorique est
pourtant toujours ouverte a ’affrontement des conatus. Il est donc des
rapports institutionnels qui, se reproduisant en apparence par le seul travail
de I’accord, ont toujours la force a portée de main, le spectre de puissances
institutionnelles auxquelles les puissances individuelles seraient certaines
de succomber intensifiant les affects de crainte qui dispensent la force
d’avoir a s’exercer vraiment.

Ici apparait quelque chose comme la « profondeur » d’un rapport
institutionnel, c’est-a-dire la multiplicité de ses plans de rupture, hiérarchie
de seuils que la sédition croissante brisera les uns apres les autres, si les
sujets en révolte le peuvent et s’ils le désirent, et dont la violence déchainée
est le terme. C’est bien pourquoi, sauf cas pathologique, la montée aux
extrémes prend « un certain temps », méme s’il est un scheme narratif et
cinématographique en passe de devenir classique autour de 1’idée de la
« petite bétise » qui diverge a grande vitesse, par I’emballement de ses
rattrapages manqués et de ses effets cumulatifs. La plupart du temps
cependant, on rompt d’abord dans le plan le plus immédiat, mais en ayant
soin de rester dans le plan juste suivant — « pour voir ». Pour prendre un
exemple dans I’ordre salarial, il faut ainsi avoir en téte toutes les étapes qui,
démarrant avec une insatisfaction bénigne sur le lieu de travail, pourraient,
par ruptures successives, conduire a la contestation de [’autorit¢ d’un
supe€rieur puis, en séquence, a un mecontentement plus général, a la greve
légale, au piquet sauvage, au blocage de ’usine, a I’affrontement physique,
d’abord « retenu », puis de plus en plus dur, avec les forces de I’ordre, pour
finir en défi ouvert a la puissance publique et & un devenir-ennemi de 1’Etat
— une trajectoire de catastrophe qu’on pourrait nommer la « dynamique
Potemkine », non pas au sens des facades en carton, mais de la dynamique
des mutins qui finissent par se rendre maitres du bateau a partir d’une
histoire de viande avariée?2. Bien slr, on le sait, I’escalade s’arréte



généralement a ses toutes premicres étapes, car les agents ont une
connaissance tacite de la lourdeur croissante des défis de puissance
qu’engagent les franchissements successifs des seuils de rupture. Le spectre
de la force ultime, la force de I’Etat, est donc en arriére-plan de bien des
« compromis institutionnels », dont on aurait tort de prendre les passations
pour des harmonies communicationnelles, en oubliant trop vite 1’extréme
puissance du dernier ressort sur lequel peuvent compter certaines
institutions.

A des degrés divers selon leur type, les rapports institutionnels ont
donc en commun de fonctionner aux affects et a la puissance. L’ individu qui
s’y trouve pris est, par le fait, la proie d’'un complexe d’affects que sa
psyché pese selon les pondérations de sa complexion. Spinoza nomme
obsequium le comportement qui résulte d’une balance affective déterminant
I’individu a se faire sujet du rapport institutionnel, c’est-a-dire I’acceptation
de se placer sous sa loi et I’observance de ses réquisits. Faut-il le dire,
I’obsequium n’a rien du choix d’un sujet-subjectum qui €évaluerait dans la
transparence d’une conscience réflexive les avantages et les inconvénients
de se soumettre ou non a l’institution. Il est 1’effer d’une configuration de
forces (affectives) qui traversent 1’individu et le déterminent a se mouvoir
conformément au rapport institutionnel — ou bien a tenter d’échapper a son
emprise. On ne saurait dire que I’individu « n’est pour rien » dans le
mouvement qui I’emmene se placer sous le rapport institutionnel puisque ce
sont les susceptibilités® de son ingenium qui donnent ses coefficients de
pondération a la balance affective déterminante. Mais a cette réserve pres,
cette balance elle-méme est le pur produit de ’affrontement des puissances
affectives sur la scéne intérieure de la psych€, un combat dont le réputé
sujet n’est que le théatre, entre des forces dont il n’est que la proie — et
certainement pas le maitre. Ses caractéristiques idiosyncratiques sont certes
mobilis€es puisqu’elles donnent une modulation singuliere aux effets des
affections institutionnelles — chaque individu n’est pas affecté
identiquement par une méme affection (Eth., I, 51), et il est des ingenia
qui, cedant plus vite a telle forme de la crainte ou de 1’espoir institutionnels,
sont plus enclins a 1'obsequium, d’autres qui offrant de moindres
susceptibilités aux mémes forces sont plus dispos€s a la mauvaise volontg,
voire a la rébellion.



Mais dans tous les cas, les comportements observables ne sont que
I’effet d’une complexion affective biographiquement constituée, et des
affections qu’il lui est donné de reéfracter. L’effet global en chacun du
complexe d’affects nés de I’ensemble des affections institutionnelles, n’est
que la résultante de synthéses opérées en la psyché selon la loi de mesure
des puissances. L’anti-humanisme théorique de Spinoza ajoute donc son
propre argument a celui d’un structuralisme plus classique qui notait déja
qu’il n’est pas souvent dans le pouvoir d’un individu de récuser les
situations institutionnelles qui lui sont « proposées » — et plus exactement
qui s’imposent a lui. Ainsi, par exemple, le rapport salarial se présente a
I’individu appuyé¢ de tout le poids de la dépendance monétaire en économie
de division du travail, soutenu donc par toutes les forces d’une structure
sociale. S’y opposer et déclarer : « Je serai mon propre patron » est sans
doute manifester un ingenium antisalarial, mais dont les conditions de
possibilité, conditions de constitution antérieure et d’exercice présent, ne
sont pas le fait du déclarant lui-méme. Au poids des déterminations de
position, qui d’emblée exposent les individus a des affections différentes
selon leurs coordonnées dans la structure sociale, s’ajoute donc la modalité
propre de leur détermination affective-conative locale pour achever
d’effacer la figure de 1’acteur. L’homme est un automate affectif ; il n’est
certes pas totalement « pour rien » dans ce qui lui arrive, ou plutét dans ce
qui se passe en lui, puisque les caractéristiques de son ingenium y sont
« pour quelque chose », mais en aucun cas il n’en est 1’auteur, au sens plein
que revendique implicitement le terme. Les institutions sont des
agencements de puissances et d’affects, les hommes sont déterminés a s’y
plier ou a s’en extraire, c’est selon ; mais il n’y a en tout cas aucun sujet-
subjectum a D’ceuvre dans le proces qui fait advenir un sujet-subditus
institutionnel. Et pas davantage chez le récalcitrant en fuite, qui pourrait
étre tenté de miser sur un lyrisme de 1’échappée pour restaurer I’illusion de
sa libre subjectivité.

L’1dée de 1égitimite : aporétique, circulaire et creuse



Pareille perspective sur les institutions et la nature des déterminations
qui constituent leurs sujets ne peut rester sans effet sur 1’idée de 1égitimité.
Intensément mise en ceuvre mais jamais définie, omniprésente mais
rarement questionnée pour elle-méme, d’une compréhension en apparence
¢vidente et pourtant résistant a ’examen moins immeédiat, la notion de
légitimité, dans ses usages contemporains, a désormais dé¢laiss¢ les
problématiques de la violence symbolique pour avoir majoritairement partie
liée avec I’institutionnalisme de 1’acteur. La fréquence de ses apparitions est
corr¢lée avec la fortune théorique des « institutions ». Légitime est la
premicre question posée a ’institution. S’y joue la qualite, et parfois méme
la possibilit¢é de son opération. Car tout fonctionne désormais « a la
légitimité ». Pas un arrangement, pas un dispositif qui ne doive en satisfaire
le critére. Instrument de rupture avec le marxisme, accus¢€ (sommairement)
de rester pris dans le matérialisme des forces productives, et qui ne
s’intéressait qu’avec réticence a I’ordre symbolique, la 1égitimité a été le
véhicule d’un « retour a ’homme » dont chacun sait qu’il vit (aussi) « de
sens ». Or qu’est-ce que le 1égitime sinon I’exigence satisfaite d’un réquisit
de sens, et plus précisément d’approbation ? Les conditions matérielles
d’existence ne déterminent pas tout, pas plus que les parametres de position
structurale ; les hommes ont une activité réfléchissante et judiciaire, ils
puisent dans des répertoires de significations et de valeurs qui sont des
mondes moraux. Si vraiment il y a quelque chose comme un « empire du
sens® », alors le 1égitime pourrait en étre 1’un des principes cardinaux.

Rompre avec le point de vue humaniste-théorique sur les institutions,
conduit inévitablement a remettre en question I’idée de légitimité, et méme
davantage. Car, si les institutions sont des agencements de puissances et
d’affects, alors la légitimité n’est rien. Pour se décider a cette €évacuation
radicale, 1l faut avoir tourné un moment en vain dans le labyrinthe du
concept de légitimite, a la recherche de son introuvable définition. Autant le
dire immédiatement, la référence canonique a Weber n’y a pas ¢ét€ d’un tres
grand secours : la légitimité rationnelle-légale « repos[e] sur la croyance en
la légalit¢ des reglements », la légitimité traditionnelle « repose sur la
croyance quotidienne en la sainteté de traditions valables en tout temps », la
légitimité charismatique « repos[e] sur [...] la valeur exemplaire d’une
personne »%. On pourra difficilement dire le contraire... et ¢’est bien la
qu’est le probleme ! Pour sortir de ces définitions circulaires, ou bien de



I’abdication qui finit par se contenter d’analyser les effets institutionnels de
la légitimité sans savoir en quoi elle-méme consiste veritablement, je
m’étais imaginé?® découpler le concept pour en distinguer une dimension
(inter)subjective faite des contenus substantiels de sens et de valeur
auxquels les agents adherent et d’ou ils tirent leurs jugements de 1égitimité,
et une dimension objective, elle purement formelle, consistant simplement
en le fait de /’accord. Le légitime, dans ce montage, est ce qui fait accord, et
cet accord peut d’ailleurs potentiellement se refermer sur n’importe quel
ensemble de contenus. Mais ’affaire n’est pas réglée pour autant car, pour
étre une forme indépendante de ses contenus, I’accord n’en est pas moins
une question tres concrete : qui est d’accord ? et plus précis€ément encore :
combien ? Pour étre €ligible comme forme, et par suite vérité objective, de
la 1égitimité, 1’accord doit-il étre absolument unanime ? Mais y a-t-il un
seul fait social qui puisse revendiquer d’avoir fait ’'unanimité ? Méme la
langue a ses patois, ses aphasiques, ses autistes, ses mutiques et la petite
cohorte de ceux qui préféreront d’autres signes. Si I’unanimité€ est un critere
impossible et désespérant, ou mettre le seuil ? 51 % comme a une ¢€lection ?
Une majorité qualifice ? Ou bien une minorité de blocage mais incarnée par
des gens raisonnables ? A I’évidence 1’abandon du seul critére
« consistant » — ['unanimité — fait basculer dans le farfelu. Le choix n’est
donc plus laissé qu’entre I’impossible et I’indéfendable. 1l reste évidemment
la solution morale : le légitime est ceci, car ceci est le vrai bien...

Or il se pourrait que le concept de légitimit¢é ne condamne a
d’inextricables apories ou bien a des errements sans fin que pour étre un
probleme mal posé€. Dont il n’y aurait alors qu’avantage a se débarrasser.
Assurément c’est une solution a laquelle le point de vue spinoziste aide a se
rendre plus facilement car, si dans le monde institutionnel et social il n’y a
que le jeu des puissances et des affects, alors la 1égitimité n’existe pas. Il
n’y a que I’état des forces — pour autant qu’on sache voir leur diversité, bien
au-dela des forces de domination brute : forces impersonnelles inscrites
dans des structures, mais aussi forces intimes des affects, a I’ceuvre jusque
dans les productions de I’imaginaire (le « sens ») — tel qu’il détermine des
rapports a durer ou a se défaire. Dans ces conditions, la légitimité n’est
qu’un concept creux et purement nominatif : il ne fait pas autre chose
qu’adjoindre un qualificatif (inutile) a 1’¢tat des choses. « Légitime », par
exemple, est I’appellation supplémentaire, mais superf€tatoire, ajoutée au



simple fait de /’existence d’une institution. Mais pourquoi ajouter ainsi le
prédicat de légitimit¢ a celui, véritablement pertinent, de I’existence
persévérante ? Pourquoi rebaptiser « légitime » un rapport de puissances
favorable d’ou I’institution tire la ressource de durer ?

L’habitude a donc été prise de qualifier de légitime — mais
tautologiquement — une institution ou un pouvoir dont la caractéristique
vraiment importante est qu’elle ou i1l n’a pas encore suscité une coalition de
puissance adverse capable de 1’abattre. On pourrait revenir a la dualité de
I’objectif et du subjectif, mais évidemment d’une tout autre manicre, en
disant cette fois que la légitimité est objectivement I’appellation, mais
inadéquate, de la mesure des puissances, quand elle est subjectivement la
croyance en la valeur de son propre point de vue — a la fin des fins, la
légitimité, c’est que nous sommes les gentils. La signification objective de
ce qu’on persiste a appeler la légitimité de I’Etat, par exemple, tient
simplement au fait qu’il parvient a mobiliser suffisamment de puissance,
sous des formes variées — puissance de sa force policiere mais aussi
puissance des affects, joyeux ou tristes, qui déterminent les sujets a
I’obsequium — pour se maintenir. Plutét que de chercher d’introuvables
explications dans le royaume autonome du sens, il s’agirait d’en revenir a
une rustique immanence : une institution ne se maintient pas parce qu’elle
jouirait de cette vertu un peu vaporeuse qu’est la « légitimité », mais tout
simplement parce qu’elle est soutenue, et plus précisément encore parce
qu’elle n’est pas renversée. 11 y a plus de profondeur qu’on ne croit dans
cette apparente trivialité. Les choses continuent d’étre tant qu’elles n’ont
pas rencontré des choses plus puissantes déterminées a les détruire. [1 n’y a
la rien d’autre que la conséquence la plus directe de I’ontologie du conatus.

On se trompe alors completement sur la nature de ce qu’est opposer
une contestation en 1égitimité. Emettre une critique en 1égitimité n’a comme
tel aucun des sens que lui attribue I’humanisme théorique, et en particulier
les grammaires de la Justification®.. Contester une 1égitimité n’est pas autre
chose que performer un défi de puissance, c’est-a-dire entreprendre de
lancer une dynamique affective collective susceptible de rassembler une
puissance capable de rivaliser avec la puissance installée. Paradoxalement,
d’ailleurs, le concept de 1égitimité est peut-€tre le plus mis en difficulté dans
les usages auxquels il semble a priori le plus destiné, a savoir les
revendications minoritaires de légitimité — qu’on pense par exemple a ce



pont aux anes de la science politique qui invite a distinguer légalité et
légitimité, en nous faisant considérer Pétain 1€égal et de Gaulle l€gitime. On
ne voit jamais mieux que dans ces occasions combien le concept de
légitimité ne peut sortir de ses apories que pour entrer dans la moralité. Une
revendication minoritaire de légitimité n’a de sens que par invocation de
principes supérieurs — moralement supérieurs et certains de valoir vraiment,
c’est-a-dire indépendamment —, puisque précisément ils ne réalisent pas ici
et maintenant I’accord majoritaire. Soit on est majoritaire — et encore, de
combien ? — et I’on peut mettre la 1€gitimité¢, comme d’autres Dieu, de son
coOté ; soit on est minoritaire mais alors il n’y a pas d’autre argument que
celui de la certitude morale. En fait c’est I’histoire qui tranche, celle dont on
dit parfois, non sans raison, qu’elle est ’expression du point de vue des
vainqueurs. De Gaulle est légitime en 1944 — il a gagné. En 1940 c’est une
autre affaire — sauf, bien entendu, d’un point de vue moral.

Mais si 1’on peut passer aux agents leurs coups de force assertoriques,
est-1l bien raisonnable que ceux qui ont pour vocation d’analyser le monde
social les valident sans autre forme de proces ? La perspective du conatus a
pour avantage d’empécher toute forme de participation subreptice du
théoricien de la légitimité aux efforts des revendicateurs de légitimité. Elle
regarde toutes ces revendications pour ce qu’elles sont et pas davantage :
des entreprises d’assertion inégalement promises au succes. Ces entreprises
se difféerencient par leur puissance affirmative et leur capacite¢ de
rassemblement. Quoique a des degrés divers, toutes ont en commun de se
ramener a un méme et unique scheme qui n’est en définitive pas autre chose
que la pure expression du droit naturel comme justification tautologique de
conatus s’exclamant ici : « C’est légitime parce que c’est nous. » [l n’y a
strictement rien au-dela de ce cri — a part I’avenir encore mal connu d’un
jeu de forces. Les conatus sont tous jet€és dans le méme plan — ce qui ne
veut ¢videmment pas dire qu’ils soient égaux en puissance. La force
d’assertion et le dynamisme politique les distingueront en effet. Les
affrontements auront licu, et 1’histoire rendra son verdict. Qualifier une de
ces entreprises plutot que l'autre de légitime sans codicille est un ajout
indéfendable voué a retomber dans I’alternative de 1’absolu moral ou des
majorités qualifiées.



Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas...

On dira cependant que cet évidement du concept de légitimité a des
effets d’indifférenciation difficiles a accepter. On veut bien qu’il en aille
identiquement d’une démocratie modele et de la plus épouvantable tyrannie
sous le rapport de leurs conditions générales de persistance — seul compte
qu’une configuration de puissance et d’affects les soutienne effectivement.
Mais on ne veut pas renoncer a penser qu’on se trouve mieux dans 1’une
que dans I’autre — et a qualifier cette préférence. Or cette qualification reste
parfaitement possible méme debarrassée de 1’idée de légitimité. Pour en
trouver la voie il suffirait presque de se laisser guider par la formulation la
plus spontanée du probléme, méme si elle a toutes les apparences du
simplisme et du wvulgaire : il y a des institutions ou des régimes
institutionnels sous lesquels la vie est plus agréable que d’autres.
Contrairement a ce qu’on pourrait croire d’abord, cette position du
probléme a pour elle toute la profondeur de I’immanence, elle est en prise
directe sur les modes de sentir du conatus, et nous voila d’ailleurs revenus a
la question premiere : étre exposés a telle affection — en 1’espéce aux
affections de tel rapport institutionnel —, qu ’est-ce que ¢a nous fait ? Plutot
donc que de se mettre a la recherche d’introuvables critéres du légitime, il
serait peut-étre plus judicieux de qualifier une institution par le régime
collectif d’affects et de puissance qu’elle instaure. 11 y a la assurément de
quoi faire a nouveau des différences significatives entre les institutions,
quoique au plus loin de la polarité trompeuse du légitime et de 1’illégitime,
et particuliecrement si 1’on achéve de formuler la question du régime
collectif d’affects en la complétant ainsi : cette institution sous laquelle nous
sommes, fonctionne-t-elle plutét aux affects joyeux ou plutét aux affects
tristes ? Telle est bien la seule question normative qu’admette le point de
vue du conatus — car il en admet une ! — mais d’une normativité¢ toute
particuliére : la normativité immanente de la puissance. Les affects sont les
enregistreurs de cette norme-la puisque, rappelons-le, ils sont définis par
Spinoza comme des variations de la puissance d’agir. Il n’est en réalité
aucune valeur céleste, sauf dans I’imagination des hommes, qui détermine
leurs efforts a s’orienter dans telle ou telle voie. Seuls les gradients de la
puissance dirigent les conatus : les hommes s’efforcent a la recherche des



affects joyeux car leur puissance d’agir en est augmentée ou aidée, et a
I’évitement des affects tristes car leur puissance d’agir en est diminuée ou
réprimée. Il n’y a que la norme immanente du conatus mais elle est d’autant
plus impérative ; et c’est d’apres elle que les sujets apprécient leur vie sous
les rapports institutionnels.

Pour ne jamais tomber ni dans le lexique ni dans la problématique de
la légitimité, Spinoza n’en a donc pas moins hautement conscience des
affects contrastés que peuvent produire les institutions, et des conséquences
qui en découlent quant a leur pérennité... ou a leur ruine. La question est
trés clairement posée dans le cadre de la Cité politique, mais 1’on peut s’en
inspirer bien plus largement : fonctionne-t-elle majoritairement a la crainte
ou a I’espoir ? « Une multitude libre est en effet conduite par 1’espoir plus
que par la crainte ; une multitude soumise, par la crainte plus que par
I’espoir. L’une s’applique a cultiver la vie, ’autre seulement a éviter la
mort » (7P, V, 6). « Cultiver la vie » n’a rien pour Spinoza d’un
¢panchement lyrique ou d’une notation poétique. Il est 1I’expression méme
de la norme de puissance du conatus. Si échapper a la mort est la forme
minimale de la persévérance dans 1’étre comme simple conservation
biologique, le culte de la vie en indique la forme supérieure, affirmative et
expansive, c’est-a-dire I’effort pour accroitre le domaine et 1’intensité de ses
puissances. Or la crainte ne débouche que sur des attritions de puissances et
sur les formes les plus basses de la persévérance : « Une Cité ou les sujets,
paralysés par la crainte, ne prennent pas les armes, doit étre dite plutot sans
guerre qu’en paix. La paix en effet n’est pas 1’absence de guerre : c’est une
vertu qui nait de la force d’ame [...]. Du reste une Cité dont la paix dépend
de I’inertie de sujets conduits comme du bétail pour n’apprendre rien que
I’esclavage mérite le nom de “solitude” mieux encore que celui de
“Cité”2 » (TP, V, 4). La encore, les mots ne sont pas lachés au hasard. Dans
I’Ethique, qui précéde de quelques années le Traité politique, Spinoza
réserve la « force d’ame » a un trés haut régime de puissance : « Je ramene
a la Force d’ame toutes les actions résultant des affects qui se rapportent a
I’esprit en tant qu’il comprend » (Eth., 111, 59, scolie) — « 1’esprit en tant
qu’il comprend », par les forces de la raison donc, et non plus par le travail
delirant de I’1magination, c’est-a-dire dans un régime d¢ja tres affranchi de
la servitude passionnelle, et par la livrant acces a de plus hautes puissances
humaines. Le légitime, qui est en dernicre analyse une notion



fondamentalement morale, n’a pas de place dans I’univers totalement
démoralisé de Spinoza. Mais cela n’abolit certainement pas toute différence,
et les rapports institutionnels se distinguent dramatiquement selon qu’ils
sont plus ou moins propices a I’effectuation de nos puissances. « Quand
nous disons que 1’Etat le meilleur est celui ou les hommes passent leur vie
dans la concorde, j’entends par la une vie proprement humaine, qui se
définit non par la seule circulation du sang? [...] mais avant toute chose par

la raison, véritable vertu de 1’ame, et sa vraie vie » (TP, V, 5).

Reépressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du
conatus

Les enjeux ne sont pas toujours aussi hauts que la vie et la mort, et les
diverses configurations institutionnelles font voir a tous les niveaux la
différenciation des formes de vie, c’est-a-dire des degrés de puissance,
qu’elles proposent a leurs sujets. Ainsi, par exemple, les institutions de
régulation du « prendre » peuvent varier considérablement sous le rapport
de leurs solutions de puissance. S’il y a bien quelque chose comme des
institutions du « prendre », c’est parce que le conatus comme ¢€lan de
puissance contient dans le répertoire de ses gestes les plus bruts celui de la
prise pour soi, de la capture, de I’appropriation, voire de I’absorption®. Or
il est assez évident que 1’¢gocentrisme pronateur du conatus est au principe
de motions fondamentalement antisociales des lors que ce qui est a prendre
n’est plus a prendre a la nature mais a arracher des mains d’autrui. Le
potentiel de violence porté par les pronations anarchiques désigne I’un des
problemes vitaux du groupe, sans cesse menacé dans sa reproduction par la
divergence des luttes de captation. C’est pourquoi le proces de civilisation
méme peut tre saisi au travers d’une économie genérale de la violence, ou
la violence pronatrice des conatus prend d’ailleurs la plus grande part. Les
constructions civilisationnelles opposées aux tendances spontanément
pronatrices des conatus sont des constructions institutionnelles puisqu’il y
est précisément question de mettre des limites a 1’expression autrement sans
frein des droits naturels — « droits » de chacun de se saisir de tout ce qu’il a



le désir et le pouvoir de prendre. On pense immediatement au droit, mais
cette fois au droit juridique et 1égal, le droit d’Etat, comme 1’une des plus
¢videntes institutions de contention des droits naturels conatifs et de leurs
tendances pronatrices. Si I'institution du droit légal a pour elle les affects
joyeux liés a la sécurité des possessions, elle a aussi pour effet de frustrer
les désirs de prise unilatérale souveraine, et par 1a de s’opposer frontalement
a des effectuations de puissance. En cette maticre le droit 1€gal prohibe, et
pour garantir cette prohibition il est prét a contrecarrer les forces conatives
par sa force propre — celle de I’Etat et de sa police. En tant qu’il est une
institution répressive, barrant purement et simplement certains des
accomplissements du conatus, le droit fonctionne ici majoritairement aux
affects tristes. En tout cas relativement a d’autres solutions institutionnelles
de régulation du prendre. Car ces régulations ne revétent pas
nécessairement toutes la forme oppositionnelle interdictrice.

Ainsi, par exemple, du don/contre-don, qui fonctionne, lui, selon une
tout autre économie de force. Il est pourtant bien clair que le don/contre-don
a a voir avec le probleme du prendre puisque d’une certaine manicre il
prononce indirectement 1’indignité sociale et morale de la pronation
sauvage en portant au sommet du prestige le geste contraire de donner. La
triple obligation identifiée par Mauss® est ainsi, en soi, une sorte d’acte
civilisationnel affirmant le caractere antisocial du prendre brut et posant, au
travers du don, le recevoir comme seule modalité possible de I’acquisition
de choses. On pourrait ne voir 1a qu’une prohibition d’un autre type, moins
juridique et plus moral. Mais ce serait oublier que, pour avoir certes un effet
prohibiteur de cette nature, la forme de régulation proposée par le
don/contre-don ne s’y épuise pas. Mauss décrit abondamment les immenses
enjeux de prestige offerts a ceux qui se lancent dans la surenchere donatrice
et dans leurs compétitions de grandeur. Or, comment mieux montrer que,
barrant le prendre, le don/contre-don n’en restaure pas moins des choses a
saisir, mais des choses d’un autre type, objets symboliques de la gloire, du
prestige ou de ’honneur, offerts a des luttes de conquéte parfois tres vives,
mais désormais réglées ? L’¢lan pronateur du conatus n’est donc pas
simplement contrecarré¢ sans autre forme de proces. Il lui est proposé des
solutions alternatives, c’est-a-dire de nouveaux points d’application : non
plus la saisie brutale de choses vers quoi le dirigerait son mouvement le
plus spontan¢, mais 1’acquisition agonistique bien organisée de grandeur ou



le conduit maintenant la construction institutionnelle de la donation
cérémonielle. Ainsi, les formes du don/contre-don ne se contentent pas de
barrer la pulsion pronatrice du conatus par une opposition frontale de force,
elles lui offrent une sorte de vase d’expansion, ou plus exactement une
redirection vers de nouveaux objets de désirs. Cette « stratégie »
civilisationnelle de substitution, ou de déplacement, qui soustrait aux deésirs
pronateurs leurs objets les plus immédiats, réalise par la méme une
gigantesque opération de sublimation sociale par laquelle les pulsions les
plus brutes du conatus sont détournées de leurs menées potentiellement
violentes, et métamorphosées en élans agonistiques, pas moins intenses,
mais bien canalisés dans des formes de lutte instituées par le groupe lui-
méme, qui en controle les reégles, les sanctions et les récompenses.

Sous ce rapport on pourrait voir dans le don/contre-don une sorte de
paradigme civilisationnel, en tant qu’il offre peut-étre 1’'une des toutes
premicres réalisations de cette solution extrémement générale de régulation
des pulsions pronatrices des conatus. Oter les biens a saisir et les remplacer
par des trophées, cristallisations des jugements de grandeur rendus par le
groupe, est une stratégie de mise en forme des €nergies conquérantes des
conatus dont on retrouvera maintes déclinaisons, jusque dans les univers
sociaux les plus contemporains. Comme les scenes archaiques ou se sont
d’abord tenues les compétitions somptuaires du don cérémoniel, bon
nombre de ces microcosmes que Bourdieu nomme des « champs » sont
autant de théatres d’une agonistique instituée : on y lutte intensément pour
la conquéte des trophées locaux, formes de la grandeur spécifiques au
champ, souvent poursuivies avec une grande violence, mais une violence
toujours symbolisée, c’est-a-dire conforme au nomos du champ : la
grandeur politique se gagne par la conquéte électorale du pouvoir, la
grandeur sportive par la performance physique selon les régles, la grandeur
capitaliste par I’OPA validée par les marchés, etc. Mais en tous ces univers,
comme jadis sur les scenes du don cérémoniel, le conatus, interdit de
pronation unilatérale brutale, et frustré de ses prises spontanées, se voit tout
de méme offrir des solutions d’accomplissement. La ou la prohibition du
droit 1égal était sans appel et sans au-dela, laissant I’¢lan réprimé a ses seuls
affects tristes, les solutions de sublimation offertes par les agonistiques
instituées proposent des effectuations de puissance alternatives et
substitutives. En dépit des renoncements qui lui sont imposés, comme dans



tous les rapports institutionnels, le conatus y trouve donc son compte —
c’est-a-dire des affects joyeux. Aussi la vie sous les institutions de
sublimation est-elle plus agréable que sous les institutions de répression.
L’¢lan existentiel du conatus n’y rencontre pas qu’un attristant déni de
s’effectuer, mais au contraire des possibilités de realisation qui peuvent
s’avérer intensément mobilisatrices. Un méme renoncement a exercer
pleinement son droit naturel est produit — puisque dans I’un et ’autre cas le
« droit » de saisir sans phrase est barré — mais sous des régimes d’affects
tres différents. Le méme probleme de régulation du prendre offre donc, en
ses diverses solutions institutionnelles, des possibilités d’effectuation de
puissances inégales, et en définitive des formes de vie dissemblables.

La légitimite, ou « Dieu et mon droit »

Ce sont des différences que les sujets de ces institutions savent tres
bien faire. Tous les agents d’ailleurs n’ont pas la méme possibilité sociale
d’accéder aux domaines des agonistiques instituées, et certains d’entre eux,
dépourvus des formes de capital social qui permettent d’en acquitter les
« droits d’entrée®® », n’ont pas d’autre choix que de vivre la régulation de
leur conatus pronateur sous le régime d’affects tristes des institutions de
répression. Rien ne permet d’affirmer que ces institutions sont plus ou
moins « légitimes ». La seule chose qu’on puisse en dire est qu’elles sont
moins pourvoyeuses d’affects joyeux. « Légitime » ou « illégitime », c’est
toujours une question d’affirmation singuliere, de points de vue particuliers.
Celui dont I’¢lan pronateur, voué aux institutions de répression, ne se voit
offrir qu’un nombre restreint de possibilités d’effectuation de puissance,
trouve « légitimes » les solutions d’accomplissement qu’il s’invente malgre
tout, quand bien méme elles sont déclarées illégales. Ainsi appelle-t-il
lIégitimes ses rares sources d’affects joyeux. De fait, ’économie souterraine
et la lutte des gangs ne sont pas moins porteuses d’enjeux de grandeur que
les compétitions des artistes ou des cadres supérieurs... et celles-ci,
réciproquement, pas moins violentes en leur fond** : « En réalité la nature
humaine est une, et commune a tous, mais nous sommes trompés par la



puissance et par la culture : de la vient que lorsque deux hommes font une
méme chose, nous disons souvent qu’elle est acceptable de 1’un mais pas de
’autre, non parce qu’elle differe, mais parce qu’ils différent » (7P, VII, 27).
Comme toutes les effectuations de puissance sans exception, celles qui
demeurent offertes aux conatus les plus empéchés, fiit-ce au risque de
I’illégalité, sont trouvees légitimes par eux et de la légitimité de leur droit
naturel (ou de ce qu’il en reste), ¢’est-a-dire parce que ce sont les leurs. Par
un argument implicite de droit naturel absolument identique, celui dont le
conatus jouit de I’acces aux formes les plus hautes et les plus reconnues de
la symbolisation sociale des mémes pulsions trouve illégitimes tous les
efforts qui ne respectent pas strictement la legalité de 1’état civil qui lui
garantit, a lui, des accomplissements existentiels aussi gratifiants et aussi
reconnus. Chacun s’accorde donc a soi-méme le privilege de la légitimite,
et cela, en dernicre analyse, selon la méme ultime justification conative —
« parce que ¢’est moi » —, ou a la rigueur consent a en faire profiter d’autres
avec lesquels ils se sent une proximité d’une certaine nature ou, pour mieux
dire, une sympathie, c’est-a-dire une manicere ponctuellement semblable
d’étre affecté. Hors de cette forme faible, et pourtant maximale, de
décentrement, chacun indexe la légitimit€é sur son conatus et ses propres
affects joyeux, son activité est la forme supérieure de /’activité — mépris de
I’entrepreneur pour I’artiste (improductif), de I’intellectuel pour
I’entrepreneur (inculte), du scientifique pour le philosophe (ignorant des
réalités) ; et ce ne sont partout que luttes pour une métacapture, celle de la
légitimité, c’est-a-dire de la qualification comme légitime(s) de sa propre
activité de capture et de ses propres objets a capturer.

Il est alors possible de revenir sur le probleme spécifique des
revendications minoritaires de légitimité, pour faire cette fois la distinction
entre revendications minoritaires dominees et revendications minoritaires
dominantes — et dire un mot de ces dernieres. Car d’une part ce sont
assurément deux choses différentes qu’étre minorité rebelle et minorité en
place ! Et d’autre part, il est temps de dire que tous les sujets de I’institution
ne sont pas logés a la méme enseigne. Il n’y a 1a rien de spécialement
¢tonnant : en premier lieu, comme toute affection, une méme affection
institutionnelle peut affecter difféeremment des hommes différents (Eth., I11,
51) ; mais surtout, quand Dinstitution est suffisamment complexe, la
diversit¢ de positions qu’elle propose a pour corrélat la diversite¢ des



affections institutionnelles auxquelles elle expose et, ne saisissant pas tous
les sujets identiquement, le rapport institutionnel ne les affecte pas tous
identiquement non plus. Comme en toute situation individuelle ou
collective, ceux qui réclament la 1égitimité pour 1’arrangement institutionnel
ou ils ont la meilleure place jugent selon leurs affects. L’institution les
affecte joyeusement ; leurs intéréts de puissance les deéterminent donc a
desirer sa persévérance — avec laquelle la leur propre a partie lice. Le
plaidoyer qui s’ensuit de leur part est nécessairement pro domo puisque
I’institution est en quelque sorte leur domus existentielle. Aussi ’institution,
en sa diversité¢ de positions et d’affections, distingue-t-elle ses sujets selon
la qualité (jugée par eux) des solutions qu’elle propose a 1’effectuation de
leurs conatus, puisque la vie sous les rapports institutionnels n’est pas autre
chose que ’effort de persévérer dans I’€tre poursuivi par d’autres moyens —
mais avec des bonheurs inégaux. Sous des formes différentes, et sur fond
de paysages d’affects évidemment tres dissemblables, les revendications
minoritaires dominées et dominantes ont cependant absolument en commun
de ne rien faire d’autre que parler le langage assertif du droit naturel.
Chacun, comme le dit avec un réel a-propos spinoziste |’expression
courante, est siir « de son bon droit » — son droit naturel bien sir... Aussi,
quoique connaissant les destins les plus contrastés, s’appuyant les uns sur
les « valeurs » de la morale, les autres sur les idées vagues de 1’« intérét
général », tous brandissent une banniere finalement semblable de la
« légitimité », ou « leur droit » se rehausse d’un principe supérieur destiné a
le faire apparaitre plus grand qu’il n’est. « Dieu et mon droit », « Gott mit
uns », voila peut-étre les formules ultimes, tautologiques, affirmatives et
transfiguratives de la légitimité — mais bien slr réservées a ceux qui ne
savent pas que Dieu n’existe pas.

Jusqu’ou va le pouvoir de I’institution de faire vivre
ses sujets sous ses rapports ?

Comment I’analyse du monde social pourrait-elle entrer dans ces
conflits de revendications et y prendre position sans en €pouser de facto la



cause de certaines des parties ? Il n’y a pas de jugement de légitimite
possible du dehors. Les institutions réjouissent certains de leurs sujets et en
attristent d’autres. Dire qu’elles sont légitimes n’a pas d’autre sens que
ratifier soit le point de vue majoritaire, soit le point de vue des dominants —

ou alors de formuler un jugement moral. En fait la question vraiment
pertinente est celle de leur maintien. C’est une question de puissances et
d’affects. Comment évolue la configuration de forces qui a fait se tenir les
sujets de I’institution a leurs renoncements ? Ou se situent les limites de
cette configuration de forces, et quels en sont les points de rupture ? Qu’a-t-
elle le pouvoir de faire faire aux sujets, et ou s’arréte ce pouvoir ? Cette
question de la limite et de la crise est la préoccupation constante de la
pensée politique de Spinoza qui des le Traite théologico-politique pressent
que la ruine de I’Etat viendra bien davantage de lintérieur que de
I’extérieur. L’ontologie du conatus et du droit naturel est parfaitement
adéquate a cette intuition. Car « I’effort par lequel chaque chose s’efforce
de persévérer dans son étre n’[étant] rien en dehors de I’essence actuelle de
cette chose » (Eth., I1I, 7), I’élan de puissance du conatus ne peut qu’étre
temporairement contenu ou reégulé, mais jamais ¢radiqué. Il est par
conséquent toujours une menace latente pour ’institution qui n’a pli¢ que
temporairement les conatus a ses rapports. « Vous me demandez quelle
différence 1l y a entre Hobbes et moi quant a la politique : cette différence
consiste en ce que je maintiens toujours le droit naturel et que je n’accorde
dans une cit¢ quelconque de droit au souverain sur les sujets que dans la
mesure oU, par la puissance, il I’emporte sur eux32. » La ot Hobbes pense la
constitution de I’Etat sur le mode d’un abandon irréversible au souverain
des droits naturels des sujets, Spinoza considére qu’en entrant dans les
rapports institutionnels les hommes renoncent certes au plein exercice de
leur droit naturel, mais ne s’en dessaisissent point. C’est bien pourquoi
I’institution est mortelle et qu’a chaque instant se pose la question de savoir
jusqu’ou s’étend son pouvoir de faire vivre ses sujets sous ses rapports.
L’institution pour se maintenir doit donc impérativement reproduire
I’obsequium, c’est-a-dire faire pencher en sa faveur la balance des affects
qui résulte de la vie sous le rapport institutionnel. Ce qui signifie a
contrario qu’elle ne peut pas imposer n’importe quoi, qu’elle ne peut pas
faire faire n’importe quoi a ses sujets : « Les actions auxquelles 1l est
impossible d’amener personne, que ce soit par des récompenses ou des



menaces, ne tombent pas sous le droit de la Cité » (7P, III, 8) — c’est-a-dire
sous la puissance de I’institution. Et Spinoza d’évoquer « tout ce qui fait
horreur a ce point a la nature humaine qu’elle le considére comme pire que
tout mal : qu’un homme porte témoignage contre lui-méme, se torture lui-
méme, tue ses parents, ne s’efforce pas d’éviter la mort, et autres choses
semblables auxquelles ni les récompenses ni les menaces ne peuvent
amener personne » (7P, III, 8). Bien siir Spinoza parle de ce monstre froid
qu’est I’Etat et d’une époque ou il en fallait beaucoup pour sortir les sujets
de leurs gonds. Pourtant I’hyperbole et I’extrémité dramatique n’enlévent
rien a la généralité du propos. Aux degrés inférieurs qui correspondent au
nouvel ¢état de la civilisation des mceurs, il n’est pas moins vrai, peut-Etre
méme 1’est-il davantage, que « nul ne peut céder sa faculté de juger » et ne
peut étre amené — par quelles récompenses et par quelles menaces ? — « a
croire que le tout n’est pas plus grand que la partie [ou] que Dieu n’existe
pas » (TP, 111, 8), c’est-a-dire a excéder les bornes de sa folérance, comme
on le dit d’'un matériau et des contraintes maximales qu’il peut supporter.
Cette limite franchie, les affects tristes sont d’une intensité qui peuvent
décider les sujets a se tourner contre I’institution car « chacun par les lois de
sa nature poursuit ou repousse neécessairement ce qu’il juge €tre un bien ou
un mal » (Eth., IV, 19), et « plus grande est la tristesse, plus grande est la
puissance d’agir par laquelle ’homme s’efforce de lutter contre la
tristesse » (Eth., II1, 37, scolie). Si la vie sous le rapport institutionnel est
devenue attristante au point d’étre jugee intolérable, la loi du conatus
conduisant les individus a repousser « ce qu’ils jugent €étre un mal », c’est-
a-dire ce qu’ils imaginent cause de leur tristesse, les conduit par 1a méme a
dénoncer leurs renoncements institutionnels passés : rupture avec
I’institution et soustraction a ses rapports. Pour qu’il en soit ainsi, il faut
donc que se soit produite une modification brutale dans la balance des
affects, un déplacement soudain de la frontiere de 1’acceptable et de
I’inacceptable, au terme duquel le sujet prend le risque d’affronter des
puissances qu’il craignait jusqu’alors — pas seulement d’ailleurs celles de
I’institution elle-méme, mais aussi celles de la vie hors de I’institution et
dont I’institution le protégeait : qu’on pense par exemple a la rupture d’une
relation salariale qui s’effectue toujours au prix des affects de crainte liés
aux incertitudes frappant a nouveau la perséverance matérielle. Et si ’affect
de colére contre I'institution est suffisamment intense, et surtout



suffisamment partagé pour décider, non plus seulement des fuites
individuelles, mais des mises en mouvement collectives, alors peut se
former une coalition de puissance séditieuse déterminée a la confrontation
avec la puissance institutionnelle. « Il est certain que la puissance et le droit
de la cité [ou de I’institution — N.d.A.] sont amoindris dans la mesure exacte
ou elle offre elle-méme a un plus grand nombre de sujets des raisons de se
liguer » (TP, 111, 9). Proposition décisive ou se concentre la presque totalite
de la vision spinoziste du politique, et ou tous les mots comptent : « la
puissance et le droit », car, oui, puissance et droit sont ici une seule et méme
chose ; « amoindris », « dans la mesure exacte », « un plus grand nombre »,
car tels sont les mots du quantitativisme universel de la puissance® : les
forces se mesurent, et de leur bilan d’ensemble dépendent la stabilité ou le
mouvement, la reproduction de I’obsequium ou sa rupture, le maintien des
rapports institutionnels ou la bifurcation d’une trajectoire seéditieuse. Il
n’entre aucune espece de légitimité la-dedans, sinon au travers des idées
variées que s’en font les divers droits naturels rassemblés sous 1’institution,
et dont les uns, affectés joyeusement, ont avantage a sa prolongation, et les
autres, affectés tristement, désirent la crise. Nul intérét a entrer soi-méme
dans ces id€es-la — si ce n’est pour rendre compte de leur formation car,
faut-11 le dire, rompre avec la « légitimité » ne signifie en rien se
desintéresser de 1’ordre des productions symboliques, tout au contraire. Dire
que la legitimité n’existe pas n’est donc sirement pas nier que, pour autant,
elle ne cesse d’exister dans les tétes des agents, mais comme une production
imaginaire, en fait corrélative des affects de joie (ou de tristesse) éprouvés
par les uns et les autres. Les hommes ne cessant de juger d’apres leurs
affects, les productions de leur esprit sont surabondantes... quoique
I’ignorance ou ils se trouvent des causes qui les déterminent les voue a
n’avoir que des idées « confuses et mutilées » (Eth., II, 40, scolie). Sous ce
registre que Spinoza nomme la connaissance du « premier genre », celles de
ces i1dées qui tentent de soutenir des revendications de légitimité sont,
comme toutes leurs semblables, les idées de droits naturels particuliers et de
leurs affects particuliers. On peut donc les regarder dans leur engendrement
et leur circulation, et c’est méme tres intéressant ; mais rien ne commande
d’y ajouter foi. Or n’est-ce pas le risque que court celui qui, n’étant
censément pas partie dans les conflits qu’il analyse, se hasarde a déclarer
légitime ceci ou cela ? En revanche, comment sont composés les groupes en



présence et quelles puissances respectives ils rassemblent, c’est la seule
question qui compte en pratique. C’est pourquoi il est sans doute vain de
s’épuiser a diagnostiquer le devenir des institutions par les criteres de la
légitimité. Lorsqu’une institution entre en crise, c’est qu’elle a rencontre,
comme y est expose chaque chose, une chose plus puissante qu’elle et qui
commence a la détruire — et cette chose, ce peut €tre une partie d’elle-méme
qui ne se reconnait plus sous son rapport caractéristique et fait maintenant
sécession. Ce n’est pas que I’institution soit illégitime. C’est qu’elle est en
passe de succomber.

1. Voir Robert Boyer, « Les analyses historiques comparatives du changement institutionnel : quels
enseignements pour la théorie de la régulation ? », L’Année de la Régulation, vol. 7, Presses de Sciences-Po,
2003, et Une théorie du capitalisme est-elle possible ?, Paris, O. Jacob, 2004 ; Bruno Théret, « Structuralisme
et institutionnalisme : oppositions, substitutions ou affinités électives ? », Cahiers d’économie politique,
n° 44,

Francois Dosse, L’Empire du sens. L’humanisation des sciences humaines, Paris, La Découverte, « Textes a
I’appui », 1995.

Jirgen Habermas, Théorie de I’agir communicationnel, Paris, Fayard, « L’espace du politique », 1981.

S

Paul Ricceur, L Idéologie et I'Utopie, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 1997.

(SN

Pour des présentations générales, voir Philippe Batifoulier (dir.), Théorie des conventions, Paris, Economica,
2001 ; Frangois Eymard-Duvernay (dir.), L Economie des conventions. Méthodes et résultats, Paris, La
Découverte, « Recherches », 2006.

Luc Boltanski et Laurent Thévenot, De la justification. Les économies de la grandeur, Paris, Gallimard,
« Essais », 1991.

Pour le plein développement de cette idée, voir supra, chapitre II.

o~

Gilles Deleuze, Spinoza et le probleme de [’expression, Paris, Minuit, « Arguments », 1968.

1O 10 1

Voir Chantal Jaquet, L’Unité du corps et de [’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza, Paris, PUF,
« Quadrige », 2004.

Affects primitifs dont tous les autres affects se déduiront par spécification et combinaison.
C’est moi qui souligne.

— | |—
|!\)|:—|_<D

On pourra d’ailleurs voir 1a une maniere de lever 1’objection souvent opposée a la sociologie de I’habitus
qu’on répute incapable de comprendre par quels mécanismes peuvent diverger des trajectoires sociales tirées
a partir de conditions initiales identiques (au sein d’une méme famille par exemple).

13. Voir Charles Ramond, Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza, Paris, PUF, « Philosophie

d’aujourd’hui », 1995.

14. En toute rigueur (philosophique), respectucuse notamment des parties IV et V de I"Ethique, il faudrait adoucir
ce portrait pour indiquer la possibilité d’une trajectoire d’affections par laquelle 1’individu se trouve
déterminé a développer sa raison, enrichir le contenu en idées rationnelles de ses pensées, et par 1a augmenter
la part de sa nécessité propre dans ce qui lui arrive, dans les affects qu’il éprouve, c’est-a-dire diminuer sa
servitude aux causes extérieures et enrichir sa vie affective en ce que Spinoza nomme des « affects actifs ».
Cependant c’est 1a une occurrence trop rare ou trop partielle pour, en premiére instance, intéresser
significativement les sciences sociales, pour lesquelles la servitude passionnelle demeure [’hypothése
générale la plus réaliste.

15. Baruch Spinoza, Traité Politique, trad. par Charles Ramond, Paris, PUF, « Epiméthée », 2005.

16. Voir Frédéric Lordon, L Intérét souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste, op. cit.

17. « Notamment » car il est aussi d’autres solutions d’« harmonisation » des conatus que la pure et simple
contention (voir infra ici méme).

18.  Voir le numéro spécial de la Revue Economique, « L”économie des conventions », vol. 40, n° 2, 1989.

19. John Searle, « What is an Institution ? », Journal of Institutional Economics, vol. 1,n° 1, 2005, p. 1-22.



S 1= 18
o = 1S

I3
hed

IR I 1R
> o 1=

2 12
% 13

&
°

&

(O8]
—

L [ |W
8 12 5 |

=N
[ 9]

I—

Robert Boyer, Théorie de la régulation, op. cit.
Voir supra, chapitre II1.

Pour une lecture spinoziste du Cuirassé Potemkine, voir Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs
crises) », Revue de la Régulation, n° 7, 2010.

Ou I’on pourrait comprendre 1’idée de susceptibilité a la facon dont elle fonctionne en physique, c¢’est-a-dire
comme la sensibilité sous un certain rapport d’un objet aux forces d’un champ — ainsi de la susceptibilité
magnétique qui détermine I’aimantation d’un matériau plongé dans un champ magnétique.

Frangois Dosse, L Empire du sens, op. cit.

Max Weber, Economie et Société, t. 1, Les Catégories de la sociologie, Paris, Pocket, « Agora », 2003, p. 289.
Frédéric Lordon, « La légitimité au regard du fait monétaire », Annales, Histoire, Sciences sociales, n° 6,
2000. Disons les choses plus nettement encore (si besoin est) : la thése que je développe dans le présent
chapitre se situe a peu de choses prés a 1’exact opposé de celle que je défendais alors. ..

Luc Boltanski et Laurent Thévenot, De la justification, op. cit.

Jai ici légérement modifié la traduction de Charles Ramond, en restituant le « solitude » de Appuhn a la
place de « désert ».

La référence a « la circulation du sang » permet a Spinoza, quoique allusivement, de souligner tout ce qui
différencie son conatus de celui de Hobbes. Car chez Hobbes, le conatus n’est pas autre chose que I’ensemble
des mouvements asservis a la reproduction du mouvement fondamental, le mouvement vital, celui de la
circulation du sang précisément. Or le conatus spinoziste, bien au-dela de ce conservatisme biologique,
emporte une conception autrement plus vaste des effectuations de puissance.

Je suis obligé de passer ici trés rapidement sur le probléme de la constitution des relations des hommes aux
choses, a propos duquel je me permets de renvoyer a mon travail L Intérét souverain, op. cit.

Ibid.

Marcel Mauss, « Essai sur le don », Sociologie et anthropologie [1950], Paris, PUF, « Quadrige », 1997.

Voir Gérard Mauger (dir.), Droits d entrée, Paris, Maison des sciences de I’homme, 2004.

Ce qui ne veut pas dire que la forme ne compte pas, et que toutes les violences s’équivalent. L’ordre légal de
I’état civil fait d’ailleurs fort bien la différence entre les violences physiques et les violences symbolisées. Il a
assurément ses raisons de le faire... mais au prix d’une injustice systématique.

Lettre L a Jelles, Traité politique, Lettres, op. cit.

Voir Chgrles Ramond, « La loi du nombre », introduction au Traité politique, in Spinoza, (Euvres, t. V, Paris,
PUF, « Epiméthée », 2005.

Ce chapitre est la version remaniée d’un texte publié dans les Cahiers d’économie politique, n° 53, 2007.



LA PUISSANCE DES INSTITUTIONS

Gilles Deleuze nomme « dramatisation » cette forme de
problématisation qui, délaissant les interrogations d’essence et la question
« qu’est-ce que ? », se tourne vers les interrogations d’opération et les
questions stratégiques d’efficacité : « Ou ? quand ? qui ? combien ?
comment ? »l. Peut-étre les sciences sociales auraient-elles intérét a
« dramatiser » leur pensée des institutions si I’on en juge par le partage de
leur effort ou la question de savoir « ce qu’elles sont » a jusqu’ici tout regu
ou presque. Il est vrai que la notion méme d’institution apparait si
extensive, pour ne pas dire extensible, et les usages des différents courants
théoriques si divers et si spécifiques, quoique revendiquant toujours
implicitement le générique « les institutions », qu’un peu de mise en ordre
n’¢était pas superflu. La course a la définition qui s’en est suivie s’est avéree
d’une productivité folle ou misérable, selon le point de vue — folle si I’on
considere le nombre des définitions générales désormais en circulation,
mis€rable a voir leur extréme éclatement et 1’absence quasi complete de
convergence qui en est résulte, et finalement le peu de progres par rapport a
la circonscription extrémement large, mais au moins apte a saisir le fait
institutionnel dans toute sa variété, dont Fauconnet et Mauss? avaient eu
I’intuition en leur temps. Et de tout cet effort, si peu pour la question de
savoir « comment ca marche ». Bien sr I’état de la recherche a
considérablement progressé et 1’on sait maintenant beaucoup de choses a



propos de ce que font les institutions, notamment les institutions
¢conomiques — minimiser les colits de transaction, réduire les asymétries
d’information, dénouer les ¢échecs de coordination, suppléer aux
incomplétudes de la rationalité, régler les problemes principal/agent, etc.,
pour ne s’en tenir qu’aux €léments les plus fonctionnalistes du « cahier des
charges » des économistes. Mais comment elles le font, voila qui est une
autre affaire. Comment les institutions tiennent-elles les agents a leurs
prescriptions comportementales ? Comment leurs normes ont-elles prise sur
les individus ? Par quels mécanismes ceux-ci sont-ils conduits a suivre les
regles institutionnelles plutét que leurs inclinations propres, ou bien a faire
des regles institutionnelles leurs inclinations propres ?

La théorie économique néoclassique des institutions n’a jamais
éprouvé beaucoup de problémes métaphysiques avec ce genre de questions,
d’emblée réglées du double fait de I’empire postulé de la rationalité sur les
comportements individuels et d’une vue des institutions comme solutions
d’équilibre de jeux séquentiels récapitulant les données du « probléme »
(coordination, principal/agent, asymétrie d’information, etc.) que les agents
ont « a résoudre ». Si les solutions en question sont rationnelles, il va alors
sans dire que les agents, rationnels eux aussi, s’y tiendront par le fait méme.
Remarquable pourtant par le degré auquel il ouvre la théorie néoclassique
aux enseignements de I’histoire, en un effort d’extraversion tout a fait
inhabituel, le travail d’Avner Greif? ne va pas au-dela de cet argument
fondamental. Car, sous I’empire d’une norme formelle qu’on pourrait
trouver tres semblable a celles de la scolastique, Greif se donne pour
ambition explicite de réengendrer les institutions qu’il qualifie d’« auto-
executoires » (self-enforcing), par quoi il faut comprendre : efficaces du
seul fait de I’interaction des agents, sorte de démonstration a fortiori par
laquelle I’ordre institutionnel est « expliqué » sans avoir besoin de recourir
aux dei ex machina — abstention vertueuse a ses yeux du fait méme qu’elle
donne sens a 1’idée d’une théorie proprement économique des institutions
¢conomiques. Cependant, la beauté¢ formelle des criteres de parcimonie ne
fait pas nécessairement les démonstrations convaincantes, et Robert Boyer
montre bien? qu’a vouloir se passer de tout ou presque pour ne faire surgir
les institutions que des seules interactions priveées, Greif non seulement
passe a coté du principe institutionnel, mais se trouve la plupart du temps
oblige de le réintroduire en contrebande, dissimulé derricre des hypotheses



en apparence anodines. Ce principe, pourrait-on dire de maniere
approximative, c’est le collectif. Bien plus qu’aux seules compositions de
stratégies individuelles rationnelles, c’est a la « force du collectif » que les
institutions empruntent pour amener les agents a leurs normes.

Invoquer la « force du collectif » cependant ne fait faire qu’un premier
pas dans la direction de Defficacité institutionnelle — comprise comme
I’effectivit¢ de leur pouvoir normalisateur, et non pas comme leur
optimalité économique sans cesse ¢voquée par Greif. Et il reste a savoir
plus précisément quelle est la nature de cette force, comment elle se forme
et comment elle opére. Le dernier ouvrage de Luc Boltanski® offre sous ce
rapport de multiples intéréts. D’abord parce que sa position méme dans le
champ des sciences sociales a pour effet de relancer le débat entre
hétérodoxies économiques (telles I’école des Conventions et la théorie de la
Régulation), et entre « sociologie critique » et « sociologie de la critique ».
Ensuite parce que, jadis pass¢ de la premiere a la seconde de ces
sociologies, Luc Boltanski revient sur ses pas et paracheve une rectification
de trajectoire® qui le conduit maintenant nettement a vouloir sortir de leur
opposition pour en ¢laborer une synthese faisant leur place aux deux
niveaux de la critique (celle du sociologue et celle des agents). Enfin parce
que ces critiques prennent précisément pour point d’application les
institutions, dont Boltanski non seulement propose une « nouvelle »
conception, mais annonce ¢également une analyse de [’efficacité — le
chapitre central de l’ouvrage ne s’intitule-t-il pas « Le pouvoir des
institutions » ?

[’ autorité véridictionnelle des institutions

Sans contredire une ligne originelle qui n’a pas cessé, dans le cadre des
« ¢économies de la grandeur », d’insister sur les compétences
herméneutiques-critiques des agents, le retour de Luc Boltanski a la
sociologie critique passe par 1’affirmation d’une conception de 1’institution
dont la propriété centrale réside dans ses effets de production de sens. Sur le
fond d’arbitraire d’un monde essentiellement insignifiant, les institutions



sont en premier lieu des instances de véridiction. La « position originelle »,
dit Boltanski, cette fiction construite a des fins exclusivement
conceptuelles, est intrinsequement vide de sens, elle est le régne de
I’incertitude radicale quant a « ce qu’il en est de ce qui est ».. Lever cette
incertitude et faire advenir du sens est 1’opération propre des institutions.
Disant ce qu’il en est de ce qui est, les institutions sont le principe
d’engendrement de ce que, par opposition a la prolifération indéfinie des
événements du monde, Boltanski nomme la réalité, ensemble des
significations socialement attestées et temporairement stabilisées. A ce
degré de généralité au moins, il est difficile en effet de ne pas penser a la
sociologie de Pierre Bourdieu dont la lecture dé-théologisée de Pascal® fait
de la « misere de I’homme sans Dieu » le nom méme du deéfaut de
fondement et de la disparition de la transcendance du sens?, le fond
d’absence que la vie sociale des hommes s’emploie indéfiniment a
comblerll. Ce que parler veut dire!l n’était-il pas déja tout entier consacré a
I’analyse des actes de véridiction, et I’idée méme de violence symbolique
n’a-t-elle pas partie liée avec 1’inégale distribution du pouvoir symbolique
entendu comme la capacité sociale a lever dans un certain sens
I’indétermination, c’est-a-dire a dissiper 1’incertitude radicale par une
performation en derniere analyse arbitraire ? Pour le coup Luc Boltanski ne
cherche en rien a faire taire cette résonance-la, tout au contraire : elle est
I’expression méme de son retour a la sociologie critique, ou ce sont les
idées de Dlarbitraire, et de la fragilit¢ intrinseque des constructions de sens
que les institutions jettent par-dessus 1’indétermination de la « position
originelle », qui maintiennent ouverte dans la pratique la possibilit¢ de la
critique, et par la, dans la théorie, la ré-articulation de la sociologie critique
et de la sociologie de la critique. « La violence est tacitement présente dans
les institutions parce qu’elles doivent lutter contre le dévoilement de la
contradiction herméneutiquel? » : entre « violence » et « dévoilement », on
trouvera difficilement marqueurs lexicaux plus explicites. ..

Pour tout I’'intérét de ce « retour », il reste que cette synthese
sociologique passe d’une certaine manicre a c6té de son probleme central,
et cela sans pourtant manquer de le nommer explicitement, a plusieurs
reprises méme : autorité du fait institutionnel. Et si, comme un exemple
auquel on pourrait ajouter dix autres, Boltanski évoque « la dévolution a
une institution de D’autorité nécessaire pour dire ce qu’il en est de ce qui



estl2 », liant par 1a formellement ’acte de véridiction a ses conditions
sociales et symboliques, nulle part son analyse n’entre dans les origines de
cette dévolution, ¢’est-a-dire dans les mécanismes sociaux de la production
d’autorité. 11 en est pourtant bien pres a plusieurs reprises, notamment
lorsque se trouve introduite au détour d’une phrase 1’idée de I’institution
comme « puissance déontiquel? », mais sans que ce commencement de piste
soit davantage explore. C’est cette intuition de la puissance des institutions
qu’on voudrait explorer ici et d’une maniere qui ne vise pas tant... la
critique de la thése de Luc Boltanski (non pas qu’il n’y aurait
définitivement plus maticre), mais une sorte de complément sous la forme
d’une proposition qui d’ailleurs pourrait intéresser a un titre plus général cet
ensemble un peu flou qu’on appellera par commodité la « socio-économie
des institutions ». Par le fait, Boltanski s’avance trop loin dans la
problématisation du fait institutionnel de la véridiction qu’il ne suscite de
lui-méme la question a laquelle pourtant il ne répond pas : car, a si bien
souligner le caractere profondément ‘tautologiqgue des énoncés
d’institution’®, dont la tiche est de « confirm[er] que ce qui est [dans un
certain contexte] est dans tous les mondes possiblesi® », et & montrer que,
orthogonaux au registre de 1’argumentation, ces énoncés sont tout entiers
dans celui de ’assertion et de Iaffirmation, se pose immanquablement la
question de savoir quelle est la nature des forces qui permettent a
I’inconsistance intrinseque d’une tautologie de tenir debout et, plus encore,
de valoir. On observera, la encore, que c’¢tait précisement 1’objet de
« I’économie des echanges symboliques » développée par Bourdieu dans Ce
que parler veut dire a partir de 1’'idée que I’efficacité symbolique des
¢nonces d’autorité ne devait rien a un improbable pouvoir illocutoire des
mots mais tout aux forces extrinseques que leur ajoutent les proprietés
sociales des locuteurs. « Capital symbolique » est le nom génériquement
donné a ces adjonctions, toutes venues du dehors des individus, et indexées
aux positions qu’ils occupent dans leurs univers sociaux de référence.
L’idée du capital symbolique ne léve cependant pas tous les mysteres de
I’autorité, et il reste de quoi s’interroger a propos des processus concrets de
son opération, sauf a s’en tenir a une sorte d’« efficacit€¢ topologique »,
autrement dit a déplacer la simple localisation de ce pouvoir spécial (ce qui
est déja considérable) pour, ’ayant retiré¢ aux individus, le conférer
maintenant aux positions dans la structure du champ. Pourtant si soucieux



du modus operandi, Bourdieu ne va donc pas completement au terme d’une
clinique de I’autorit¢ avec, au passage, le risque de laisser fonctionner
I’« efficacité topologique » comme 1’une de ces qualités occultes dont par
ailleurs il recherchait méthodiquement la dissipationtZ,

L’autorité, une affaire de puissances et d’affects

C’est a ce moment précis que I’emprunt spinoziste peut se révéler de
quelque utilité en sciences sociales. On pourrait d’abord 1’appuyer en notant
trés géneéralement que la philosophie de Spinoza est une ontologie de
I’activité et de la productivité — entendre : de la production des effets — et
qu’a ce titre elle est particulierement disposé€e a se saisir des questions...
d’efficacité. C’est la centralit¢ de 1’'idée de puissance qui lui confere ce
caractere. Quoique inessentiel d’un point de vue de sciences sociales, il est
utile d’évoquer d’un mot le dispositif ontologique qui la met en scéne. La
puissance chez Spinoza se décline d’un bout a I’autre de I’étre — depuis la
puissance infinie de Dieu, énergie infiniment productive, « infusée!® » dans
les choses finies (que Spinoza appelle les « modes »), en quelque sorte
delégataires pour leur part propre de la puissance divine, et par la aptes,
dans I’ordre de la nature naturée, a produire des effets. « Rien n’existe dont
la nature n’entraine quelque effet », énonce (Eth., I, 36)2 en conclusion de
la premiére partie de 1’Ethique (I, 36) au terme de laquelle se trouve dégagé
le soubassement ontologique de la causalité intermodale. Car c’est bien la
que Spinoza veut en venir, et notamment a ces modes particuliers que sont
les hommes, dont il suit de la nature de chacun de produire « quelque
effet », avec cette propriété spéciale que ces effets sont majoritairement
« croisés », c’est-a-dire exerceés par les hommes les uns sur les autres, dans
un monde social par conséquent fortement clos sur lui-méme. L’efficacité
chez Spinoza se dit alors en deux concepts : conatus, qui est le nom de la
puissance propre de tout mode?, expression locale et finie de I’infinie
productivité causale, en termes moins ontologiques et plus socio-
anthropologiques 1’énergie méme de ’action ; et affect qui est I’effet en
chaque chose de la rencontre d’une chose extérieure. La puissance



spinoziste est donc le pouvoir d’affecter, ¢’est-a-dire le pouvoir d’une chose
de produire des effets sur une ou plusieurs autres choses. La variété¢ des
affects que peut éprouver le mode humain est considérable, quoique se
déployant par spécification et combinatoire a partir des affects primaires
que sont le désir, la joie et la tristesse. Ils sont la maticre méme de la vie
passionnelle dont la partie III et la premiere moiti¢ de la partie IV de
I’Ethique engendrent les éléments et les mécanismes les plus importants.

Ni le conatus, qui se présente indiscutablement comme un poéle
individué de puissance, ni 1’'idée d’affect, spontanément renvoyée au
registre psychologiste des « émotions », ne doivent cependant conduire a
faire du spinozisme un individualisme sentimental, préoccupé
exclusivement des émois du sujet et d’ou tout caractere proprement social
aurait ¢té évacué. Il y a d’abord que, prenant le contre-pied du
cartésianisme, affirmant un déterminisme sans réserve, et refusant a
I’homme toute extra-territorialité qui le soustrairait a « 1’ordre commun de
la nature », c¢’est-a-dire a I’enchainement des causes et des effets — ’homme
en aucun cas ne saurait étre considéré « comme un empire dans un
empire?! » (Eth., 111, Préface) —, le spinozisme offre sans doute la critique la
plus radicale des illusions du libre arbitre et de la subjectivit¢ comme
souveraine capacité d’auto-détermination — « les hommes se croient libres
par cela seul qu’ils sont conscients de leurs actions mais qu’ils ignorent les
causes qui les déterminent » (Eth., 111, 2, scolie). Il y a ensuite que Spinoza
donne des affects un concept aussi contre-intuitif qu’hétérogéne au
psychologisme des ¢émotions puisqu’il les définit (d’abord) comme
variations de la puissance d’agir du corps2 (Eth., 111, définition 3), par ou
s’affirme que le corps est le support de 1’expérience des rencontres. Il y a
enfin que les « affections », ces expériences du corps occasionnées par les
rencontres de choses extérieures, en d’autres termes cette expérience des
effets sur soi de la puissance des choses extérieures, et des affects qui en
résultent alors, sont éminemment sociales. Elles le sont jusque dans le cas le
plus trompeur de la rencontre interpersonnelle, rencontre d’une personne
certes singuliere mais constituée, porteuse et expressive de I’ensemble de
ses qualités sociales (genre, ethnie, groupe social, réputation, etc.). Elles le
sont a plus forte raison toutes les fois que I’'individu se trouve expos¢ a
I’effet sur lui des choses extérieures collectives — celles-la mémes
auxquelles, suivant Mauss, on peut accorder une nature institutionnelle.



Comme toutes les choses extérieures, et avec la puissance supérieure qui
leur est propre, les institutions activent la séquence ¢lémentaire de 1’action
qui enchaine D’affection (I’exposition du corps a une chose extérieure),
I’affect (I’effet éprouve), et la réorientation qui s’ensuit de la puissance
d’agir du conatus, déterminé a faire réactionnellement quelque chose?. En
d’autres termes, mes rencontres (affections) me font quelque chose (affect),
et par suite me font faire quelque chose (redirection du conatus).

La puissance de la multitude, principe ultime des
autorites

Non par fonction — autant que du libre arbitre, le spinozisme est une
critique radicale du finalisme?! — mais comme un effet, les institutions ont la
proprié¢te¢ de réduire la diversité spontanée des affects, et par conséquent
d’homogeénéiser les comportements qui s’ensuivent. Il en est ainsi parce
que, choses collectives, les institutions sont par la méme dotées d’une
puissance a leur échelle, c’est-a-dire du pouvoir d’affecter tous — donc de
les affecter (pour partie) identiquement. 11 faut, & ce point, quitter I’ Ethique
et se tourner vers le Traité politique, tel qu’il prolonge et fait jouer dans
’espace collectif les mécanismes de la vie passionnelle « individuelle® »,
mais pour en faire une relecture actualisée qui, au-dela de son caractere
originel d’ceuvre de philosophie politique classique, attesté par ses objets
mémes — la sortie de I’¢tat de nature et le passage a la Cité, les formes du
gouvernement, etc. —, saurait y trouver plus largement les éléments d’une
théorie tout a fait générale des institutions sociales®®. Sous cette perspective,
la question centrale du Traité politique est bien de savoir d’ou I’Etat (les
institutions) tire ce pouvoir spécial d’affecter a grande échelle et, ce faisant,
de produire un ordre par homogénéisation des affects et des mouvements
subséquents de conatus, ¢’est-a-dire par normalisation des comportements.
La réponse a cette question est inscrite dans le concept central du Traite
politique : la puissance de la multitude. C’est parce qu’elle est une
affirmation radicale de I’immanence que la philosophie de Spinoza
abandonne les solutions d’extériorité transcendante et ne cherche qu’ici-bas



les origines de toutes les puissances sociales?.. La puissance de la multitude
est Dexpression de ce que les hommes s’entre-affectent
interindividuellement et collectivement. Les corps sociaux, totalités a forte
cloture sur elles-mémes, vivent donc sous le régime de I’auto-affection,
autre maniere de dire que ce qui arrive aux hommes est 1’effet des autres
hommes, en singularités ou en collectivités — sachant que dans ’effet des
hommes « en singularités » passent systématiquement des effets des
hommes « en collectivités » : méme Dinteraction la plus « isolée »
confronte les individus interagissant a leurs qualités sociales respectives les
plus élémentaires (genre, groupe social, etc.), renvoyant par la a des
schémes de reconnaissance collectifs qui outrepassent de trés loin leur
colloque singulier, et c’est au travers de ces qualités sociales, et des
jugements auxquels elles ne cessent de donner lieu, que la société tout
enticre est présente dans chacune de ses interactions d’influence ou d’entre-
affection, prima facie interindividuelles, de sorte qu’un individu n’en
affecte jamais un autre sans que, pour une part, toute la société y contribue
dans son dos.

Par puissance de la multitude en tout cas, il faut donc entendre une
certaine composition polarisée des puissances individuelles telle que,
surpassant, par la composition méme, toutes les puissances dont elle est
constituée, elle est un pouvoir d’affecter tous. La forme la plus simple de
I’auto-affection de la multitude est celle qu’étudie le Traité politique en
deégageant ce qui fait proprement 1’aptitude du souverain — quelle qu’en soit
la figure : monarque, oligarchie ou peuple — a simposer, c’est-a-dire a
affecter d’une maniere quantitative et qualitative telle que les individus
effectivement dirigent leurs puissances d’agir d’une certaine fagon,
adéquate aux normes de 1’ordre social et aux réquisits de la persévérance de
I’Etat. Or, & cette question, la réponse spinoziste est d’une parfaite clarté : la
souverainet¢ du souverain, c’est-a-dire la force méme par laquelle il regne
sur ses sujets et les détermine a 1’obsequium?® n’est pas autre chose que la
composition de leurs puissances, captée par lui et retournée contre eux. Le
fait de puissance qu’est la souveraineté n’a donc pas d’autre origine que
ceux-la mémes a qui elle s’applique — et en ce sens elle est typiquement
I’effet d’une auto-affection du corps social. Dans une approche, celle de la
philosophie classique, ou le mot « droit » (naturel) n’a pas notre
signification juridique mais celle quasi anthropologique de la puissance —



« le droit naturel de chaque individu s’étend aussi loin que s’étend sa
puissance® », écrit Spinoza en (TP, II, 4) —, la souveraineté est ressaisie
comme un droit-puissance d’une magnitude supérieure a celle de tous les
autres « droits » individuels, par conséquent a8 méme de s’imposer a eux.
Avec cette particularité — que seule une philosophie de I’immanence est a
méme de dégager aussi nettement — que ce droit-puissance supérieur n’est
pas autre chose que la composition des droits-puissances individuels, qui
pour ainsi dire se soumettent a eux-mémes mais au travers d’un processus
de composition qu’ils sont voués a méconnaitre®? : « Ce droit que définit la
puissance de la multitude, on [D’appelle généralement ‘“‘souveraineté”
(imperium) » (TP, 11, 17). 1l faut donc le court-circuit de 1’analyse pour
rapporter a la multitude méme la puissance a laquelle elle se soumet, et pour
en tirer par conséquent 1’idée centrale a la philosophie politique spinoziste
que le pouvoir politique est toujours d’emprunt. Le pouvoir d’affecter du
souverain ne lui appartient pas ; celui qui régne n’est que le réceptacle
d’une puissance qui n’est pas la sienne, le point en lequel s’investit et par
lequel transite la puissance de la multitude avant de retomber sur la
multitude. Le fait constitutif du pouvoir, par ou prend sens la distinction de
la postestas (pouvoir) et de la potentia (puissancel), est donc la capture.
Alexandre Matheron dit les choses plus carrément encore : « Le pouvoir
politique est la confiscation par les dirigeants de la puissance collective de
leurs sujets32. »

Comment concretement s’opere la composition dont la potentia
multitudinis est le produit, Spinoza ne le dit pas explicitement. Il revient a
Alexandre Matheron d’avoir rassemblé les indices a partir desquels élaborer
un modele formel d’engendrement de la puissance de la multitude
constitutive de I’Etat — ’occasion étant donnée par 1a de signaler que
Spinoza se s€pare des fictions de la pensée contractualiste pour envisager la
Cité comme le résultat endogene du jeu nécessaire des forces passionnelles
en I’état de nature®. Il faut renvoyer ici a ce travail pour 1’exposition
détaillée de ce mécanisme générateur*, mais I’on peut au moins souligner
que c’est la définition méme de la puissance (de la multitude) qui indique
immeédiatement son modus operandi : I’affect commun. Si la puissance est
le pouvoir d’affecter, alors la puissance de la multitude, comme pouvoir
d’affecter tous — plus précisement : d’affecter tous identiquement — est ipso
facto le pouvoir de produire un affect commun. Puissance et affect : c’est le



couple de notions duales ajusté a la polarité agent/patient qui permet de lire
les faits d’autorité¢. La composition des puissances peut donc étre saisie
comme composition des affects. Or c’est « par les affects » que le
mécanisme méme de la composition trouve a s’éclairer, pour le coup en
retournant a 1I’Ethique qui livre les mécanismes élémentaires de la vie
passionnelle. Comment les hommes s’affectent-ils entre eux ? Autre
mani¢re de demander : comment exercent-ils leurs puissances les uns sur
les autres ? C’est la question que ne cessent d’explorer la partie III et la
premiere moiti¢ de la partie IV. L’opérateur décisif de la composition des
affects individuels en affects collectifs y est donné en (Eth., 111, 27) : ¢’est
I’émulation « sympathique ». De ce que j’observe autrui affecté et que je
me « représente » imaginativement son affect suit que j’éprouve a mon tour
cet affect : « Du fait que nous imaginons qu’un objet semblable a nous et
pour lequel nous n’éprouvons aucun affect, est quant a lui affect¢ d’un
certain affect, nous sommes par 1a méme affecté d’un affect semblable. »

Il n’est pas question d’entrer dans la démonstration de -cette
proposition qui mobilise trés profondément la théorie spinoziste des corps et
de leurs affections mutuelles, mais il est impératif de donner au moins le
statut exact sous lequel cet énoncé devrait étre compris, et notamment de
souligner que ce mécanisme de 1’imitation affective doit se voir pleinement
reconnaitre un caractére élémentaire. « FElémentaire » signifie ici
précisément : qui ne s’observe pas tel quel dans la réalit¢ du monde social,
quoique contribuant pleinement aux meécanismes de sa production (a la
facon, pourrait-on dire pour faire image, dont il y a de 1’azote dans 1’air
mais c’est de 1’air que nous respirons, pas de 1’azote puis de ’oxygene). De
ce caractere €lémentaire en tant qu’inobservable, la proposition 27 donne
d’ailleurs elle-méme 1’indice avec la clause « pour lequel nous n’éprouvons
aucun affect » adjointe a I’objet affecté auquel nous sommes exposés. Il est
absolument impossible en effet que nous nous trouvions jamais dans cette
position de neutralité affective face a un individu autre, méme parfaitement
inconnu de nous, car nous le reconnaissons immeédiatement, flt-ce par
I’effet d’une interprétation imaginaire, en ses qualités sociales les plus
simples et les plus apparentes, comme son genre par exemple, ou sa couleur
de peau. Il suffit d’évoquer ces deux qualités pour avoir idée de 1’arriere-
plan d’affects préconstitués qui se trouve spontanément mobilisé hors de
toute interconnaissance, et méme de toute interaction concrete, et pour



attester que jamais la clause « pour lequel nous n’éprouvons aucun affect »
ne peut étre satisfaite dans la réalité sociale. C’est pourquoi rien ne serait
plus erroné que de lire (Eth., 111, 27) comme une proposition empirique,
puis d’en faire I’index d’un « spinozisme mimétique » qui, ne connaissant
que des interactions planes, serait par 1a ignorant du caractere institutionnel
et structurel des faits sociaux. Et c’est aussi pourquoi le mécanisme imitatif
« brut » que livre cette proposition doit étre vu comme une « brique de
base » permettant d’accéder a tous les faits d’émulation affective tels que, a
partir de ’imitation « neutre », sorte de fiction conceptuelle justifiée par la
procédure constructive ou elle va étre incluse, ils se présentent toujours sous
la forme complexifi¢e et réelle d’imitations qualifiées : j’imite les affects de
quelqu’un dont, socialisé¢, j’ai déja reconnu certaines qualités, cette
reconnaissance préalable me pré-affectant et ayant pour effet de distordre
(augmenter, diminuer, renverser) mes imitations dans un sens ou dans un
autre — selon des mécanismes additionnels que précisent les propositions 29
a 35 de la partie III.

Mutatis mutandis, ¢’est de ce statut théorique tres particulier qu’il faut
doter le mécanisme de 1’émulation affective au moment ou il se trouve
inclus dans un modele plus large de formation des affects collectifs
composes. En effet, faire de I’imitation « simple » 1’opérateur de cette
composition n’a de sens que dans des situations tellement rudimentaires
qu’elles ne peuvent étre que fictives. C’est typiquement le cas de ce que
Spinoza nomme I’état de nature, ou I’on reconnait d’ailleurs la « position
originelle » considérée par Luc Boltanski, et qui sert a Alexandre Matheron
de point de départ pour développer son modéle de « genése de 1’Etat ».
L’irréalite des états de nature et des « positions originelles » devrait Etre
suffisamment patente pour dispenser du parfait contresens consistant a lire
dans ce genre d’exercice la moindre intention de genese historique.
Reproduisant en matiere monétaire le modele de Matheron, André Orléan et
moi-méme avons propos€¢ de parler de méthode des « geneses
conceptuelles®> » pour mieux souligner son double caractére d’expérience
de pensée et de fiction théorique sans contrepartie empirique, mais
neanmoins susceptible d’éclairer des mécanismes réels. Contrairement a ce
que pourrait donner a croire une conception exagérément empirique des
sciences sociales, ce sont la des problemes qui ne leur sont nullement
¢trangers et qu’on ne saurait €carter en les renvoyant simplement au registre



d’un théoricisme sans objet. Durkheim partant a la recherche des formes
¢lémentaires de la vie religieuse €tait voué a s’y trouver confronte€, et c’est
en des termes tres semblables qu’il les a résolus pour son propre compte :
« Si, par origine, on entend un premier commencement absolu, la question
n’a rien de scientifique et doit €tre résolument écartée. Il n’y a pas un
instant radical ou la religion ait commencé a exister et il ne s’agit pas de
trouver un biais qui nous permette de nous y transporter par la pensée.
Comme toute institution humaine, la religion ne commence nulle part [...].
Tout autre est le probleme que nous nous posons. Ce que nous voudrions,
c’est trouver un moyen de discerner les causes, toujours présentes, dont
dépendent les formes les plus essentielles de la pensée et de la pratique
religieuse®®, »

Les institutions souveraines

Il fallait ce luxe de précautions pour faire recevoir autrement que
comme pure ¢lucubration spéculative le modele de genese (conceptuelle) de
I’Etat par composition mimétique des affects individuels en affect commun.
S’imitant les uns les autres a propos des choses qui doivent étre jugées
bonnes ou mauvaises, les individus finissent par converger vers une
deéfinition unanimement agréée du licite et de ’illicite, sorte de genese des
meeurs préalable a la captation souveraine qui se pose ensuite comme
conservatrice de la norme, et formalisera la polarit¢ axiologique de
I’approuvé et du réprouvé en polarité juridique du 1égal et de I’illégal®l. La
composition imitative est donc productrice d’un affect de grande extension
puisque, par le fait de la propagation, tous en viennent a I’éprouver. Affecter
a cette échelle est une performance dont aucun individu ne serait capable
par lui-méme. Seule la multitude le peut, mais par un effet tout a fait
inintentionnel de polarisation des affects individuels. Elle est donc en
derniere analyse la productrice du ciment qui lui donne sa propre
consistance et la fait tenir comme corps : I’affect commun. « Puisque les
hommes, comme nous 1’avons dit, sont conduits par 1’affect plus que par la
raison, il s’ensuit que la multitude s’accorde naturellement et veut étre



conduite comme par une seule ame sous la conduite non de la raison mais
de quelque affect commun » (7P, VI, 1). Rompant avec les fictions
rationalistes du contractualisme, Spinoza identifie dans I’affect commun a
la fois un (I’)opérateur de communauté et le principe véritable de
I’imperium, c’est-a-dire de 1’autorité politique. Les sujets se plient car
affectés de I’affect commun, dont la capture leur figure imaginairement la
source en le souverain, leurs mouvements conatifs sont homogénéisés dans
des orientations conformes & la norme édictée par I’Etat. L’autorité politique
n’a donc pas d’autre base que les passions de la multitude elle-méme en son
pouvoir d’auto-affection, c’est-a-dire en son pouvoir, comme multitude,
d’impressionner chacun de ses membres.

Mais il faut dire davantage et tirer de (7P, VI, 1) toutes les
conséquences de sa propre généralité de formulation. « Quelque affect
commun », voila qui ne préjuge en rien de la nature de 1’affect ni des
domaines dans lesquels i1l se manifeste. Aussi, bien au-dela de I’imperium
proprement politique, le double concept « puissance de la multitude/affect
commun » livre-t-il en fait le principe de I’autorité sociale en général. A ce
sujet, c’est une fameuse intuition qu’auront eue, hors de toute intention
spinoziste, Michel Aglietta et André Orléan en parlant de la « monnaie
souveraine®® », décalage décisif pour détacher le concept de souveraineté
des usages exclusivement politiques auxquels il €tait rivé et ’appliquer a
une tout autre maticre institutionnelle. Car ce qu’entendent Aglietta et
Orléan par « monnaie souveraine » est on ne peut plus conforme a la
caractérisation spinoziste générale de I’imperium : peut €tre dite souveraine
la monnaie qui parvient a s’imposer socialement comme le représentant
unanimement reconnu de la richesse. L’étre souverain de la monnaie c’est
donc son faire autorité. Et c’est, formellement parlant, par les mémes
mécanismes que le souverain monétaire et le souverain politique se font
I’un et ’autre reconnaitre : par captation de la puissance de la multitude
comme pouvoir de produire un affect commun®. A ce niveau d’abstraction,
il est donc possible d’étendre a toute norme institutionnelle ce que le cas
politique et le cas mon¢taire viennent déja d’illustrer, et de dire que la
potentia multitudinis constitue le principe fondamental de tout « s’imposer
socialement », de tout « faire autorit¢ », c’est-a-dire le principe de toute
efficacité institutionnelle®,



Il faut cependant immeédiatement ajouter que dans les institutions
réelles, ce principe fondamental ne se manifeste que de maniere hautement
médice. Ce degré de médiation est le propre de la complexité de I’appareil
institutionnel d’ensemble, tel que son buissonnement a pour effet de faire
reposer 1’autorit¢ d’une institution pour [D’essentiel sur [’autorité
d’institutions antérieurement constituées, et par la rend moins apparentes les
opérations de la potentia multitudinis. Ainsi par exemple, 1’autorité
doctorale de ’expert ou de 1’universitaire s’appuie sur — il faudrait méme
dire : procede de — I’autorité de ’institution, I’université en la circonstance,
qui, par titre interpose, les a symboliquement dotés ; mais 1’institution
universit€¢ a son tour ne tire son autorité propre que de la reconnaissance
d’Etat — et I’on se souvient de ce que 1’économie du pouvoir symbolique de
Bourdieu voyait dans 1’Etat une sorte de banque centrale, « préteur
d’autorité en dernier ressort », ou viennent en derniére instance se
« refinancer » (se « re-doter ») toutes les autorités institutionnelles de rang
inférieurt. Il faut donc passer au travers de toutes ces médiations des effets
d’autorit¢ — ces « chaines d’autorisations » auxquelles Luc Boltanski fait
référence*2 — pour remonter au principe ultime de la puissance de la
multitude tel qu’il est rendu a nouveau visible par I’instance de dernier
ressort qu’est ’Etat. Plus que de simple étai mutuel, les institutions nouent
entre elles des rapports de véritable engendrement. Pour Spinoza lui-méme,
la capture proprement politique au principe de I’Etat est ainsi I’effet, par
derivation, d’un affect commun « ressource » déja la dont la nature est
théologico-superstitieuse (7Traité théologico-politigue). De la méme
maniere, il est possible de situer la production de I’affect commun
monétaire dans 1’orbite de [Daffect commun étatique, la monnaie
remobilisant a son profit la ressource d’une circulation de potentia
multitudinis (politique) d¢ja établie, sous la forme de la devise frappée a
effigie — celle du souverain politique bien sir. Et, comme précédemment,
rien ne serait plus faux que de voir dans ces séquences ¢lémentaires des
théses a caractere historique, 1a ou il n’y a que I’illustration conceptuelle
d’un meécanisme de la prolifération institutionnelle et de son nécessaire
devenir architectonique. Fauconnet et Mauss, une fois de plus, percoivent
parfaitement cette dynamique d’engendrement autocatalytique des
institutions : « Rien ne vient de rien : les institutions nouvelles ne peuvent
étre faites qu’avec les anciennes, puisque celles-ci sont les seules qui



existent®. » En « haut », 8 moins qu’il ne faille dire « au fond » ou « en

arriere-plan », de cette architectonique des institutions, le principe actif
diffus¢ dans toute son épaisseur est bien celui de la puissance de la
multitude, exprimé au travers des multiples ramifications, localisées,
spécifiées et « partiellisées » de ’affect commun — 1’occasion étant fournie
de préciser a nouveau combien I’imitation affective comme principe de
production de I’affect commun n’a de sens que dans le cadre de la genese
conceptuelle, I’affect commun « en réalité » ne se développant que par
ramification au travers de ces innombrables médiations. On pourrait donc
dire en résumé que la vie du corps social n’est pas autre chose que la vie de
I’affect commun, ou la vie sous I’affect commun, mais a la condition
d’entendre dans « affect commun » le méme genre de complexité par
laquelle Spinoza congoit I’esprit comme idée, idée complexe constituée
d’un trés grand nombre d’idées partielles. C’est d’une certaine maniere ce
que Fauconnet et Mauss touchent du doigt en notant que « si les institutions
dépendent les unes des autres et dépendent toutes de la constitution du
corps social, ¢’est évidemment qu’elles expriment ce dernier® ». A quelque
niveau de la structure institutionnelle que ce soit, les hommes suivent les
normes et se plient a 1’autorit€¢ parce qu’ils en sont impressionnes, c’est-a-
dire affectés, et qu’au fond de ce pouvoir, par-dela toutes les médiations, il
y a la force de la puissance de la multitude.

La crise des autorités institutionnelles, ou
I’ambivalence de I’affect commun

Est-ce a dire que les normes sont toujours suivies, et les autorités
toujours opérantes ? On sait treés bien que non. Parce que le fondement
ultime de ’autorit¢ est immanent, les ordres politiques et institutionnels
sont frappés d’une fragilit¢ constitutive. Rien n’est pour eux plus
destructeur que la révélation de 1’arbitraire des valeurs qu’ils affirment,
valeurs morales prescrites aux comportements des sujets, valeur de soi
affirmée par le souverain comme légitimation de sa revendication a régner.
L’immanence en effet a cet arbitraire pour nécessaire corrélat puisque les



boucles autoréférentielles de la puissance de la multitude, qui donnent a
I’autorité sa structure formelle, peuvent potentiellement se refermer sur
n’importe quels contenus. Pascal ici rejoint Spinoza, et saisit les abimes
qu’ouvre ce défaut de substance, simplement « couvert » par la forme
« autorité », et les périls qui suivraient de cette réveélation : « La coutume est
toute 1’équité par cette seule raison qu’elle est regue. C’est le fondement
mystique de son autorité. Qui la ramene a son principe ’anéantit [...]. L’art
de fronder, bouleverser les états est d’ébranler les coutumes établies en
sondant jusque dans leur source pour marquer leur défaut d’autorité et de
justice®, » Préserver ’ordre c’est alors maintenir a tout prix le respect des
grandeurs, envers et contre leur irréductible arbitraire. Si Pascal salue les
« opinions du peuple saines®® » qui spontanément « honore[nt] les
personnes de grande naissance », ¢’est parce qu’il voit en elles le meilleur,
ou disons le moins mauvais ancrage ou arrimer un ordre social compris
comme ordre de croyances. Mais il faut craindre les demi-habiles qui
« méprisent [les grands] disant que la naissance n’est pas un avantage de la
personne mais du hasard® » et, inconscients des dévastations que peuvent
causer leurs discours, « font les entendus* ». Les habiles, qui savent
vraiment, se reconnaissent a ce que, a leur savoir, ils ajoutent « la pensée de
derriére?® », celle qui, sans étre dupe, n’en commande pas moins
imperativement le respect, par conscience claire de la gravité des enjeux —
mais sur les remparts que tente de dresser I’ordre des grandeurs contre
I’arbitraire, 1l faudrait presque citer in extenso les Trois discours sur la
condition des grands...

Spinoza cependant n’a pas chevillée au corps, comme Pascal,
I’obsession de I’ordre a préserver, ou plus exactement il n’est pas prét a y
sacrifier a n’importe quel prix. Aussi ne cesse-t-il pas de regarder avec une
lucidité toute positive le travail des forces tel qu’il s’opere pour le meilleur
ou pour le pire. Or il entre dans ces opé€rations, comme une possibilité
toujours ouverte, de mettre en crise [’ordre institutionnel par un
basculement de la vie passionnelle collective qui retourne les sujets contre
I’autorité. C’est d’ailleurs peu dire que Spinoza ne cesse de voir la
décomposition a I’horizon de 1’ordre : « Il est certain [...] que la Cité est
toujours plus menacée par ses citoyens que par ses ennemis » (7P, VI, 6).
Le trouble viendra donc le plus probablement du dedans. Il viendra plus
précisément de ce quant-a-soi irréductible que demeure en chacun le droit



naturel, droit de sentir et de juger, qui appartient a la nature humaine méme,
comme expression de la puissance de penser de I’esprit : « Bien que nous
disions que les hommes relevent non de leur droit mais de celui de la Cité,
nous n’entendons pas que les hommes perdent la nature humaine pour en
adopter une autre ; ni par consequent que la Cité ait le droit de faire que les
hommes s’envolent, ou — ce qui est tout aussi impossible — que les hommes
considerent comme honorable ce qui provoque le rire ou le dégolt » (7P,
IV, 4), et Spinoza dit l1a le principe de toutes les séditions : politique,
salariale, monétaire®!, etc.

La perspective de Boltanski doit se retrouver dans cette formule qui dit
I’incompressibilité de la faculté de juger, et partant de critiquer. Bien sir
reste ouverte la question de savoir a partir de quels seuils et dans quelles
conditions cette facult¢ devient active. Mais elle est la, et le pouvoir
(I’institution) qui abuse est voué a la rencontrer. A ses risques et périls. Car
faire passer a la critique le seuil de ce que Spinoza nomme
I’« indignation », c’est commencer de défaire I’affect commun... par
induction d’un affect commun concurrent si les indignations individuelles a
leur tour entrent en résonance et viennent a se composer collectivement :
« Il faut considérer qu’appartient le moins au droit de la Cité ce qui indigne
le plus grand nombre. Il est certain en effet que les hommes sont
naturellement conduits a se liguer, soit en raison d’une crainte commune,
soit dans I’impatience de venger quelque dommage subi en commun ; et
puisque le droit de la Cite se définit par la puissance commune de la
multitude, 1l est certain que la puissance et le droit de la Cité sont amoindris
dans la mesure exacte ou elle offre elle-méme a un plus grand nombre de
sujets des raisons de se liguer » (7P, 111, 9).

Dans cette citation décisive pour une théorie des ordres institutionnels
et de leurs crises, il faut donc lire deux choses, que Spinoza va d’ailleurs
soigneusement préciser : 1) La puissance de la multitude est toujours
susceptible de se fractionner, et n’est donc jamais garantie de demeurer
une : « Le glaive du roi, c’est-a-dire son droit, est en réalité la volonté de la
multitude elle-méme ou de sa partie la plus forte » (TP, VII, 25, c’est moi
qui souligne). Ainsi peuvent se former des courants antagonistes de
puissance collective. La persévérance du souverain ne dépend alors plus
que du rapport de force qui s’établit entre eux. 2) C’est de toute maniere
sous le signe de la force et de la lutte que ’ordre s’¢tait originellement



constitu¢, et seul un défaut d’acuit€¢ pouvait le faire oublier dans la
tranquillité apparente du régime : « Je n’accorde dans une cité quelconque
de droit au souverain sur les sujets que dans la mesure ou, par la puissance,
il ’emporte sur eux?2 » (Lettre L). Et Spinoza, alors qu’il parle de [’état
civil méme, d’ajouter : « C’est la continuation de 1’état de nature®. » On
croirait entendre Foucault inversant Clausewitz : « La politique, c’est la
guerre poursuivie par d’autres moyens®*. » Et c’est bien de guerre qu’il
s’agit. Spinoza le dit plus explicitement encore au moment ou 1’évocation
de la destruction de la Cité rend plus facile de I’entendre : « Si cependant
[les lois] sont d’une nature telle qu’elles ne puissent €tre viol€es sans
qu’aussitdt la vigueur de la Cité en soit atteinte, ¢’est-a-dire sans qu’aussitot
la crainte partagée par la plupart des citoyens se change en indignation, par
cela méme la Cité est dissoute et le contrat cesse : on voit par conséquent
que celui-ci est impos€ non par le droit civil mais par le droit de guerre »
(TP, IV, 6). A I’horizon de toutes les constructions institutionnelles (« le
droit civil »), 1l y a la force et la guerre — pour le coup Pascal ne dit pas
autre chose>, et la sociologie critique de méme : Pierre Bourdieu a
suffisamment insisté sur les coups de force des origines ; Luc Boltanski qui
renoue avec cette veine n’en disconvient pas®®. Mais le fait le plus
marquant, lisible a méme cet article 6 du chapitre IV, tient a I’inférence
contenue dans les « : » qui précedent le « par conséquent ». Car par
rétroprojection de ’enchainement de la crise sur 1’enchainement de la
genese, Spinoza deéduit ’ambivalence profonde du droit de guerre, a
I’ceuvre aussi bien comme puissance constitutive que comme puissance
destructrice : les ordres institutionnels périssent par les mémes mécanismes
qui leur ont donn€ naissance.

Sens, discours et affects, ou les puissances de
I’imagination

Placer ainsi la vie et la mort des autorités institutionnelles sous le jeu
exclusif des puissances et des affects pourrait laisser penser que 1’essentiel
des approches herméneutiques-pragmatiques de la sociologie de la critique



(et de la nouvelle synthese proposée par Luc Boltanski) est laiss€ de coté :
la critique n’est-elle pas affaire de sens et d’argument — précisément ce a
quoi puissances et affects sont réputés étrangers ? Il est vrai qu’une lecture
abandonnée aux résonances spontanées de mots comme « affect » n’y verra
qu’éruptions passionnelles ou, a la facon de la Behavioral Economics
jamais en reste d’une finesse, « comportements viscéraux>’ », soit 1’exact
contraire de 1’effort discursif organisé visant la récrimination/revendication
justifiée, et comme un €cho de la distinction aristotélicienne de la phone (la
voix mais de ’ordre du quasi-grognement animal) et du /ogos (qui seul
atteint a la dignit¢é du discours). Or rien ne ferait moins justice a la
philosophie spinoziste que cette imputation de méconnaissance de 1’ordre
du sens. Le Traite théologico-politique n’est-il pas consacré pour une tres
large part a la question de la superstition comme pathologie de I’imaginaire
collectif, et par la ne se rapporte-t-il pas directement a ce que les sciences
sociales placent parfois sous I’idée d’« ordre symbolique » entendu comme
I’ensemble structuré des croyances, des représentations et des idéologies ?
En vérité la question des rapports de sens fait I’objet d’un traitement bien
plus fondamental encore dont I’essentiel est a lire dans la seconde moitié€ de
la partie 11 de 1’Ethique. Spinoza y montre comment il entre dans 1’activité
méme du conatus de lier les affections du corps pour en tirer du sens, et cela
non seulement selon I’ordre fortuit des rencontres de choses mais également
conformément aux « intéréts » specifiques d’une complexion singuliere :
« Un soldat, par exemple, ayant vu sur le sable les traces d’un cheval,
passera aussitot de la pensée du cheval a celle du cavalier, puis de cette
pensé¢e a celle de la guerre, etc. Mais un paysan, quant a lui, passera de la
pensée du cheval a celle d’une charrue, d’un champ, etc., et ainsi chacun
selon qu’il est accoutumé a lier et a enchainer les images des choses selon
telle ou telle modalité, passera d’'une méme pensée a telle ou telle autre »
(Eth., II, 18, scolie). Par son activité¢ de liaison et d’association sélectives,
ou pre-dirigées — pré-dirigées par [Dorientation d’ensemble d’une
complexion telle qu’elle s’est antérieurement constituée et telle qu’elle
continue de se construire dans [Dactivité présente de liaison et
d’association —, le conatus comme puissance de penser met son monde en
sens. A défaut de présenter dans leur détail les mécanismes de cette
activité®®, on peut au moins noter ceci : le conatus est une puissance
spontanément herméneutique, 1l est un automate interprétatif — 1’expérience



commune ne le sait que trop, qui peut faire quotidiennement le constat de
ses jugements-réflexes produits avant méme toute délibération, avant,
¢ventuellement, d’€tre repris par le sursaut de la réflexivite.

On voit donc que la production de sens et d’idées n’est nullement
¢trangere a 1’ordre de la puissance. C’est d’ailleurs une litote alors qu’il
s’agirait de dire plutét que la puissance herméneutique est la synthese
méme de la puissance d’agir du corps et de la puissance de penser de
I’esprit : puissance d’agir, puisque tout commence avec la capacité du corps
a €tre affecté et a lier (corporellement) ses affections ; puissance de penser
comme capacité corrélative de I’esprit a enchainer ses idées selon un ordre
similaire a I’enchainement des affections du corps (Eth., I1, 18, scolie®). Si
les 1dées imaginatives sont ainsi ¢laborées dans 1’orbite des affections du
corps, alors elles sont nécessairement liées a des affects. La ou les situations
d’interlocution sont spontanément regardées comme communications
d’esprit a esprit, Spinoza invite donc a y voir en premier lieu des entre-
affections de corps. La voix est bien un mode de I’étendue ! Elle est
vibrations de corps aériens, puis de corps-tympans, etc. S’y ajoute la vue du
locuteur, I’identification spontanée de ses propri€tés sociales, de ’humeur
(affects) qui semble teinter son discours, la perception d’un ¢€ventuel
environnement (propriétés particulieres du lieu de I’interlocution, présence
d’autres locuteurs) : tout cela est donc d’abord affaire de corps et
d’affections du corps. Ces affections a leur tour sont productrices d’affects
qui déterminent la réception, la mise en sens qu’elle opere mais au travers
de la complexion imaginative acquise telle qu’elle-méme remobilise tout
son deépdt de scheémes et d’idées. Faut-il le dire, ce deépot est de nature
éminemment sociale. Si les complexions imaginatives et dispositionnelles
des individus® (ce que Spinoza nomme 1’ingenium, et dont on voit a quel
point il consonne avec I’habitus de Bourdieu) ont ¢t¢ formees au fil des
affections de chacun, c’est-a-dire de ses expeériences, ces affections n’en
sont pas moins pour partie similaires par « classes d’équivalence », c’est-a-
dire par indexation a des positions sociales communes des individus, telles
qu’elles leur font vivre des expériences semblables, et concaténer alors
leurs affections et leurs idées selon des schémes semblables. Ainsi les
manicres de penser €échappent-elles a la pure dispersion idiosyncratique et
se trouvent-elles (partiellement) homogénéisees par ces effets d’€quivalence



par proximité sociale®!. Et les complexions imaginatives sont de part en part
socialement constituées®2.

Le point important de cette analyse, cependant, tient au fait que
I’activité imaginative est pour Spinoza une forme de cognition dominée par
les affects, on pourrait méme dire : informée par des affects — « La
connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie ou de
tristesse, en tant que nous en sommes conscients », énonce (Eth., IV, 8). Et,
comme toujours, le corps affect¢ réagit conativement : il réoriente sa
puissance d’agir pour accomplir des actions, parmi lesquelles
¢ventuellement des actes de langage : il se met a parler (car c’est bien
remuer son corps d’une certaine manicre que de parler). Contrairement a ce
qu’on aurait d’abord pu croire, la cognition et 1’interlocution ne sont donc
nullement étrangeres a ’ordre de la puissance et des affects : elles y sont
enticrement immergées. C’est d’ailleurs la chose la plus connue du monde,
et ’on s’¢tonne qu’il reste encore de nombreuses approches de sciences
sociales pour manquer de la prendre au sérieux : les situations
d’interlocution sont inévitablement chargées d’affects dont le potentiel de
distorsion par rapport a 1’ideal scolastique de la communication « pure » ne
peut jamais éEtre reéduit. Laffect est d’ailleurs le principe méme de
I’adhésion des individus a leurs idées et a leurs dires. C’est bien tout ce qui
fait la différence entre une croyance et une idée pure, dont Spinoza
diagnostique sans appel I’impuissance : « La connaissance vraie du bien et
du mal ne peut réprimer aucun affect en tant que cette connaissance est
vraie... » (Eth., IV, 14). Il n’y a aucune force propre de I’idée vraie, et plus
généralement de 1’idée comme pur contenu idéel. Ceux qui se gargarisent
en affirmant que « les idées menent le monde » font donc entierement
fausse route, du moins si I’on comprend « i1dée » un peu rigoureusement,
c’est-a-dire dans sa pure « ide€elit¢ » : analytiquement parlant, ce sont les
affects, mais dont les « idées » se chargent nécessairement dans le régime
de la cognition imaginative, qui leur donnent leur puissance. Peut-€tre, pour
mieux faire la distinction, faudrait-il réserver un terme spécial, par exemple
adheesio, a ce genre d’« idée »-la, ainsi redéfinie comme idée-affect ou,
pour mieux dire, comme un affect investi dans un certain contenu idéel.
C’est pourquoi il est illusoire de penser séparer I’ordre du sens et du
discours de I’ordre des puissances-affects. C’est dans leur compénétration,
il faudrait dire en fait : dans ’inclusion du premier dans le second, que les



faits d’autorit¢ qui intéressent Boltanski prennent naissance.
Corrélativement, il n’est pas de politique qui n’ait pergu que, si faire
autorité c’est affecter a grande échelle, alors 1l n’est pas d’enjeu plus central
que de faire passer les idées pures impuissantes a 1’¢tat d’adheesiones, ¢’est-
a-dire d’idées-affects, par la dotées d’une force mobilisatrice — littéralement
parlant : une force de mise en mouvement des corps. Marx en tout cas ne
s’y trompe pas et fait parfaitement cette différence : « L’arme de la critique
ne peut pas remplacer la critique des armes ; la force matérielle doit étre
renverseée par une force matérielle, mais la théorie se change elle aussi en
force matérielle dés qu’elle saisit les masses®® », et 1’on pourrait
difficilement mieux dire les effets de la conversion a grande échelle des
idées en adhceesiones, c’est-a-dire de la formation de puissance de la
multitude qui suit de la constitution d’un imaginaire commun.

Redisons que Boltanski a la piste a portée de main au moment ou il
envisage l’institution comme « puissance déontique », ¢’est-a-dire comme
pouvoir assertif de valeur, comme acte locutoire affirmatif — ce qu’est par
essence tout acte locutoire dans le cadre spinoziste. Parler, c¢’est exercer sa
puissance d’agir-penser et, partant, actualiser les tendances essentiellement
affirmatives du conatus — Spinoza tient si fortement la nature affirmative de
toutes les manifestations du conatus, y compris en maticre de pensée, qu’il
moque les conceptions purement représentatives des idées qui les réduisent
a « des peintures muettes sur un tableau » (Eth., II, 43, scolie). Penser,
parler, c’est poser et affirmer, adhérer a ses positions et propulser ses
adhcesiones. La conversation du monde social est la gigantesque
confrontation de ces affirmations. L’emporteront comme adhcesiones
sociales celles qui ont ¢t¢ dotées de la plus grande part de puissance de la
multitude. Les protagonistes de ce qu’on nomme le combat idéologique
n’ont pas d’autre visée pratique : rassembler derricre leurs €noncés les
puissances les plus grandes, c’est-a-dire les munir du pouvoir d’affecter le
plus grand — ce qu’on appelle aussi convaincre. A toutes les échelles, de la
communication interpersonnelle a la grande conversation sociale, persuader,
c’est affecter, et adhérer, c’est avoir été affecté. Comme I’a maintes fois
observe Bourdieu, seule la vue scolastique peut croire a la force intrinseque
de la vérité. Mais, dira-t-on, la conviction des savants ne fait-elle pas
contre-exemple, qui se forme d’apres le meilleur argument ? Sans doute,
mais c’est que la communauté des savants — le champ scientifique — ne



cesse de s’entre-affecter et de disposer chacun de ses membres
adéquatement, c’est-a-dire a faire entrer dans leur pouvoir d’étre affecté la
susceptibilité a la « force du meilleur argument ». Il n’y a donc pas d’effet
propre de la vérit¢ pure — mais le travail des affects collectifs pour faire
aimer la vérité, condition préalable pour la faire reconnaitre et y faire
adhérer.

Tres regrettablement, Luc Boltanski ne suit pas la piste dont il avait le
commencement et retombe dans la séparation du sens et de la puissance.
D’ou ce deédoublement malaisé entre, d’une part, les « institutions »
proprement dites, enticrement cantonnées a leur dimension s€émantique et a
leur fonction symbolique de véridiction, et, d’autre part, les
« organisations » que 1’on comprend comme les entités chargées d’apporter
aux précédentes les moyens de Defficacité®®. Aux yeux mémes de son
auteur d’ailleurs, ce distinguo se révele instable et les catégories se
brouillent, pour en venir a considérer par exemple des « forces
institutionnelles », « mises au service de la conservation »% de ce que
Boltanski nomme la « réalit¢ de la réalit¢é » (a savoir les énoncés de la
véridiction institutionnelle), ou bien des « dispositifs institutionnels » qui
« la font tenir ». L’institutionnel ne semble donc plus pouvoir étre cantonné
a sa seule dimension sémantique et se charge subrepticement de puissance.
Quel gain ne ferait-on pas a la lui reconnaitre comme prédicat constitutif !
Bouclant la boucle, c’est peut-€tre ici qu’il faut faire retour a 1’ontologie
spinoziste comme ontologie de la production : pour que quelque chose se
passe, il faut qu’une puissance se soit exercée. Les faits du monde social
n’¢chappent pas a cet ordre de la production, et particulierement, parmi eux,
ceux qui semblent le plus avoir a faire avec « la vie de D’esprit »,
individuelle ou collective. L’ordre du sens n’est constitutif d’aucune extra-
territorialit¢é du monde humain-social et ne suspend nullement le jeu des
puissances, au contraire il lui donne de nouvelles expressions. Parler « fait
quelque chose » a celui qui €coute, parler affecte, et « affecter » est le nom
méme de l’effet de la puissance. C’est a la puissance que fonctionne
I’autorité véridictionnelle des institutions.

Séditions et crises de 1’ordre salarial



Et c’est aussi a la puissance qu’elle s’effondre. Rien n’est plus frappant
que le spectacle de ces ruines, fussent-elles locales et méme de courte
durée, a D’occasion desquelles se révele la fragilit¢ d’ordres sociaux
tellement inscrits dans le paysage des habitudes mentales qu’on les croyait
¢ternels. Et rien ne révele davantage leur arbitraire puisque la forme qui les
remplace aussitot, quelque €éphémere et inconsistante, atteste en acte qu’il
¢tait possible de « faire autrement » — peut-€tre méme « des le début ».
Faire ce rappel a la puissance quand bien méme il est question de
véridiction et d’ordres qu’on pourrait alors dire « symboliques » est donc
une maniere de rappeler que ce symbolique-la est toujours en derniere
analyse politique. Le rapport salarial est peut-étre ’'un des « lieux » du
monde social ou ce melange de véridictions institutionnelles et de rapport
de force s’observe le plus criiment, et ou les « c’est ainsi » — [’autre nom
des « ce qu’il en est de ce qui est » —, habitués a faire autorité, tombent dans
la plus complete stupéfaction les (rares) fois ou ils ne sont pas suivis
d’effets. Voudrait-on ne donner qu’une seule illustration permettant de
rendre concret ce qui a pu paraitre jusqu’ici abstrait, il faudrait la chercher
dans les manifestations d’insubordination salariale, qui offrent, par une
sorte d’heuristique négative, des occasions sans pareilles de ressaisir les
meécanismes de la puissance institutionnelle... au moment méme ou celle-ci
s’écroule®®,

La vaste récollection opérée par Xavier Vigna sous le titre
L’Insubordination ouvriére dans les années 68 livre un matériau de choix,
bien shr du fait méme de la période sous revue, mais aussi par le volume et
la diversité des cas rassemblés. Mais cette somme tient surtout son intérét
de la ligne analytique méme qui vient la fédérer, et dont 1’ouvrage fait son
sous-titre : Essai d’une histoire politique des usines (c’est moi qui
souligne). La chose la moins étonnante n’est pas la grande prudence que
I’auteur juge bon de témoigner pour avancer sa these, comme si les usages
du mot « politique » hors de son ordre classique (celui de la politique
institutionnelle, des partis et des compétitions €lectorales) €taient quasiment
de I’ordre de la transgression disciplinaire, en tout cas requéraient un luxe
spécial de précautions : « L’hypothese d’une capacit¢ politique des
ouvriers », écrit Xavier Vigna, est « problématique »%. Elle I’est si peu en
fait. Il faudrait méme dire combien elle est ¢évidente, non pas du tout au sens
de la trivialité, mais par la force avec laquelle elle s’impose. Quitte a



heurter la prudence historiographique de I’auteur, on pourrait méme dire
qu’évidente, elle ’est a priori. Elle 1’est conceptuellement et sans préjudice
des résultats de sa vaste enquéte — dont on ne saurait dire en aucun cas
qu’elle vient pour « rien », ou pour simple « confirmation », puisqu’elle
remplit la sous-détermination des concepts et dégage les contenus concrets
que sans doute ils informent mais qu’eux seuls ne peuvent donner : en
quelque sorte la texture méme de I’histoire. Cette évidence conceptuelle
d’une « politique ouvriere » n’est autre que celle de rapports sociaux de
production capitalistes intrinsequement conflictuels. Or faire des luttes le
point de départ, et la matiere méme, de la politique, c’est bien en revenir a
la guerre et a ses « autres moyens » (Foucault), ou bien a la continuité de
I’état de nature et de I’¢tat civil (Spinoza). Et tel est bien le sens en
définitive d’une théorie des institutions sociales placée sous 1’égide d’un
trait¢ politique, ou le politique se trouve tres généralement redéfini comme
ce qui suit des rencontres de conatus. Cette transposition du politique hors
de son ordre habituel n’a d’ailleurs rien de spécialement étonnant, et
Bourdieu dé¢ja avait montré combien la plupart des champs, en tant que
champs de forces et champs de luttes, sont des lieux hautement politiques,
méme s’il s’agit a chaque fois d’une politique spécifique — politique du
champ scientifique, ou du champ artistique, ou du champ du capital®, etc.,
mais bien politique toujours et au sens le plus général d’arenes ou prennent
place des rapports de puissances. La politique advient nécessairement a la
coexistence des conatus, dont le concept méme emporte la possibilité de la
lutte : si les choses ont a s ’efforcer pour persévérer dans leur €tre, c’est que
I’affirmation de puissance est d’abord ipso facto résistance a la destruction
(ou a la minoration) par les causes extérieures — et 1’on pourrait entendre un
¢cho de cet agonisme intrinseque a [’élan conatif dans I’étymologie
recouverte du mot « animosit€ » qui, désignant communément une
disposition antipathique, désigne en fait originairement le simple caractere
d’étre animé, comme si ’affrontement ¢€tait un corrélat probable de
I’animation, du simple faire-mouvement.

Comment, sous cette extension, la politique n’adviendrait-elle pas au
rapport salarial auquel la conflictualité est indubitablement intrinseque ?
Xavier Vigna prend bien soin de préciser que, du conflit « essentiel », celui
que repere la théorie marxiste notamment, au conflit pratique, ¢’est-a-dire a
I’affrontement ouvert dans I’usine, il y a un pas que seules des circonstances



bien particulicres font franchir. Comme 1’atteste un propos d’ouvrier
enregistré par Juliette Minces en 1965, « on croit qu’il y a toujours un
combat, qu’il y a vraiment une lutte. En fait ¢a existe, mais c’est toujours a
I’¢tat latent. Ca dort, ¢a n’est pas clair. Il y a par moments des sursauts ; des
soubresauts dans certaines régions ; ¢a explose® ». Tout 1’intérét des cas
rassemblés par Xavier Vigna tient au fait de nous montrer et les ressorts de
cette actualisation et les ¢léments fondamentaux de la « politique d’usine »
latente, mais pleinement révélée a la faveur d’€épisodes critiques qui, brisant
le cours régulier des choses, (re)découvrent I’arbitraire fondamental de son
ordre et remettent a nu des rapports de puissance symboliquement
neutralisés du fait de leur incorporation en habitude. C’est pourquoi
d’ailleurs cette repolitisation des choses a si profondément partie liée avec
la production de nouveaux énoncés, comme entreprises de recatégorisation
du monde. Aussi Xavier Vigna préte-t-il une attention particuliere a la
parole ouvriere, non sans indiquer toutes les difficultés qui pésent sur son
enregistrement — fantasme historiographique de la parole brute et integre,
distorsions institutionnelles quand cette parole est plus celle des syndicats
que des ouvriers eux-mémes, etc. — mais pour assumer en définitive la part
de reconstruction subjective de ce qu’il nomme lui-méme les « fragments
d’un discours ouvrierZ », et cela dans la perspective explicite de lier activité
politique et travail d’énonciation.

Les insubordinations ouvrieres de Vigna offrent alors le tableau de
toutes les scénes spinozistes de la sédition. A commencer par les
cristallisations de I’affect commun d’indignation. C’est sans doute le propre
de la plupart des pouvoirs institutionnels que, n’ayant pas de conscience
claire des réelles données passionnelles de leur assise, et tenant leur propre
existence pour acquise, ils sont portés a 1’abus, c’est-a-dire a solliciter
I’obsequium au-dela de ce qu’il peut raisonnablement accepter. Or le
pouvoir de toute institution de faire vivre ses « sujets » sous ses rapports
caractéristiques ne s’étend pas au-dela d’une certaine limite, comme le
rappelle Spinoza, qui garde sans cesse en vue ces lignes critiques invisibles
faisant la démarcation de 1’acceptable et de 1’inacceptable — seuils de
sédition dont le pouvoir souverain, inconscient, risque toujours de se
rapprocher dans son désir d’intensifier son emprise : « Assassiner les sujets,
les spolier, enlever les jeunes filles et autres choses semblables, c’est
changer la crainte en indignation et par conséquent la société civile en



société hostile » (7P, IV, 4). 1l faut évidemment retirer aux exemples pris
par Spinoza leur caractere frappant d’extrémité pour voir la généralité¢ du
propos et la variété¢ des cas d’indignation susceptibles d’y entrer. Dans la
sociéte salariale, elle-méme plongée dans la société « tout court », et par la
imbibée de ses normes en constante évolution, les conditions de travail
peuvent remplacer 1’enlévement des jeunes filles comme point de
cristallisation du sentiment de I’inacceptable. La recension de Vigna
témoigne ainsi de 1’intolérance croissante a des conditions de travail jugée
trop agressives pour pouvoir faire 1’objet d’une compensation monétaire
classique : « Les ouvriers refusent de manicre croissante de céder sur les
conditions de travail contre une prime de pénibilité ou d’accepter une
charge de travail de plus en plus lourde contre une prime de rendement?2. »
Le « refus de céder », ou de plier, est I’expression méme de I’irréductibilité
du droit naturel conservé par les sujets jusque dans 1’ordre légal de la Cité —

conservation ou 1’idée d’une continuité entre €état de nature et état civil
trouve son fondement —, d’un quant-a-soi incompressible d’ou peut toujours
renaitre le sentiment du scandale et avec lequel le pouvoir souverain devrait
compter comme un foyer permanent de rétivite, éventuellement de
rébellion. « Personne ne peut céder sa faculté de juger », souligne Spinoza’
pour rappeler que le transfert de puissance des sujets au souverain n’a rien
d’un abandon sans retour, non pas d’ailleurs que cette retenue procede d’un
geste conscient des sujets, mais parce que I’acte de « juger » entre de plein
droit dans les automatismes du conatus tels qu’ils expriment la puissance de
penser de Iesprit.

Vient alors ce moment ou le transfert caractéristique du « contrat social
fordien », dans lequel I’empire patronal sur I’organisation de la production a
¢té troqué contre des garanties d’emploi et de progression salariale, n’est
plus tolérable quand les conditions de travail qu’il impose sont jugées
abusives. Et c’est surtout le rejet de leur compensation monétaire, forme
« classique », interne a 1’ordre institutionnel de ’usine fordienne, qui
signifie ce point de refus, exprimé par un €énoncé neuf : « Notre santé n’est
pas a vendre®. » Les atteintes au corps — il faut lire le témoignage d’un
ajusteur décrivant ce qu’on ne peut nommer autrement que la destruction de
ses mains2 — sont donc maintenant jugées insolubles dans la grammaire
politique de 1’usine, qui d’ordinaire achete 1’acceptation, et rencontrent la
butée d’un point d’intransigeance — au sens littéral du terme : un refus de



transiger davantage. Ce refus prend la forme d’un énoncé dont la réduction
a la qualit¢ (pauvre) de simple slogan empécherait de saisir la nature
autrement profonde d’une tentative véridictionnelle alternative, puisqu’il est
question de soustraire 1’'une des données de la condition de sujet (le
subditum salarial) aux prérogatives jusqu’ici « consenties » de la
souveraineté patronale : les atteintes a I’intégrité physique des ouvriers ne
peuvent plus étre étendues ad libitum et sous les simples clauses
d’éventuelles contreparties monétaires, mais sont déclarées par 1’énoncé
comme n’entrant plus sous I’imperium des directeurs. Et cet acte de position
énonciative rencontre suffisamment 1’affectabilit¢ commune pour mettre en
mouvement des multitudes ouvriéres : celle de Fiat en mai 1971, ou il
trouve semble-t-il son origine, celle de 'usine Pennaroya de Lyon en
décembre de la méme année, qui s’inspire explicitement du précédent
italien’,

Le conflit de Confection-Sevres-Vendée a Cerizay (Deux-Sevres)
d’aolit a novembre 1973, qui semble pourtant avoir pour origine un motif
des plus classiques autour de la revendication d’un treizieme mois, offre
une autre figure de la formation de ’affect commun d’indignation. C’est
que la capacité¢ d’un événement « mineur » a déclencher un conflit hors de
proportion est le signe de sa valeur de simple catalyseur, opérant sur une
situation portée au point critique depuis un certain temps déja. Le patron,

rrrrr

pour en déloger les salariés qui s’y attarderaient”Z — et ’on songe aux

quartiers de viande avariée qui font exploser la mutinerie des marins du
cuirass€¢ Potemkine. Le mouvement de greve qui démarre a la suite du
blocage de la négociation salariale recoit pour toute réponse la mise a pied
de la deléguee syndicale de la CFDT a I’origine de la revendication. C’est le
geste de trop, la vexation marginale qui fait précipiter d’un coup un
sentiment commun d’offense accumulé¢ de longue date, et détermine la
multitude salariale (locale) a I’action. « Un affect ne peut €tre réprimé ni
supprim¢ si ce n’est par un affect contraire et plus fort que I’affect a
réprimer » (Eth., IV, 7) : telle est I’algébre simple qui donne leurs issues aux
conflits entre tendances passionnelles antagonistes. Le précipité de 1’affect
commun d’indignation vient alors « réprimer et supprimer » | affect
institutionnel de D’obsequium ; aussi les individus font-ils maintenant
mouvement hors des rapports de [D’institution dont la puissance



normalisatrice est directement atteinte. C’est que « le glaive du roi-patron,
c’est-a-dire son droit » n’était « en réalité¢ que la volonté de la multitude
elle-méme, ou de sa partie la plus forte » — or voila que cette partie la plus
forte fait sécession et, coalisée par un nouvel affect commun, fait
mouvement dans une direction anti-institutionnelle : les ouvriers occupent
I’usine. Mieux, ils la rebaptisent PIL, a 1’évidence décalqué de Lip dont
I’expérience inaugurée au printemps de la méme année marque déja les
esprits de 1’époque.

Dans la gradation de I’insubordination ouvriere, ces mouvements
d’occupation d’usine, qui sont en fait des mouvements d’appropriation,
constituent les formes les plus €élaborées qui donnent a la sédition toute sa
force de subversion. Car il ne s’agit plus ni de demeurer dans le cadre
conventionnel de la négociation ni, la négociation €puisée, de verser dans
I’éruption de colére sans suite, comme le saccage des bureaux. L’occupation
et surtout la reprise de la production, mais sous la souveraineté du corps
collectif des ouvriers, que Vigna place sous le label des « gréves
productives », est bien I’événement maximal de la politique d’usine, sa
forme propre de sédition geénérale. En ces conjonctures tres particulieres
reparaissent comme jamais les catégories fondamentales de la politique
spinozienne, dans les actes mais plus encore dans les dires des sujets en
voie de désassujettissement. Dans cet ordre de choses, le cas Lip fait
¢videmment référence. « La lutte, note Vigna, offre I’occasion d’affirmer un
droit ouvrier sur la production’:. » Quoiqu’on ne saurait préter a 1’auteur
aucune intention spinoziste, tous les mots de ce commentaire semblent
presque idéalement choisis : « lutte », « affirmer », « droit », et « ouvrier »,
qu’on retraduira ici par « commun » ou « collectif » — pour ainsi dire le
quadriptyque de la politique spinozienne. La lutte parce qu’elle entre de soi
dans le concept du conatus. L’affirmation parce qu’elle est 1’expression
méme de la puissance — « affirmation et résistance », dit Laurent Bove, sont
les gestes les plus fondamentaux du conatus®. Enfin le « droit ». Mais quel
peut bien étre ce droit posé/affirmé hors de toute consécration
institutionnelle-1égale, et méme a son exact encontre, si ce n’est un droit
naturel, c’est-a-dire une pure expression affirmative de puissance et méme,
dans ce contexte collectif de tumulte au sein de la Cité-usine®?, un « droit de
guerre » (TP, 1V, 6) ? Conformément a I’enchainement annoncé par
Spinoza, ici réécrit pour I’adapter a la circonstance, le franchissement par le



souverain patronal d’un seuil critique invisible a pour effet que « la crainte
des citoyens-salariés se change en indignation » et que « par cela méme la
Cité-usine est dissoute et le contrat cesse », « on voit par conséquent que
celui-ci est impos€ non par le droit civil mais par le droit de guerre ». Par
modification de la configuration des affects collectifs, les sujets ne sont plus
tenus par les normes de I’institution et font mouvement hors de ses rapports
caractéristiques. Il s’ensuit, non pas certes un retour complet a I’¢tat de
nature, mais sa forte résurgence dans 1’état civil usinier, et une
transformation radicale des rapports de puissance en son sein. Effondrée la
force supplémentaire invisible de D’emprise institutionnelle, puisque les
affects qui la soutenaient sont dominés par des affects contraires,
I’imperium patronal est a terre et ¢’est la lo1 brute du nombre, presque de la
puissance physique, qui prime. Or, comme une résolution miraculeuse du
paradoxe de la servitude volontaire de La Boétie, les ouvriers sont les plus
nombreux et, maintenant, ce nombre leur suffit pour I’emporter ! « On est
sortis de la 1égalité, on a 0sé », raconte Roland Vittot, I’'un des leaders
CFDT des Lip. Sortie de la 1égalité est donc I’autre nom du retour au droit
de guerre, retour détermin¢ par le précipité d’un affect commun
d’indignation suffisamment puissant pour dominer I’affect antérieur de
I’obsequium et suspendre I’ordre institutionnel. Mais « les discordes et les
séditions qui agitent souvent une Cité n’entrainent jamais sa dissolution »
(TP, VI, 1), par quot 1l faut comprendre qu’un effondrement institutionnel
ne ramene jamais completement a 1’€tat de nature mais annonce 1’advenue
d’un ordre alternatif. Ce nouvel €tablissement passe typiquement par des
actes véridictionnels dont la nature propre est rendue éclatante du fait de
leur vocation expresse a la refondation. « L’usine est a nous », « c’est nous
les patrons »%2 sont les énoncés-types de ces véridictions institutrices des
lignes organisatrices d’un nouveau monde usinier dans lequel, comme une
réalisation exemplaire de ’'immanence spinozienne exprimée dans le 7P (11,
17)8, la multitude salariale devient directement détentrice de la
souveraineté productive, affirme son droit sur la production, affirmation
qui, par son mouvement méme, s’efforce de convertir le droit de guerre
dont elle s’est d’abord prévalue en nouveau droit civil ou au moins, a ce
stade, en realité proto-institutionnelle. Slogans et banderoles sont les signes
typiques de ces véridictions séditieuses. Ainsi de celle que les Lip mettent
au fronton de leur usine et qui annonce génériquement : « Il y a du nouveau



chez Lip », le nouveau d’un nouvel ordre institutionnel dont I’affirmation
substantielle caractéristique est restée celebre : « C’est possible, on
fabrique, on vend, on se payedt », soit, en quatre syntagmes, 1’assertion d’un
droit naturel — le droit ouvrier sur la production — ; sa proclamation visant la
transsubstantiation de ce droit de guerre en droit civil, en fait, et pour le dire
d’un anglicisme ici a propos, d’un would-be droit civil, puisque Lip reste
plongée dans une société capitaliste dont le droit institutionnel majoritaire
contredit sa tentative minoritaire ; au total en tout cas une subversion certes
locale mais radicale du rapport salarial méme, puisque cette véridiction
annule la séparation caractéristique de ce rapport, la séparation des
travailleurs d’avec les outils et les produits de la production. Que la
multitude de Lip adhére par affect a ses propres véridictions, c’est ce que
prouvent, comme la marche le mouvement, 1’occupation et la reprise de
I’activité sur une base de démocratie ¢économique étendue, mais aussi, dans
un autre registre, les affects collectifs qui naissent des points les plus hauts
de cette dynamique séditieuse : « Le plus grand moment d’exaltation, ca a
¢té notre premiere paye sauvage », raconte Fatima Demongeot, OS,
membre du comité d’action®2, ou le « sauvage » dit bien toute la charge de
renversement de 1’ordre institutionnel établi.

Seuls les temps ordinaires de I’ordre « en régime » peuvent faire
oublier les luttes ouvertes passees, et les luttes sourdes continues, dont il est
le produit ; aussi les crises ceuvrent-elles comme de profondes anamneses,
remettant a nu I’effort des puissances. Le pouvoir politique de 1’époque ne
se trompe pas quant a I’'importance des enjeux souleveés par ce conflit
exemplaire, et voit rapidement dans cette sédition tout le contraire d’une
perturbation locale sans suite : un défi institutionnel de premiere grandeur.
C’est pourquoi I’on ferait fausse route a s’attarder sur les péripéties des
affrontements avec la police aux alentours de ’usine, lorsque le conflit
véritable a pour objet, du cot€¢ de « D’ordre », de tuer littéralement une
tentative veridictionnelle tenue pour authentiquement subversive, une
tentative certes locale et minoritaire, mais a laquelle et sa force propre et la
résonance qu’elle trouve dans une conjoncture d’ensemble pourraient
donner un dynamisme dévastateur. Ce sera donc véridiction contre
véridiction, et la vigueur de la sédition force le pouvoir souverain a faire
retour a ses deux énoncé€s canoniques, a ses deux assertions pures, pures
parce qu’antérieures a tout contenu specifique : « je veux » et « je ne veux



pas ». Pierre Mesmer, Premier ministre, 15 octobre 1973 : « Je dis : Lip,
c’est fini®® ! » Seuls ’image et le son peuvent restituer la violence
affirmative de cette contre-véridiction et donner a percevoir ce que
résurgence du droit de guerre veut dire. Et comme dans toute guerre, c’est
bien de territoire, d’empire sur un territoire, qu’il s’agit. Il faut écraser Lip
car Lip est un germe dont tous per¢oivent le pouvoir de croissance et de
conquéte?’. La suite de I’histoire témoigne de la réalité des puissances qui
donnent effet aux actes véridictionnels, et combien les performances
symboliques supposent pour étre efficaces d’étre adossées a des forces
passionnelles et conatives « réelles » : d’un cote, celles de la multitude
salariale soudée par son affect commun et tenant physiquement les lieux ;
de I’autre, celles de la police et, plus encore, de la politique industrielle —
laquelle in fine se révélera autrement décisive®® — que 1’Etat apporte en
appui de sa contre-véridiction restauratrice. La multitude locale tentant de
se réapproprier sa propre puissance finira vaincue par la multitude globale
dans laquelle elle restait plongeée, ou plutét par la puissance de cette
multitude globale captée sous la forme du pouvoir d’Etat.

Puissance de la multitude et transcendance
immanente du social

Tout cela, qui est en fait tres peu, est cependant peut-&tre déja assez
pour faire entrevoir un certain type de travail combiné, et quelle y est la part
de la philosophie, quelle celle des sciences sociales a proprement parler. 11
faudrait une foi singulicrement déraisonnable en les pouvoirs du concept
pour imaginer qu’ils pourraient dispenser « d’aller voir », et il devrait €tre
assez clair que ni le conatus, ni la potentia multitudinis ne parviendront
jamais a dire seuls, par exemple, ce qui se passe dans les usines bisontines
entre 1968 et 1973... Ils ne diront ni la texture particuliere d’une situation
ou prend naissance un affect commun séditieux ; ni les conditions
« alchimiques® » contingentes qui parviennent a faire durer une action
collective si cohérente chez Lip, mais pas ailleurs ; ni 1’effet propre d’une
conjoncture d’ensemble qui « porte », ou non, un mouvement local et lui



ajoute, par des voies tres diffuses, un supplément de puissance ; ni la
surdétermination plus lointaine encore d’une certaine configuration des
structures du capitalisme telle qu’elle €tablit a 1’échelle macroscopique un
certain rapport de puissance capital/travail, et dont on ne voit nulle part
mieux |’effet que dans la diminution actuelle des révoltes salariales alors
méme — aimable litote — que les conditions de la vie salariale ne se sont pas
adoucies ; ni, au total, toutes ces choses qui appartiennent en propre a une
historiographie sociale, ou a une sociologie historique, comme on voudra, et
a elle(s) seule(s).

Mais les concepts seuls peuvent dire les principes fondamentaux a
I’ceuvre en ces situations. Ils les éclairent d’une maniere particuliere et ré-
agencent leur tableau d’ensemble sous une certaine unit€¢ — que toutes les
accumulations de « faits » ne sauraient lui donner. Ici les concepts disent le
jeu des puissances dans la constitution, 1’opération et la crise des ordres
institutionnels. Poser les institutions comme des instances de véridiction
n’est pas rien, loin s’en faut, mais comment les institutions parviennent-
elles a « véridire » avec efficacité, par quelles sortes d’opérations leurs
decrets instituteurs sont-ils pris avec sérieux et font-ils effet sur ceux-la
qu’on peut bien appeler leurs « sujets »... et comment cette autorité vient-
elle parfois a s’effondrer ? Ce sont bien ces questions qui trouvent
simultanément réponse dans le concept de puissance de la multitude.

Invoquer la puissance, c’est d’abord en revenir au (a un) principe
genérique de la production des effets. S’il « arrive des choses », s’il arrive
notamment que des hommes fassent ceci ou cela, c’est qu'une certaine
puissance a €té au travail, et que ces hommes en ont été affectés. Du méme
mouvement par lequel elle restitue la causation réelle et les opérations
concretes, la puissance, dont le concept se déploie au travers des « lois » de
la vie passionnelle, rappelle ¢galement que le monde social n’est que jeu de
forces, et qu’il faut chercher les forces derricre les phénomenes qu’on tient
geénéralement pour en étre le plus dépourvus — comme les phénomenes de
I’ordre dit « symbolique », discours, positions, €nonciations, sentences,
spontanément rapportes a « I’esprit », lui-méme supposé étranger aux faits
de puissance. L’idée de violence symbolique de Bourdieu contestait déja
cette séparation théoriquement ruineuse, Luc Boltanski y revient et I’on voit
mal en effet comment une théorie de 1’autorité (discursive-institutionnelle)



ou, pour le dire de maniere plus appuyée, du faire autorité, pourrait
procéder autrement.

Enfin lorsque la puissance est celle de la multitude et qu’elle est, en
derniere analyse, identifié¢e comme le seul principe créateur/producteur a
I’ceuvre dans le monde social, reviennent d’un bloc toutes les apories de la
transcendance absente et du fondement manquant. Mais la potentia
multitudinis est inséparable de sa clause d’immanence intégrale et c’est par
la que ces apories trouvent leur résolution dans la philosophie spinoziste.
Non pas d’ailleurs que ces solutions ne puissent étre apergues
indépendamment — I’'1dée d’« auto-transcendance du social » de Jean-Pierre
Dupuy?® en saisit parfaitement le sens et, pour le plaisir du grand écart
historique, La Boétie ne dit pas autre chose que le Traité politique (11, 17),
demandant a propos du souverain régnant seul sur tous : « D’ou a-t-il pris
tant d’yeux dont il vous épie, si vous ne les lui baillez ? Comment a-t-il tant
de mains pour vous frapper, s’il ne les prend de vous ? Comment a-t-il
aucun pouvoir sur vous, que par vousZ ? » — soit I’exacte équivalence
spinozienne de I’imperium et de la puissance de la multitude. Mais les
concepts de puissance et d’affects ressaisissent ce qu’on pourra alors
nommer les « auto-affections de la multitude » dans le concret de leur
modus operandi. Et jettent par la méme une lumiere particuliere sur cette
ambivalence parfois reconnue des ordres sociaux, a la fois tres solides et
tres fragiles : tres solides du fait a la fois de I’énormité de la puissance qui
les soutient — la potentia multitudinis — mais aussi des innombrables
cristallisations-médiations institutionnelles de cette puissance ; tres fragile
car en derniere analyse la multitude n’a qu’elle comme source de ses
affections et nul autre fondement. Comment alors ne pas €tre saisi d’une
sorte de vertige pascalien a I’1dée que I’ordre social ne tient sur rien, qu’au
bout du bout des « chaines d’autorisations®? », dont parle Luc Boltanski, il
n’y a rien ? Et pourtant tout se passe comme si la multitude n’avait pas le
luxe de ces vertiges et ne pouvait se permettre de s’y abimer. Derriere ce
« tout se passe comme si », il y a en fait le travail continu¢ de sa puissance,
activit¢ spontané¢e de production collective engendrée de la recréation
permanente, méme du fond des crises les plus graves, des coalescences de
puissances individuelles, poussées les unes vers les autres par la nécessité
de la persévérance, d’ou résulte que « les hommes aspirent par nature a la
sociéte civile, et ne peuvent jamais 1’abolir completement » (7P, VI, 1).



C’est pourquoi [’arbitraire de la wvéridiction n’est qu’un spectre
éminemment fugitif, et Dalternative a 1’effondrement d’une valeur son
remplacement par une autre plutét que la déréliction. Car une valeur, ou une
véridiction, ne tombe pas d’elle-méme : elle est renversée de haute lutte par
une véridiction concurrente, donc antérieurement formée, et consolidée par
le processus de son devenir majoritaire en puissance. Les Lip ne sont saisis
d’aucun vertige, si ce n’est celui de leur propre audace, en tout cas pas celui
d’une béance de sens a combler : tout au contraire, du sens, ils en sont dé¢ja
emplis, ils en ont pour ainsi dire a revendre, et n’ont pas d’autre souci que
de faire faire autorité a leur véridiction déja préte. Il n’y a que Caligula pour
prendre vraiment au sérieux le formel pur de la transcendance immanente,
sa totale vacuité substantielle, I’arbitraire qui lui est coextensif — « tout,
autour de moi est mensonge, et moi, je veux qu’on vive dans la vérité%2 »
—... et aussi pour en faire advenir le régne : « Et justement j’ai les moyens
de les [les hommes] faire vivre dans la vérité?. » Cauchemar de ’autorité
pure, de I’imperium vide, exercé au nom de rien, donc nécessairement par
une violence qui ne peut €tre que physique et sans limite. Aucune société ne
peut tolérer un Caligula. Elles s’emploient d’ailleurs a les ¢liminer
impitoyablement, et restaurent sans faiblir les autorités, quitte a
« organiser » leur succession, comme s’il y allait des nécessités de
persévérance de leur propre conatus de maintenir la valeur cotite que cofte.

1. Gilles Deleuze, « La méthode de dramatisation », L’fle déserte et autres textes. Textes et entretiens (1953-
1974), édition David Lapoujade, Paris, Minuit, « Paradoxes », 2002.

« Sont sociales toutes les manicres d’agir et de penser que I’individu trouve préétablies [...]. Il serait bon
qu’un mot spécial désignat ces faits spéciaux, et il semble que le mot institution serait le mieux approprié.
Qu’est-ce en effet qu’une institution sinon un ensemble d’actes ou d’idées tout institué que les individus
trouvent devant eux et qui s’impose plus ou moins a eux ? Il n’y a aucune raison de réserver exclusivement,
comme on le fait d’ordinaire, cette expression [d’institution] aux arrangements sociaux fondamentaux. Nous
entendons donc par ce mot aussi bien les usages et les modes, les préjugés et les superstitions que les
constitutions politiques ou les organisations juridiques essentielles » (Paul Fauconnet et Marcel Mauss, « La
sociologie : objet et méthode », in Marcel Mauss, Essais de sociologie, Paris, Seuil, « Points Essais », 1971,
p. 16).

3. Avner Greif, « Théorie des jeux et analyse économique des institutions. Les institutions économiques du
Moyen Age », Annales, Histoire, Sciences sociales, n° 3, 1998, p. 597-633, et Institutions and the Path to the
Modern Economy. Lessons from Medieval Trade, Cambridge University Press, 2006.

Robert Boyer, « Historiens et économistes face a 1’émergence des institutions du marché », Annales, Histoire,
Sciences sociales, n° 3, 2009, p. 665-693.

Luc Boltanski, De la critique. Précis de sociologie de I’émancipation, Paris, Gallimard, « Essais », 2009.

(S

I

I I

Entamée avec 1’ouvrage co-écrit avec Eve Chiapello, Le Nouvel Esprit du capitalisme, Paris, Gallimard,
« Essais », 1999.

De la critique, op. cit., p. 92.

100 1

Pierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, « Liber », 1997.



ho

—
—

o 1= 15 1S 1

< I

leo

Pascal Delhom, « Sous 1’égide de Pascal », in Marie-Anne Lescouret (dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe
en sociologie, Paris, PUF, « Débats philosophiques », 2009.

On notera au passage que la locution « ce qu’il en est de ce qui est » se trouve déja sous la plume de Bourdieu
(cf. Méditations pascaliennes, op. cit., p. 285) et précisément dans le méme usage, c’est-a-dire pour signifier
le pouvoir de véridiction attaché au capital symbolique : « Etre connu et reconnu, c’est aussi détenir le
pouvoir de reconnaitre, de dire, avec succes, ce qui mérite d’étre connu et reconnu, et, plus généralement, de
dire ce qui est, ou mieux, ce qu’il en est de ce qui est... »

Pierre Bourdieu, Ce que parler veut dire. Economie des échanges linguistiques, Paris, Fayard, 1982.

Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 145.

Ibid., p. 143 (c’est Luc Boltanski qui souligne).

Ibid., p. 140.

« Le travail de confirmation [des institutions] dont 1’opérateur principal est [...] la tautologie... » ; « Les
énoncés [institutionnels] ne disent rien d’autre que des quasi-tautologies... », ibid., p. 157.

Ibid., p. 114 (c’est Luc Boltanski qui souligne).

On pourrait sans doute ajouter que 1’habitus fournit, coté « récepteurs », les dispositions a reconnaitre
I’autorité et crée par la les conditions de son efficacité, mais cela n’est pas encore éclairer complétement la
fagon dont cette autorité concrétement opére.

Pour formuler les choses un peu plus rigoureusement, il conviendrait de dire que la puissance de Dieu
s ’exprime dans les modes : « Tout ce qui existe exprime selon une modalité particuliére et déterminée la
puissance de Dieu qui est cause de toute chose », énonce la démonstration de (Eth., I, prop. 36) — ¢’est moi
qui souligne. Sur I’importance de ce concept d’expression, tel qu’il fait passer de I’infini de Dieu au fini des
choses, voir Gilles Deleuze, Spinoza et le probleme de [’expression, op. cit.

Ici, et dorénavant, sauf mention spéciale, dans la traduction de Robert Misrahi (Baruch Spinoza, Ethique,
Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 1990).

Le conatus est présenté en (Eth., 11, prop. 6) : « Chaque chose, autant qu’il est en elle, s’efforce de persévérer
dans son étre », le conatus étant le nom de cet effort.

Il appartiendrait a un travail (a venir) de recension systématique des marqueurs lexicaux et des allusions
discretes de mettre en évidence la profonde influence spinoziste qui travaille la sociologie de Durkheim et de
Mauss de maniére aussi souterraine que dissimulée — comme il est nécessaire de le faire au moment de fonder
une science sociale par séparation d’avec la philosophie — mais dont on peut se faire une premicre idée a
I’échantillon suivant, précisément relatif a la récusation de I’homme « empire dans un empire », a
I’affirmation de sa pleine appartenance a 1’ordre commun de la nature et de sa soumission a 1’enchainement
des causes et des effets : « Toutes les traditions métaphysiques qui font de I’homme un étre a part, hors
nature, et qui voient ses actes absolument différents des faits naturels, résistent aux progres de la pensée
sociologique [...]. Tout ce que postule la sociologie, c’est simplement que les faits que 1’on peut dire sociaux
sont dans la nature, c’est-a-dire sont soumis au principe de 1’ordre et du déterminisme universels, par suite
intelligibles [...]. Il est donc rationnel de supposer que le régne social [...] ne fait pas exception » (Paul
Fauconnet et Marcel Mauss, « La sociologie : objet et méthode », in Marcel Mauss, Essais de sociologie, op.
cit., p. 6-7). Durkheim n’en dit pas moins, et d’ailleurs en des termes étrangement spinozistes - « Si la société
est une réalité spécifique, elle n’est cependant pas un empire dans un empire ; elle fait partie de la nature, elle
en est la manifestation la plus haute. Le régne social est un régne naturel, qui ne différe des autres que par sa
complexité plus grande » (Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, PUF, « Quadrige », 1990,
p- 25). Pour une discussion du scandale que continue de provoquer la thése (profondément spinoziste)
naturaliste en sciences sociales, voir Yves Citton et Frédéric Lordon, « A propos d’une photo », in Yves
Citton et Frédéric Lordon, Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

Variations de la puissance d’agir du corps cependant immédiatement accompagnées de leurs corrélats idéels :
« J’entends par affect les affections du corps par lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite, secondée
ou réprimée, et en méme temps que ces affections, leurs idées » (Eth., 111, définition 3).

La proposition la plus typique de cette orientation réactionnelle de la puissance d’agir est donnée par la
définition 1 des affects (partie III) : « Le désir est I’essence méme de ’homme, en tant qu’on la congoit
comme déterminée par une quelconque affection d’elle-méme, a faire quelque chose » (ici dans la traduction
de Bernard Pautrat).

Eth., 1, Appendice.

Les guillemets de commodité signalant ici que seule une lecture fautive de I’ Ethique pourrait la restreindre a
un cadre exclusivement centré sur I’individu et manquant de toute référence collective-sociale.



B R
S ol

|u) |U) (98}
S IS =

I 1
VRN

(A=

B Bk

=

N
—

1B 15 1 15 & 15 1R & RS
S e e IS I3 15 IR 16 S

Voir a ce propos Frédéric Lordon, « Derriére 1’idéologie de la 1égitimité, la puissance de la multitude. Le
Traiteé politique comme théorie générale des institutions sociales », in Chantal Jaquet, Pascal Sévérac et Ariel
Suhamy (dir.), La Multitude libre. Nouvelles lectures du Traité politique, Paris, Amsterdam, « Caute ! »,
2008 ; et ici également, chapitre V.

On se tromperait absolument en faisant du Dieu spinoziste, comme source derniere de toutes les puissances
de choses, la matiére d’une objection, car ce Dieu-la n’est autre que la Nature elle-méme, la nature naturante,
puissance de production infinie des choses et, figure premiere de I’immanence, il est sans autre rapport que
d’homonymie avec les dieux transcendants des religions.

Spinoza appelle obsequium le comportement conforme aux regles de la Cité.

Ici dans la traduction de Charles Ramond (Baruch Spinoza, Traité politique, (Euvres, t. V, Paris, PUF,
« Epiméthée », 2005).

Et quand bien méme ils le connaitraient individuellement, ils n’en resteraient pas moins pris dans le rapport
de puissance écrasant qui les confronte au souverain.

On doit d’avoir marqué cette distinction conceptuelle fondamentale du « pouvoir » et de la « puissance » a
Antonio Negri et Alexandre Matheron : voir Antonio Negri, L’Anomalie sauvage. Puissance et pouvoir chez
Spinoza, Paris, PUF, « Pratiques théoriques », 1982 (réédition, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2006) ;
Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit.

Alexandre Matheron, ibid.

Apres ’avoir considéré dans le Traité théologico-politique, Spinoza abandonne définitivement le modele du
contrat dans le Traité politique — « définitivement » car le Traité théologico-politique marque déja une
hésitation et une oscillation en cette matiére ; voir a ce propos Pierre-Frangois Moreau, « Les deux genéses de
1’Etat dans le Traité théologico-politique », Spinoza. Etat et religion, Lyon, ENS Editions, « Feuillets », 2006.
Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit.

Voir Frédéric Lordon et André Orléan, « Genése de 1’Etat et genése de la monnaie : le modéle de la potentia
multitudinis », in Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

Emile Durkheim, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, op. cit., p. 10-11, ¢’est moi qui souligne.

La présentation ultra-résumée qui est ici proposée est en-dessous du sommaire... Il faut donc renvoyer a
Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., chapitre VIII (ou Frédéric Lordon et
André Orléan, « Genése de I’Etat et genése de la monnaie : le modéle de la potentia multitudinis », art. cit., en
matiére monétaire) pour une présentation digne de ce nom, telle qu’elle doit nécessairement insister sur les
compétitions de puissances qui viennent complexifier la dynamique proprement imitative, certains agents
s’efforgant de faire prévaloir leur norme (juridico-morale ou monétaire) pour mieux prétendre 1’incarner et
s’en faire le gardien, par suite le souverain.

Michel Aglietta et André Orléan (dir.), La Monnaie souveraine, Paris, O. Jacob, 1998.

Voir Frédéric Lordon et André Orléan, « Genése de 1’Etat et genése de la monnaie : le modéle de la potentia
multitudinis », art. cit.

Pour une mise en ceuvre particuliérement développée de la problématique de 1’affect commun en matiére
monétaire et financiére, voir André Orléan, L Empire de la valeur, op. cit.

« Refinancement » qui peut n’étre que partiel au demeurant, toutes les formes d’autorité sociale ne dérivant
pas « entiérement » de 1’Etat. Voir Pierre Bourdieu, Raisons pratiques. Sur la théorie de I’action, Paris, Seuil,
1994, chap. IV.

Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 143.

Paul Fauconnet et Marcel Mauss, « La sociologie : objet et méthode », art. cit., p. 17.

Ibid., p. 13-14 — c’est moi qui souligne.

Pascal, Pensées, fr. 60 (éd. Louis Lafuma), Fuvres complétes, Paris, Seuil, « L’Intégrale », 2002.

1bid., fr. 94.

1bid., fr. 90.

Ibid.

1bid., fr. 83.

1bid., fr. 90.

Comme I’idée de « sédition monétaire » est peut-étre celle qui fait le moins spontanément sens, il est utile
d’indiquer qu’il y a bien lieu de caractériser ainsi des mouvements collectifs de rejet de la monnaie officielle
et de fuite vers des instruments monétaires « paralléles », comme ceux qui surviennent a 1’occasion des
épisodes d’hyperinflation (voir André Orléan, L Empire de la valeur, op. cit.).



L
o

|O‘\
e

[ENYA
> 15

5

(A

|\1
<

N (S (V0 ()
I 1215 1

U U I B I DN )
(v g el i

Lettre L a Jelles, Traité politique, Lettres, trad. par Charles Appuhn, op. cit.

1bid.

Michel Foucault, La Volonté de savoir, Paris, Gallimard, « Bibliothéque des histoires », 1976, p. 123.

« Ne pouvant faire qu’il soit force d’obéir a la justice on a fait qu’il soit juste d’obéir a la force. Ne pouvant
fortifier la justice on a justifié la force, afin que le juste et le fort fussent ensemble et que la paix fiit, qui est le
souverain bien » (Pensées, op. cit., fr. 80).

« Le pouvoir dont le langage institutionnel est investi ne peut lui-méme se manifester sans trahir aussi la
violence qui I’habite » (Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 143).

George Loewenstein, « Emotions in Economic Theory and Economic Behavior », American Economic
Review, vol. 90, n° 2, 2000.

Les ouvrages de référence en cette matiére étant : Laurent Bove, La Stratégie du conatus. Affirmation et
résistance chez Spinoza, Paris, Vrin, « Age classique », 1996 ; Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe, op.
cit.

« Ainsi nous comprenons ce qu’est la mémoire. Elle n’est rien d’autre en effet qu’un certain enchainement
des idées enveloppant la nature de choses extérieures au corps humain, enchainement qui s’accomplit dans
’esprit selon I’ordre et I’enchainement du corps humain. »

Sur la nature profondément dispositionnelle du conatus, voir Laurent Bove, « De la prudence des corps. Du
physique au politique », Introduction au Traité politique, Paris, LGF, « Les classiques de la philosophie »,
2002.

Voir Laurent Bove, La Stratégie du conatus, op. cit., et notamment les chapitres I et II pour une analyse en
termes spinozistes des déterminants a la fois idiosyncratiques et collectifs de la constitution de 1’ingenium ; et
pour la réduction de la diversité des ingenia par classes de trajectoires d’affections, Pierre Bourdieu, Le Sens
pratique, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1980, chapitre III, p. 100-102.

Pour achever de convaincre que 1’analyse de I’activité de 1’imagination individuelle ne détermine en rien une
position individualiste, on pourrait rappeler que les situations d’interlocution les plus « inter-individuelles »,
les plus « localisées », ne peuvent pas ne pas activer, soit dans les situations d’énonciation, soit dans les
énoncés mémes, des déterminations sociales : qui parle, parle muni de toutes ses propriétés sociales et avec
I’effet qu’elles produisent sur celui a qui il parle ; et ce qu’il dit peut éventuellement avoir déja recu une sorte
ou une autre de validation et jouir d’un effet d’autorité préconstitué.

Karl Marx, Contribution a la critique de la philosophie du droit de Hegel, in Philosophie, éd. Maximilien
Rubel, Paris, Gallimard, « Folio », 1994.

« Assigner aux institutions un role surtout sémantique [...] permet de ne pas les confondre avec deux autres
types d’entités auxquelles elles sont le plus souvent associées mais dont il convient de les distinguer
analytiquement. D une part des administrations, qui assurent des fonctions de police et, d’autre part, des
organisations, qui assurent des fonctions de coordination », Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 123
(souligné par I’auteur).

1bid., p. 148.

On peut rappeler au passage que cette « heuristique du négatif » correspond trés exactement a la méthode
régulationniste qui consiste, pour comprendre les régimes (d’accumulation), a partir de leurs crises (voir
Robert Boyer, Théorie de la régulation, op. cit.). Sous ce rapport, I’ouvrage coordonné par Bruno Théret en
matiére monétaire est plus explicite encore : La Monnaie dévoilée par ses crises (Paris, Ecole des hautes
études en sciences sociales, 2007).

Xavier Vigna, L ’Insubordination ouvriere dans les années 68. Essai d’histoire politique des usines, Rennes,
Presses universitaires de Rennes, « Histoire », 2007.

Ibid.

Pour une lecture politique des luttes capitalistiques (portant sur les droits de propriété du capital) internes au
champ des grandes entreprises, voir Frédéric Lordon, La Politique du capital, op. cit.

Juliette Minces, Un ouvrier parle, Paris, Seuil, 1969, cité par Xavier Vigna, L Insubordination ouvriere dans
les années 68, op. cit., p. 16.

Xavier Vigna, L’Insubordination ouvriere dans les années 68, op. cit., p. 18.

1bid., p. 156.

TP, 111, 8.

Xavier Vigna, L’ Insubordination ouvriére dans les années 68, op. cit., p. 160.

Ibid., p. 159.



= Bl kxR

2

IS 18
S 1o

00 |00 [0 |00 oo oo
BRI EIERS

O |\O |[\O |\O
RIS 1S =

Ibid., p. 160-161.

Ibid., p. 110.

1bid., p. 108.

Laurent Bove, Les Stratégies du conatus, op. cit.

11 est peut-étre utile de préciser ici que la locution « Cité-usine » ne fait référence qu’a la Cité comme concept
de la philosophie politique, pris pour paradigme de tous les ordres institutionnels, et ne renvoie en rien aux
Cités de la théorie de la justification de Luc Boltanski et Laurent Thévenot (De la Justification, op. cit.).

In Charles Piaget, LIP. Charles Piaget et les LIP racontent, Paris, Stock, 1973, cité in Xavier Vigna,
L’Insubordination ouvriere dans les années 68, op. cit., p. 108.

Xavier Vigna, L’Insubordination ouvriere dans les années 68, op. cit., p. 38.

« Ce droit que définit la puissance de la multitude, on 1’appelle généralement “souveraineté”. »

Christian Rouaud, Les Lip. L’imagination au pouvoir, DVD, Les Films du paradoxe, 2007.

1bid.

1bid.

Jean Charbonnel, alors ministre de I’Industrie, préte & son « collégue de I’Economie et des Finances », Valéry
Giscard d’Estaing, le propos suivant : « Ils vont véroler tout le corps social et économique » — qui, a sa
maniere (!), dit bien I’enjeu territorial, in Christian Rouaud, Les Lip, op. cit.

C’est notamment !’interruption brutale des commandes de pendulettes de tableau de bord par la Régie
Renault qui portera le coup fatal a I’expérience Lip — mais un coup fatal proprement économique.

Charles Piaget, in Christian Rouaud, Les Lip, op. cit.

Jean-Pierre Dupuy, Introduction aux sciences sociales. Logique des phénomenes collectifs, Paris, Ellipses,
1992.

Etienne de La Boétie, Discours de la servitude volontaire, Paris, Vrin, « Textes philosophiques », 2002, p. 30.
Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 143.

Albert Camus, Caligula, acte 1, scéne 1V, Paris, Gallimard, 1958.

Ibid.



QUATRIEME PARTIE

Individus



LA SERVITUDE VOLONTAIRE
N’EXISTE PAS

Consentement et domination, entre Spinoza
et Bourdieu'

Je voudrais partir de ce paradoxe ¢tonnant que, théoricien de la
domination, Bourdieu aura finalement €crit peu de choses sur la forme
pourtant la plus massive de la domination dans les sociétes
contemporaines : la domination capitaliste, la domination dans le rapport
salarial. Mais « peu de choses » ne veut pas dire rien du tout. Je pense en
particulier a ce texte, aussi cursif que dense, publi¢ dans Actes de la
recherche en sciences sociales en 1996 sous le titre « La double vérité du
travaill », et dont voici la toute premiére phrase telle qu’elle va
immeédiatement au cceur de ’argument :

« La théorie marxiste du travail constitue sans doute, avec I’analyse
lévi-straussienne du don, I’exemple le plus abouti de I’erreur objectiviste
consistant a omettre d’inclure dans 1’analyse la vérité subjective contre
laquelle il a fallu rompre pour construire [’objet de 1’analyse
I’investissement dans le travail, donc la méconnaissance de la vérité



objective du travail comme exploitation, fait partie des conditions réelles de
I’accomplissement du travail et de I’exploitation, en ce qu’il porte a trouver
dans le travail un profit intrinseque, irréductible au simple revenu en
argent. »

Quitte a enfreindre les obligations rétrospectives de la célébration, je
voudrais me livrer a une forme plus prospective de 1I’hommage en
expliquant cette phrase, c’est-a-dire, au sens littéral du mot, en
depliant/déployant ce qu’elle enferme, a savoir un véritable programme de
recherche, ou se joue sans doute 1’approfondissement des theéses les plus
centrales de 1’ceuvre de Bourdieu sur la domination et le mysteére de
I’acquiescement des dominés a leur domination.

C’est bien dans 1’écart de la vérité subjective et de la vérité objective
que se loge la domination, d’ailleurs sous sa forme la plus sophistiquée, et
la moins repérable, quand la domination objective est subjectivement vécue
comme condition heureuse. Or le dépassement de [’antinomie du
subjectivisme et de 1’objectivisme ne consiste pas seulement en la synthese
des deux points de vue, ou en la complémentation de I’un par 1’autre, mais
aussi en I’engendrement de 1’un par I’autre, ¢’est-a-dire en I’exposition du
processus par lequel les vérités subjectives sont objectivement produites. En
d’autres termes, il ne suffit pas de dire (a propos de la domination salariale
par exemple) : il y a la vérité objective de I’exploitation et il y a des vérités
subjectives heureuses du travail ; il faut aussi indiquer les mécanismes
objectifs de la formation de ces vérités subjectives. Il y a donc pour ainsi
dire deux vérités objectives : la verité objective du rapport salarial et la
vérité objective de la production des vérités subjectives qui I’accompagnent.
Les vérités subjectives sont décidément, et doublement, objet d’intérét :
d’abord parce qu’elles contribuent a produire le monde social, ensuite parce
qu’elles sont elles-mémes produites par et dans le monde social. De cette
objectivité du subjectif, nul peut-étre n’a donn¢ de formule plus tranchante
que Spinoza en déclarant vouloir traiter des affects « comme s’il était
question de lignes, de surfaces ou bien de corps » (Eth., III, Préface). « J’ai
considéré les affects humains, ajoute-t-il dans le Traité politique, amour,
haine, colere, envie, gloire, compassion, et tous les autres mouvements du
ceeur, non comme des vices de la nature humaine mais comme des
propriétés qui lui appartiennent, comme appartiennent a la nature de I’air
chaleur, froid, tempéte, tonnerre et autres phénomenes de ce genre qui, tout



facheux qu’ils sont, sont cependant nécessaires et ont des causes
déterminées par lesquelles nous nous efforcons de comprendre leur nature »
(TP, 1, 4)2, en un programme de « physique des passions » qui entend rendre
les ¢tats de la subjectivités a leurs nécessités objectives.

Cette « physique » est impérativement sociale. Elle peut prendre la
forme par exemple d’un structuralisme des passions. Mais ses premiers
concepts, s’il s’agit de faire droit aux vérités subjectives, sont alors le
conatus et les affects, soit respectivement : I’¢lan de puissance désirante qui
donne son énergie a 1’action, et les forces qui déterminent ses orientations
concretes. S’il n’y a pas d’action sans désir conatif d’agir, et si la
domination requiert du sujet un certain type d’action, des actions
conformes, alors on peut dire de cette domination qu’elle consiste en une
certaine production d’affects et de deésirs. Une domination est une certaine
production sociale d’affects qui fait désirer ce que Spinoza, et Bourdieu
apres lui, nomment 1’obsequium, le comportement ajusté aux réquisits de la
norme dominante. Un corps dominé est un corps qui a été détermine a
bouger et a se tenir d’une certaine maniere, caractéristique de la situation de
domination : degré d’empressement, gestes requis exécutés, tenue du corps,
ton de la voix, etc., toutes choses que pour le coup Bourdieu avait
parfaitement vues... Par exemple, le corps qui s’appréte le matin pour le
travail est a I’évidence un corps qui bouge d’une maniere déterminee et
particuliere. Si ce corps dominé bouge, et de cette méme manicre tous les
matins, c’est qu’il est dans un certain régime de désirs et d’affects — lequel ?

Pouvorir, structures et affects dans la domination
capitaliste

Poser cette question a propos de la domination salariale est peut-Etre
alors I’occasion de faire se rejoindre trois approches de la domination que
leur succession dans I’histoire des idées a tendu a poser comme étrangeres
les unes aux autres. En effet (et pour le dire trés sommairement...), la
question de la domination est d’abord posée par la philosophie politique qui
cherche les ressorts de 1’imperium, de la souveraineté et de I’obéissance des



sujets. Puis Marx fait le pas de c6té qui soustrait la domination au seul
registre du politique pour en faire le corrélat de I’exploitation capitaliste — et
la figure du dominé n’est plus celle du sujet mais celle du travailleur salarié.
Enfin la pensée contemporaine s’écarte des modeles molaires de la
domination congue comme clivage macroscopique, a 1’échelle de la société
entiere, fracturée par une unique ligne de front — gouvernants/gouvernés, ou
bien capital/travail. La domination connait alors une nouvelle géométrie,
fractale et multiscalaire. Des dominations, des effets de pouvoir sont
reperables aux échelles les plus fines de la société : dans les institutions de
toute nature, dans la famille ou dans le couple, ou bien diffractés sous les
especes les plus variées, domination par le gott, le langage, les manicres — a
I’évidence c’est I’'une des raisons pour lesquelles Bourdieu se sera
relativement désintéress€¢ de la domination proprement salariale,
intensivement travaillée par la tradition marxiste, quand toutes les autres
formes de domination demandaient encore a étre explorées. Sous cette
perspective, la domination n’a plus la structure élémentaire du front
unique : elle est diffuse ou, dirait-on en empruntant au langage de la
topologie, elle est dense dans le monde social. Bref elle saisit les individus
dans tous les replis de leur existence, et par la méme invite a refaire la part
du local : localité¢ du saisissement concret, ¢’est-a-dire du corps et de ses
affections, mais sous un point de vue qui refuse d’envisager le local comme
autonome ou sépar¢. La dualité¢ de la vérit€¢ subjective et de la vérite
objective n’est donc pas autre chose que celle du local et du global — mais
dans leur articulation ! Car si le corps saisi par la domination, si ses
affections, les affects et les désirs qui s’en suivent sont par construction
locaux, ils n’en sont pas moins toujours les expressions locales des
structures globales qui soutiennent telle ou telle forme de domination.

La question de la domination salariale s’offre alors a tenir ensemble
ces trois approches de la domination réputées hétérogenes, en fait bien plus
complémentaires que ne le suggere leur succession qui les a fait apparaitre
par décalage les unes d’avec les autres. Car un salari¢ est un corps qui
bouge au service d’un désir-maitre et ne bouge ainsi que d’avoir été affecte
adéquatement — et 1’on ne fera jamais 1’économie de ce passage par la
localité du corps affecté ; mais ces affects et le désir qui s’en est suivi de se
mouvoir vers et dans le travail ne tombent pas de nulle part : ils ont été
produits par 1’effet du rapport salarial méme, c’est-a-dire par un ensemble



de structures sociales dont pour la premicre fois Marx a dressé¢ le tableau ;
et pour autant : le désir-maitre du capital auquel se rend le corps laborieux
affect¢ dans les structures du rapport salarial, ce désir-maitre est bien
genériquement la figure d’un souverain — et revoila la politique. Comment
des sujets viennent-ils se ranger sous la norme d’un souverain ? C’est en
effet un probléme commun aussi bien a la pensée moderne de I’Etat qu’a la
pensée de I’entreprise contemporaine. Comment des sujets se rendent-ils a
un imperium (quelle qu’en soit la nature) ? C’est bien un probleme de
philosophie politique. Dans quelle combinaison de désirs et d’affects ?
C’est un probleme de philosophie politique spinoziste. Engendrés dans
quelle configuration de structures sociales ? C’est un probléme pour un
structuralisme des passions.

Faire prévaloir la norme du souverain — Etat ou capital — est donc une
affaire de production d’affects et de désirs. Etymologiquement c’est une
affaire d’épithumogénie?. En d’autres termes, prévaloir comme désir-maitre
— un autre nom pour gouverner —, ¢’est conduire par les affects. Ici Spinoza
rejoint Foucault : si la gouvernementalité est I’art de conduire les conduites,
alors elle est fondamentalement de I’ordre d’une €pithumogénie, puisque
c’est en affectant les individus qu’on les détermine a se conduire d’une
certaine maniere. Elle est donc par nature un ars affectandi : gouverner,
c’est affecter. Tout cela peut s’appliquer a la lettre a la production capitaliste
de 1'obsequium salarial, a ceci prés que, en ses commencements, la
gouvernementalité capitaliste est I’effet brut, impersonnel et inintentionnel
de structures particulicres ou se trouvent inscrites les forces affectantes du
capital, les structures du rapport salarial, telles que Marx les a dégagées, a
savoilr : une économie marchande a travail divisé, qui ferme toute possibilité
de reproduction matérielle autonome et la fait impérativement passer par
I’acces a la monnaie ; et puis I’appropriation privative des moyens de
production qui ne laisse pour cet acces aucune autre solution que la vente
d’une force de travail devenue marchandisable.

Le capitalisme en ses régimes historiques de desirs et
d’affects



Cette structure €¢lémentaire du rapport salarial constitue par soi un
certain régime de désirs et d’affects, c’est-a-dire de mise en mouvement des
corps salariés. Ce qui meut ici les salariés toutefois tient au désir non de
poursuivre un bien mais d’éviter un mal — le mal du dépérissement matériel
et biologique. Le premier aiguillon du mouvement salarié,
conceptuellement et historiquement, c’est la peur de mourir et le désir de ne
pas — ou I’on apercoit incidemment que le désir n’est pas forcément 1I’¢lan
positif et joyeux qu’on se représente spontanément. Et en effet : dans la
premicre réalisation historique du rapport salarial — qui ne va pas au-dela de
ses formes ¢élémentaires — la mise en mouvement des corps salarié€s
s’effectue dans une atmosphere d’affects tristes : la peur de la misere. Peur
du dépérissement, désir vital d’accéder a 1’argent, devenu dans les
structures sociales du capitalisme le point de passage obligé de la
persévérance dans 1’étre : cela est bien un régime de désirs et d’affects.

Mais la force du capitalisme, c’est d’avoir dépassé ses formes
¢lémentaires. Et de méme que ses configurations institutionnelles ont
¢volu¢ dans I’histoire, de méme, et corrélativement, ses régimes de désirs et
d’affects se sont-ils transformés. Le capitalisme fordien représente
incontestablement une mutation de grande ampleur sous ce rapport :
I’entrée de I’accumulation dans un régime de croissance forte et durable n’a
en effet pas seulement pour propri¢t¢ de stabiliser les conditions de
reproduction matérielle des salariés par le plein-emploi et la forte
progression des salaires, donc de faire régresser les affects tristes de la
précarité vitale ; ce nouveau régime a aussi pour effet d’y ajouter des affects
joyeux liés a I’entrée du salariat dans la consommation de masse, c’est-a-
dire a la satisfaction du désir d’objets marchands a une échelle inédite. La
libération du désir acquisitif, rendue possible par 1’extension de 1’offre et la
solvabilisation de la demande, est au principe d’un remaniement tres
profond de la complexion passionnelle du salariat, portée non plus
seulement a souffrir la mobilisation coercitive sous 1’aiguillon de la faim,
mais €galement a jouir des joies de la marchandise, d’ailleurs a un degré
d’attachement dont on sait maintenant qu’il aura offert au capitalisme un
surplus d’adhésion que Marx ne pouvait imaginer, et par 1a I’un de ses
ancrages politiques les plus solides.

Les transformations historiques du capitalisme et le dépassement de
ses formes élémentaires les plus brutales font ainsi mieux voir qu’en



chacune de ses périodes le régime d’accumulation admet pour dual un
certain régime de désirs et d’affects, le second exprimant localement, a
méme les corps-esprits individuels, les structures globales du premier —
cette expression n’ayant d’ailleurs rien d’uniforme et devant étre comprise
dans la variété de ses réfractions. Tres logiquement, la crise du fordisme et
I’entrée du capitalisme dans le régime d’accumulation néolibéral ont, eux
aussi, pour corrélat une mutation de son régime de désirs et d’affects.
Comme toujours, spécialement dans une transformation de structures qui
instaure le primat de la rentabilité financicre, cette mutation répond a
I’objectif d’intensification de la mobilisation salariale. En ’occurrence le
capital a percgu la limite d’une entreprise de mobilisation ne reposant que sur
les incitations de la consommation. Car si le fordisme rompt avec les affects
tristes du capitalisme primitif et ouvre aux affects joyeux de la marchandise,
il ne propose par 1a que des affects joyeux extrinseques, 1’engagement dans
le travail ne se faisant pas pour lui-méme mais dans la seule perspective des
objets auxquels il donne incidemment acces. L’innovation historique du
néolibéralisme consiste alors en le projet de faire entrer la mobilisation
salariale dans un régime d’affects joyeux intrinseques : produire la joie
intransitive de I’engagement dans le travail, voila sa nouvelle fronticre. Le
travail ne doit plus étre la malédiction du dépérissement a repousser, ni
méme le moyen simplement instrumental de satisfactions marchandes qui
lui  demeurent extérieures : il doit devenir wune occasion
« d’accomplissement », de « réalisation de soi » et, a la limite, de
coincidence dans le bonheur de la vie professionnelle et de la vie tout court.
Le propre du régime de désirs et d’affects du capitalisme néolibéral, c’est
donc qu’il parie sur la vérité subjective du travail comme aucun de ses
prédecesseurs. De la cette formidable entreprise épithumogénique a base de
psychologie managériale, de raffinements extrémes dans la gestion-
manipulation des « ressources humaines », de culture d’entreprise avec
valeurs et drapeaux, de séminaires de « motivation » et de conventions en
tout genre, de promesses d’enrichissement des taches, de libération des
initiatives et d’autonomie — dont on sait comment elles peuvent tourner —,
toutes choses destinées a faire advenir le réve capitaliste d’un salariat
content, entiecrement a sa vérit¢ subjective heureuse — et définitivement
oublieux de sa vérité objective.



A sa maniére, qui est toute pratique, le capitalisme se trouve donc
revisiter un probleme tres classique de la philosophie politique en
redécouvrant apres elle qu’il est plus efficace, et plus productif, de
gouverner a la joie plutét qu’a la crainte — grande polarité affective du
pouvoir, qui s’exerce soit en se faisant aimer, soit en se faisant redouter (7P,
III, 8%). Et en effet : si c’est a Iamour, plus d’affects joyeux, moins de
réserve, par consequent plus de puissance d’agir mobilisée. Le projet
néolibéral a donc ouvert I’e¢re de la gouvernementalité capitaliste consciente
et réflechie — c’est qu’il faut une entreprise €pithumogénique pensée comme
telle pour obtenir des enrdlés joyeux, 1a ou vivre sous la guise d’un autre est
d’abord attristant. Aussi 1’entreprise néolibérale se montre-t-elle comme
une application fidele — quoique sans doute trés inintentionnelle ! — du
Traité politigue de Spinoza lu a méme le texte : « Il faut conduire les
hommes de fagon telle qu’ils aient le sentiment, non pas d’étre conduits,
mais de vivre selon leur complexion et leur libre décret » (7P, X, 8). Faire
marcher les salariés a leur propre désir : I’idéal désormais tout a fait
explicite du néolibéralisme.

Consentement, servitude volontaire, aliénation

Or ce point de réussite de la gouvernementalité capitaliste est aussi un
point de déstabilisation conceptuelle. Car certains concepts, d’ailleurs
passés tels quels de la philosophie politique aux sciences sociales du travail,
et peut-&tre pour cette raison méme tenus pour tout a fait sirs, commencent
a souffrir — sauf pour le spinozisme qui a construit sa pensée sans leur
secours, loin d’eux, et méme en en faisant implicitement la critique :
consentement, servitude volontaire, aliénation, trois concepts profondément
solidaires et qui se trouvent malmenés ensemble a 1’épreuve de la
production néolibérale des enr6lés joyeux.

La sociologie du travail, en effet, a bien été obligée de faire ce constat
— impensable pour le marxisme des origines, et pour cause : lui a un tout
autre régime affectif sous les yeux — que le capitalisme s’est montré
capable, en certaines de ses fractions, de développer un salariat content. La



chose est en fait connue depuis les années 1960-1970, lorsque s’est
constitué¢ ce nouveau groupe social qu’on a appelé les « cadres ». Des sujets
joyeux, qui d’eux-mémes s’activent au service du désir-maitre du capital,
dont le projet est bien, et en tous les sens du terme, de les faire marcher :
c’est cet idéal que certaines entreprises parviennent maintenant a réaliser, et
cela quand bien méme le capitalisme ne€olibéral par ailleurs maltraite
d’autres parties du salariat a des degrés qui font immanquablement revenir
en meémoire la sauvagerie de ses origines. De ceux des salariés qui marchent
et qui jouent le jeu en tout cas, on est donc bien forcé de dire d’abord qu’ils
consentent.

Mais le point de vue extérieur renacle a en rester la. Car ne voyant que
trop I’entreprise exploiteuse — c’est-a-dire la « vérité objective » —, ce
consentement lui parait douteux. Aussi la critique veut-elle le déclarer vici¢
de quelque manicre : les salariés disent qu’ils consentent, mais en fait ils
croient qu’ils consentent. En vérité ils sont dans la « servitude volontaire ».
Formellement ils ont dit oui sans avoir été forcés, mais a quelque chose qui
devrait leur étre intolérable et qui devrait les faire souffrir. Sauf que,
¢trangement, ils ne souffrent pas, ou pas comme on ’attendrait — et c’est
cette étrangeté que voudraient enfermer les mots de « servitude
volontaire ». En résumé, ils sont contents, mais contents trompés, contents
abusgs, et abusés parce qu’on a fait vicieusement jouer en eux un ressort qui
se retourne contre eux : ils offrent eux-mémes la ressource pour nuire a
leurs propres intéréts. Bref ils sont aliénés : il est impossible d’aimer le
controle de gestion jusqu’a en faire douze heures par jour ; on ne peut pas
faire de I’optimisation des stocks un accomplissement existentiel, c’est une
illusion ; on ne peut pas trouver bonne la vie enticrement livrée a
I’entreprise, c’est une erreur. Et pourtant les intéressés persistent et
confirment : ¢’est bien « leur choix »...

C’est en ce point que les philosophies subjectivistes de la conscience
(et les sciences sociales qui en ont fait leur métaphysique implicite) se
trouvent prises a leur propre piege, car elles se trouvent systématiquement
désarmées devant une déclaration de liberté. Au nom de quoi, et a partir de
quoi opposer au sujet qu’il n’est pas libre 7 Comment tenir ensemble la
reconnaissance de sa libert¢ de sujet et la certitude qu’il s’égare ? La
« servitude volontaire » est ’accommodation, mais purement verbale, de
cette insoluble contradiction d’une liberté postulée en principe irréfragable



mais jugee circonstanciellement exercée pour le pire. Or comme toutes les
solutions verbales, celle-ci laisse évidemment intacte la contradiction
qu’elle est censée résoudre — sauf a invoquer I’incompréhensible
malédiction d’une liberté¢ errante par intermittence. Le plus sr moyen,
peut-Etre le seul, pour sortir de cette contradiction consiste a voir combien
elle est seécretée du ceeur méme de la métaphysique de la subjectivité, qui ne
sait pas quoi faire d’un consentement libre mais trouvé critiquable — parce
qu’il a inconvénient de jeter le doute sur tous les autres, qu’on voudrait
pouvoir continuer de célébrer I’ame claire.

Le point de vue spinoziste fait un trés grand pas de coté et se
debarrasse de tout d’un coup : la liberté et ses problemes, les consentements
bizarres et la servitude volontaire. Comme on sait, il ne reste plus rien de la
liberté¢ dans ce contre-pied radical — du moins comprise comme antonyme
de la nécessit¢ —, D’affirmation intransigeante du déterminisme spinozien
culminant dans le scolie de (Eth., 11, 35) : « Les hommes se trompent quand
ils se croient libres ; car cette opinion consiste en cela seul qu’ils sont
conscients de leurs actions mais ignorants des causes qui les déterminent. »
Le consentement comme approbation délivrée par une conscience libre et
autodéterminée n’a donc aucun sens dans cette perspective. C’est toujours
I’enchainement causal des affections et des affects qui nous a déterminés a
desirer ce que nous désirons et a faire ce que nous faisons — en particulier
qui nous détermine a dire « oui ». C’est pourquoi la vue spinoziste de la vie
passionnelle fait voler en éclats les distinctions qu’on croyait les plus
évidentes, et notamment celles de la contrainte et du consentement. Car on
ne saurait réserver I’hétéronomie a la premiere pour célébrer le libre
assentiment du second : pas plus quand il se rend au travail sous 1’aiguillon
de la faim que lorsqu’il y va pour « s’y accomplir », le salari¢ n’échappe a
I’ordre de la causalit¢ passionnelle, et c’est rigoureusement le méme
déterminisme qui est a I’ceuvre dans les deux cas.

Assujettissements tristes, assujettissements joyeux



Aussi bien les sciences sociales subjectivistes que le sens commun
refusent de se rendre a cette indifférenciation. Mais Spinoza ne nie
nullement qu’il y ait des différences : simplement déplace-t-il celles que
nous faisons spontanément dans 1’ignorance des causes qui nous
déterminent. La différence de la « contrainte » et du « consentement » n’est
pas celle de I’hétéronomie et de la liberté : c’est celle de la tristesse et de la
joie. Contrainte est le nom que nous donnons a une détermination
accompagnée d’un affect triste. Et consentement celui que nous donnons a
une détermination accompagnée d’un affect joyeux. C’est la joie — pas la
liberté¢ — qui fait dire oui a ce qui de toute facon demeure une détermination.
Par le mécanisme de troncature dont (Eth., I1, 35, scolie) donne le principe,
le salari¢ content ne sait pas tout ce que son contentement doit a son passé
d’affections et d’affects, et notamment aux déterminations vocationnelles
qui lui ont fait contracter des images aimées de choses a faire : dresser des
piles de pont en plein ciel pour les uns, participer a des révolutions
technologiques pour les autres, sauver ou faire advenir des vies par la
médecine, danser sur une grande scene, etc., c’est-a-dire tous ces
mécanismes imaginaires, le plus souvent mimétiques, qui I’ont disposé a
envisager avec joie 1’activité sous un désir-maitre des lors que celui-ci lui
offre ’opportunité¢ de vivre selon ses images désirantes. Aussi 1’individu
dit-il qu’il consent chaque fois qu’il lui est propos¢ de s’adonner au désir de
poursuivre ce qui lui semble un bien, et que sa balance affective penche du
coté de la joie. Contrainte et consentement ne sont donc pas autre chose que
le produit de regards subjectifs pris sur le fait objectif de la détermination.
En d’autres termes, en disant contrainte et consentement nous catégorisons
et nommons d’apres nos affects. Autant dire que nous nageons en pleine
connaissance du premier genre, « connaissance par opinion, oui-dire ou
expérience vague » (Eth., 11, 40). La connaissance du deuxiéme genre est
celle qui voit la seule objectivite qu’il y ait a voir, celle de la production
deéterminée des affects, des deésirs et des mouvements de corps qui
s’ensuivent.

Evidemment, c’est a une rude conversion intellectuelle qu’en appelle
Spinoza pour nous défaire d’une certaine maniere de nous considérer nous-
mémes, une maniere dont il montre au surplus qu’elle est implacablement
déterminée par une nécessité imaginative?> — circonstance théoriquement
atténuante, mais pratiquement aggravante puisque Sl nous sommes en



quelque sorte excusés intellectuellement, nous découvrons par la méme
qu’il ne sera que plus difficile de nous en affranchir... Et en effet la pensée
subjectiviste ne désarme pas facilement qui continue de chercher au
tréfonds du sujet le noyau dur de son absolument propre, de son authenticité
desirante, telle qu’elle donnerait au consentement sa base. Mais on ne
trouvera jamais rien de tel : toutes nos manieres, nous dit Spinoza, manieres
de sentir, de juger, de désirer, de nous mouvoir, toutes nos mani¢res nous
sont venues pour partie du dehors, de nos rencontres extérieures. Sans doute
sont-elles intégrées dans une complexion, un ingenium, dont on peut bien
dire qu’il est le nétre, mais plus au sens du siege ou de ’attribution que de
la production de soi souveraine et autodéterminée. En regle geénérale
d’ailleurs, le regard extérieur sait mieux voir que le regard réflexif les
meécanismes de la constitution hétéronome des ingenia — des ingenia des
autres... Il est alors vite faire de nommer aliénation, d’ailleurs d’apres son
¢tymologie méme, cette présence de 1’alius, de 1’autre que soi en soi. En ce
sens €tre alién¢ ce serait n’étre pas « authentiquement » soi-méme, ce serait
avoir laiss¢ corrompre son idios par de 1’altérité. Ce que le regard extérieur
voit si bien sur autrui, et en général si mal sur lui, c’est que la présence ou
I’effet de I’extérieur en soi, et jusque dans la constitution de soi, est la
condition absolument universelle de tous les modes finis. « Il est
impossible, rappelle (Eth., IV, 4), que I’homme ne soit pas une partie de la
nature et ne puisse subir d’autres changements que ceux qui peuvent se
comprendre par sa seule nature. » Il est donc tout a fait vain d’envisager ce
travail de 1’altérité en so1 comme une carence ou une défectuosité. Et il I’est
plus encore, sous le nom d’aliénation, d’en réserver le stigmate a certains
seulement. Si €tre aliéné c’est €tre la proie des forces extérieures et n’étre
pas capable de se gouverner intégralement soi-méme, alors 1’aliénation est
la condition universelle du mode fini humain®. Voir le travail des causes
extérieures sur autrui n’offre donc aucune raison suffisante de s’en croire
affranchi soi-méme. Aussi toute tentative de disqualifier les désirs de cet
autrui au motif que, d’origines hétéronomes, ils ne seraient pas vraiment
« les siens », se dissout moins dans I’erreur que dans la plus complete
trivialité.

L’imputation d’hétéronomie, ou d’aliénation, a 1’endroit de certains
desirs n’est donc pas sans faire penser a celle d’idéologie a I’endroit de
certains discours. Et, de méme que cette dernicre stigmatisait moins des



contenus preécis que génériquement la pensée des autres, de méme
’aliénation fonctionne le plus souvent comme la désignation polémique de
la vie passionnelle des autres. La femme voilée (ou le cadre workaholic) a
beau certifier autant qu’elle peut qu’elle est pleinement consentante, c’est
nous qui ne consentons pas a son consentement. Il apparait ici que le
principe de nos jugements sur les consentements (et les aliénations) est bien
moins donné dans la clarté (incertaine) du concept lui-méme que par
I’approbation, ou la désapprobation, que nous donnons spontanément a ses
objets, et comme d’habitude d’apres nos propres affects — connaissance du
premier genre... Pour un cadre workaholic, son collegue d’a coté est aussi
« consentant » que lui, et tous deux se trouvent magnifiquement libres —
sauf s’ils entrent en rivalité, auquel cas ’homme libre, ce sera moi et le
malade, ce sera |’autre...

La « servitude volontaire » ne fonctionne pas autrement. Elle n’est que
le moyen de raccroc pour saisir ces cas €tranges ou 1’intéressé dit « oui »
(consent) alors que nous a sa place dirions « non ». « Servitude volontaire »
est donc I’autre nom de ces consentements bizarres auxquels nous ne
consentons pas, et dont nous faisons par la des consentements douteux. Or il
n’y a pas d’un coté la contrainte (servitude) et de l'autre la liberte
(consentement), avec une case intermeédiaire pour ce qui serait des
¢garements de la libert€ (servitude volontaire) : il n’y a que 1'universelle
servitude passionnelle, c’est-a-dire I’assujettissement a I’enchainement des
causes et des effets, qui détermine chacune de nos mises en mouvement.
Mais cela sans oublier le moins du monde qu’assujetti heureux ou assujetti
triste, c¢a fait, conceptuellement et existentiellement parlant, de
considérables différences !

Division du travail, division du désir

Ce sont ces différences que D’entreprise néolibérale entend bien
exploiter pour son propre compte, dans un projet sans précédent de
production et d’exaltation des vérités subjectives heureuses. Et c’est la
charge du travail épithumogénique que de rendre les enrdlés salariaux



contents, en les redéterminant a trouver désirables et réjouissantes les taches
qui leur sont assignées — pour le coup dans la plus complete hétéronomie :
celle de la subordination salariale. Le travail ¢épithumogénique de
production d’un salariat content a donc pour objet d’organiser la division du
travail sous 1’¢gide du désir-maitre du capital, ¢’est-a-dire d’y distribuer les
individus mais en s’assurant que leurs désirs ont été refaits de telle sorte
qu’ils aient I’assignation joyeuse. Le projet néolibéral de la mobilisation
productive par la joie rend alors plus visible encore ce qu’on pourrait
appeler la doublure de désir des structures : de méme que les structures du
régime d’accumulation se doublent d’un régime de désirs et d’affects, de
méme les structures micro et macroéconomiques de la division sociale du
travail sont doublées par celles d’une division sociale du désir. Car rendre
réjouissantes les assignations en réalité autoritaires de la division du travail
suppose non seulement d’avoir orienté le désir des assignés vers les objets
bien circonscrits de ces assignations, mais surtout de I’y avoir fixe. Le
commandement combin€ de la division du travail et de la division du désir
est donc triple : 1) voila ce qu’il faut faire ; 2) voila ce qu’il faut aimer
faire ; 3) il ne faut rien aimer faire d’autre.

Cette assignation du désir comme complément de 1 assignation
productive met alors sur la voie d’une reconstruction possible du concept de
domination autrement déstabilisé par la multiplication des assujettissements
joyeux — alias les consentements. C’est bien dans une telle révision que
s’est engagé Bourdieu a partir du concept de violence symbolique compris
comme |’ensemble des mécanismes sociaux conduisant les individus a
trouver bonne leur situation de dominés. Or I’idée d’un systeme
d’assignations soutenu par une division sociale du désir permet d’en
prolonger les intuitions. La fixation des enrolés met en effet sur la voie
d’une conception distributive de la domination comme répartition inégale
des chances de joie. En ce sens « domination » renvoie a 1’ensemble des
mécanismes permettant de cantonner certains, les plus nombreux, a des
domaines de joie restreints, et de réserver a d’autres, les oligoi, des
domaines de joie ¢€largis. Le commandement par exemple fait tres
¢videmment partie de ces chances de joie inégalement distribuées —
nécessitant de fixer ailleurs, et a d’autres choses, ceux qui en sont €cartés.
Laurent BoveZ souligne le caractére quasi axiomatique aux yeux de Spinoza
de la préférence non seulement pour vivre a sa guise (ex suo ingenio) plutot



qu’a la guise d’un autre, mais méme « pour gouverner plutdét que d’étre
gouverne » (TP, VII, 5). « Rien n’est plus insupportable aux hommes que
d’étre soumis a leurs égaux et d’étre dirig€s par eux », note pour sa part le
Traite théologico-politique (TTP, V, 8). Il faut donc tout un travail social
pour dissimuler 1’égalité réelle, celle de cette « nature humaine une et
commune a tous » (7P, VII, 27), et recréer de I’inégalité imaginaire seule a
méme de faire consentir au fait du gouvernement comme aux privileges
d’assignation. C’est cette re-création que manifeste la division du désir,
assignant imaginairement a chacun ce qu’il lui est permis de désirer selon sa
qualité sociale. L’imaginaire du désir assigné est donc nécessairement pour
certains un imaginaire de I’impuissance, autolimitation du désir par
mésestime de soi. Bernard Pautrat traduit par Bassesse le Abjectio de
Spinoza défini comme cette tendance a « faire de soi par tristesse moins
d’¢état qu’il n’est juste » (Eth., III, Déf. des affects, 29). La mésestime de soi
est donc le produit affectif le plus typique de la division du désir dans
certaines de ses strates, telle qu’elle détermine les individus a ne pas désirer
au-dela des assignations de la division du travail. De ce meécanisme
enticrement social que Bourdieu inscrit dans 1’habitus et par lequel, dit-il,
les agents ajustent inconsciemment leurs espérances subjectives aux
probabilités objectives, Spinoza donne la formule passionnelle en (Eth., 111,
Déf. des affects, 28, expl.) : « Ce que I’on imagine ne pas pouvoir, on
I’imagine nécessairement, et [’on est, par cette imagination méme, dispose
de telle sorte qu’on n’a effectivement pas le pouvoir qu’on imagine ne pas
avoir. » Dans I’inégal partage des chances de joie propre a la domination
salariale, la violence symbolique est donc cette production d’affects qui
réserve certains désirs aux uns et les inhibe chez les autres par le travail
d’impuissantisation de la mésestime de soi. La croyance en sa propre
incapacite, et partant en son « illégitimité », est ainsi le corrélat symétrique
et inverse de la croyance des ¢lus, croyance en leur légitimité d’évidence,
en les autorisations naturelles qui gouvernent leurs aspirations et en leur
capacite a les remplir. Mais ces affects, qui augmentent la puissance d’agir
des uns et dépriment celle des autres, ne tombent pas de nulle part, et
Bourdieu a assez montré¢ de quels mécanismes sociaux et, derriere ces
meécanismes, de quels complexes institutionnels (école, famille, médias,
etc.), ils ¢taient le produit. C’est littéralement toute la sociét€¢ en ses



structures qui produit le saisissement local des corps et les affecte
différentiellement pour empuissantiser les uns et impuissantiser les autres.

Il fallait donner a cette dualit¢ de la vérit¢ subjective et de la verité
objective toute son extension théorique, et surtout du coté « subjectif »,
laissé relativement déficitaire par Bourdieu en dépit de tous ses efforts pour
le reprendre en considération. C’est que cette dualit€¢ n’ayant de sens que
sous I’espece d’une réelle articulation de ses termes, il s’agissait aussi de
disposer des concepts locaux qui s’averent compatibles avec le cadre
structural-global que rien ne saurait convaincre d’abandonner. C’est bien
cette exigeante condition que satisfont les concepts spinozistes de conatus
et d’affect, construits a méme la singularité des choses — « chaque chose
autant qu’il est en elle s’efforce de persévérer dans son étre® », énonce
(Eth., 111, 6), la proposition du conatus —, mais sans jamais charrier aucun
des présupposés du libre arbitre, de la conscience transparente et des
pouvoirs de I’autodétermination qui accompagnent immanquablement les
sciences sociales trop visiblement engagées dans la défense de 1’acteur-

sujet. Il fallait donc revenir a une philosophie du XVII® si¢cle, maltraitée
par sa propre tradition et presque entierement méconnue des sciences
sociales contemporaines, pour trouver de quoi parler des hommes singuliers
mais sans jamais verser dans les partis pris de I’humanisme (théorique) ni
oublier le poids de déterminations, notamment structurales, qui ne cesse de
peser sur eux.

Passé le moment de la rupture fracassante — et nécessaire —, Durkheim
avait pu revenir a la psychologie, mais évidemment sous un tout autre
rapport qu’originellement, pour accorder que les déterminations sociales
s’inscrivent bien dans les esprits — il faudrait méme dire dans les corps-
esprits — individuels, c¢’est-a-dire que la psychologie exprime localement la
sociologie. A part I’invocation répétée, mais simplement heuristique, des
« sentiments », Durkheim ne disait cependant pas grand-chose des
modalités précises de cette inscription des déterminations du social dans les
psychés. Le dispositif théorique monté par Bourdieu fait un progres
considérable en remettant au concept d’habitus cette expression locale du
global, avec notamment ce bénéfice d’échapper aux visions tres
homogénéisatrices de « la contrainte sociale » durkheimienne et de refaire



droit a ce que le monde social compte de variété. Mais c’était sans doute
beaucoup demander au concept d’habitus que de porter a lui seul la « part
des individus », ou a tout le moins c’était le laisser encore partiellement a
I’¢tat de boite noire. Car, si vraiment 1’habitus se pose comme le principe
générateur des comportements individuels, alors il reste a éclairer tous les
enchainements de leur production concrete, depuis I’énergie fondamentale
de la mise en mouvement des corps — et I’on ne chute assurément pas dans
un plat biologisme des échanges métaboliques en disant qu’elle est de
I’ordre d’une puissance deésirante — jusqu’au principe des orientations
particulieres de cette €nergie, a savoir les affects, dont la production elle-
méme renvoie a la réfraction des affections extérieures (sociales) au travers
des complexions affectives individuelles (les ingenia), complexions pour
partie idiosyncratiques et pour partie communes, ou rendues communes,
notamment par I’effet d’expériences semblables (ici encore c’est la part de
la sociologie?), etc. Soit en quelques lignes 1’esquisse d’un programme de
recherche spinoziste en science sociale, persuadé que la philosophie de
Spinoza s’offre a prolonger la sociologie de Bourdieu par d’autres moyens,
a moins que ce ne soit I’inverse, en tout cas qu’entre ces deux-la il se passe
quelque chose, et que les faire travailler ensemble, sans doute plus
explicitement que Bourdieu lui-méme ne 1’a fait, recele quelques
promesses. Notamment celle, comptant sur les propriétés caractéristiques
d’une ontologie de la puissance, c’est-a-dire de la production des effets, de
faire un peu plus completement la lumiere sur le modus operandi par lequel
s’engendre 1’action des hommes, et dont Bourdieu faisait le terminus de la
science sociale.

1. Pierre Bourdieu, « La double vérité du travail », art. cit.
Ici dans la traduction de Charles Ramond.
Du grec epithumia — désir.

I 1w 1 —

« Il faut considérer que les sujets relévent non de leur droit mais de celui de la Cité, dans la mesure méme ou
ils craignent sa puissance, c’est-a-dire ses menaces, ou encore dans la mesure ou ils aiment la société civile. »
Celle de (£th., 11, 35, scolie).

Enoncé qu’il faudrait sans doute modérer en n’excluant pas que certains puissent parfois connaitre le régime
des affects actifs et de la causalité adéquate.

IO I

Laurent Bove, La Stratégie du conatus, op. cit.
C’est moi qui souligne.

1O 10 1

En fait ¢’est sa part immédiate, car méme les idiosyncrasies sont de constitution sociale — et par 1a justiciables
de I’effort sociologique.

I—

Ce texte est issu d’une communication faite au colloque Pierre Bourdieu. L’insoumission en héritage, Théatre
de I’Odéon, 3 mai 2012. Il a été publié¢ dans 1’ouvrage collectif dirigé par Edouard Louis : Pierre Bourdieu.



L’insoumission en héritage, Paris, PUF, 2013.



LES IMBECILES HEUREUX

(Encore un effort pour étre antilibéraux !)

L’imaginaire néoliberal ou on I’attend le moins

Il faudrait peut-Etre s’autoriser I’emprunt a 1’anglais pour nommer 1’un
des caracteres les plus impressionnants de 1’imaginaire né€olibéral, a savoir
sa pervasiveness. Dire que I’imaginaire neolibéral est pervasive, c’est dire
qu’il s’infiltre dans tous les coins, qu’il envahit tout et se répand partout.
Peut-étre méme est-ce encore trop peu dire : car pervasive est trop
horizontal, 11 y manque la verticale de 1’imbibition en profondeur. Pour
mesurer la force de I’imaginaire néolibéral, en effet, il faut se faire une idée
de la profondeur a laquelle il imprégne nos esprits, il faut se faire une idée
de son empire sur nos schemes mentaux les plus fondamentaux.

Par un argument a fortiori, cette emprise n’est jamais plus
incontestable qu’observée sur des sujets ordinairement considérés comme
aux antipodes de I’homo neoliberalis type — tel qu’on se le représente en
général sous les traits d’un chef d’entreprise, d’un trader ou d’un cadre...
Le hasard a voulu que I’invitation a intervenir dans ce colloque consacré a
I’imaginaire néolibéral me parvienne le jour méme ou était diffusé a la



télévision un reportage sur quelques-uns de ces homines neoliberales
inattendus, mais tellement atypiques qu’ils en deviennent parfaitement
typiques. Il s’agissait d’un de ces reportages caractéristiques de la
télevision, elle aussi — elle en premier — imbibée de néolibéralisme (de
tendance policicre) sur les Go Fast, ces convoyeurs de drogue qui font des
allers-retours en voitures puissantes entre les banlieues et les
approvisionnements de Belgique ou de Hollande. Aux innocents les mains
pleines : le reportage, persuadé de faire dans le sensationnalisme délinquant,
nous montrait en fait de parfaits entrepreneurs, c’est-a-dire, mis a part le
coffre rempli de drogue, des gens qui travaillent beaucoup a I’international,
qui montent des affaires d’import-export, qui prennent des risques, créent
de ’emploi (convoyeurs, guetteurs, revendeurs, informateurs, escortes...),
tiennent des comptes de pertes et profits, en une réalisation exemplaire
(mais rarissime) des optimisateurs stochastiques fantasmés par la théorie
néoclassique : soit la probabilité¢ de me faire coincer par les flics, ma marge
a la revente doit étre de tant pour que mon espérance de profit par voyage
soit tant ; et ’on ne peut alors s’empécher de penser au personnage de
Stringer Bell dans la série The Wire, numéro 2, il faudrait dire en fait
« directeur général » — du gang Barksdale — que file I’inspecteur McNulty,
sidéré de découvrir que son suspect se rend a I’Université du Maryland pour
y suivre des cours de microéconomie, y acquerir de solides notions sur les
courbes de demande ¢lastiques et revenir, lunettes sur le nez, expliquer a ses
troupes comment on calcule un prix optimal...

Ces homines neoliberales atypiques sont donc tout a fait typiques : ils
sont des entrepreneurs, des hommes d’affaires. Pareils a 1’homo
ceconomicus d’Adam Smith, 1ls ont le désir de s’extraire de leur condition,
d’améliorer leur situation matérielle par le travail et le gain monétaire. Et
I’on n’aura jamais vu ceux que le discours dominant tient pour des hors-
sociéte si profondément respectueux des valeurs fondamentales de leur
société. Ils réverent les valeurs de la concurrence, et sont préts, tels
n’importe quel cadre supérieur, a €craser leurs rivaux ; ils réverent
¢galement les valeurs de la consommation et de I’exhibition matérielle, 1l y
a peu encore elles aussi consacrées au plus haut niveau de I’Etat par un
président de la République passablement ingrat sous ce rapport — et ignorant
des proximités réelles qui ’unissaient a ses ennemis déclarés — ; bref, ils
sont en tous points semblables a ces hommes peints dans la Théorie des



sentiments moraux, dévorés par une passion de reconnaissance a laquelle
seuls les accomplissements de la richesse peuvent apporter satisfaction. Ils
sont 1’idéologie néolibérale en personne, le reflet aussi parfait que méconnu
de la société qui les réprouve.

En fait le reportage n’est pas si innocent (ou inconscient) que je viens
de le laisser entendre car, par un décalage saisissant, il est allé chercher le
commentaire d’un ancien lieutenant de Jacques Mesrine, lui archétype du
truand old school. Or c’est plus qu’un contrepoint : c’est un abyssal
contraste. On I’aura compris, ce truand ne se reconnait rien de commun
avec les trafiquants néolibéraux d’aujourd’hui, et précisément parce que,
loin du syndrome générationnel-atrabilaire dit du « vieux con », il les
identifie trés slrement comme ne€olibéraux. Son argument est en effet
explicitement le suivant : « Nous ne nous voulions pas seulement hors-la-
loi, hors I’ordre juridique de la société : nous nous voulions hors de son
ordre imaginaire », énonce¢ a la limite, mais significative, de la tautologie,
ou I’on voit cependant toute la différence entre « étre hors-la-loi » (se
trouver « hors-la-loi ») et « se vouloir hors-la-loi ». Les trafiquants
néolibéraux se trouvent hors la loi et, si I’on met a part le surprofit
spécifique i€ a la nature (illegale) de leur trafic, ¢’est plutdt pour eux une
source d’inconvénients. Les truands de Mesrine, eux, ont pour propos tout a
fait advertant de rechercher le dehors de la loi, comme métonymie du
dehors de la soci€té, en une récusation pleine et entiere de ses normes, donc
de ’imaginaire qui les soutient.

Les canaux les plus efficaces de I’imaginaire n€olibéral ne sont donc
pas forcément ceux qu’on croit, et ses plus puissants renforcements ne lui
viennent pas de l'usuel bourrage de crane médiatique, celui du journal
telévisé ou de la presse convertie Libération, Le Monde, mais de vecteurs
plus inattendus, d’autant plus efficaces qu’ils sont méconnus comme tels,
images « innocentes » au sens ou rien ne porte le sens commun a les
identifier comme néolibérales — alors qu’elles le sont jusqu’en leur cceur. Il
faudrait ainsi entreprendre un recensement exhaustif de tous les supports
paradoxaux et hétéroclites du neolibéralisme, parmi lesquels, au passage, on
trouverait sans doute, a co6té des Go Fast, les magazines féminins,
assurément vecteurs de la domination masculine, ou disons de Ila
normalisation féminine, mais plus encore de I’imaginaire néolibéral lui-
méme, et avec, la encore, une efficacit¢ proportionnelle a Ila



méconnaissance qui les entoure en cette maticre. Peut-étre méme le
meilleur point d’entrée dans cet imaginaire aurait-il pu étre celui-ci : non
pas les Go Fast et leur kalachnikov, mais Elle, Cosmo, Femme actuelle,
etc., c’est-a-dire tous ces lieux par excellence de 1’idéologie psychologiste
du moi — en fait le pilier central de 1’imaginaire néolibéral —, le moi
souverain, libre et responsable, le moi qui veut et qui décide — plus
exactement a qui il suffit de vouloir et de décider —, un moi autosuffisant,
porteur de toutes les conditions de sa propre félicité, en une conception en
tous points conforme au subjectivisme libéral, jusque dans ses formes les
plus sophistiquées, celles par exemple de la théorie économique du capital
humain, ou I’on est invit¢ a accumuler ici du capital beauté, santé, tonus,
joie de vivre, comme ailleurs du capital compétence, motivation, flexibilite,
etc.

Organes kantiens donc, mais d’un kantisme qui aurait oubli¢ ses
propres différences du sensible et de I’intelligible, ou du phénomene et du
noumene, les magazines féminins sont les propagandistes néolibéraux qui
s’ignorent du libre arbitre et de ’autonomie de la volonté. Ce qui apparait
alors dans ces magazines, autant si ce n’est davantage que dans la
propagande économique ordinaire, c’est que I’imaginaire néolibéral admet
pour matrice fondamentale une métaphysique vulgaire du sujet. Pour étre
vulgaire cependant, cette métaphysique — mais de maniere moins
intellectualiste, il faudrait peut-€tre dire : cette forme pratique du rapport de
sol a soi qu’on nomme sujet — n’en est pas moins inscrite dans les tétes a
d’extraordinaires profondeurs. C’est bien d’ailleurs parce qu’elle est vécue
sur un mode non pas théorique et métaphysique, mais pratique et pre-
réflexif, que la forme « soi-sujet » a acquis cette emprise sur les
entendements, ou plutét sur les imaginations individuelles. Car, pour
Spinoza, 1’idée de notre propre liberté est une imagination spontanée, c’est-
a-dire nécessaire, produite par une troncature cognitive dont (Eth., II, 35,
scolie) donne le principe : « Les hommes se trompent quand ils se croient
libres ; car cette opinion consiste en cela seul qu’ils sont conscients de leurs
actions mais ignorants des causes qui les déterminent. » C’est la
combinaison de la conscience d’agir et de ’inconscience des causes qui
déterminent a agir qui conduit les hommes a croire en leur capacité d’auto-
origination, a se croire non seulement simples opérateurs, mais authentiques
auteurs de leurs actes. Laissée a ses fonctionnements spontanés,



I’imagination s’arréte donc trés vite dans la remontée de la chaine des
causes pour considérer le moi comme instance premicre et derniere de
’action, et elle demeure en cette idée aussi longtemps que rien ne vient la
tirer de son sommeil épistémique.

Les hommes se croient libres auteurs de leurs actes puis, partant, de
leurs destin€es ; comme puissances autosuffisantes ils se croient capables de
construire leurs vies sur la base de leur simple vouloir : voila le point de
départ de I’imaginaire néolibéral. Le point de départ seulement, car on
pourrait objecter qu’il ne s’agit ici que d’une définition tres incomplete de
I’imaginaire néolibéral, peut-étre méme oublieuse de la spécificité de son
préfixe « néo » — et ce ne serait pas faux... Mais c’est que I’imaginaire
néolibéral est une constellation si vaste qu’on la parcourrait a peine en son
entier ; c’est pourquoi il faut dire ce qu’on voudrait en retenir ici — et ce
qu'on en laissera de coté. Il ne sera notamment pas question de
I’individualisme néolibéral si I’on entend par individualisme une certaine
configuration des rapports entre le tout et les parties, en I’occurrence entre
les individus et la totalit¢ sociale. Il y aurait pourtant beaucoup a dire en
cette maticre, a propos de la dynamique historique d’affranchissement des
individus d’avec non seulement les liens de la tradition mais plus
généralement les cadres normatifs collectifs. Et, pour ne les mentionner
qu’en passant, il y aurait beaucoup de problémes a soulever a ce propos qui,
imparfaitement résolus, continuent d’étre de redoutables enjeux pour une
théorie critique : que vaut exactement le diagnostic d’affranchissement des
individus d’avec les normes ? La théorie critique doit-elle valider sans autre
forme de proces le discours des agents déclarant récuser les (certaines)
normes et vouloir vivre hors d’elles ? Le discours qui oppose « normes » et
« libre détermination des formes de vie » est-il aussi émancipé qu’il le croit
de toute norme ? N’est-il pas au contraire, se croyant affranchi de tout, un
symptome typique du néolibéralisme lui-méme ? Ce discours de la
dissidence, donc, est-il veritablement ’expression d’un affaiblissement
tendanciel du fait normatif ou bien, au contraire, celle de sa mutation, de ses
déplacements, sa fragmentation et sa différenciation devant se comprendre
sur un fond de persistance ? Et si vraiment affaiblissement du normatif il y
avait — énonc¢ dans le discours médiatique-expert comme « perte des
reperes », « disparition des limites » et autres topoi —, comment en poser le
diagnostic positif sans tomber dans la préconisation réactionnaire de la



restauration des autorités ou du réarmement des formes anciennes de la
contention sociale des comportements individuels! ? Soit en termes
théoriques : comment penser la cohérence d’ensemble d’une société
individualiste, c’est-a-dire d’une société qui n’est plus d’ordres ni de
places ?

A défaut d’envisager toutes ces questions il est peut-étre possible de
discuter ce qui semble leur tenir lieu de noyau dur commun, a savoir que
I’imaginaire néolibéral est en son fond un imaginaire de I’autonomie et de
la suffisance individuelle. Ce noyau dur plonge tres profond dans nos
structures mentales, il est I’expression de la maniere dont 1’individu
contemporain se rapporte spontanément a soi-méme en se concevant
comme arbitre libre et capacité d’autodétermination. Or tant que ce noyau
dur demeure inentamé, la matrice néolibérale reste a 1’ceuvre dans nos
esprits et continue de se soumettre nos imaginaires — quand bien méme, en
surface, ceux-ci pensent tenir des discours antilibéraux, et se croient aussi
sincerement engagés dans la lutte contre le néolibéralisme qu’affranchis de
ses cadres.

Il est donc possible qu’on se trompe de beaucoup a propos de la
radicalité invoquée dans la lutte contre le néolibéralisme. Si, comme on sait,
étre radical signifie prendre les choses par la racine, alors la radicalité
antilibérale ne consiste que secondairement a proner la nationalisation des
banques ou I’arraisonnement des marchés financiers ; elle s’en prend
d’abord a la matrice inscrite au plus profond de nos esprits, celle que nous
transportons en toute inconscience. C’est bien pourquoi 1l était
heuristiquement plus utile de faire d’abord le détour par des sujets a priori
peu suspects d’étre des agents du néolibéralisme — les Go Fast —,
précis€ément pour observer I’active présence de 1’imaginaire néolibéral dans
ces tétes réputées non libérales — ou a-libérales. Et 1’argument a fortiori
n’est veritablement constitu¢ que lorsque 1’imaginaire néoliberal continue
d’étre vu mais cette fois dans des tétes carrément antilibérales, qui le
deploient et I’effectuent au moment méme ou elles croient le combattre.

« Penser par soi-méme » ?



Ainsi par exemple de ce scheme, sur lequel une vulgate critique pense
pouvoir s’édifier, et qui énonce I’'impératif de « penser par soi-mé€me ». On
pourrait parler de demi-critiques, comme Pascal parle de demi-habiles, et a
n’en pas douter le « penser par soi-méme » serait leur maxime princeps.
Reconnaissons a sa décharge qu’elle a pour elle des créances tout a fait
distinguées a produire. On en trouve la forme la plus pure dans ce texte de
Kant intitule Qu’est-ce que les Lumieres ? dont le ton est donné des les
toutes premieres lignes : « Les Lumiceres, ¢’est la sortie de ’homme hors de
I’état de tutelle dont il est lui-méme responsable?. L’état de tutelle est
I’incapacité de se servir de son entendement sans la conduite d’un autre. On
est soi-méme responsable de cet état de tutelle quand la cause tient non pas
a une insuffisance de I’entendement mais a une insuffisance de la résolution
et du courage de s’en servir sans la conduite d’un autre. Sapere aude ! Aie
le courage de te servir de ton propre entendement ! Voila la devise des
Lumiéres2. » Le demi-critique kantien qui entend « penser par lui-méme »
est donc comme le moment du négatif dans une sorte de dialectique de la
pensée critique — ¢’est-a-dire tout de méme encore en attente de la négation
de la négation... Bien slir « penser par soi-mé€me » c’est revendiquer de
s’affranchir de la tutelle des autorités intellectuelles consacrées par la
tradition et ne plus penser servilement d’apres elles seulement. Mais dans
un mouvement violemment antinomique, qui est I’exces méme du négatif,
I’affranchi des autorités se pense alors affranchi de tout, monade
¢pistéemique parfaitement autosuffisante.

Il n’y a pas plus révélateur de I’imaginaire néolibéral que la conception
que chacun se fait spontanément de soi-méme comme sujet pensant. Le
sujet pensant dit ceci : j’ai des id€es, j’ai mes id€es, moi qui pense par moi-
méme je peux dire : mes idées, c’est moi seul qui les ai faites, puisque ce
sont mes id€es. Sans vouloir faire d’assemblage trop hétéroclite, il faut bien
dire que la négation de cette négation est a trouver du cot€¢ de Spinoza.
Rigoureusement parlant, I’individu ne pense pas par lui-méme, il ne fait
d’ailleurs rien par lui-méme si I’on entend par 1a qu’il en serait la cause
exclusive?. Et il en est ainsi, dit Spinoza, car I’homme, comme toute chose
dans la nature, est un mode fini. Si, dans I’ordre des idées®, on veut
retourner a la bifurcation qui va séparer la pensée libérale d’un contraire
possible, c’est jusque-la (au moins) qu’il faut remonter : a I’embranchement
de Descartes et de Spinoza. Descartes pense ’homme comme substance



(avec toutes les plénitudes de la substance), Spinoza le pense comme mode
(avec toutes les incomplétudes du mode fini). Descartes commence avec
I’homme — puisque son point de départ, c’est le cogito. Spinoza commence
avec Dieu® — ¢’est-a-dire la Nature. De cette antinomie sortent deux mondes
possibles. Le premier, celui de Descartes — ou plus exactement celui auquel
la philosophie de Descartes a donné son onction —, c’est le notre, le monde
du sujet-substance. Le second est peut-Etre le seul antidote possible, en tout
cas le dissolvant par excellence des croyances de la subjectivité, fondement
ultime de I’imaginaire néolibéral. Veut-on penser radicalement — en prenant
les choses a la racine — contre I’imaginaire néolibéral ? Alors il faut lui
opposer I’ontologie des modes finis !

On aura compris qu’il ne s’agit pas d’un programme politique... C’est
la visée — pour le dire en termes spinozistes — d’une réforme de
I’entendement, mais telle qu’elle suit finalement de ’intention de penser le
mot « radical » en un sens radical — soit au-dela de la taxation des
transactions financiéres... De cette radicalité-la, voici donc a nouveau
I’énoncé de départ : le sujet neolibéral n’existe pas, car ’homme est un
mode fini — un mode, et pas une substance. (Eth., I, déf. 3) : « Par substance
J’entends ce qui est en soi et est congu par soi, c’est-a-dire ce dont le
concept n’exige pas le concept d’une autre chose a partir duquel il devrait
étre formé. » Voila donc les proprietés de la substance : plénitude,
complétude, enticre autodétermination ; Spinoza démontre d’ailleurs en
(Eth., I, 7) que la substance est causa sui, et surtout en (Eth., I, 11) que la
substance, ¢’est Dieu ! — donc pas I’homme...

L’homme, lui, est un mode, c¢’est-a-dire (Eth., I, déf. 5) « ce qui est en
autre chose, par quoi en outre il peut étre congul ». Par définition, la
condition du mode, c’est la finitude, I’incomplétude et I’insuffisance. Le
mode fini, par construction, ne peut pas penser par lui-méme, ni rien faire
par lui-méme, pourvu qu’on entende ces mots un peu rigoureusement,
précisément parce que, comme le dit la définition 5, il « est en autre
chose », entendre : il est toujours déterminé a penser ou a agir par autre
chose. (Eth., I, 28) : « Une chose singuliere, ou, en d’autres termes, une
chose quelconque qui est finie et dont I’existence est déterminée, ne peut
exister ni etre déterminée a agir qu’elle ne soit déterminée a 1’existence et a
I’action par une autre cause qui est également finie et dont 1’existence est
déterminée ; et a son tour cette cause ne peut pas non plus exister ni €tre



déterminée a agir qu’une autre cause €¢galement finie et dont 1’existence est
déterminée, etc. » Ainsi le mode fini humain n’est déterminé a penser que
d’une détermination par autre chose, ce que Spinoza, en matiere de penseée
comme de mouvement du corps, exprime en disant qu’il est la cause
inadéquate des effets (de pensée ou de mouvement) qu’il produit. (Eth., 111,
def. 1) : « Jappelle cause adéquate celle qui permet par elle-méme de
percevoir clairement et distinctement son effet » — la cause adéquate est
donc la cause en laquelle ’effet s’épuise — ; « j’appelle cause inadéquate ou
partielle celle qui ne permet pas de comprendre son effet par elle seulet ».
Or, énonce (Eth., IV, 4), « il est impossible que I’homme ne soit pas une
partie de la Nature et ne puisse subir d’autres changements que ceux qui
peuvent se comprendre par sa seule nature et dont il est la cause adéquate »,
ce qui signifie ceci : la plupart des effets — effets de pensée ou de
mouvement — que le mode humain peut produire ne s’expliquent pas par lui
seul, mais sont co-déterminés par des choses extérieures.

« Penser par soi », qui passe pour la maxime directrice de la « pensée
critique », est donc 1’un des plus beaux exemples de la pensée a-critique.
L’un des plus beaux exemples de la pensée néolibérale aussi, pensée de
I’autosuffisance épistémique des sujets, par la systématiquement portée a
ignorer que nous ne pensons qu’en connexion avec d’autres « choses »,
parmi lesquelles, surtout, d’autres individus, que nous pensons toujours,
non pas leurs pensées, seule chose que voie Kant et dont il fait un motif
d’affranchissement, mais avec et a partir de leurs pensees. Il n’est donc
aucune de nos pensées que nous puissions dire entierement notre. Et, pour
paraphraser (Eth., II, 35, scolie), si nous nous trompons en croyant « penser
par nous-mémes », c’est que nous sommes conscients de penser mais
ignorants des innombrables influences qui nous ont détermin€s a penser.

On voit ici comment la philosophie de Spinoza appelle spontanément
son propre prolongement sous [’espece d’une science sociale, en
I’occurrence une science sociale de la communication des idées?, ou il
entrerait aussi bien des effets d’interactions horizontales, notamment
mimétiques, que des effets d’autorité ou la communication des idées se fait
plus verticale, a partir de poles de capital symbolique concentre, etc. En tout
cas, comme I’a trés bien montré Lorenzo Vinciguerral’, il n’y a pas
d’atomisme des idées : toujours nous lions nos idées pour en former de
nouvelles par recombinaisons originales d’idées anciennes, préalablement



métabolisées — influences extérieures transformées, par intégration, en idées
intérieures, disons plutét en 1idées propres —, scheme métabolique
d’assimilation qui conduit Nietzsche a voir ’esprit comme un estomac!l.
Bien siir ce mécanisme de ’assimilation ne peut €tre opéré que par une
force active : ¢’est toujours par notre conatus, c¢’est-a-dire notre puissance,
en ’occurrence notre puissance de penser, que nous lions et formons nos
idées, et cela selon les manieres de notre complexion singuliere (ingenium).
Ce qui signifie, par exemple, qu’un autre que nous, sous le coup de la méme
affection extérieure, aurait li¢ et formé ses idées différemment, selon ses
manicres a lui, les manieres de son ingenium. Dans nos idées, nous n’y
sommes donc pas pour rien — mais nous n’y sommes pas pour tout (comme
le croit le mythe néolibéral de 1’autosuffisance épistémique). Parfois méme
nous n’y sommes pas pour grand-chose : de la d’ailleurs que de si
nombreuses personnes, toutes intimement persuadées de « penser par elles-
mémes », finissent — quelle surprise ! — par penser les mémes choses. Il y a
donc sans doute autant de philosophie que dans bien des philosophies dans
cette succulente breve de comptoir qui résume les choses a sa fagon : « Moi,
J’écoute pas les hommes politiques, je me fais mon opinion tout seul, et ca
m’empéche pas d’avoir la méme opinion que tout le monde, au
contraire!? | » — soit en quelques lignes anisées 1’intégralité de la dialectique
hégéliano-spinoziste de la pensée critique...

Changer le monde « si on le veut » ?

On ne pense donc pas par soi-méme, mais on ne change pas non plus
le monde par soi-méme, autre construction de 1’imaginaire néolibéral,
pourtant particulicrement prégnante dans les esprits de la gauche
antilibérale. Méme quand il se veut dirigé contre la société néolibérale, le
changement politique par la réforme des comportements individuels est
I’une des manifestations paradoxales, mais des plus typiques, de la
persistance de I’imaginaire néolibéral 1a ou on I’attendrait le moins. Le
commerce €quitable, I’investissement responsable, les monnaies citoyennes,
le tri des déchets et la fermeture des robinets, le déménagement de ses



comptes au Crédit cooperatif ou a la Nef, etc. : toutes ces injonctions
militantes a la « citoyenneté » ont en commun de proclamer « nous sommes
tous individuellement responsables », « le changement commence par
nous », « si nous le voulons, il nous appartient de modifier nos
comportements » — sous-entendre : pour changer le monde, puisque le
monde n’est pas autre chose que la somme de nos comportements
individuels. Si mal accueillie ce genre de mise en question dit-elle étre,
spécialement aupres des publics militants qui se sont dévougs a cette forme-
la d’activité politique, il faut pourtant faire au moins la clinique des
schémes discursifs qui ne cessent d’entourer ces pratiques, et apercevoir ce
que, paradoxalement, ils continuent de devoir a I’imaginaire néolibéral,
quoique engagés dans la lutte contre le néolibéralisme. Or tous ces discours,
qui fonctionnent comme des mots d’ordre, tombent sous le coup de trois
objections, respectivement théorique, empirique et sociologique.

Une objection théorique d’abord, pour aller tout de suite au cceur de
I’argument. Car le contresens du changement social par la réforme des
comportements individuels est I’expression typique de la métaphysique
subjectiviste du vouloir libre et souverain : il nous suffit de « le » vouloir, il
nous suffit de « le » décider. Que 1’é¢tat du monde ne soit pas autre chose
que la somme des comportements individuels, on pourrait a la rigueur
envisager de I’accorder — en fait il ne faudrait pas, car précisément le social
comme totalité fait davantage que la simple somme de ses parties. Mais les
comportements individuels eux-mémes, d’ou viennent-ils ? Et par quoi
sont-ils déterminés ? Cette forme de politique qu’on pourrait appeler la
« politique citoyenne » voudrait que ce soit par la vertu — la vertu des
individus invités a vouloir le bien ; et par « bien », comprendre en 1’espece :
I’équité dans le café, la solidarit¢ dans la microfinance et les robinets bien
fermeés. Mais cela est supposer la nativit¢ de la vertu, hypothese
extrémement aventureuse, vouee le plus souvent a ne soutenir que des paris
perdus. Méme Kant n’avait pas manqué de voir que, dans le monde sensible
régi par la causalité phénoménale, il n’y a de moralité qu’a concurrence des
intéréts (passionnels) a la moralit¢. Pour le coup les moralistes du

XVII® siécle s’étaient montrés plus lucides encore. Et Spinoza parmi eux.
Dans le Traité politique, Spinoza s’interroge sur la qualité d’un
gouvernement abandonné a la seule vertu des gouvernants : « Un Etat [...]



dont le salut dépend de la loyauté de tel ou tel, et dont les affaires ne
peuvent étre correctement prises en charge qu’a la condition que ceux qui
les traitent aient la volonté d’agir loyalement, n’aura aucune stabilité. Pour
qu’il puisse durer, au contraire, les affaires publiques doivent étre ordonnées
de telle sorte que ceux qui les administrent, qu’ils soient conduits par la
raison ou par les affects, ne puissent étre amenés a manquer de loyauté ou a
mal agirl3 » (TP, I, 6). Le point de Spinoza, ¢’est donc qu’en matiére de bon
gouvernement comme d’action « citoyenne », il ne faut pas attendre les
comportements vertueux de la vertu intrinséque des individus mais
d’institutions convenablement agencées qui les y poussent. Dans un
paralogisme typique de I’imaginaire néolibéral, la « politique citoyenne »,
qu’on nommerait mieux « politique de la vertu », persiste a croire que le
comportement individuel vertueux est I’affaire des individus eux-mémes, et
qu’il n’a pas d’autre détermination possible que leur vouloir souverain.
Mais toute la théorie du mode fini s’oppose a cette vue et, de méme qu’on
pense toujours a quelque chose avec les autres et par les autres, de méme
I’individu humain, incapable de I’autonomie de la causalité¢ adéquate, est
toujours a quelque degré déterminé par le dehors des causes extérieures.

En D’occurrence, le dehors est social : i1l est fait de structures,
d’institutions et de rapports sociaux. Les individus ne se comportent donc
jamais que comme les rapports sociaux ou ils sont pris, et les
environnements institutionnels ou ils sont plonges, les y déterminent. Ce
sont ces environnements institutionnels, avec leurs grammaires et leurs
contraintes propres, qui configurent les intéréts affectifs a tenir telle
conduite plutét que telle autre. Ainsi par exemple, comme Foucault et
Bourdieu 1’avaient fait remarquer (et maniere aussi de dire que
I’objectivation critique s’applique a tous...), la rigueur intellectuelle des
savants ne doit rien a un amour natif et pur de la vérit¢, mais tout a la
surveillance mutuelle des savants par les savants, qui ne louperont pas le
déviant et, par la, incitent chacun a se tenir a carreau avec les regles de
I’argumentation scientifique. La vertu scientifique n’est donc en rien une
propriété individuelle mais un effer de champ infus€¢ en chacun des
individus. Comme I’expérience I’a suffisamment montre, il suffit de sortir
un savant de son univers scientifique, et de le plonger dans un univers a
controle intellectuel plus lache, comme 1’univers médiatique, pour le voir a



breve échéance se mettre a tenir des discours d’une médiocrité qu’il n’aurait
jamais os¢ exposer au regard de ses pairs.

La vertu n’appartient donc pas aux individus, elle est I’effet social d’un
certain agencement des structures et des institutions telles qu’elles
configurent des intéréts affectifs au comportement vertueux. C’est bien
pourquoi Spinoza consacre un temps si minutieux au détail institutionnel
des régimes de gouvernement. Il faudrait €tre fou pour jouer le salut de
I’Etat sur la désignation improbable d’un souverain volontaire mais
tempérant, rationnel mais empathique avec le peuple, ambitieux mais pas
mégalomane, etc., c’est-a-dire sur 1’hypothése d’un oiseau rare ou d’un
mouton a cinq pattes. Spinoza pense I’Etat bien agencé comme une
mécanique, un canevas institutionnel ou couler la matieére premicre des
passions humaines, pour les faire jouer toutes seules, ainsi conformeées,
dans le bon sens. Dans cet agencement, les propriétés idiosyncratiques du
souverain ne comptent pour rien : ¢’est la force des effets de configuration
et d’incitation institutionnelles qui fait tout — résultat évidemment
genéralisable a tous les ordres de pratiques et a tous les environnements
institutionnels.

Que la méconnaissance des structures et le pari exclusif sur les
individus condamnent la politique de la vertu a I’insignifiance minoritaire
dans le meilleur des cas, a I’échec flagrant dans tous les autres, la période
actuelle est pourtant bien faite pour nous en convaincre — et ce serait la le
sens de 1’objection empirique. Car s’il est un domaine ou I’on en a
bruyamment appelé a la moralisation — et avec quels édifiants résultats ! —,
c’est bien la finance. On aura sans doute du mal a trouver invalidation a
plus grand spectacle des faux espoirs de la politique de la vertu — et, la
encore, sauf a faire I’hypothése, évidemment injustifiable, d’une nature
essentiellement maléfique des hommes de la finance, il faut bien voir la
geneéralité du cas. Il fallait croire en effet a la Pentecote ou a la communion
des saints pour imaginer qu’un univers comme la finance, structuralement
configuré pour maximiser les intéréts matériels (et symboliques) au gain
spéculatif, plt connaitre une régulation spontanée par la vertu. A part
I’hypothese de la sainteté¢, comment imaginer demander aux individus de la
finance de réfréner d’eux-mémes leurs ardeurs spéculatives quand tout dans
leur environnement les incite a s’y livrer sans frein ? Tous leurs intéréts,
mon¢taires, professionnels, existentiels, sont configurés d’apres la



grammaire de la plus-value, et I’on exigerait d’eux d’y renoncer d’un geste
large ? On demande littéralement : par quel miracle ? Comme on sait, en
vérité, « moralisation » est le nom choisi par I’industrie financiere pour
reconduire le statu quo, et endossé par quelques politiques €galement
cyniques — ou parfaitement crétins, on en dispute encore. Dans un univers
aux intéréts aussi puissamment structurés, la « moralisation » est 1’autre
nom du « rien », le choix méme de I’inanité politique.

Si distants qu’ils croient en étre, les militants de la politique de la vertu
ne devraient pas meéconnaitre I’homologie formelle qui rapproche la
moralisation de la finance de I’antilibéralisme « citoyen » — et promet, on
peut le craindre, les deux causes au méme destin. De méme qu’on mettra un
terme au fléau de la finance, non par D’entreprise sans espoir du
redressement moral des traders, mais par un geste d’arraisonnement brutal
— réglementaire, 1égal et fiscal —, c’est-a-dire par une refonte institutionnelle
formulant de nouvelles interdictions et de nouvelles sanctions, de méme la
mondialisation néolibérale ne sera-t-elle arrétée que par des
reconfigurations de structure et non par des appels aux contre-feux
individuels. Les libéraux, eux, structuralistes a 1’¢tat pratique, savent
d’ailleurs tres bien a quel étage le jeu se joue vraiment : celui de I’OMC, du
Comité de Bale, du FMI, de la Commission européenne, etc., c’est-a-dire
partout ou I’on dessine les environnements institutionnels ensuite offerts a
I’activité des agents — et d’ou tout s’ensuivra quasi mécaniquement.

Il reste enfin 1’objection sociologique. Le volontarisme de 1’action
citoyenne tient qu’il est universellement au pouvoir de I’esprit de se
commander a soi-méme 1’action vertueuse : le libre arbitre convenablement
orienté le peut. Mais on voit immédiatement le probleme : si ’arbitre est
libre, pourquoi inclinerait-il davantage a vouloir librement les déchets triés
plutdt que les déchets en vrac ? On répond alors que c’est ’effet de la vertu
précisément, qui est une identification claire et distincte du bien. Mais est-
ce la autre chose qu’une explication tautologique, ou par les qualités
occultes, comme jadis on évoquait la vertu dormitive de I’opium ? Le trieur
de déchets cependant proteste : « Moi je le fais bien ! » Et ¢’est vrai, il le
fait. Il le fait méme hors de tout cadre institutionnel formel qui le
déterminerait a le faire. Il a donc effectivement le sentiment de le faire de
lui-méme et par lui-méme. Lui accordera-t-on pourtant le bien-fonde de ce
sentiment ? Pas davantage, en tout cas si le « de lui-méme » et le « par lui-



méme » devaient avoir la valeur d’une origination absolue. Car la
configuration des intéréts affectifs en intérét (conscient ou inconscient) a la
vertu, ¢’est-a-dire en détermination au comportement vertueux, ne saurait
avoir pour principe ’'individu lui-méme. La formation d’une complexion
affective et désirante en général (I’ingenium), et la formation d’une
complexion vertueuse en particulier, doivent tout aux pouvoirs constitutifs
de D’expérience. Ce sont nos expériences, c’est-a-dire I’intégrale de nos
rencontres de situations et de choses extérieures, qui ont fait de nous ce que
nous sommes — et non « nous-mé€mes », comme le pensent les esthetes qui
revendiquent de « faire de leur vie une ceuvre d’art », le sculpteur souverain
coincidant avec sa sculpture, mais aussi bien les idéologues ordinaires de
« ’homme qui s’est fait tout seul », littéralement parlant le self~-made man,
dont on voit que la figure séduit trés au-dela des limites habituelles du
business.

Or nous ne sommes pas self-made. Nous sommes le produit de nos
experiences, de nos rencontres, donc tout a la fois de notre société, de notre
classe sociale, de notre groupe professionnel, de notre environnement
familial — de nos aventures plus idiosyncratiques aussi. Ca n’est donc pas
un sol souverain mais, en termes spinozistes, une certaine trajectoire
d’affections qui a tracé notre complexion affectivel* et, par exemple, nous a
déterminés a ’engagement dans des pratiques « citoyennes » — ce qui est un
bien ! Mais un bien qui ne doit pas empécher de voir que 1’ingenium
vertueux n’est pas, comme il le croit le plus souvent, le produit d’une
admirable autoconstruction, universellement réplicable, mais celui de
circonstances sociales particulieres. Aussi la politique de la vertu, méme la
mieux intentionnée du monde, peche-t-elle par sociocentrisme lorsqu’elle
méconnait les conditions sociales de 1’acces a la vertu politique — des
conditions qui sont tout sauf universellement satisfaites.

C’est que la disposition a faire abstraction, en tout cas en apparence, de
ses propres intéréts materiels immeédiats pour embrasser des points de vue
plus ¢levés et des intéréts plus vastes (I'intérét pour d’autres groupes
sociaux ou d’autres pays que le sien, I’intérét pour la plancte, etc.) suppose
des conditions assez spéciales, la plus évidente étant souvent la satisfaction
déja acquise de ses propres intéréts matériels immédiats ! Ce qui aide
¢videmment a s’en détacher, au moins en mots, et laisse le confort de penser
a autre chose, et de se payer de tous les profits de Daltruisme et de



I’universalisme. Il entre notamment dans cette disposition au dépassement
de sa localité, et a ’adoption des points de vue de la globalité, toute une
série de facteurs bien mis en évidence par la sociologie de 1’engagement
militant, notamment en termes de capital scolaire, culturel, etc. Tout ceci
pour dire que la politique de la vertu demeure un produit typique, non
seulement de certaines appartenances sociales, mais aussi de I’imaginaire
néolibéral toutes les fois ou, croyant ne devoir qu’au libre vouloir des
individus, elle méconnait ses propres conditions sociales de possibilite, et
surtout combien ces conditions sont en fait étroitement distribuées. Il est par
exemple inutile de vouloir enrdler dans le commerce équitable des
populations qui ne peuvent en acquitter le surprix. Inutile de les appeler a la
conscience des enjeux planétaires quand leurs esprits sont obnubilés par
I’urgence prioritaire de joindre les deux bouts. Il est vain de les appeler a se
désaliéner de la marchandise quand elles sont encore a peine au seuil de la
consommation, et par ailleurs exposées a tous les messages exaltant la vie
dans et par les objets marchands dont I’espace public est saturé (pour ne
rien dire, par ailleurs, du fait qu’il est plus facile aux prédicateurs de la
frugalité de renoncer a la consommation apreés en avoir convenablement
joui). Autrement dit, comme le faisait remarquer Bourdieu, il est inutile
d’en appeler a 1’universel (abstrait) quand les conditions de 1’acces
(concret) a universel n’ont pas €té universalisées.

La politique de la vertu, fit-elle de gauche, entretient donc d’étranges
rapports de parenté avec I’imaginaire neolibéral auquel elle croit s’opposer,
notamment quand elle repose autant sur la sollicitation en personne des
individus. Mais, dira-t-on, a la fin des fins, dans tout changement social, ce
sont toujours les individus qui se mettent en marche. La question
stratégique demande cependant : pour aller ou, et pour faire quoi ? Les
expérimentations locales de formes de vie alternatives sont évidemment une
excellente chose : contre les barrieres mentales de 1’habitude, elles laissent
entrevoir la possibilit¢ de nouveaux rapports sociaux. Mais on peut
s’interroger sur leur portée politique réelle, du moins sur la robustesse de
I’hypothése qui table sur leur diffusion spontanée, au-dela des cercles
particuliers des individus sociologiquement déterminés a y entrer. Or, la
portée politique vient aux mouvements individuels, d’une part lorsqu’ils
sont coalisés nombreux, et d’autre part lorsqu’ils montent a 1’étage
macroéconomique pour s’en prendre aux structures. Dans I’intervalle, la



politique de la vertu, comprise moins comme pratique que comme
injonction prosélyte, méconnait le poids terrible qu’elle fait parfois peser
sur les individus, chargés de responsabilités qui ne leur reviennent pas — et
culpabilis€s en conséquence de ne pas réussir a vider la mer avec une petite
cuillere. Car les voila sommeés de combattre les dégats structurels du libre-
¢change par leurs achats équitables, ou de ralentir la fonte des pdles en
triant leurs déchets (au moment ou la Chine entre dans la mondialisation...),
ou encore d’¢conomiser I’eau a la place de Veolia — qui, elle, économise
I’entretien de son réseau pour servir de plus gros dividendes a ses
actionnaires —, parfois méme de prendre avec grace leur licenciement, par
« solidarité » avec le développement de quelque pays lointain ou leur usine
a été délocalisee... Il est méme des cas ou la politique citoyenne de la vertu
prend le caractere édifiant d’une apologie des personnalités admirables,
ainsi dans 1’ouvrage Les Sentiers de [ 'utopie’> a propos duquel la critique de
Franck Poupeau!® rappelle toutes les difficultés que finissent par poser les
expérimentations communautaires quand elles ne tiennent plus que le
discours de la hauteur d’ame, de I’élévation morale, de la générosité, de
I’altruisme et du désintéressement, pour donner a entendre que les utopies
sont, pour reprendre les termes de Poupeau, une affaire de « gens
formidables » — mais Poupeau rappelle trés opportunément que, comme
toute politique, la politique de transformation sociale se fait avec des gens
ordinaires, les plus nombreux, et que les stratégies qui misent tout sur les
gens formidables ont peu de chances de succes...

Il est sans doute utile de redire qu’il ne s’agissait ici pas tant de
soumettre les pratiques elles-mémes a I’examen critique — sinon pour poser
incidemment la question de leur possible efficacité a 1’échelle
macrosociale —, mais plutot les schémes mentaux dont procede le discours
qui s’¢labore autour d’elles, et la philosophie implicite de leur prosélytisme
comme ensemble de systématisations morales. Chacun par les inclinations
de son ingenium et le jeu de ses déterminations affectives trouve a
s’engager de la maniere qui lui convient, il n’y a rien a redire a ce sujet —

sinon d’ailleurs pour ajouter que rien n’est plus comprehensible, et méme
plus leégitime, dans une situation d’urgence politique, que de chercher a faire
ce qu’on peut, ¢’est-a-dire /a ou on le peut, soit dans le voisinage immeédiat
des choses sous controle de son action individuelle directe. La chose
appelée « politique citoyenne », ou « politique de la vertu », a donc moins



trait a ’engagement individuel dans ces pratiques qu’aux discours qui les
environnent en les généralisant comme horizon de la politique antilibérale ;
et dont il faut redire qu’ils procedent sans le savoir de I’imaginaire
néolibéral, a plus forte raison dans leurs formes extrémes de survalorisation
¢difiante des pouvoirs moraux de I’individu — dont on fait les mode¢les.

Les briguants

Que ce soit 1a I'un des tours les plus caractéristiques de la pensée
libérale, la chose ne devrait échapper a personne. C’est méme le coeur de la
rhétorique individualiste de la grandeur par le mérite et les
accomplissements qu’on ne doit qu’a soi-méme. Or — et ¢’est peut-&tre en
cette matiere que la théorie des modes finis fournit ses objections les plus
catégoriques — il n’y a rien qu’on puisse revendiquer ne devoir gu’a soi-
méme, sauf a se croire ¢élevé au prodige de la causalité adéquate. S’il y a
bien un paradoxe flagrant du capitalisme néolibéral — il faudrait méme dire :
une insoluble contradiction —, c¢’est que jamais mode de production n’a
pouss¢ si loin la division du travail, donc le caractere profondément
collectif de toute production, mais pour I’accompagner d’une rhétorique de
la performance individuelle, de Dattribution a soi-méme et du mérite
personnel exclusif.

Comme toujours, ce sont les cas maximaux qui sont dotés des
meilleures propriétés révélatrices, c’est pourquoi il faudrait avoir le temps
de s’attarder sur les édifiants récits qui nous sont proposés comme légendes
du capitalisme, épopées de la création héroique d’entreprise, entierement
imputable au génie personnel du créateur : Bill Gates, Steve Jobs ou Mark
Zuckerberg sont ainsi tour a tour offerts a I’imaginaire de la surpuissance et
de la suffisance... alors que, méme au niveau le plus superficiel, toutes ces
histoires commencent par du collectif et, symptomatiquement, finissent par
de la spoliation. Ainsi, méme au moment réputé le plus individualiste des
commencements, Bill Gates s’appuie sur Paul Allen avant de le faire
oublier, Steve Jobs sur Steven Wozniak avant de 1’escamoter, Mark
Zuckerberg sur les freres Winklevoss avant de les passer a la trappe. Et dans



une répétition du méme schéma, ou I’on pourrait voir une insistance propre
au mythe, il s’agit toujours d’¢liminer le tiers encombrant, celui qui dit
I’insuffisance originelle du faux créateur, obligé de se faire vrai spoliateur,
pour pouvoir se poser in fine comme vrai faux entrepreneur, au prix d’une
manceuvre d’¢élimination qui n’est pas sans faire penser aux effacements
photographiques staliniens. La légende du créateur autosuffisant se construit
donc sur une spoliation originelle, et le paradoxe veut que les histoires
présentées comme les archétypes de la saga individualiste commencent
toutes en fait par des dénis de collaboration, c’est-a-dire de
codétermination.

Ces histoires, dont la réalité dit I’exact contraire de ce qu’elles
voudraient raconter, mettent alors sur la voie d’une autre caractéristique de
I’imaginaire néolibéral, qui est en surface un imaginaire de la suffisance,
mais se révele aussi, contradictoirement et sur le mode de la mauvaise
conscience, un imaginaire de la captation — contradiction manifeste en effet
puisque la captation vaut par elle-méme aveu de I’insuffisance du captateur.
Ainsi, en décalage complet d’avec ses fantasmes et ses légendes, la réalité
du capitalisme néolibéral et entrepreneurial n’est pas celle de la plénitude
du mérite personnel, mais celle du constat répét¢ de 1’insuffisance
individuelle, a plus forte raison dans une ¢conomie de division du travail,
insuffisance complétée, ou compensée, par les pratiques de la brigue, c’est-
a-dire de la captation. Car voici en effet un mot — la brigue — dont nous
avons perdu le sens originel alors qu’il est probablement le concept central
du capitalisme. Il faut le secours du Dictionnaire de I’Académie francaise
de 1718 pour retrouver que la brigue se définit comme « poursuite vive
qu’on fait par le moyen de plusieurs personnes qu’on engage dans ses
intéréts ». Tout y est | « Poursuite vive » dit I’élan du désir impérieux du
créateur ou du conducteur d’entreprise ; « par le moyen de plusieurs
personnes » dit son insuffisance a mener cette poursuite par ses propres
moyens seulement, c’est-a-dire 1’exces de son désir par rapport a ses
possibilités personnelles, et partant I’impossibilit¢ de son accomplissement
par soi seul ; « qu’on engage » dit le rapport d’enr6lement impos¢€ par le
desir-maitre aux tiers impliqués dans la réalisation d’un désir qui n’est pas
d’abord le leur ; enfin « dans ses intéréts » annonce la spoliation a venir,
captation par le désir-maitre des produits, monétaires et plus encore
symboliques, d’une activité fondamentalement collective : des dizaines de



milliers d’employés travaillent pour Apple, mais c’est Steve Jobs qui « a
fait I’1Phone ».

Le capitalisme, c’est donc le regne de la brigue €rigée en principe. Et
littéralement parlant on peut dire des capitalistes qu’ils sont des briguants :
ils sont les bénéficiaires d’un systéme de brigue instituée. A coté de la
suffisance, et précisément parce que celle-ci est un mensonge, la brigue est
I’autre part, a la fois vivace et sombre, de I’imaginaire néolibéral. Vivace,
car tous les petits apprentis-capitalistes savent de connaissance intuitive les
possibilités de profit que leur ouvre le systeme de la brigue — et piaffent de
les réaliser. Sombre, car elle est évidemment le symétrique, et le désaveu
flagrant, de la part lumineuse, la part de la suffisance et de 1’autonomie.
Brigue est donc le nom d’une prétention : la prétention de se faire attribuer
des effets qui excedent ses propres puissances, c’est-a-dire d’établir une
¢galité (mensongere) entre le briguant et les effets qui suivent en fait de
puissances autres que les siennes. La prétention du briguant, c’est par
excellence le mensonge néolibéral du mérite.

Pouvoirs d’emprunt

La brigue pourtant n’est que la forme la plus visible et la plus
consciente de la captation de puissances externes. Elle ne saurait faire
oublier toutes ces autres configurations ou un individu produit des effets par
mobilisation de puissances extérieures a la sienne, mais des puissances qui
ne sont pas nécessairement identifiables ou assignables, comme elles
peuvent 1’étre dans le cas des enrdlements formels, des puissances
anonymes, des puissances sociales déposées dans les structures. C’est 1a
sans doute un point passablement abstrait et dont on ne donnera ici que
I’intuition. Car il faudrait beaucoup de temps pour expliquer que les
institutions et les structures sont en quelque sorte des « cristallisations » de
ce que Spinoza nomme la puissance de la multitude!®, une idée qu’il forme
d’abord a propos de I’institution par excellence, peut-Etre la mere de toutes
les institutions, 1’Etat. L’idée spinoziste de 1’Etat, c’est que la puissance
¢tatique, qui semble écrasante et surtout extérieure a chacun, ne provient en



derniere analyse que de nous : c’est notre puissance, notre puissance de
multitude, mais composé€e-coalisée d’une maniere qui nous la rend
méconnaissable, que le souverain capte... pour la retourner contre nous en
une puissance de régner. (7P, I, 17) : « Ce droit que définit la puissance de
la multitude, on le nomme généralement imperium » — imperium qu’on
traduirait aussi bien par Etat!® que par souveraineté2l. Cette intuition de la
transcendance immanente, transcendance parce que 1’Etat se présente a
nous comme un pouvoir qui vient du haut, sous la forme d’une extérioriteé
surplombante, mais immanente parce que son origine véritable n’est autre
que la multitude elle-méme, La Boétie I’avait eue avant Spinoza : « D’ou
I’Etat a-t-il pris tant d’yeux dont il vous épie, si vous ne les lui baillez ?
Comment a-t-1l tant de mains pour vous frapper, s’il ne les prend de vous ?
[...] Comment a-t-il aucun pouvoir sur vous, que par vous2 ? » C’est dans
cette intuition que s’origine la distinction conceptuelle fondamentale de la
puissance et du pouvoir — du pouvoir d’Etat, mais de tout pouvoir en fait.
Alexandre Matheron ramasse cette distinction en une formule lapidaire :
« Le pouvoir politique c’est la confiscation par les dirigeants de la
puissance collective de leurs sujets?2. » La captation — captation de la
puissance de la multitude — est au principe méme du pouvoir de I’Etat. Ce
que le souverain croit €tre sa propre puissance en fait ne lui appartient pas :
elle est en dernicre analyse la puissance composee de tous ces sujets, sur
lesquels en quelque sorte il reégne a leurs frais... On pourrait ainsi dire que
le pouvoir d’Etat est une super-brigue, mais a 1’échelle de la société entiére,
une brigue anonymisée et structurelle, par la propice au confort
d’inconscience des occupants de ’Etat.

A partir du modéle spinozien de 1’Etat, cette théorisation du pouvoir
comme capture de puissances peut etre généralisée. Sans méme prononcer
les mots « puissance de la multitude », Durkheim en a ’intuition tres forte
quand il évoque le pouvoir symbolique de I’homme charismatique, point
focal des résonances affectives de la foule a laquelle il s’adresse : « Ce
surcroit de force est bien réel. Il lui vient du groupe méme auquel il
s’adresse. Les sentiments qu’il provoque par sa parole reviennent vers lui,
mais, grossis, amplifi€s, ils renforcent d’autant son sentiment propre. Les
énergies passionnelles qu’ils soulevent retentissent en lui et releévent son ton
vital2. » Et Durkheim poursuit : « L’homme qui s’adresse a la foule sent en
lui comme une pléthore anormale de forces qui le débordent et qui tendent a



se répandre hors de lui : il a méme parfois I’impression qu’il est dominé par
une puissance morale qui le dépasse et dont il n’est que I’interprétet. »
Pourrait-on mieux dire que le pouvoir, en [’occurrence le pouvoir
symbolique, n’appartient pas a I’homme de pouvoir ? Il est toujours
d’emprunt : 1l est ’effet d’une captation de puissances externes qui ne sont
pas les siennes, mais se sont investies en lui. Le charisme n’est donc
nullement une propriété substantielle de I’homme charismatique : il est
I’effet de I’'investissement en lui de la puissance de la multitude. L’homme
charismatique ne fait jamais que réverbérer sur la multitude sa puissance
propre a elle. L’ontologie spinoziste des modes finis, prolongée dans le
modele de la puissance de la multitude, offre ainsi une machine théorique a
detruire les prétentions — typiques de 1’imaginaire néolibéral — de la
grandeur personnelle, du mérite intrinseque, et des réalisations qu’on ne
doit qu’a soi-méme, en disant tout ce que ces grandeurs, qui sont autant de
pouvoirs, doivent en réalité a des puissances qui ne sont pas les leurs — mais
dont les captateurs s’attribueront pourtant les effets sans vergogne, ou bien
en toute inconscience.

Ce modele peut étre étendu en considérant structures et institutions
comme des cristallisations de la puissance de la multitude : des ressources
collectives, évidemment inégales, sont déposées en les différents lieux de la
structure sociale, des ressources qui offrent aux puissances individuelles
occupant ces lieux des possibilités de démultiplication — un peu a la manicre
d’un levier archimédien. De 1a par exemple que la méme action accomplie
dans un de ces lieux richement dotés puisse produire des effets
considérables, 1a ou elle n’en aurait eu aucun dans un lieu comparativement
pauvre. Par exemple, a pertinence analytique €gale, I’annonce d’un krach
financier imminent aura un effet tres supérieur si elle est faite depuis ce lieu
de la structure sociale du capitalisme connu sous le nom de « Réserve
fédérale des Etats-Unis » et par I’occupant attitré de ce lieu, plutdt que

depuis un café du XX° arrondissement par un obscur chercheur en science
sociale2. De la méme maniére, un méme individu, une méme activité, une
méme puissance d’agir, produira des effets tres différents selon qu’elle
s’exerce dans le lieu de la structure sociale dit « salle des marches de la
banque X » ou depuis le lieu « €épicerie de quartier de la rue Y », des lieux
qui offrent des cristallisations de ressources collectives invisibles tres



inégales, et qui promettent la méme puissance d’agir a des effets tres
inégaux — d’ou I’'1déologie néolibérale conclura cependant a des merites tres
inégaux... donc a des rémunérations tres inegales.

Béquilles et imbéciles heureux

Contre I’imaginaire néolibéral de la félicit¢é monadique, la position
antilibérale affirme qu’il n’est pas une de nos félicités qui ne nous vienne
pour partie du dehors. C’est le cas de nos f€licités matérielles, ou la
dépendance de chacun a tous prend la forme spécifique de la division du
travail. C’est le cas de nos félicités symboliques, puisque nous ne vivons
que de reconnaissance et a toutes les échelles : familiale, professionnelle,
sociale — c’est toujours le dehors qui nous irrigue et nous soutient. Il n’y a
donc pas pire, ni plus typique mensonge néolibéral que 1’autosuffisance. Et
a propos de certains sujets néolibéraux qui se présentent comme
extrémement sirs d’eux-mémes, siirs notamment de leur autonomie et de ne
devoir rien de leur existence ou de leur position sociale qu’a leurs propres
mérites, on peut gager qu’il suffirait de les priver de deux ou trois petites
choses, de quelques flux de reconnaissance seulement, pas forcément
nombreux mais vitaux, pour les voir aussitot s’écrouler comme poupées de
chiffon, et découvrir rétrospectivement qu’ils n’ont jamais marché qu’avec
des béquilles.

Mon point en tout cas était le suivant : on ne lutte radicalement contre
I’imaginaire néolibéral qu’en s’attaquant a son noyau dur métaphysique,
c’est-a-dire a son idée de I’homme. L’imaginaire antidote est donc un
imaginaire anti-humaniste théorique, un imaginaire antisubjectiviste. A
cette aune de I’ontologie des modes finis et de la réforme de I’entendement
qui doit s’ensuivre, on voit combien il y a loin des urgences présentes de la
politique antilibérale au temps long de la reconstruction d’un imaginaire
antilibéral, une distance si grande qu’elle rend comiquement dérisoire
I’ontologie des modes finis présentée comme une arme de guerre ! — ou I’on
pourrait méme voir le prototype de I’illusion (et de 1’inutilité) scolastique. A
ma décharge cependant, je plaiderais que c’est le ridicule qui suit d’avoir



pris au serieux I’intitulé méme du colloque — « L’imaginaire néolibéral » —,
et surtout son invitation implicite a penser ce que pourrait €tre un
imaginaire antilibéral — mais, comme on sait, les projets de réfection de nos
sous-sols mentaux sont de vastes chantiers... La formation de I’imaginaire
néolibéral lui-méme n’a-t-elle pas €té¢ le fruit d’un processus historique
multiséculaire ? Il faudra donc se faire a I’idée que son dépassement
antisubjectiviste par une politique de la raison spinozienne appelle une
temporalit¢ du méme ordre — et nous ne sommes visiblement pas rendus...
On pourra bien m’opposer 1’objection, si c’en est une, du ridicule politique
de la proposition spinoziste mais, donc, a la condition de m’accorder que le
ridicule était inscrit deés le départ dans la question, et du fait méme que la
formation et la reformation d’un imaginaire collectif sont des processus
abandonnés a une histoire si longue qu’on ne saurait presque plus les
qualifier de politiques stricto sensu — plutdt d’anthropologiques. Maintenant
cependant que le vin du ridicule est tiré, je peux le boire avec grace et
jusqu’au bout, en concluant par ceci : si I’imaginaire antidote est un
imaginaire spinoziste, c’est parce qu’il doit €tre un imaginaire de
I’insuffisance devenue consciente d’elle-méme, et de la dépendance
genéralisée assumeée. Cette hétéronomie essentielle n’a en soi rien
d’attristant pour peu qu’on sache reconnaitre que la dépendance peut
¢galement étre constitutive. Car toute dépendance n’est pas une diminution,
ou elle ne I’est qu’au regard de la norme libérale de 1’autosuffisance, mais
cette norme est une pure fabrication imaginaire, il faudrait méme dire : elle
est un pur délire. Il n’y a donc pas a s’attrister, ou a vivre sous 1’espece du
manque, de I’inachévement ou du déficit la non-satisfaction d’une norme
qui délire, et nous fait délirer avec elle. Et si jamais — parce qu’on ne se
defait pas facilement des plis de son imaginaire — des affects tristes venaient
a persister, il faudrait leur opposer les affects joyeux qui suivent de 1’idée
que la dépendance peut €tre non pas déficitaire mais constitutive, non pas
manque mais construction.

L’insuffisance ontologique du mode fini, sa condamnation sans appel a
la causalité inadéquate, le vouent a la communication constante avec les
autres modes, parmi lesquels, surtout, les autres hommes. Le monde de
I’insuffisance est donc nécessairement, par le fait méme, un monde de
connexions et de nourrissages mutuels, un monde d’interdépendances
constitutives qu’Etienne Balibar, empruntant a Simondon, nomme le



« transindividuel?® », et qui fait dire a Spinoza que rien n’est plus utile a

I’homme que I’homme.

Résumons-nous : I’homme autosuffisant n’existe pas. Mode fini
ontologiquement, essentiellement insuffisant, il est étymologiquement un
imbécile : im-bacillum, sans baton — sans béquille —, incapable de se
soutenir lui-méme, il ne tient pas debout tout seul. L’imbécillite
ontologique, essentielle, et la communication généralisée qu’elle instaure
nécessairement, sont notre condition inexpiable. Mais cette condition n’a
rien de malheureux ! L’horizon d’un imaginaire antilibéral, ¢’est donc d’en
avoir la conscience lucide et de D’assumer pleinement — c’est-a-dire
joyeusement. Car, apres tout, c’est notre finitude méme qui nous engage
nécessairement dans ce régime d’échanges généralis€s qu’on appelle la
sociéte. Ainsi 1’homo postliberalis ne se raconte-t-il pas d’histoires : il
prend comme elle est son insuffisance congénitale et permanente, inscrite
dans sa condition de mode fini, il n’en fait pas un drame ni ne s’afflige de
ne pas étre a la hauteur d’idéaux fantasmagoriques : bref, il est un imbécile
heureux.

A la maniére, typiquement, de Jean-Claude Michéa, voir par exemple, Le Complexe d’Orphée. La gauche, les
gens ordinaires et la religion du progres, Paris, Climats, 2011. Pour une discussion critique, voir Frédéric
Lordon, « Impasse Jean-Claude Michéa ? », Revue des livres, n° 12, juillet-aott 2013.

C’est moi qui souligne.
Emmanuel Kant, Qu ‘est-ce que les Lumieres ?, Paris, Flammarion, « GF », 1991, p. 43.

(FNQTIETN

Sauf, événement rarissime, a accéder au régime de ce que Spinoza nomme la causalité adéquate (voir infra ici
méme).
Une clause a souligner pour signifier que I’argument n’emporte aucune visée généalogique.

IO I

Comme le souligne avec force Lorenzo Vinciguerra, « Les trois liens anthropologiques. Prolégomeénes
spinozistes a la question de I’homme », L’Homme, Revue francaise d’anthropologie, n° 191, juillet-septembre
20009.

C’est moi qui souligne.
C’est moi qui souligne.

Ko 1o 1

A la maniére, par exemple, des travaux de Yves Citton : Zazirocratie. Trés curieuse introduction a la
biopolitique et a la critique de la croissance, Paris, Amsterdam, 2011, et Renverser [’insoutenable, Paris,
Seuil, « Débats », 2012.

Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe, op. cit.

Voir a ce sujet Barbara Stiegler, Nietzsche et la biologie, Paris, PUF, « Philosophies », 2001.

Jean-Marie Gourio, Bréves de comptoir, Neuilly-sur-Seine, M. Lafon, 1995, p. 24.

Ici dans la traduction de Charles Ramond — je souligne.

(e~ ool e gy =

Voir Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe, op. cit., a propos de la causalité vestigiale a ’ceuvre dans la
constitution de 1’ingenium.

—
N

Isabelle Fremeaux et John Jordan, Les Sentiers de I 'utopie, Paris, La Découverte, « Zones », 2011.

_
=

Franck Poupeau, Les Mésaventures de la critique, Paris, Raisons d’agir éditions, « Raisons d’agir », 2012,
chapitre I11.

=

A ce propos, voir Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et servitude, op. cit.



_.
o0

IS

I—

(U2 NN (PUR NS (il (s N}
RIREREIEIE!

Voir Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la Régulation, n°® 7, 2010.

C’est le choix que fait Pierre-Frangois Moreau (7raité politique, Paris, Réplique, 1979).

A la maniére de Charles Ramond (7raité politique, Paris, PUF, « Epiméthée », 2005).

Etienne de La Boétie, Discours de la servitude volontaire, op. cit., p. 30.

Alexandre Matheron, Individu et Communauté chez Spinoza, op. cit.

Emile Durkheim, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, op. cit., p. 301.

1bid., p. 300.

Puisque par une initiative plus que bienvenue des organisateurs, le colloque « L’imaginaire néolibéral » a tenu
sa premiere journée dans le café Le Lieu-Dit a Belleville.

Etienne Balibar, « Individualité¢ et transindividualité chez Spinoza », in Pi'erre-Frangois Moreau (dir.),
Architectures de la raison. Mélanges offerts a Alexandre Matheron, Lyon, ENS Editions, 1996.
Communication au colloque L’Imaginaire néolibéral, université Paris Ouest-Nanterre, Le Lieu-Dit, 29-
31 mars 2012.



Bibliographie

Aglietta, Michel, Regulation et crises du capitalisme, Paris, Calmann-
Lévy, 1976 (rééd. O. Jacob, 1997).

Aglietta, Michel, et Orléan, André (dir.), La Monnaie souveraine,
Paris, O. Jacob, 1998.

Akerlof, George, et Shiller, Robert, Animal Spirits. How Human
Psychology Drives the Economy, and Why it Matters for Global Capitalism,
Princeton, Princeton University Press, 2009.

Athané, Francois, Pour une histoire naturelle du don, Paris, PUF,
« Pratiques théoriques », 2011.

Balibar, Etienne, La Philosophie de Marx, Paris, La Découverte,
« Reperes », 1993.

—, « Individualité¢ et transindividualit¢ chez Spinoza », in Pierre-
Frangois Moreau (dir.), Architectures de la raison. Mélanges offerts a
Alexandre Matheron, Lyon, ENS Editions, 1996.

Batifoulier, Philippe (dir.), Théorie des conventions, Paris, Economica,
2001.

Bidet, Jacques, et Duménil, Gérard, Altermarxisme. Un autre
marxisme pour un autre monde, Paris, PUF, « Quadrige », 2005.

Boltanski, Luc, De la critique. Précis de sociologie de ['émancipation,
Paris, Gallimard, « Essais », 2009.

Boltanski, Luc, et Bourdieu, Pierre, « La production de I’idéologie

dominante », Actes de la recherche en sciences sociales, vol. 2, n° 2-3,
1976.



Boltanski, Luc, et Thévenot, Laurent, De la justification. Les
economies de la grandeur, Paris, Gallimard, « Essais », 1991.

Boltanski, Luc, et Chiapello, Eve, Le Nouvel Esprit du capitalisme,
Paris, Gallimard, « Essais », 1999.

Bourdieu, Pierre, « La double vérité du travail », Actes de la recherche
en sciences sociales, n° 114, 1996.

—, « Le sociologue et la philosophie », entretien avec H. Ichizaki in
Klaus Wagenbach (dir.), Satz und Gegensatz. Uber die Verantwortung des
Intellektuellen, Berlin, Klaus Wagenbach Verlag, 1989.

—, Le Sens pratique, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1980.

—, Ce que parler veut dire. Economie des échanges linguistiques, Paris,
Fayard, 1982.

—, Questions de sociologie, Paris, Minuit, « Documents », 1981.

—, Choses dites, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1987.

—, L’Ontologie politique de Martin Heidegger, Paris, Minuit, « Le sens
commun », 1988.

—, Raisons pratiques. Sur la théorie de [’action, Paris, Seuil, 1994.

—, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, « Liber », 1997.

Bourdieu, Pierre, Chamboredon, Jean-Claude, et Passeron, Jean-
Claude, Le Meétier de sociologue. Préalables épistémologiques, Paris,
Mouton, 1968.

Bove, Laurent, La Stratégie du conatus. Affirmation et résistance chez
Spinoza, Paris, Vrin, « Age classique », 1996.

—, « De la prudence des corps. Du physique au politique »,
Introduction au Traité politique, Paris, LGF, « Les classiques de la
philosophie », 2002.

Boyer, Robert, Théorie de la régulation. Une analyse critique, Paris,
La Découverte, « Agalma », 1986.

— « Les analyses historiques comparatives du changement
institutionnel : quels enseignements pour la théorie de la régulation ? »,
L’Année de la Régulation, vol. 7, Presses de Sciences-Po, 2003.

—, Théorie de la régulation, t. 1, Les Fondamentaux, Paris, La
Découverte, « Reperes », 2004.

—, Une théorie du capitalisme est-elle possible ?, Paris, O. Jacob, 2004.

—, « Historiens et ¢conomistes face a 1’émergence des institutions du
marché », Annales, Histoire, Sciences sociales, n° 3, 2009, p. 665-693.



Boyer, Robert, et Mistral, Jacques, Accumulation, inflation et crises,
Paris, PUF, 1978.

Boyer, Robert, et Saillard, Yves (dir.), Théorie de la réegulation. L état
des savoirs, Paris, La Découverte, 1995, rééd. 2002.

Caill¢é, Alain (dir.), La Quéte de reconnaissance. Nouveau phénomene
social total, Paris, La Découverte, « Textes a I’appui », 2007.

Camus, Albert, Caligula, Paris, Gallimard, « Folio », 1958.

Chevalier, Stéphane, et Chauviré, Christiane, Dictionnaire Bourdieu,
Paris, Ellipses, 2010.

Chottin, Marion, « Histoire de la philosophie et problemes de
philosophie », Klésis, n° 11, 2009.

—, Voir et juger. Le probleme de Molyneux et ses enjeux philosophiques

aux XVII€ et XVIII€ siécles, Thése, Université Paris I, 2010.

Citton Yves, Zazirocratie. Tres curieuse introduction a la biopolitique
et a la critique de la croissance, Paris, Amsterdam, 2011.

—, Renverser [’insoutenable, Paris, Seuil, « Débats », 2012.

Citton, Yves, et Lordon, Frédéric (dir.), Spinoza et les sciences
sociales. De la puissance de la multitude a [’économie des affects, Paris,
Amsterdam, « Caute ! », 2008.

Damasio, Antonio, L ’Erreur de Descartes, Paris, O. Jacob, 1995.

—, Spinoza avait raison, Paris, O. Jacob, 2003.

Damien, Robert, et Lazzeri, Christian (dir.), Conflit, confiance,
Besangon, Presses universitaires de Franche-Comt¢, 2006.

Debray, Eva, Lordon, Frédéric, et Ong-Van-Cung, Kim Sang (dir.),
Spinoza et les puissances du social, Paris, Amsterdam (a paraitre).

Deleuze, Gilles, Spinoza et le probleme de [’expression, Paris, Minuit,
« Arguments », 1968.

—, Pourparlers. 1972-1990, Paris, Minuit, « Documents », 1990.

—, « La méthode de dramatisation », in L’lle déserte et autres textes.
Textes et entretiens (1953-1974), édition David Lapoujade, Paris, Minuit,
« Paradoxes », 2002.

Deleuze, Gilles, et Guattari, Félix, Qu’est-ce que la philosophie ?,
Paris, Minuit, « Critique », 1991.



Delhom, Pascal, « Sous I’égide de Pascal », in Marie-Anne Lescouret
(dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe en sociologie, Paris, PUF, « Débats
philosophiques », 2009.

Descombes, Vincent, La Denrée mentale, Paris, Minuit, « Critique »,
1995.

—, Les Institutions du sens, Paris, Minuit, « Critique », 1996.

Dosse, Francgois, L’Empire du sens. L’humanisation des sciences
humaines, Paris, La Découverte, « Textes a I’appui », 1995.

Dupuy, Jean-Pierre, Introduction aux sciences sociales. Logique des
phénomenes collectifs, Paris, Ellipses, 1992.

Durkheim, Emile, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris,
PUF, « Quadrige », 1990.

Eymard-Duvernay, Frangois (dir.), L’Economie des conventions.
Meéthodes et résultats, Paris, La Découverte, « Recherches », 2006.

Fauconnet, Paul, et Mauss, Marcel, « La sociologie : objet et
méthode », in Marcel Mauss, Essais de sociologie, Paris, Seuil, « Points
Essais », 1971.

Fischbach, Franck, La Production des hommes. Marx avec Spinoza,
Paris, PUF, « Actuel Marx », 2005.

—, Sans objet. Capitalisme, subjectivite, aliénation, Paris, Vrin,
« Problémes et controverses », 2009.

Foucault, Michel, L’Archéologie du savoir, Paris, Gallimard,
« Bibliotheque des sciences humaines », 1969.

—, La Volonté de savoir, Paris, Gallimard, « Bibliothéque des
histoires », 1976.

Fremeaux, Isabelle, et Jordan, John, Les Sentiers de ['utopie, Paris, La
Découverte, « Zones », 2011.

Gillot, Pascale, L’Esprit. Figures classiques et contemporaines, Paris,
CNRS éditions, 2007.

Gourio, Jean-Marie, Breves de comptoir, Neuilly-sur-Seine, M. Lafon,
1995.



Greif, Avner, « Théorie des jeux et analyse économique des
institutions. Les institutions économiques du Moyen Age », Annales,
Histoire, Sciences sociales, n° 3, 1998.

—, Institutions and the Path to the Modern Economy. Lessons from
Medieval Trade, Cambridge, Cambridge University Press, 2006.

Guesnerie, Roger, « L’¢économie, discipline autonome au sein des
sciences sociales ? », Revue économique, vol. 52, n° 5, septembre 2001.

Haber, Stéphane, L’Aliénation. Vie sociale et expérience de la
depossession, Paris, PUF, « Actuel Marx », 2007.

Habermas, Jirgen, Théorie de [’agir communicationnel, Paris, Fayard,
« L’espace du politique », 1981.

Jaquet, Chantal, L’'Unité du corps et de [’esprit. Affects, actions et
passions chez Spinoza, Paris, PUF, « Quadrige », 2007.

Jensen, Michael, « Some Anomalous Evidences Regarding Market
Efficiency », Journal of Financial Economics, n° 6 (2-3), 1978.

Jouan, Marleéne, et Laugier, Sandra (dir.), Comment penser
I’autonomie ? Entre compétences et dépendances, Paris, PUF, « Ethique et
philosophie morale », 2009.

Kant, Emmanuel, Qu’est-ce que les Lumieres ?, Paris, Flammarion,
« GF », 1991.

La Boétie, Etienne de, Discours de la servitude volontaire, Paris, Vrin,
« Textes philosophiques », 2002.

Latour, Bruno, et Lépinay, Vincent Antonin, L’Economie, science des
interéts passionnés. Introduction a I’anthropologie économique de Gabriel
Tarde, Paris, La Découverte, 2008.

Lazzarato, Maurizio, Puissances de [’invention. La psychologie
economique de Gabriel Tarde contre [’économie politique, Paris, Les
Empécheurs de penser en rond, 2002.

Lazzeri, Christian (dir.), La Production des institutions, Besangon,
Presses universitaires de Franche-Comté, 2002.



Le Blanc, Guillaume, Vies ordinaires, vies précaires, Paris, Seuil, « La
couleur des i1dées », 2007.

—, Dedans, dehors. La condition d’étranger, Paris, Seuil, « La couleur
des 1dées », 2010.

Lemieux, Cyril, Le Devoir et la Grdce, Paris, Economica, « Etudes
sociologiques », 2010.

Lescourret, Marie-Anne (dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe en
sociologie, Paris, PUF, « Débats philosophiques », 2009.

Loewenstein, George, « Emotions in Economic Theory and Economic
Behavior », American Economic Review, vol. 90, n® 2, 2000.

Lordon, Frédéric, « Le désir de faire science », Actes de la recherche
en sciences sociales, n° 119, septembre 1997.

—, « La légitimité au regard du fait monétaire », Annales, Histoire,
Sciences sociales, n° 6, 2000.

—, La Politique du capital, Paris, O. Jacob, 2002.

—, L’Intérét souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste,
Paris, La Découverte, « Armillaire », 2006.

—, Jusqu’a quand ? Pour en finir avec les crises financieres, Paris,
Raisons d’agir €ditions, 2008.

—, « Derriere I’1déologie de la légitimite, la puissance de la multitude.
Le Traité politigue comme théorie générale des institutions sociales », in
Chantal Jaquet, Pascal Sévérac et Ariel Suhamy (dir.), Le Traité politique,
nouvelles lectures, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008.

—, Capitalisme, désir et servitude. Marx et Spinoza, Paris, La Fabrique,
2010.

—, « D’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la
Régulation, n° 7, 2010.

—, « L’irrationalisme paradoxal de la science économique », in La
Raison et ses combats, Actes du colloque, Pantin, Fondation Gabriel-Péri,
2012.

Lordon, Frédéric, et Orléan, André, « Genése de I’Etat et genese de la
monnaie. Le modele de la potentia multitudinis », in Citton, Yves, et
Lordon, Frédéric (dir.), Spinoza et les sciences sociales. De la puissance de
la multitude a [’économie des affects, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008.



Maitre, Jacques, Autobiographie d’un paranoiaque, Paris, Anthropos,
1994.

Marx, Karl, Contribution a la critique de la philosophie du droit de
Hegel, in Marx, Karl, Philosophie, édition Maximilien Rubel, Paris,
Gallimard, « Folio », 1994.

Matheron, Alexandre, Individu et communauté chez Spinoza, Paris,
Minuit, « Le sens commun », 1969.

Mauger, Gérard (dir.), Droits d’entrée. Modalités et conditions d’acces
dans les univers artistiques, Maison des sciences de ’homme, 2006.

Mauss, Marcel, « Essai sur le don », in Sociologie et anthropologie,
Paris, PUF, « Quadrige », 1977 [1950].

Michéa, Jean-Claude, Le Complexe d’Orphée. La gauche, les gens
ordinaires et la religion du progres, Paris, Climats, 2011.

Moreau, Pierre-Frangois (dir.), Architectures de la raison. Mélanges
offerts a Alexandre Matheron, Lyon, ENS Editions, 1996.

—, « Les deux genéses de 1’Etat dans le Traité théologico-politique »,
Spinoza, Etat et religion, Lyon, ENS Editions, « Feuillets », 2005.

Negri, Antonio, L’Anomalie sauvage. Puissance et pouvoir chez
Spinoza, Paris, PUF, « Pratiques théoriques », 1982 ; rééd. Amsterdam,
« Caute ! », 2006.

Orléan, André, L’Empire de la valeur. Refonder [’économie, Paris,
Seuil, « La couleur des idées », 2011.

Pascal, Blaise, Pensées, (Euvres completes, édition Louis Lafuma,
Paris, Seuil, « L’Intégrale », 2002.

Piaget, Charles, LIP. Charles Piaget et les LIP racontent, Paris, Stock,
1973.

Pinto, Louis, « Pierre Bourdieu et la philosophie », in Pinto, Louis,
Sapiro, Gisele et Champagne, Patrick (dir.), Pierre Bourdieu, sociologue,
Paris, Fayard, « Histoire de la pensée », 2004.

—, La Vocation et le métier de philosophe. Pour une sociologie de la
philosophie dans la France contemporaine, Paris, Seuil, « Liber », 2007.



—, La Théorie souveraine. Les philosophes francgais et la sociologie au

XXE€ siéecle, Paris, Cerf, « Passages », 20009.
Poupeau, Franck, Les Mésaventures de la critique, Paris, Raisons
d’agir éditions, « Raisons d’agir », 2012.

Ramond, Charles, Qualité et quantite dans la philosophie de Spinoza,
Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 1995.

—, « La loi1 du nombre », Introduction au 7raité politique, in Baruch
Spinoza, (Fuvres, t. V, Paris, PUF, « Epiméthée », 2005.

Renault, Emmanuel, Souffrances sociales. Philosophie, psychologie et
politique, Paris, La Découverte, « Armillaire », 2008.

Riceeur, Paul, L’Idéologie et [’Utopie, Paris, Seuil, « La couleur des
1dées », 1997.

Rouaud, Christian, Les Lip. L’imagination au pouvoir, DVD, Les
Films du paradoxe, 2007.

Sauvagnargues, Anne, Deleuze. L’empirisme transcendantal, Paris,
PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 2010.

Schmidt, Christian, Neuroéconomie. Comment les neurosciences
transforment ’analyse économique, Paris, O. Jacob, « Economie », 2010.

Searle, John, « What is an Institution ? », Journal of Institutional
Economics, vol. I, n° 1, 2005, p. 1-22.

Sibertin-Blanc, Guillaume, Deleuze et [’Anti-(Edipe. La production du
desir, Paris, PUF, « Philosophies », 2010.

Stiegler, Barbara, Nietzsche et Ila biologie, Paris, PUF,
« Philosophies », 2001.

Théret, Bruno, « Structuralisme et institutionnalisme : oppositions,
substitutions ou affinités €lectives ? », Cahiers d’économie politique, n° 44,
2003.

—, La Monnaie dévoilée par ses crises, Paris, Ecole des hautes études
en sciences sociales, 2007.



Vigna, Xavier, L ’Insubordination ouvriere dans les années 68. Essai
d’histoire politique des usines, Rennes, Presses universitaires de Rennes,
« Histoire », 2007.

Vinciguerra, Lorenzo, « Les trois liens anthropologiques.
Prolégomenes spinozistes a la question de ’homme », L’Homme, Revue
frangaise d’anthropologie, n° 191, juillet-septembre 2009.

—, Spinoza et le signe. La genése de I'imagination, Paris, Vrin, « Age
classique », Paris, 2005.

Wagenbach, Klaus (dir.), Satz und Gegensatz. Uber die Verantwortung
des Intellektuellen, Berlin, Klaus Wagenbach Verlag, 1989.

Weber, Max, Economie et Société, t. 1, Les Catégories de la sociologie,
Paris, Pocket, « Agora », 2003.



	Du même auteur
	Copyright
	Table des matières
	INTRODUCTION - Le mouvement en marchant
	Pour un structuralisme des passions
	Socio-économie passionnelle des institutions du capitalisme
	Prolégomènes à une science sociale philosophique

	PREMIÈRE PARTIE - Recroisements
	1 - PHILOSOPHIE ET SCIENCES SOCIALES : VERS UNE NOUVELLE ALLIANCE ?
	Les sciences sociales à la recherche d’une différence linguistique
	L’économie comme fantasmagorie linguistique
	La langue des concepts
	Philosophie, sciences sociales : une histoire contentieuse à liquider
	La mésentente bourdieusienne
	Rapprochements aux frontières – une nouvelle conjoncture ?

	2 - DU SYSTÈME FORMEL AU SYSTÈME SPECTRAL

	DEUXIÈME PARTIE - Structures
	3 - POUR UN STRUCTURALISME DES PASSIONS
	Structures capitalistes et affects salariaux
	Imaginaire, significations, affects
	L’énergie du conatus coulée/conformée dans les structures
	Les expressions locales des structures globales
	Passions mécontentes, mouvements centrifuges et crises institutionnelles
	Sédition et crises, ou le déterminisme passionnel poursuivi dans de nouvelles directions
	« Je maintiens toujours le droit naturel… »

	4 - LA CRISE ÉCONOMIQUE EN SES PASSIONS
	Vie et mort des régimes d’accumulation
	Une philosophie des crises comme événements passionnels


	TROISIÈME PARTIE - Institutions
	5 - LA LÉGITIMITÉ N’EXISTE PAS
	L’action sans acteur : conatus et affects
	Les renoncements de la vie sous les rapports institutionnels
	L’idée de légitimité : aporétique, circulaire et creuse
	Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas…
	Répressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du conatus
	La légitimité, ou « Dieu et mon droit »
	Jusqu’où va le pouvoir de l’institution de faire vivre ses sujets sous ses rapports ?

	6 - LA PUISSANCE DES INSTITUTIONS
	L’autorité véridictionnelle des institutions
	L’autorité, une affaire de puissances et d’affects
	La puissance de la multitude, principe ultime des autorités
	Les institutions souveraines
	La crise des autorités institutionnelles, ou l’ambivalence de l’affect commun
	Sens, discours et affects, ou les puissances de l’imagination
	Séditions et crises de l’ordre salarial
	Puissance de la multitude et transcendance immanente du social


	QUATRIÈME PARTIE - Individus
	7 - LA SERVITUDE VOLONTAIRE N’EXISTE PAS
	Pouvoir, structures et affects dans la domination capitaliste
	Le capitalisme en ses régimes historiques de désirs et d’affects
	Consentement, servitude volontaire, aliénation
	Assujettissements tristes, assujettissements joyeux
	Division du travail, division du désir

	8 - LES IMBÉCILES HEUREUX
	L’imaginaire néolibéral où on l’attend le moins
	« Penser par soi-même » ?
	Changer le monde « si on le veut » ?
	Les briguants
	Pouvoirs d’emprunt
	Béquilles et imbéciles heureux


	Bibliographie

