


DU MÊME AUTEUR

Les Quadratures de la politique économique

Les infortunes de la vertu

Albin Michel, 1997

 

Fonds de pension, piège à cons ?

Mirage de la démocratie actionnariale

Raisons d’agir, 2000

 

La Politique du capital

O. Jacob, 2002

 

Et la vertu sauvera le monde…

Après la débâcle financière, le salut par l’« éthique » ?

Raisons d’agir, 2003

 

L’Intérêt souverain

Essai d’anthropologie économique spinoziste

La Découverte, 2006

 

Jusqu’à quand ?

Pour en finir avec les crises financières

Raisons d’agir, 2008

 

La Crise de trop

Reconstruction d’un monde failli

Fayard, 2009

 

Capitalisme, désir et servitude

Marx et Spinoza

La Fabrique, 2010

 

D’un retournement l’autre

Comédie sérieuse sur la crise financière

En quatre actes, et en alexandrins

Seuil, 2011 ; Points, 2013



ISBN 978-2-02-111985-5

© Éditions du Seuil, septembre 2013

www.seuil.com

Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo

http://www.seuil.com/
http://www.nordcompo.fr/


Table des matières

Couverture

Du même auteur

Copyright

INTRODUCTION - Le mouvement en marchant

Pour un structuralisme des passions

Socio-économie passionnelle des institutions du capitalisme

Prolégomènes à une science sociale philosophique

PREMIÈRE PARTIE - Recroisements

1 - PHILOSOPHIE ET SCIENCES SOCIALES : VERS UNE

NOUVELLE ALLIANCE ?

Les sciences sociales à la recherche d’une différence linguistique

L’économie comme fantasmagorie linguistique

La langue des concepts

Philosophie, sciences sociales : une histoire contentieuse à liquider

La mésentente bourdieusienne

Rapprochements aux frontières – une nouvelle conjoncture ?

2 - DU SYSTÈME FORMEL AU SYSTÈME SPECTRAL

DEUXIÈME PARTIE - Structures

3 - POUR UN STRUCTURALISME DES PASSIONS

Structures capitalistes et affects salariaux

Imaginaire, significations, affects

L’énergie du conatus coulée/conformée dans les structures

clbr://internal.invalid/book/OEBPS/titlepage.xhtml


Les expressions locales des structures globales

Passions mécontentes, mouvements centrifuges et crises institutionnelles

Sédition et crises, ou le déterminisme passionnel poursuivi dans de nouvelles directions

« Je maintiens toujours le droit naturel… »

4 - LA CRISE ÉCONOMIQUE EN SES PASSIONS

Vie et mort des régimes d’accumulation

Une philosophie des crises comme événements passionnels

TROISIÈME PARTIE - Institutions

5 - LA LÉGITIMITÉ N’EXISTE PAS

L’action sans acteur : conatus et affects

Les renoncements de la vie sous les rapports institutionnels

L’idée de légitimité : aporétique, circulaire et creuse

Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas…

Répressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du conatus

La légitimité, ou « Dieu et mon droit »

Jusqu’où va le pouvoir de l’institution de faire vivre ses sujets sous ses rapports ?

6 - LA PUISSANCE DES INSTITUTIONS

L’autorité véridictionnelle des institutions

L’autorité, une affaire de puissances et d’affects

La puissance de la multitude, principe ultime des autorités

Les institutions souveraines

La crise des autorités institutionnelles, ou l’ambivalence de l’affect commun

Sens, discours et affects, ou les puissances de l’imagination

Séditions et crises de l’ordre salarial

Puissance de la multitude et transcendance immanente du social

QUATRIÈME PARTIE - Individus

7 - LA SERVITUDE VOLONTAIRE N’EXISTE PAS

Pouvoir, structures et affects dans la domination capitaliste



Le capitalisme en ses régimes historiques de désirs et d’affects

Consentement, servitude volontaire, aliénation

Assujettissements tristes, assujettissements joyeux

Division du travail, division du désir

8 - LES IMBÉCILES HEUREUX

L’imaginaire néolibéral où on l’attend le moins

« Penser par soi-même » ?

Changer le monde « si on le veut » ?

Les briguants

Pouvoirs d’emprunt

Béquilles et imbéciles heureux

Bibliographie



INTRODUCTION

Le mouvement en marchant

La société marche aux désirs et aux affects. Les sciences sociales qui

cherchent les forces motrices devraient s’intéresser un peu à ça. Le

problème est que… les sciences sociales ont un problème avec le désir et

les affects. À leur décharge, il faut bien reconnaître qu’il y a de quoi. Les

sciences sociales se sont construites comme sciences des faits sociaux – et

non des états d’âme. Or les états d’âmes et les émois intérieurs des

individus sont le point où semble reconduire fatalement toute évocation du

désir et des affects. On comprend donc sans peine le long tourment des

sciences sociales : confrontées à une sorte d’évidence massive – la présence

obvie des émotions dans les comportements humains –, elles ne s’en sont

pas moins imposé une stricte censure, et l’interdiction formelle d’y toucher.

Accordons que cette réticence n’était pas totalement illégitime  : il n’était

pas absurde de penser qu’en revenir aux émotions comportait un risque

sérieux d’involution vers une sorte de spiritualisme psychologiste – duquel

le geste constitutif même des sciences sociales avait été de s’extraire. Si

c’était pour transformer les sciences du social en psychologie sentimentale,

mieux valait en effet s’abstenir.

Pour un structuralisme des passions



Mais toutes les préventions ne durent pas éternellement. Et certaines

conjonctures aident à les faire tomber. À n’en pas douter, le temps des

embarras est passé  : les sciences sociales redécouvrent les «  émotions  ».

Avec délice, proportionnellement peut-être à la durée du réfrènement, elles

s’y rendent les unes après les autres : sociologie, science politique, histoire,

anthropologie, toutes en font désormais un objet de premier choix, et

jusqu’à l’économie, comme toujours lestée de son impossible désir

épistémologique, et qui, bien dans sa manière, poursuit son fantasme de

science dure en s’associant maintenant avec la neurobiologie
1
… Mais peu

importent ces particularités  : le point important ici est que les sciences

sociales, longtemps muettes sur la question, sont maintenant intarissables à

propos des « émotions ». L’histoire des sciences sociales est ainsi comme

une route de montagne  : un tournant succède à l’autre  ; après le tournant

linguistique, le tournant herméneutique, le tournant pragmatique, voilà donc

venu leur tournant émotionnel – et pour le coup il n’y a pas à se moquer que

cette chose trop longtemps ignorée soit enfin considérée. Pour autant, le

problème originel des émotions n’a pas été réglé –  simplement un autre

arbitrage a-t-il été rendu  : à l’évidence la redécouverte des émotions tient

beaucoup au retour en force, depuis plusieurs décennies, des figures de

l’individu, de l’acteur et du sujet ; remis au centre du paysage théorique des

sciences sociales, n’était-il pas logique qu’on finisse par s’intéresser à leurs

«  sentiments  » après s’être intéressé à leurs actions et à leurs discours  ?

Mais l’intérêt porté à l’«  acteur  » jusque dans les événements de sa vie

émotionnelle a tout aussi logiquement pour corrélat un désintérêt relatif plus

prononcé pour les objets de rang supérieur, structures, institutions, rapports

sociaux, par construction coupables de ne pas faire de place aux choses

vécues. Ainsi le tournant émotionnel porte-t-il à son comble le retour

théorique à l’individu… au risque de liquider définitivement tout ce qu’il y

a de proprement social dans les sciences sociales, en voie de dissolution

dans une sorte de psychologie étendue.

Il n’y a pas lieu de s’étonner que la repsychologisation des sciences

sociales soit un risque inscrit dès le départ dans le choix d’abandonner les

structures et, s’il y a quelque logique à ce que la figure de l’acteur restaurée

dans son primat théorique ait fini par faire de ses « émotions » un point de

passage obligé, il n’y en a pas moins à ce que la relégation de toutes les

déterminations structurales en ait été plus complète. Le nouvel intérêt des



sciences sociales pour les émotions est donc terriblement ambivalent. Il est

potentiellement porteur des plus navrantes régressions si l’individualisme

s’aggrave en individualisme sentimental, et que la transfiguration de

l’expérience immédiate de la vie affective en thème théorique conduit un

peu plus à faire de l’individu (ému) un explanans et non un explicandum –

 un point de départ explicatif et non une chose à expliquer. Et cependant il

réintègre dans le champ d’analyse des sciences sociales ce fait massif de la

vie passionnelle, individuelle et collective, que de robustes préventions

avaient longtemps tenu à l’écart – mais au prix de quels déficits ? Qu’il y ait

eu de l’excès dans cette exclusion, et qu’il y ait matière à cette

réintégration, la lecture de Durkheim suffit à s’en convaincre : n’a-t-il pas

sans hésiter fait un abondant usage de la catégorie de « sentiment » ? Il est

vrai que Durkheim a d’abord posé si fermement son point de vue

sociologique que le risque de l’involution psychologisante en était

neutralisé d’avance. Contre les tendances majoritaires des sciences sociales

contemporaines, on devrait donc pouvoir se prévaloir de ce précédent pour

attester la possibilité de parler des affects sans verser davantage dans un

individualo-centrisme oublieux des forces sociales, des structures et des

institutions. On ne voit pas en effet par quelle malédiction intellectuelle il y

aurait à choisir entre deux aspects également pertinents, et manifestement

complémentaires, de la réalité sociale – les émotions des hommes, le poids

de détermination des structures – que rien ne devrait opposer en principe…

si ce n’est la construction conflictuelle de positions théoriques qui les a

posés comme exclusif l’un de l’autre.

Tenir ensemble ce qui a été longtemps séparé demande cependant

d’entrer dans le problème des « émotions » d’une manière particulière qui

n’ait pas pour effet de le clore immédiatement sur lui-même en un

subjectivisme sentimental, préoccupé des seuls états d’âme de l’« acteur »

et coupé de toute détermination sociale. Or cette «  manière particulière  »

n’est pas facile à trouver tant les émotions sont spontanément pensées

comme l’intimité d’un sujet… et par là d’emblée inclinées à déterminer une

vue subjectiviste du monde social. Il faut la ressource d’une pensée aussi

singulière que celle de Spinoza pour résister à la fatalité de cette inclination.

Philosophe classique, par là préoccupé du problème des passions, Spinoza

n’en propose pas moins une conceptualisation des affects aussi contre-

intuitive que rigoureuse –  cela dit à l’intention de tous ces travaux qui



parlent longuement des émotions mais sans jamais en donner la moindre

définition sérieuse  –, et surtout aussi éloignée que possible de tout

psychologisme sentimental. Car voilà à quoi tient le paradoxe spinozien : à

une théorie radicalement antisubjectiviste des affects… ordinairement

pensés comme le propre par excellence d’un sujet. Il faut en effet cette

performance intellectuelle  : garder les affects mais en se débarrassant du

sujet (qu’on pensait être leur nécessaire point d’application), pour dépasser

l’antinomie des émotions et des structures, puisque, le sujet évacué, le

support des affects, individu certes, mais ni monadique, ni libre, ni

autodéterminé, peut alors être rendu à ses environnements institutionnels et

branché sur tout un monde de déterminations sociales. Il y a bien des

individus et ils éprouvent des affects. Mais ces affects ne sont pas autre

chose que l’effet des structures dans lesquelles les individus sont plongés.

Et les deux bouts de la chaîne, réputés incompatibles, peuvent enfin être

conjoints pour donner accès à quelque chose comme un structuralisme des

passions.

À ce structuralisme des passions, il faut donc la force du point de

départ spinozien –  mais aussi qu’on ne s’y arrête pas. On ne saurait sans

absurdité demander à une philosophie du XVII
e
 siècle de livrer à elle seule

une science sociale tout armée. C’est pourquoi, dans cette entreprise, la

puissance des intuitions et des concepts spinozistes ne se livre vraiment que

par combinaison avec les meilleurs acquis des sciences sociales, du moins

de celles qui sont compatibles avec eux – c’est loin d’être le cas de toutes…

Ici ce sera Marx, Bourdieu, Durkheim et Mauss, c’est-à-dire des pensées

constitutivement rétives à la célébration du sujet, et attentives à tout ce qui

le dépasse – le social en sa force propre. Il y a des structures, et dans les

structures il y a des hommes passionnés ; en première instance les hommes

sont mus par leurs passions, en dernière analyse leurs passions sont

largement déterminées par les structures ; ils sont mus le plus souvent dans

une direction qui reproduit les structures, mais parfois dans une autre qui les

renverse pour en créer de nouvelles : voilà, à l’essentiel, l’ordre de faits que

voudraient saisir les combinaisons particulières du structuralisme des

passions.

Parce qu’il entreprend de tenir ensemble les deux bouts réputés

incompatibles –  les individus passionnés et les structures sociales



impersonnelles  –, le structuralisme des passions ne se contente pas de

produire une synthèse des supposés contraires, il permet également de

régler certains des problèmes internes d’une position structuraliste en

sciences sociales où la restauration individualiste/subjectiviste avait cru voir

une insuffisance indépassable  : l’incapacité historique. S’il n’y a que des

structures minérales et inhabitées, ou disons simplement peuplées d’agents

conçus comme leurs supports passifs, d’où peuvent venir les forces ou les

événements qui les feront échapper à la fatalité de la reproduction ad

aeternam ? « Althusser à rien », dit le graffiti de Mai 68 qui se voit comme

l’infirmation en actes du structuralisme et de son incapacité à penser les

transformations – soit le mouvement même de l’histoire. Là encore donc, il

y aurait à choisir : ou bien les structures mais alors sans le mouvement, ou

bien l’histoire mais avec la liberté du sujet – puisqu’on ne conçoit pas qu’il

puisse y avoir autre chose que le libre arbitre, c’est-à-dire

l’affranchissement des déterminations structurales, au principe des élans de

rupture qui font l’histoire.

L’antisubjectivisme passionnel de Spinoza offre peut-être le seul

moyen de sortir radicalement de cette infernale antinomie, et d’envisager un

monde de structures mais peuplé d’individus conçus comme des pôles de

puissance désirante, dont le désir, précisément, peut parfois aspirer à

échapper aux normalisations institutionnelles et, dans certaines conditions,

y parvenir. Parce qu’il y a du désir et des affects, termes dont la

réintroduction était décidément stratégique, il y a des forces motrices au

sein des structures, des forces le plus souvent déterminées à la reproduction

du même, mais éventuellement capables de faire mouvement dans des

directions inédites qui viennent briser le cours ordinaire des choses, quoique

sans échapper à l’ordre causal de la détermination – lorsque, par exemple, le

fonctionnement des structures passe aux yeux des individus un point

d’insupportable, et les détermine alors non plus à la conformité mais à la

sédition. Et il redevient possible de penser aussi bien les ordres

institutionnels en régime que leurs crises… sans qu’il faille supposer pour

ces dernières quelque magnifique irruption de la « liberté » – simplement la

poursuite de la causalité passionnelle dans de nouvelles directions.



Socio-économie passionnelle des institutions du

capitalisme

S’il y a bien un ordre institutionnel dont penser la crise s’impose par

les temps qui courent, c’est celui du capitalisme contemporain –  mais ici

très en amont du détail de la situation présente  : non pas donc

l’effondrement des subprimes, la récession, les déficits, l’austérité et le

paysage de toutes les tares profondes du capitalisme néolibéral, mais, plus

abstraitement, la part passionnelle des configurations institutionnelles qui

soutiennent les régimes d’accumulation et les conditions générales de leur

perte de stabilité.

Régimes d’accumulation, régimes de désir

Reconnaissons d’emblée qu’il n’y a rien d’évident à introduire dans

l’analyse des macrostructures du capitalisme les thématiques du désir et des

affects qu’on trouve spontanément adéquates à l’échelle des individus. Mais

comment comprendrait-on autrement l’effet concret de ces structures sur

ces individus  ? Les individus ne se comportent jamais que comme les

structures les déterminent à se comporter  ; mais ils n’ont aussi tel

comportement que pour avoir désiré se comporter ainsi. Ces deux

propositions ne se raccordent que par la médiation des affects : c’est d’avoir

été affecté dans et par les structures que les individus ont désiré se

comporter comme ils se comportent. Telle est l’essence d’un structuralisme

des passions qui trouve à s’appliquer par exemple aux comportements des

individus pris dans les structures du capitalisme, et fait signe vers l’idée

que, derrière les structures proprement économiques d’un régime

d’accumulation, telles qu’elles ont été conceptualisées par Marx puis par la

théorie de la Régulation
2
, il y a comme une structure duale, ou une doublure

si l’on veut, sous la forme d’un certain régime de désirs et d’affects. Les

structures particulières du rapport salarial, par exemple, s’expriment en un

certain régime de mobilisation des travailleurs, qui n’est pas autre chose

qu’une configuration de désirs et d’affects : qu’est-ce qui met les salariés au

travail – la peur de la misère ou le désir d’accomplissement ? Qu’est-ce qui



détermine l’intensité de leur effort – la crainte de la sanction, l’attrait de la

prime ou quelque sens du «  travail bien fait  »  ? Quelle atmosphère

passionnelle les environne –  la chaleur de la sociabilité au travail ou les

luttes concurrentielles  ? Etc. Autant d’affects qui peuvent être

immédiatement rapportés à la configuration en vigueur du rapport salarial :

les structures s’expriment en les individus sous la forme de désirs – et Marx

se prolonge avec Spinoza (chapitre III).

Inversement, les motions désirantes individuelles reproduisent les

structures. Ou les détruisent  ! C’est sans doute plus rare, mais pas

impossible. La théorie de la Régulation appelle crise le moment de la

destruction et de la transformation des structures du régime d’accumulation,

c’est-à-dire le passage d’une séquence historique à une autre du mode de

production capitaliste. Soit dit en passant, elle offre par là la seule

conceptualisation digne de ce nom du mot « crise » que l’inflation de ses

usages a fini par vider de toute signification un peu consistante. Mais les

structures ne bougent pas d’elles-mêmes, comme par mouvement spontané :

« on » les fait bouger. Qui est « on » ? Disons génériquement : la politique.

Soit, dit autrement  : des coalitions de forces désirantes. À défaut d’entrer

dans le détail de leur formation, on peut au moins dire ceci  : une crise,

entendue au sens « régulationniste » de la transformation des structures du

régime d’accumulation, est aussi un événement passionnel (chapitre  IV).

Car il n’y a pas de transformation des structures sans action transformatrice,

c’est-à-dire sans action politique, et l’action politique est une affaire

d’affects et de désirs collectifs  : des mouvements de puissance (désirante)

déterminés (affectivement) à s’orienter dans un certain sens et à accomplir

certaines choses pour faire ou refaire d’une certaine manière leurs cadres

communs.

Les institutions entre pouvoir normalisateur et sédition

Ces processus passionnels, paradoxalement déjà observables à l’étage

macroéconomique des régimes d’accumulation – paradoxalement puisqu’il

est le plus éloigné des individus –, ces processus, donc, sont logiquement

plus visibles encore à l’étage des institutions particulières, où le contact des

individus avec la réalité institutionnelle est tout à fait direct  : comme le



suggèrent Mauss et Durkheim, les institutions sont ces réalités sociales

extérieures aux individus et qu’ils sont voués à rencontrer, en conséquence

de quoi elles sont au principe de certaines de leurs affections. C’est bien ici

que les concepts spinozistes rendent leurs meilleurs services à la science

sociale des institutions : en leur livrant le modus operandi de leur efficacité.

Si les institutions obtiennent quelque chose des individus, si elles les

déterminent avec succès à certains comportements –  c’est cela et rien

d’autre qu’il faut entendre par « efficacité » –, par exemple à s’arrêter à un

feu rouge, à accepter le signe monétaire en circulation ou à se tenir au

règlement intérieur de l’usine, c’est parce qu’elles ont un pouvoir de les

affecter. Tel est le syllogisme spinoziste de l’action  : par rencontre de

certaines choses extérieures, les individus subissent certaines affections qui

les affectent d’une certaine manière, et les déterminent à désirer faire

certaines choses. Les affects  : voilà le modus operandi de l’efficacité

institutionnelle (chapitre V). Comment cette efficacité est produite, et aussi,

parfois, comment elle est détruite, c’est le genre de question dont la réponse

est à trouver dans les dynamiques passionnelles collectives et individuelles.

Car de même que la crise macroéconomique des régimes d’accumulation

est à saisir comme événement passionnel, de même, et a fortiori, la

décomposition est une possibilité toujours inscrite à l’horizon de toute

institution, jamais assurée que la balance affective qui la soutient dans

l’existence ne viendra pas à être renversée. Voilà, entre autres, l’avantage de

repeupler les structures et les institutions par des individus, qui sans être des

sujets libres, sont des pôles d’activité puissante, déterminés par leurs affects

et leurs désirs à faire mouvement d’une certaine manière, le plus souvent

pour se conformer aux réquisits de l’institution, mais parfois aussi pour s’en

affranchir, voire entrer en guerre contre elle si elle s’est rendue odieuse au

point de faire naître le désir de la détruire – toujours une histoire d’affects…

Inutile de le dire, la scène institutionnelle de l’entreprise se prête

particulièrement bien à ce genre d’analyse  – et l’histoire sociale des

rébellions au travail à se laisser éclairer par la conceptualité spinoziste de la

sédition (chapitre VI).

Les apories de la servitude volontaire



Si le structuralisme des passions se combine adéquatement à une

économie politique historique du capitalisme –  comme la théorie

régulationniste des régimes d’accumulation –, et à une science sociale des

institutions inspirée de Durkheim et de Mauss, il dit aussi plus précisément

quelque chose du marquage affectif des individus. Bien sûr ceux-ci ne

sauraient être envisagés hors de leurs milieux sociaux, et il n’y a pas de

théorie de l’individu séparé. Mais par construction, les affects, éprouvés en

première personne quoique socialement déterminés, sont des effets locaux.

Aussi la vue locale a-t-elle sa pertinence propre – pourvu que, par la pensée,

on ne la coupe pas du global que toujours elle exprime. S’il est un effet

propre aux institutions du capitalisme dont on peut chercher la trace en les

individus, c’est bien la domination. Il le faut même d’autant plus que les

orientations du régime d’accumulation néolibéral, notamment dans la

pratique du rapport salarial, viennent perturber l’idée simple qu’on se fait

spontanément de la domination, cela précisément parce que l’entreprise

néolibérale se targue désormais de fonctionner au « consentement ». Et de

triompher : comment peut-on persister à dire de salariés consentants qu’ils

sont dominés ?

Comme on sait, tout l’effort de Bourdieu aura tendu à dénouer ce genre

de paradoxe pour montrer comment la domination n’opère jamais si bien

que lorsqu’elle reçoit une sorte de complicité implicite des dominés. Et la

catégorie de «  violence symbolique  » n’avait pas d’autre finalité que de

montrer cette imposition douce par laquelle les dominés épousent la vision

du monde des dominants, telle qu’elle valide et justifie les places

respectivement faites aux uns et aux autres. Mais si le consentement trouble

les vues trop simples de la domination, ne serait-ce pas aussi parce qu’il est

lui-même une catégorie des plus troubles ? En vérité le consentement ne se

comprend clairement que sous le présupposé subjectiviste d’un individu qui

dit oui dans l’entière autonomie de son libre arbitre. Une fois ce présupposé

contesté, le consentement perd aussitôt de sa transparence et de son

évidence. Si un individu dit oui, c’est plutôt qu’il a été déterminé

(affectivement) à dire oui. Il n’y a là-dedans aucune manifestation de la

liberté originaire d’un sujet, mais simplement l’effet d’agencements

institutionnels suffisamment bien configurés pour normaliser les individus

sous des affects joyeux plutôt que sous des affects tristes –  la vérité du

«  consentement  » n’est pas de l’ordre de la liberté mais de l’ordre des



passions : c’est la joie qui fait dire oui. De la même manière que les choses

attristantes, qui font dire non, seront rebaptisées «  contraintes  ».

«  Consentement  » et «  contrainte  » sont donc autant l’un que l’autre de

l’ordre de la détermination passionnelle, quand l’impression vécue ne donne

spontanément qu’au premier le privilège de la « liberté ».

Là encore, la violence symbolique qui, typiquement, produit ce genre

d’acquiescement doit donc être comprise comme pouvoir (institutionnel)

d’affecter. D’affecter adéquatement s’entend, c’est-à-dire de réjouir –

  réjouir les individus sous le ressort de l’institution pour les déterminer

d’autant plus à y rester. Obtenir de la joie des individus salariés, tel est

assurément le nouvel horizon de la gouvernementalité néolibérale, qui rêve

de n’avoir affaire qu’à des salariés heureux, « accomplis », etc. Le point de

vue extérieur, qui ne perd pas de vue le rapport objectif d’exploitation, se

trouve alors déstabilisé d’être confronté à la joie de ceux qu’il tient

objectivement pour des exploités, et pour peu qu’il reste pris dans le

subjectivisme spontané qui informe notre vision immédiate de nous-mêmes

et du monde, il ne parvient à se tirer de cette dissonance que par les fausses

solutions verbales de la «  servitude volontaire  », sorte de concentré de

toutes les apories subjectivistes du libre arbitre, révélées par les situations

de domination « heureuse ». Comment vouloir la servitude, c’est en effet

une question qui n’admet d’autre réponse subjectiviste que la tautologie

aberrante de la servitude volontaire, mais trouve sa véritable clé dans

l’abandon des présupposés du libre-vouloir et l’analyse de la production

institutionnelle des normalisations joyeuses (chapitre VII).

Antidote à la métaphysique libérale

La position du structuralisme des passions ne tient donc ensemble les

structures et l’action individuelle (passionnée) que pour avoir préalablement

tué l’« individu », plus exactement l’individu des sciences sociales les plus

obstinément individualistes, cet être libre, souverain, autodéterminé et

responsable –  en fait le sujet, dont la restauration théorique n’est jamais

parvenue à se défaire complètement d’un arrière-plan de célébration morale.

Ni de ses effets politiques. Politique, aussi, l’angle sous lequel on peut

envisager la critique conceptuelle du subjectivisme, en demandant à ces



sciences sociales si elles ont bien conscience de leurs affinités avec

l’idéologie néolibérale dont, de fait, elles reconduisent, au moins

tacitement, les énoncés les plus fondamentaux. Il faut la naïveté

épistémologique des tenants les plus endurcis de la «  ligne pure  » pour

trouver incongru ce genre de mise en question et croire encore aux

injonctions wéberiennes à la neutralité axiologique, cet asile de

l’inconscience politique, quand toute position en science sociale, même – en

fait surtout  – si elle prend la forme des partis pris théoriques les plus

abstraits, comme ceux qui expriment une certaine vision très générale de

l’homme et des rapports de l’homme et de la société, toute position en

science sociale, donc, emporte nécessairement une charge politique. Et il

devrait suffire d’énoncer les « Grandes Hypothèses » dont divers courants

de science sociale font leurs postulations constitutives, par exemple l’homo

œconomicus rationnel de la science économique néoclassique, ou l’homo

donator de la théorie du don, ou encore le primat structuraliste des rapports

sociaux, pour apercevoir que la science sociale est politique, mais bien sûr

d’une manière autrement plus subtile que le modèle jdanovien du service

commandé, c’est-à-dire sans avoir nul besoin d’être formellement asservie à

des intentions politiques.

Plutôt que de rêver à des éradications ou à des purifications

impossibles, les sciences sociales devraient bien davantage apprendre, après

l’avoir au moins réfléchie, à composer avec leur part politique, telle qu’elle

demeure de toute manière nécessaire. Et aussi, inversement, pour situer

adéquatement le plan de leur intervention politique quand elles n’ont pas

complètement abdiqué le projet d’en avoir une. La question vaut a fortiori

pour une «  science sociale philosophique  » qui ne peut s’adonner à

n’importe quoi en cette matière sauf à se dévoyer gravement. Assez

logiquement, c’est dans le registre des abstractions catégoriales qu’elle

peut, en conformité avec ses propres règles de déploiement, produire ses

effets politiques les plus pertinents, et cela quoique ce registre semble le

plus scolastique et le plus éloigné des nécessités de l’«  intervention

politique  »… alors que ces catégories, dans leur retrait même, s’avèrent

télécommander silencieusement nos schèmes mentaux, puis nos schèmes

politiques les plus profonds –  qui pourrait soutenir par exemple que

l’abstraction philosophique du sujet libre et responsable n’est d’aucune



incidence politique, et n’y a-t-il, par conséquent, pas lieu, pour la critique

philosophique, ici, de se faire ipso facto politique ?

C’est pourquoi il faut faire entendre que, n’ayant pas à être enrôlée

immédiatement dans une entreprise politique, une science sociale

philosophique n’en a pas moins ses modes d’intervention, et ses lieux aussi,

sans doute loin du front des urgences – si on la juge seulement à cette aune,

elle aura évidemment l’air ridicule… Dans ses tâches propres, il entre par

exemple de mettre en question ces catégories abstraites qui font la

métaphysique libérale, et dont il faut mesurer le pouvoir d’information de

nos discours politiques, proportionnel à leur abstraction même, schèmes

aussi puissamment structurants qu’ils sont méconnus comme tels, et

jouissent du statut d’évidences hors de toute question. Que l’individu décide

librement et gouverne souverainement son existence, la chose, dit-on, ne

va-t-elle pas de soi  ? Alors, à l’autre bout de la chaîne, de soi également

qu’il doive compter sur lui-même plutôt que d’être «  assisté  », ou bien

finisse par être responsable de son état de chômeur. Qu’une société soit

représentée comme une collection atomistique d’individus supposés

autosuffisants, cela n’entraîne-t-il pas, à distance, quelques conséquences

politiques  ? Qu’à cette représentation on en substitue une autre, qui

montrerait l’individu non comme une monade mais comme constitutivement

lié à ses semblables et proprement incapable d’exister hors de ce tissu

relationnel, cela n’aurait-il pas inversement quelque effet ?

Sans rien concéder de son autonomie théorique –  qu’il ne faut

certainement pas comprendre comme déconnexion de tout extérieur

(notamment politique) mais comme sanctuarisation de ses procédures

intellectuelles  –, une science sociale spinoziste trouve précisément là son

plan propre d’intervention politique. En liquidant le sujet, en nous montrant

l’infinie série de ses déterminations à agir, telle qu’elle ruine toutes ses

prétentions au libre arbitre et à l’autodétermination, elle détruit le socle

métaphysique de la pensée libérale. Il faut d’ailleurs prendre conscience du

degré auquel ses opposants persistent à objecter au libéralisme mais dans le

cadre de la grammaire (subjectiviste) du libéralisme –  dont,

inconsciemment, ils partagent en fait les présupposés fondamentaux, au

risque d’avoir perdu d’avance  –, pour apercevoir combien la radicalité

antisubjectiviste du spinozisme est nécessaire pour faire antidote. Sortir

vraiment du libéralisme, qui n’a cette résistance séculaire que de s’être si



profondément installé dans les têtes, suppose donc aussi de pulvériser sa

matrice métaphysique, et de la remplacer par une autre – peu d’armes à la

puissance de feu suffisante sur le marché… Et s’il faut sombrer dans une

singulière naïveté idéaliste pour imaginer que le changement politique

puisse être simplement affaire de luttes et de conversions métaphysiques (!),

il faudrait n’être pas moins négligent pour ignorer ce que ses conditions de

possibilité doivent à la réfection de nos sous-sols mentaux… quand bien

même ces transformations-là répondent à de tout autres temporalités

historiques (chapitre VIII).

Prolégomènes à une science sociale philosophique

On ne prouve le mouvement qu’en marchant, dit la sagesse commune.

Voilà donc l’esquisse d’un mouvement. Ni totalement linéaire ni totalement

continu puisqu’il consiste en un ensemble de textes qui ont été écrits

indépendamment –  quoique fortement unis par une idée directrice

commune : celle d’un structuralisme des passions. Un mouvement qui, dans

ces conditions, a sa part de saccades. Recueil, et non pas traité, il n’a pas

pour lui le cours parfaitement étal de l’ordre démonstratif, fleuve

majestueux mais pris par sa propre linéarité et qui ne revient jamais sur lui-

même – est-ce alors faire exagérément de nécessité vertu que de proposer la

part de répétition et d’insistance, qui va avec le genre « collection », comme

substitut de l’exposition more geometrico dans le dessin d’une figure

théorique, un peu à la manière dont le pointillisme a aussi la propriété de

figurer en lieu et place du trait plein ?

En tout cas, la proposition d’un structuralisme des passions se fonde

d’abord elle-même dans la démonstration de ce qu’elle peut faire : montrer

le jeu des affects et du désir partout dans la société  ; penser les ordres

institutionnels et leurs crises  ; proposer une image non subjective de

l’individu. Ce n’est là d’ailleurs rien d’autre que satisfaire au critère même

de la puissance chez Spinoza, qui ramène toujours toute chose à la question

de savoir ce qu’elle peut, de ce qu’elle est capable de produire comme effet.

Mais ce qu’une pensée peut, elle ne le peut qu’à partir de certains



préalables, à propos desquels il lui revient d’être au clair. Sa part de

références et d’emprunts vient déjà d’être suffisamment indiquée pour qu’il

ne soit pas nécessaire d’y revenir – avant que les textes eux-mêmes ne la

rappellent. Il s’agirait plutôt ici d’une sorte de transcendantal, quelque

chose qui aurait à voir avec des conditions de possibilité, dont la question

est presque immédiatement posée quand il s’agit de mêler les sciences

sociales à une philosophie du XVII
e
  siècle –  celle de Spinoza, on l’a

compris. Car voilà bien un mélange qui ne va pas de soi, en tout cas au

regard des habitudes disciplinaires contemporaines. Comme toute pratique

de l’intersection, c’est bien là le genre de combinaison vouée à rencontrer le

scepticisme des deux bords, quand ça n’est pas leur hostilité ouverte. Une

« science sociale spinoziste », puisque telle est la pratique théorique qui se

tient derrière la proposition d’un structuralisme des passions, n’est-elle pas

en soi une chimère, conjonction forcée et tératologique de deux natures

incompatibles  ? Insuffisamment philosophique pour la philosophie,

beaucoup trop pour les sciences sociales, elle est sans lieu propre, atopos ;

au mieux trouve-t-elle à s’abriter derrière cette formule dont on sait que

Foucault l’élabora pour tenter d’en finir avec sa propre figure d’auteur, mais

dont on pourrait étrangement faire un viatique à l’usage des vagabondages

disciplinaires désireux d’avoir enfin la paix : « Ne me demandez pas qui je

suis et ne me dites pas de rester le même : c’est une morale d’état civil ; elle

régit nos papiers. Qu’elle nous laisse libres quand il s’agit d’écrire
3
. »

Il semble pourtant possible à une science sociale spinoziste d’espérer

davantage que la paix des lazarets, et ce recueil, précisément, voudrait aussi

dégager la possibilité d’un lieu propre. Un lieu qui commencerait par

défaire quelques clôtures et affranchir quelques circulations, comme celles,

trop longtemps retenues, à faire passer de nouveau entre philosophie et

science sociale. «  De nouveau  » puisque fut un temps où la division du

travail dans le champ du savoir n’avait pas atteint la profondeur qui

conduira à isoler un domaine spécial de l’homme et de la société, saisi non

plus comme une partie de l’être mais comme une espèce particulière de

positivité. Mais cette scission n’a jamais cessé d’être vécue comme

sécession, avec la force d’arrachement d’un départ décidé à être sans

retour ; aussi philosophie et science sociale ont-elles pris le parti de devenir

ostensiblement étrangères l’une à l’autre.



Il n’y a à céder à aucun irénisme abstrait et de principe  : le chemin

séparé qu’ont emprunté les sciences sociales leur a été profitable – en plus

d’être constitutif ! Et le jeu assumé de la division du travail a produit tous

ses effets vertueux. Mais jusqu’à un certain point – probablement en train

d’être dépassé. Les seuls rapports qu’ont gardés philosophie et sciences

sociales sont de quasi-ignorance pour la première, d’objectivation

sociologique (le plus souvent grinçante) pour les secondes, soit rien qui

puisse laisser espérer le moindre signe de bonne volonté collaboratrice.

Pendant ce temps, les sciences sociales se privent de la puissance

conceptuelle de la philosophie et se perdent dans des problèmes théoriques

qui feraient bien rire cette dernière, quand la philosophie se ré-aventure

dans le monde social-historique mais parfois sans le secours du minimum

positif et le plus souvent sur le mode de l’abstraction hors-sol. Ne serait-il

pas temps d’en finir avec une séparation qui est entrée dans la zone des

rendements décroissants, quand les bénéfices du croisement deviennent si

évidents (chapitre I) ?

Mettre une science sociale sous l’égide d’un philosophe est en soi

l’indication suffisante d’un plaidoyer pour un renouement. S’il a à vaincre

le pli d’habitudes disciplinaires désormais difficiles à défaire, il a aussi pour

lui le secours d’une conjoncture intellectuelle dont les courants sont en train

de tourner, car, leur inadéquation avérée, les prohibitions sont à efficacité

tendanciellement décroissante – et puis, comme souvent, les frontières trop

longtemps installées deviennent, à leur corps défendant, d’irrésistibles

appels au franchissement… Alors les infractions se multiplient  : brèches

ouvertes un peu partout, passages clandestins (qui se moquent d’ailleurs

bien de l’être)  – et la proposition d’une science sociale spinoziste n’est

qu’une parmi ces contraventions disciplinaires désormais décidées à ignorer

des postes-frontières débordés comme inutiles buttes-témoins.

Ce retournement ne doit pas seulement à l’idée générale de ce que

pourrait apporter le travail combiné de la philosophie et des sciences

sociales pour penser « le monde » : il doit sans doute beaucoup également

au désir de penser une époque. Car ce sont des sollicitations intenses qui

émanent du capitalisme mondialisé d’aujourd’hui, maintenant que trois

décennies d’exercice en ont rendu les effets évidents… et à plus forte raison

au moment où il connaît une crise de magnitude historique qui pourrait

décider de sa clôture
4
. Or c’est le propre des très grandes crises historiques



1.

2.

3.

4.

– et celle d’aujourd’hui en est une, à n’en pas douter – que de rompre le

cours ordinaire des choses auquel les spécialisations tranquilles étaient

adéquates, et de faire saillir à nouveau des enjeux plus élevés qui poussent

irrésistiblement à des formes de dé-division du travail. Il faut alors tout le

pouvoir de sollicitation d’un moment hautement critique pour bousculer

quelques habitudes académiques, relancer le jeu du travail théorique dans

de nouvelles directions, et ainsi faire naître une conjoncture intellectuelle

particulière à partir d’une conjoncture historique particulière. Que la

puissance de penser philosophique sorte de ses textes et de ses gloses pour

plonger à nouveau dans l’histoire, finalement à la manière dont Foucault

proposait de relire le Qu’est-ce que les Lumières ? de Kant, n’est-ce pas là

un événement dont même les sciences sociales ne devraient avoir qu’à se

réjouir ?

Voir par exemple Christian Schmidt, Neuroéconomie. Comment les neurosciences transforment l’analyse

économique, Paris, O. Jacob, « Économie », 2010.

Voir Robert Boyer, Théorie de la régulation, Paris, La Découverte, « Repères », 2004.

Michel Foucault, L’Archéologie du savoir, Paris, Gallimard, « Bibliothèque des sciences humaines », 1969,

p. 28.

Sans s’abuser quant à ce qui pourrait être clos : la configuration néolibérale du capitalisme, dans le meilleur

des cas, et certainement pas le capitalisme lui-même…



PREMIÈRE PARTIE

Recroisements



1

PHILOSOPHIE ET SCIENCES

SOCIALES : VERS UNE NOUVELLE

ALLIANCE ?
I

Il se passe quelque chose dans les «  Humanités  ». Comme souvent

dans le champ du savoir, les événements significatifs ont à voir avec des

déplacements de frontières ou des redécoupages. Or on signale une activité

nouvelle à la frontière jadis bien gardée de la philosophie et des sciences

sociales. Pour être plus précis, le fait nouveau consiste en ce que, jadis lieu

d’escarmouches récurrentes, ce sont des rapprochements désormais qui s’y

esquissent. La stricte séparation aurait-elle fait son temps ? C’est ce qu’on

est tenté de penser à voir le nombre des travaux originaires d’un domaine

mais portés à empiéter sur l’autre. Encore « empiéter » n’est-il pas le terme

adéquat car il n’y a dans ces passages aucune volonté d’annexion ou de

conquête, mais bien le désir de faire travailler conjointement des registres

autrefois déclarés radicalement étrangers l’un à l’autre. Entre, d’une part,

philosophes de moins en moins rivés au commentaire des textes et de plus

en plus enclins à penser les objets du monde social-historique et, d’autre

part, chercheurs en sciences sociales sensibles à la puissance théorique des

concepts philosophiques, c’est toute une histoire de méfiances et

d’exaspérations réciproques qui pourrait bien toucher à sa fin. Sans doute le



mouvement est-il pour l’heure minoritaire. Mais ces hybridations qui

auraient, il y a peu encore, passé pour d’incongrues transgressions

apparaissent de plus en plus en plus comme une forme évidente du travail

intellectuel s’il s’agit de penser l’homme et la société.

Le passé long et chargé contre lequel cette nouvelle «  évidence  » a

toutefois dû être conquise est en soi un indice de l’« événement » en quoi

consiste le repeuplement de l’interface longtemps désertée de la philosophie

et des sciences sociales. Et s’il n’est évidemment pas possible, ni peut-être

même utile, de se livrer à un passage en revue exhaustif de tous ces travaux

tant est grande leur diversité, au moins peut-on souligner combien leur

multiplication pourrait bien ouvrir une conjoncture aussi inédite que

prometteuse dans le champ des « Humanités ». De cette diversité elle-même

d’ailleurs il faut faire un argument de plus en faveur de ce diagnostic d’une

nouvelle conjoncture. Car l’accumulation de ces travaux ne dessine

nullement un unique programme de recherche – même élastiquement défini,

comme avait pu l’être en son temps le «  structuralisme  ». C’est bien une

« manière de faire », jadis prohibée, qui est en train d’affirmer sa possibilité

à propos des « questions humaines et sociales ».

Par construction, une convergence procède d’un double mouvement

symétrique : c’est depuis la philosophie ou bien depuis les sciences sociales

que s’effectue le cheminement vers leur interface. Et la convergence prend

un sens différent pour chacun des points de départ disciplinaires possibles.

Elle met à chaque fois en évidence la situation particulière du domaine

d’origine, en souligne des enjeux propres, des tensions et des manques

relatifs, tels, précisément, qu’ils justifient que certains, de l’intérieur du

champ, se mettent en marche vers sa limite. Le présent travail voudrait

raconter le mouvement vers la frontière depuis le territoire des sciences

sociales. Et le faire sous l’angle particulier de la langue des sciences

sociales, en tant qu’elle apparaît, dans ses usages ésotériques, aussi bien

qu’exotériques d’ailleurs, comme révélatrice de difficultés internes… dont

la résolution porte à rejoindre la philosophie. Les sciences sociales

connaissent ainsi, exprimée dans les tensions dont leur langue et leurs

usages linguistiques sont parcourus, une situation épistémologique qui, sans

mériter d’être qualifiée de « crise » (vocable livré à tous les abus), témoigne

d’une relative perte d’allant. Et qui pourrait trouver son dépassement dans



cette nouvelle conjoncture, si elle se confirmait, précisément en tant que s’y

s’ouvre la possibilité d’un renouement avec la philosophie.

Les sciences sociales à la recherche d’une différence

linguistique

C’est peut-être par ses usages exotériques qu’on entre le mieux dans

les propriétés révélatrices de la langue des sciences sociales. Il n’est en effet

pas de chercheur en sciences sociales qui, sorti du confort de l’entre-soi

académique pour s’adresser à des non-initiés, n’ait fait l’expérience de

l’incompréhension, des récriminations à l’endroit de son «  jargon » ou de

son «  hermétisme  », bref l’expérience du ressentiment linguistique.

Obscurité, pédantisme, goût tordu pour l’incompréhensible, dissimulation

du vide de la pensée par la prolifération abstruse, sophistications creuses,

jeux de langages intransitifs («  branlette d’intellectuels  »)  : il faudrait se

livrer à la recension des topiques du reproche profane à l’endroit du

discours de science sociale tels que le développement des formes

(mensongères) de l’interactivité autorisées par l’Internet les a tardivement

rendues visibles – et d’abord de ceux à qui elles s’adressent. C’est que la

«  tribune  » ou le «  point de vue  » majestueusement publiés dans les

colonnes du Monde ou de Libération pouvait, à l’époque du papier, en

rester au confortable sentiment de l’unilatéralité magistrale – au mieux on

en discutait avec les pairs dans les couloirs de l’EHESS, c’est-à-dire avec le

sous-échantillon marginal dont l’habitus linguistique était le plus accordé à

celui de l’auteur, et le moins susceptible de réaction ressentimentale, mais

sans la moindre idée de l’effet produit auprès des lecteurs ordinaires, dont

les exaspérations demeuraient purement privées. Tous ces énervements jadis

invisibles s’étalent maintenant à longueur de «  commentaires  » dans les

forums ouverts par les sites de presse, typiquement l’un des principaux

lieux où s’effectue (dans les pires conditions) la «  rencontre  » avec «  le

public  », et l’on imagine que certains intellectuels croyant s’adonner à la

joie sans mélange de la publication médiatique ont dû tomber de haut en

découvrant ce que « leurs lecteurs »
1
 pensaient d’eux réellement.



Ce n’est pas la légitimité, ou l’illégitimité, de ce ressentiment

linguistique qui est ici en question mais plutôt le fait que seul le discours de

sciences sociales (lato sensu) ait ainsi le don de le susciter à ce point.

Durkheim déjà, et plus tard Bourdieu, avaient fait l’amer constat de cette

fatalité sociale de la science sociale, seule science à s’attirer le quolibet ou

le reproche pour sa façon de parler, et finalement à se voir dénier sa qualité

de science. « La société, j’y habite, et je ne suis pas moins informé ni moins

fondé que le savant à en parler », croit pouvoir opposer à bon droit le non-

spécialiste, faisant alors apparaître en creux le double défaut de

différenciation légitimatrice de la science sociale  : elle parle de choses

communes avec la langue commune.

On dira pourtant qu’il y a bien une différence linguistique –

 précisément à l’origine du ressentiment. Mais ce dernier la tient pour une

différence frauduleuse et superfétatoire, une différence artificiellement

montée pour masquer une banalité de fond. Aussi la science sociale ne

parvient-elle jamais à dissiper complètement le soupçon que son ésotérisme

est en toc et qu’il est, à la fin des fins, une fabrication destinée à faire

oublier sa nature fondamentalement exotérique. La science sociale est donc

toujours soupçonnée de cultiver l’obscur pour cette seule raison qu’elle est

en fait trop simple. On n’imagine pas, en effet, un auditeur profane du cours

de topologie algébrique au Collège de France interpeler l’orateur pour le

prier vertement de « se montrer plus clair » ou de faire un effort pour « se

rendre compréhensible » et « parler comme tout le monde »… Précisément

la mathématique ne parle pas comme tout le monde, et cela tout le monde le

sait. Sa différence spécifique est spectaculairement inscrite dans une langue

idiosyncratique qui reconduit fermement chacun à l’alternative sans appel

d’apprendre à la parler (pour qui désire prendre la parole légitimement) ou

bien de se taire. On pourrait en dire autant d’une partition musicale que, là

encore, il ne viendrait à l’idée de personne de critiquer pour son

hermétisme, puisqu’il est une évidence reconnue de tous que la musique

s’écrit dans la langue particulière du solfège, et qu’il faut parler cette langue

pour avoir son mot à dire (indépendamment bien sûr de la musique

écoutée). On peut même pousser l’argument jusqu’à sa dernière extrémité :

il apparaît à tout le monde que l’on ne saurait sans absurdité apostropher un

étranger qui ne parle que sa propre langue pour le prier d’abandonner ses



constructions incompréhensibles et de s’exprimer un peu plus clairement

dans la nôtre…

Plus que n’importe quelle autre pratique, la science en général inscrit

phénoménalement sa différence dans la langue, ou plutôt dans une langue,

une langue spéciale. Conformément à la métaphore galiléenne du livre, les

sciences de la nature se parlent dans l’idiome mathématique, dont la

complexité est suffisamment grande et surtout suffisamment connue pour

que nul n’ignore ce qu’il en coûte d’y entrer. Il faut alors avoir l’honnêteté

de consentir l’aveu, malcommode en des temps démocratiques, que cette

difficile différence linguistique, et la barrière qu’elle institue ipso facto à

l’entrée, fonctionnent comme un véritable principe d’exclusion, dont la

formule canonique est à trouver dans le «  Que nul n’entre ici s’il n’est

géomètre » de Platon. La vérité politique interne de la science, c’est qu’elle

n’est pas démocratique – et ça n’est donc pas un hasard si elle se reconnaît

si bien dans la prévention platonicienne… Ainsi la science doit-elle avouer

sa constitution fondamentalement élitaire et « aristocratique » – ce qui ne

veut pas dire, même à l’époque démocratique, illégitime. Incidemment, que

la vérité politique interne de la science soit « aristocratique » ne contredit

nullement le fait que sa vérité politique externe doive rester démocratique.

Ce qui signifie, d’une part, qu’il n’est rien de plus abusif que l’idée d’une

épistémocratie, et, d’autre part, qu’il n’est rien de plus impératif que la

diffusion de la science, et ses réappropriations citoyennes actives, chaque

fois que des considérations scientifiques entrent dans une décision politique

(qu’il s’agisse des OGM, du nucléaire ou de la politique monétaire). En tout

cas, plus peut-être que pour n’importe quel autre champ, le refermement sur

soi qui est au principe de la constitution des univers scientifiques
2

fonctionne comme crible, et l’on pourrait à coup sûr leur étendre l’idée de

« droit d’entrée » sous laquelle Gérard Mauger résume la problématique de

l’accès sélectif aux univers artistiques, les uns comme les autres s’instituant

sous un schème séparateur, appelé à distinguer ceux qui font la

démonstration de leur capacité à acquitter le droit d’entrée, et les autres –

 qui seront rejetés
3
.

À l’encontre des représentations les plus stéréotypées et les plus

enchantées de la vocation scientifique, il est bien possible que le mobile

passionnel de l’appartenance à une élite séparée y compte au moins autant

que l’amour pur de la vérité ou l’inclination spontanée pour la connaissance



à quoi l’on reconnaîtrait supposément l’ingenium du savant… Comme son

nom l’indique, la libido sciendi est bien désir, et même complexe de désirs,

mais moins élan natif pour le vrai que, par exemple, désir de mettre le

monde en ordre par la pensée et de résister à la submersion anxiogène du

chaos  ; ou bien désir scopique, c’est-à-dire pulsion de curiosité originelle,

mais adéquatement sublimée ; enfin désir de l’élection et de l’appartenance

spéciale. S’agréger au corps des initiés et par là se trouver distingué de la

masse profane est ainsi l’un des bénéfices affectifs très concrets, et sans

doute très déterminants, de l’engagement en science. Si, telle que Durkheim

l’avait dégagée dans Les Formes élémentaires de la vie religieuse,

l’opération symbolique de la coupure qui sépare des initiés et des profanes

est formellement celle du sacré, alors la vocation scientifique est sans doute

isomorphe à la vocation sacerdotale, elle-même la forme canonique de

toutes les vocations. Comme à quelque degré tous les autres champs,

l’économie sociale du champ scientifique est donc une économie de la

clôture. Et si elle peut se donner pour justifications rationnelles (bien

fondées) la logique pratique de la division du travail et de la spécialisation,

et la logique linguistique des catégories communes comme sténographies

génératrices d’économies de temps, un seul mot concentrant un complexe

de significations et de références connues de tous, là où il faudrait des

heures pour les expliquer (déployer) à un non-spécialiste, on peut

néanmoins supposer qu’elle convainc d’engagement beaucoup plus par les

ressorts affectifs de l’élection distinctive que par l’adhésion rationnelle à ses

propriétés fonctionnelles…

Le marqueur linguistique de l’élection et de l’appartenance au corps

des initiés est peut-être de tous le plus puissant, en tout cas le plus

immédiatement perceptible pour les profanes, comme en témoigne

l’iconographie populaire, notamment médiatique, de la science qui le plus

souvent représente le savant accompagné des signes de sa langue spéciale –

  tableau rempli d’équations, écrans figurant des courbes étranges, etc.  :

l’ésotérisme légitime de la science se donne d’abord des manifestations

sémiotiques et linguistiques. Que cet ésotérisme soit légitime s’apprécie au

fait qu’il ne vient à l’idée d’aucun profane de le dégrader péjorativement

comme «  jargon  » –  on n’a jamais entendu dire des mathématiques qui

servent à parler la physique qu’elles étaient « jargonnantes ». Il est reconnu

qu’il s’agit d’une autre langue, et même d’une langue manifestement autre,



différente de celle du commun et ignorée de lui, d’où suit le seul droit de

l’apprendre ou bien de s’abstenir.

De là le problème des discours savants en langue naturelle. C’est-à-

dire en une langue qui n’est pas manifestement autre – qui a même toutes

les apparences de la langue commune. Parce qu’ils manquent de cette

différence linguistique manifeste, telle qu’elle informe profondément le

jugement épistémologique spontané du public, les discours des

« Humanités » sont chroniquement exposés à un soupçon d’imposture dont

le ressentiment linguistique constitue la forme aiguë – récrimination à l’idée

que de la pensée ordinaire a été livrée sous une forme extraordinaire, et que

l’inflation linguistique dissimule des valeurs réelles dépréciées. De tous ces

discours, celui de la philosophie est peut-être le plus relativement protégé,

qui parvient à maintenir sa légitimité en affirmant la nature très particulière

des objets dont elle traite  : les objets de la métaphysique, l’être, Dieu,

l’âme, l’éternité, les essences, la vérité, etc. – encore se met-elle à nouveau

en danger lorsqu’elle se fait philosophie politique ou philosophie morale, et

par là se rapproche des matières ordinaires.

Ce sont les sciences sociales qui se retrouvent sans échappatoire.

Traitant de choses communes dans la langue commune, elles n’ont pour

elles en apparence ni la différence objectale ni la différence linguistique –

  et, sauf les effets d’autorité produits par leurs institutions (le CNRS,

l’Université), leur qualité de science est par là sans cesse sujette à caution,

comme l’attestent les nombreuses contestations profanes dont elles sont

régulièrement l’objet, impensables pour les autres sciences (dures). À

défaut de se faire jamais complètement entendre du public sur ce point, les

sciences sociales ont, au moins pour elles-mêmes, intérêt à clarifier la

« question linguistique », de la même manière qu’après Durkheim, ou après

la relecture de Bachelard par Bourdieu, Chamboredon et Passeron
4
, elles

avaient clarifié la question de l’objet, précisément en posant que

contrairement aux apparences, les objets des sciences sociales, produits

d’une construction particulière comme objets de science, ne sont pas ceux

de l’expérience immédiate du monde social. La question objectacle fournit

décidément un modèle de solution dont la question linguistique pourrait

avoir l’usage puisque dans les deux cas il s’agit de contredire des

apparences, et plus précisément des apparences d’assimilation à des

registres communs (registre d’objets, registre de langue).



L’économie comme fantasmagorie linguistique

À tout prendre, les sciences sociales n’ont que deux solutions de

démarcation linguistique d’avec la langue commune. La première est

tellement radicale qu’elle confine à la négation du problème même

puisqu’elle consiste en l’adoption de la solution des sciences de la nature, et

entreprend purement et simplement de faire parler la langue des

mathématiques à la science sociale… Évidemment toute «  la science

sociale » ne saurait s’y rendre, ni n’en a les moyens et, par retour au pluriel,

seule une des sciences sociales a cru bon de céder à la tentation de la sortie

«  par le haut  » et de se lancer dans cette aventure  : l’économie bien sûr.

Pour échapper à l’assimilation commune, le meilleur moyen n’était-il pas

de récuser la langue commune elle-même  ? Il fallait sans doute des

conditions épistémologiques particulières pour rendre envisageable cette

solution fantasmagorique –  qu’on n’entende pas par là que la

mathématisation serait par principe inepte en économie, elle ne l’est

évidemment pas, elle rend même d’excellents services… pourvu qu’on soit

au clair sur leur nature véritable et qu’on en mesure justement la portée  ;

mais la fantasmagorie tient à l’idée que le discours de l’économie pourrait

être entièrement soluble dans la formalisation. Ces conditions, l’économie a

cru les trouver dans la constitution quantitative de son domaine d’objets  :

ayant à faire à des volumes et des prix, elle s’est vue science des rapports

sociaux nombrés, et s’est considérée par là ressortissante en droit du régime

de la science galiléenne  ; elle parlerait donc les mathématiques. Cette

caractéristique objective – l’économie a affaire à des quantités – s’est alors

trouvée surinvestie par le désir épistémologique auquel elle apparaissait

offrir une prise  : le désir de faire science
5
 et de s’assimiler, par la

mathématisation précisément, au régime général de la « science dure », seul

moyen d’échapper à la scientificité diminuée de la science molle, la science

bavarde – la science sociale.

Généralement agressés par l’arrogance de la science économique, les

chercheurs des autres sciences sociales n’ont sans doute pas idée des

angoisses épistémologiques profondes dont cette morgue est pourtant

l’expression, car l’idée que se font les économistes de leur scientificité,

entre le désir violent d’une identité de « vrais scientifiques » et le soupçon



gardé secret de leur propre imposture en cette matière, est un motif

d’inquiétude permanente et de discours hautement symptomatiques. Il a

ainsi été possible, à l’occasion du cinquantième anniversaire de la Revue

économique, d’entendre l’une des plus hautes autorités académiques de la

discipline reconduire l’antinomie de «  l’économie scientifique  » et de

«  l’économie littéraire  », sous le témoignage incontestable de Paul

Samuelson, Prix Nobel d’économie et remarquable artisan de son tournant

mathématique, déclarant par une de ces remarques de feinte

autodépréciation auxquelles on reconnaît les vrais dominants qu’il

«  préférerai[t] faire de l’économie littéraire mais [qu’il n’est] pas assez

intelligent
6
 »… En vérité il y a bien plus dans cette boutade que la fausse

humilité d’un archi-consacré parfaitement sûr de sa légitimité, et l’on y

trouverait tout autant la marque de cette construction sociale et scolaire en

quoi consiste le rapport agonistique entre «  culture scientifique  » et

« culture littéraire »
7
, spécialement vivace en France où leur différence est

inscrite dans la concurrence des « voies royales » – les « khâgnes » contre

les « taupes », et l’École normale supérieure contre l’École polytechnique –,

l’avantage historiquement passé à la seconde, avec la victoire de «  la

sélection par les maths », n’ayant jamais complètement résorbé un reliquat

de complexe d’inculture à l’endroit de la première  ; et cette tension est

particulièrement sensible dans le cas de la science économique, science de

faits historiques et sociaux mais entièrement prise en main par des

ingénieurs sans culture historique ni sociale
8
.

Mais l’antinomie de «  l’économie scientifique  » et de «  l’économie

littéraire  » charrie aussi une très ancienne interrogation épistémologique

quant au degré de confiance mérité par l’argumentation en langue naturelle.

Pour des esprits formés dans la «  culture scientifique  », rien n’est plus

suspect a priori que des conclusions tirées hors des cadres de la logique

formelle (ou du calcul analytique), conçus comme seuls à mêmes de

prévenir les arguments spécieux et les effets captieux de l’éloquence.

Suscitant tout à la fois la moquerie pour le «  baratin  » et,

contradictoirement, la hantise de finir embobiné, la langue naturelle, du

point de vue de la « culture scientifique », est toujours soupçonnée d’être

intrinsèquement mensongère et sophistique par essence. Même l’archétype

du dialogue platonicien, qui se donne pourtant comme l’antidote aux

égarements rhétoriciens, ne parviendra pas à désarmer ce sentiment de



méfiance à l’endroit des tromperies de la langue – Socrate ne s’y entend-il

pas comme personne pour désorienter tous ses contradicteurs et, par des

cheminements contournés à souhait, les conduire exactement là où il le

souhaite, démonstration de prestidigitation verbale qui fait confusément

naître le soupçon de l’abus ? La philosophie elle-même a fini par valider le

doute chronique inspiré par son propre idiome et, depuis la caractéristique

universelle de Leibniz, conçue comme projet d’une syntaxe infaillible de la

raison, jusqu’à la philosophie analytique auto-instituée éradicatrice des faux

problèmes, tous situés dans les plis du langage, l’idée que le risque du

fourvoiement est toujours déjà inscrit dans le piège des mots produit ses

effets bien au-delà du noyau dur de la « culture scientifique ». Il n’en fallait

pas tant pour impressionner des esprits aussi fragilisés et travaillés par

l’angoisse épistémologique que ceux des économistes. Aussi la science

économique, s’y croyant autorisée par la teneur quantitative de ses objets, a-

t-elle fait le choix de l’échappée hors des mécomptes de la langue naturelle

par la formalisation mathématique, seule susceptible de garantir la

correction des raisonnements.

C’est d’ailleurs plus qu’une échappée  : il faudrait parfois parler de

répudiation. On n’expliquerait pas autrement la détestation que font

immanquablement naître les travaux renvoyés, avec toutes les arrière-

pensées possibles, au registre de l’« économie littéraire » : vains efforts de

littérateurs déplacés, étrangers à leur champ et ignorants du jeu qui s’y joue

vraiment. Et l’on ne comprendrait pas non plus la préférence pour

l’indigence linguistique de la plupart des travaux académiques des

économistes, choix délibérément consenti, quand il ne fait pas de nécessité

vertu, pour mieux exprimer la distance à toute entreprise captieuse,

implicitement dénoncée par une sécheresse de langage ostentatoirement

revendiquée, et qui a par soi vocation à signifier que la vraie science se

passe des effets de manche. Et il est vrai : un vocabulaire de trois cents mots

suffit amplement pour concaténer des équations et des graphiques. Sans être

excessivement désobligeant, il est parfois permis d’avoir l’impression que

la rédaction de certains articles, une fois entrées les données et la structure

du modèle mathématique, pourrait être prise en charge par un système

d’écriture automatique modérément sophistiqué –  cet effet d’indigence

intrinsèque étant par ailleurs accru par l’effet extrinsèque de la convergence,

lié au processus d’internationalisation de la science, vers un anglais



dégénéré, à l’image de ce petit « manuel » que l’IIASA
9
, lieu archétypal de

la «  science internationale  » (et «  interdisciplinaire  »), mettait à la

disposition de ses visiteurs et qui leur proposait une batterie de formules

standardisées (remerciements, introduction, phrases de transition, liaisons

entre les équations, conclusions) d’une abyssale pauvreté, destinées à les

aider dans la rédaction de leurs articles en « anglais ». On aurait en tout cas

grand tort de voir dans ces querelles «  littéraires » la seule expression de

préférences personnelles, et des irritations qui vont avec. Des goûts et des

couleurs en cette matière, il y a assurément lieu de disputer car loin d’être

de superficielles démangeaisons, ils sont le symptôme d’un trouble

autrement plus profond, et les enjeux stylistiques demandent plutôt à être

vus comme l’épiphénomène d’enjeux épistémologiques de première

grandeur.

La question de la langue et de ses usages n’a donc rien de secondaire,

qui enferme presque à elle seule l’idée que se font les économistes de leur

discipline –  et les problèmes que cette idée n’en finit pas de poser
10

. Les

autres sciences sociales ont les leurs – mais dialectiquement opposés. Dans

un univers d’objets réputés principalement qualitatifs, insusceptibles en

première approximation de mathématisation (ou alors de sa forme la plus

faible : le simple traitement statistique), et qui plus (pis) est puisés dans la

vie sociale commune, les sciences sociales souffrent de n’avoir en

apparence, dans leurs mots comme dans leurs choses, plus rien d’extra-

ordinaire. Il faut lire ce terme le plus littéralement possible et sans y ajouter

le moindre surplus sensationnel, mais il faut le lire comme le rappel de ce

que le discours de la science n’a aucune légitimité, ni même tout

simplement de raison d’être, s’il ne se sépare pas du discours ordinaire et ne

sait pas dire d’autres choses que les choses ordinairement dites. Il faut alors

se demander si, pour tout leur indispensable appui, la collation des

informations, le travail statistique et le dégagement empirique des

phénomènes produisent toute la différence possible – ou s’il n’en resterait

pas qu’il appartiendrait à la langue même des sciences sociales de produire.

La langue des concepts



Mais si celle-ci, par construction, n’est pas la langue mathématique,

fantasme linguistique abandonné à la science économique, que peut-elle

être ? Et surtout comment peut-elle faire entendre que, pour procéder de la

langue naturelle, elle ne s’assimile pas pour autant à la langue commune –

 bref qu’elle est authentiquement une langue idiosyncratique ? La langue de

la science sociale ne trouvera évidemment cette spécificité qu’en se faisant

langue de théorie, c’est-à-dire langue de concepts. La science sociale

semble donc condamnée à ce régime de la démarcation subtile car, de la

même manière que ses objets (construits) ne diffèrent que subtilement des

objets de l’appréhension spontanée du monde social, sa langue a toutes les

apparences de la langue commune mais sans pour autant se confondre avec

elle. La langue de la science sociale parle les concepts. Et en effet  : il

n’appartient qu’à une langue de théorie d’engendrer le surplus extra-

ordinaire dont le seul travail empirique n’est pas capable.

Or une vue rétrospective même sommaire de l’histoire contemporaine

des sciences sociales suggère que la conceptualisation y a perdu de ses

lustres. Les décennies 1960-1970 de «  haute théorie  » ont connu un

singulier reflux et les standards de la sociologie, de la science politique ou

de l’anthropologie se sont sensiblement déplacés : la patience du travail de

terrain, les longues immersions, le recueil d’informations qualitatives par

l’entretien, l’enquête statistique approfondie, toutes ces choses qui

évidemment ne datent pas d’hier ont cependant pris une importance

croissante et progressivement évincé aussi bien le travail conceptuel que la

production d’audacieuses conjectures théoriques. Faudra-t-il mettre ce

«  tournant empirique  » sur le compte d’un mouvement réactionnel

« corrigeant » les « excès » (?) des années « structuralistes » ? Ou bien faut-

il invoquer des effets de normalisation internationale des sciences sociales

sous les standards positivistes du monde anglo-saxon  ? La sociologie de

Pierre Bourdieu s’est toujours soustraite à ces antinomies, telles celle de

«  la théorie et l’empirie  », aussi mal construites en principe

qu’effectivement structurantes en pratique dans le travail des sciences

sociales. Mais c’était la sociologie, ou plus exactement la pratique

sociologique… de Pierre Bourdieu. Et, sauf quelques exceptions semblables

en genre, on est bien forcé de constater que la production proprement

théorique en sciences sociales a changé de régime, et pour le moins réduit

son allure. Or c’est dans ce registre aussi, et pas seulement dans le



dégagement des empiricités, que réside sa possible différence spécifique,

celle du moins qui est susceptible de faire langue.

Sans doute faut-il vaincre la réticence spontanée qui, entendant

« concept », comprend « philosophie » et par suite s’inquiète de la grande

involution  : les sciences sociales se sont extraites de la philosophie, pour

rien au monde elles ne sauraient y retourner. La philosophie elle-même ne

fait rien, bien au contraire, pour désarmer cette prévention, à l’image de

Deleuze qui fait du concept sa prérogative par excellence, la philosophie

trouvant à se redéfinir non plus par ses objets mais par l’activité même de la

création de concepts
11

. À la philosophie, donc, les «  concepts  », et à la

science les «  fonctions  », selon une répartition en laquelle, un peu

hypocrites sur les bords, Deleuze et Guattari demandent de ne voir aucune

hiérarchie de dignité. À les lire en tout cas, tout décourage les sciences

sociales de s’approprier le concept, présenté comme l’arme même de la

problématisation philosophique, dans une conception de la philosophie

entièrement thétique, procédant par positions
12

, et même par positions

unilatérales de problèmes fondamentalement incommensurables, qui ne

laissent de place qu’à des opérations de relance créative ou de

réappropriation singulière (toujours déformante), mais aucune à la

discussion (dont on sait combien Deleuze l’avait en horreur), réduite à

l’absurdité d’un parfait contresens  : «  il est vain de se demander si

Descartes a tort ou raison »
13

 –  et l’on imagine sans peine ce qu’auraient

inspiré aux auteurs de Qu’est-ce que la philosophie  ? les entreprises de

relecture neurobiologiques intitulées L’Erreur de Descartes ou Spinoza

avait raison
14

…

Il faudrait incidemment souligner ce que cette position philosophique

de l’unilatéralité thétique doit à la séparation de la philosophie et de la

science… car il est bien certain que les philosophes classiques s’entre-

réfutent  ! Les cartésiens, par exemple, se reconnaissent un problème

commun, le problème de l’union de l’âme et du corps
15

 et, pour si

radicalement différentes que soient leurs ontologies respectives, leurs

discussions frontales témoignent bien néanmoins de leur co-appartenance à

un plan de commensurabilité. C’est la séparation des sciences et de la

philosophie, dans laquelle les premières étaient primitivement incluses

comme philosophie(s) de la nature, qui opère comme un nouveau partage de

la commensurabilité et de l’incommensurabilité, d’une part en faisant de la



réfutation –  donc de l’intercritique  – le moteur même de la science et le

principe organisateur de son champ, et d’autre part en offrant à la

philosophie amputée le registre (de repli  ?) thétique des problèmes

incommensurables et des positions unilatérales. Là où la philosophie

classique, encore indifférenciée de la science naissante, s’entre-discutait, la

philosophie moderne séparée des positivités peut, si elle le veut, devenir

émission unilatérale –  elle ne le veut pas toujours, et les controverses

philosophiques sont loin d’être éteintes
16

, mais, si elle est probablement

minoritaire, la position deleuzienne est au moins possible. Ainsi donc les

rapports de la philosophie aux problèmes, aux concepts et à la discussion

sont-ils souterrainement indexés sur ses rapports à la science
17

.

Que Deleuze renvoie cette dernière aux « fonctions » et qu’il fasse des

concepts l’expression même des seuls problèmes philosophiques, chacun

par construction monadiquement clos dans son autosuffisance et enfermé

dans son plan propre, sans communication nécessaire avec les autres, ne

rend pas pour autant incontestable la captation exclusive des concepts par la

philosophie, ni indestructible leur lien avec la pure activité de création

thétique –  manière d’annoncer qu’on peut très bien envisager de faire

connaître à Deleuze un traitement semblable à celui qu’il a joyeusement

administré aux auteurs de son histoire de la philosophie : usages retournés,

subversions non autorisées, détournements flagrants
18

… Voilà donc, fidèle à

son « enseignement », et à ses mots mêmes, le gosse qu’on se propose de

lui faire dans le dos  : non, le concept n’est pas la chose exclusive de la

philosophie ; non, les sciences sociales ne sont pas rivées à la « fonction »

et peuvent le revendiquer dans leur jeu à elles (elles en ont même par les

temps qui courent un urgent besoin)  ; oui cependant, c’est bien la

philosophie qui doit être reconnue comme productrice au premier chef de

concepts ; et oui, par conséquent, il est inévitable de se tourner vers elle en

cette matière. Si bien qu’après un long passé de relations tumultueuses, les

sciences sociales auraient tout à gagner à parler à nouveau avec la

philosophie. Elles y gagneraient d’autant plus si, revenant à la question de

la langue, on reconnaissait le concept comme le moyen par excellence de

les doter de leur différence épistémo-linguistique et surtout d’échapper à

l’infernale antinomie « des mathématiques ou du baratin ». À mi-distance

de la formalisation mathématique qui leur est inadéquate
19

 et de la parole

folâtre ou de la divagation poétique, les sciences sociales peuvent trouver



dans le concept l’un des moyens d’affirmer leur «  appartenance au genre

science
20

  », c’est-à-dire une modalité (linguistique) spécifique de faire

science qui ne s’arrête pas à la seule langue positiviste du commentaire de

données.

Philosophie, sciences sociales : une histoire

contentieuse à liquider

Renouer le rapport avec la philosophie, par quoi pourrait s’affermir

une modalité de scientificité qui leur soit propre, ne tombe sous aucune

fatalité involutive qui verrait les sciences sociales reprises par le démon de

la spéculation sans objet, et cela précisément parce que la rupture

fracassante par laquelle elles se sont séparées de la philosophie, et le siècle

d’affirmation de leur appartenance à la pensée scientifique, par la

constitution d’un domaine d’objets propres, le développement de méthodes

empirique particulières, et l’acceptation générale du jeu de l’entre-réfutation

positivement contrôlée, ont irréversiblement établi leur statut

épistémologique. On serait alors en droit de penser que si elles étaient un

peu plus sûres d’elles-mêmes, les sciences sociales ne devraient avoir

aucune raison de craindre ce renouement avec la philosophie. Pleinement

conscientes de leur situation historique, elles pourraient même se confier à

une sorte de dialectique au terme de laquelle, comme le temps de

l’inclusion (dans la philosophie) et de l’inexistence propre aura été suivi par

celui de la séparation constituante et de la répudiation ostensible, ce dernier

pourrait maintenant être dépassé en direction d’un rapport plus équilibré où,

assurées de leur positivité, les sciences sociales pourraient revenir vers la

philosophie et tirer le meilleur parti de sa puissance conceptuelle. On

mettrait à peine sur le compte d’une particularité institutionnelle historique

– l’inexistence de départements de sociologie dans les universités – le fait

que la science sociale la plus créative, dans le cas de la France au moins, a

été le fait d’individus qui avaient tous en commun une formation

philosophique de premier plan : Durkheim, Mauss, Lévi-Strauss, Bourdieu

et, si l’on veut également Canguilhem et Foucault  ; et ce fait, qui n’a rien



d’un accident, mériterait peut-être d’être médité au moment où les sciences

sociales, d’un excès l’autre, semblent déserter la théorie pour les assurances

étroites du seul travail empirique.

Sans doute est-il exact que ce renouement suppose de liquider une

histoire passablement conflictuelle, qui loin de se réduire à la violence de la

sécession originelle, fut longtemps prolongée, comme souvent entre corps

de savoirs trop proches pour n’être pas concurrents, en une suite de

revendications hégémoniques et de contre-affirmations réactionnelles.

Assez logiquement, l’émergence des sciences sociales n’a fait

qu’approfondir la rupture kantienne par laquelle la philosophie elle-même

avait non seulement pris acte mais prononcé sa propre exclusion du

domaine des positivités. Déclarant (sans doute prématurément) la fin de

l’âge métaphysique (et systématique) et le monopole reconnu de la science

sur le domaine empirique, la philosophie s’est par là installée dans le rôle

résiduel de gardienne des frontières et du transcendantal, plus tard de

surveillante de la correction des problèmes. À l’époque kantienne pourtant,

il lui reste encore quelques beaux morceaux  : la conscience, l’histoire,

l’activité… mais sur lesquels des sciences nouvelles venues, les sciences

sociales précisément, viennent faire main basse à leur tour. Que peut-il

rester à la philosophie dans ces conditions ? Si l’on en croit Bourdieu, plus

rien à part le ressassement ressentimental des dépossédés – et la possibilité

de conduire du dehors la critique, déconstructionniste par exemple, des

sciences sociales, devenues le discours hégémonique sur la condition

humaine : « La philosophie européenne n’a pas cessé, au moins à partir de

la seconde moitié du XX
e
 siècle, de se définir contre les sciences sociales,

contre la psychologie et surtout contre la sociologie
21

.  » Et Bourdieu de

prendre à partie des philosophes comme Foucault ou Derrida qui «  ont

conféré une nouvelle vigueur […] à la vieille critique philosophique des

sciences, et des sciences sociales en particulier, et favorisé, sous la

couverture de la Déconstruction et de la critique des textes, une forme à

peine masquée de nihilisme irrationaliste
22

 ». Il faut bien reconnaître qu’il

ne se trouve objectivement pas grand-chose dans la conjoncture

intellectuelle de son époque qui puisse dissuader Bourdieu de s’exprimer

ainsi. Les rapports de la philosophie et des sciences sociales sont bien tels

qu’il les décrit, et à l’image de ces dynamiques réactionnelles de la



réciprocité négative où les torts appellent les torts : ainsi, à l’émancipation

des sciences sociales, puis à leur affirmation hégémonique, répond la

réaction philosophique critique et déconstructionniste, à laquelle répond la

contre-critique bourdieusienne, laquelle, suprême humiliation, entreprend

de faire des philosophes et de la philosophie… des objets de la sociologie.

La mésentente bourdieusienne

À l’évidence le moment bourdieusien est une sorte de climax dans les

rapports épidermiques de la philosophie et de la sociologie, où se mêlent les

tendances les plus contradictoires, depuis la présence intense de la

philosophie dans la (dans cette) sociologie… jusqu’à leurs exaspérations

mutuelles. Plus que n’importe quelle autre science sociale, et par-delà les

simples effets de sécession concurrentielle, la sociologie de Bourdieu,

clinique générale des effets d’autorité sociale, était vouée à s’en prendre à

l’autorité intellectuelle, et par là nécessairement à ceux qui en offrent en

corps l’incarnation la plus accomplie, les philosophes. La prise à partie des

philosophes et de la philosophie par cette sociologie-là n’est donc pas

seulement une escarmouche supplémentaire dans une histoire séculaire

d’agacements réciproques, mais le point de passage nécessaire d’un

programme de recherche qui entreprend de problématiser

systématiquement, dans le cadre d’une économie générale de la légitimité,

les manifestations de la domination exercées par les voies symboliques du

discours autorisé, du discours socialement capable de véridiction sur le

monde social. À côté de celui des élites politiques, ou des experts
23

, le

monde des intellectuels, et spécialement des philosophes, à plus forte raison

quand ils prennent position, directement ou indirectement
24

, sur l’actualité

du monde ne pouvait rester hors de cette investigation, il avait même tous

les titres à y figurer en très bonne place. Or tout se liguait pour promettre

d’emblée à cette clinique sociologique de l’autorité intellectuelle la pire des

réceptions, en premier lieu du fait de la violence symbolique génériquement

propre au rapport d’objectivation lui-même – puisque par un paradoxe en

fait prévisible la sociologie de la violence symbolique ne va pas toujours



sans exercer elle-même de violence symbolique  –, et ici plus

particulièrement du fait de s’appliquer à des agents non seulement capables

de réaction publique mais spécialement susceptibles, car portés à se

concevoir comme les occupants d’une position de surplomb par

construction impossible à surplomber – à plus forte raison par le discours

d’une discipline mineure comme la sociologie  –  ; si bien qu’aux yeux de

bon nombre de philosophes il ne fait pas de doute que l’objectivation

sociologique de la philosophie n’est pas autre chose qu’une vilenie. Et il

faut le dire : pour si salutaire qu’il ait été de secouer les philosophes de leur

sommeil réflexif
25

 et de les amener à s’interroger sur la position et les

conditions sociales de leur propre discours – spécialement les philosophes

des années 1970 dont l’humeur anti-institutionnelle et anti-autoritaire n’était

visiblement pas allée jusqu’à la mise en question de ce qui fait leur propre

autorité
26

 –, la sociologie bourdieusienne n’a pas oublié d’être rosse
27

… La

nécessité de l’analyse sociologique s’est donc, de part et d’autre, trouvée

inévitablement altérée de pollutions secondaires, l’objectivation étant

d’autant plus vécue comme agression que les objectivés avaient auparavant

développé le sentiment de leur souveraineté, leurs contre-mesures prenant la

forme des tentatives de diminution philosophique des sciences sociales, et

tous revendiquant la position ultime de la véridiction théorique, les uns pour

s’y maintenir, les autres pour les en déloger, mais par la manœuvre inédite

du contournement sociologique.

Si le moment de la «  mésentente
28

  » avec la philosophie était sans

doute le prix à payer pour ce passage nécessaire de l’objectivation, sans

lequel la sociologie n’eut pas été fidèle à son propre programme, il n’est pas

dit non plus qu’il soit la fin de l’histoire de leurs relations tumultueuses.

Sans doute le plus philosophe des sociologues, comme il est devenu banal

de le remarquer, Bourdieu prolonge à sa manière la première sociologie

française dont il reprend le projet général d’immanentisation du

transcendantal, c’est-à-dire d’historicisation et de «  sociologisation  » des

formes élémentaires de la connaissance, telles qu’elles déterminent le

rapport gnoséologique des agents avec le monde social. S’il y a bien lieu de

voir dans cette entreprise une sorte de néokantisme mais poursuivi par les

moyens de la science sociale, et par là retourné contre le kantisme originel –

 où l’on pourrait incidemment entendre sans paradoxe quelques échos avec

le projet même de Foucault voire avec l’empirisme transcendantal de



Deleuze
29

 –, il y a aussi matière à percevoir la présence de la philosophie et

de certains de ses problèmes au cœur de la science sociale, quand bien

même cette présence alimente ici le projet conquérant de poursuivre la

philosophie par d’autres moyens. Il est évidemment superflu d’ajouter à

l’abondant commentaire auquel ont donné lieu les rapports de Bourdieu et

de la philosophie, mais s’il fallait, des multiples références en cette

matière
30

, ne garder qu’une, qu’on tiendrait pour spécialement indicative, ce

serait peut-être l’une des moins distinguées, ouvrage à vocation en

apparence simplement didactique publié aux éditions Ellipses, connues pour

faire des étudiants leur principal marché  : le Dictionnaire Bourdieu
31

. Or,

d’un abord modeste (et trompeur), cet ouvrage consacré à un sociologue a

pour double particularité d’avoir pour auteurs deux philosophes et, comme

son nom l’indique, d’être un dictionnaire, c’est-à-dire un vocabulaire,

propriété qui nous ramène à l’évidence à la question de la langue, ou d’une

trace dans la langue. Et voilà peut-être un critère très prosaïque mais assez

fiable à quoi l’on peut reconnaître une œuvre  : une œuvre a laissé un

vocabulaire ; de son auteur, on peut rédiger un dictionnaire. Une œuvre se

reconnaît à ce qu’elle a produit une différence dans la langue, aussi bien

d’ailleurs dans ses manières d’écrire et de donner un certain jeu inédit aux

mots –  un style  – que dans l’invention de mots nouveaux ou de

significations nouvelles données à des mots anciens, par là refaits à neuf,

réforme typique du travail dans la langue commune mais en rupture avec la

langue commune qui fait de ces mots-là (a fortiori des mots nouveaux)

proprement des concepts. À propos d’un auteur de sciences sociales, que

peut être en définitive un dictionnaire sinon un recueil de concepts ?

Il n’y a pas d’œuvre en science sociale qui n’ait produit des concepts.

Et il n’est pas fortuit qu’à propos d’un sociologue, il ait fallu l’inclination

de philosophes pour se livrer à cette récapitulation du corps des concepts,

présenté en Vocabulaire. Dès le début il était écrit que l’objectivation

sociologique de l’autorité philosophique pouvait conduire à une mise à

distance ostentatoire de la philosophie et, par amalgame, à une méfiance à

l’endroit du travail conceptuel, disqualifié comme « spéculatif » – c’est-à-

dire comme rechute. C’est pourquoi l’on ne pourrait trouver plus à propos

le : « Il faut prendre les concepts au sérieux
32

… », placé par les auteurs en

exergue de l’introduction de leur Dictionnaire Bourdieu, manière de

rappeler ce que le sociologue de l’objectivation des philosophes pensait de



la philosophie… et de ses possibles usages en sciences sociales. On dira que

ce rappel laisse très largement ouvert le spectre des modalités de cet usage

et que Bourdieu avait les siennes, celles, furtives, du filigrane – «  Les

philosophes sont beaucoup plus présents dans mon travail que je ne puis le

dire
33

. » Mais peu importe, l’essentiel étant, d’une part, que des manières,

éventuellement conflictuelles, d’une présence philosophique en sciences

sociales soient de nouveau considérées, et d’autre part surtout que ces

dernières soient incitées à y voir probablement l’unique moyen pour elles

d’une langue propre et, sinon d’asseoir entièrement, du moins de consolider

leur différence épistémologique sur cette différence linguistique.

Rapprochements aux frontières – une nouvelle

conjoncture ?

En vérité le renouement de la philosophie et des sciences sociales est

déjà à l’œuvre. Il se pourrait en effet que leurs relations connaissent un réel

changement de régime, et pas seulement du fait du passage de rapports

conflictuels à des rapports apaisés mais, plus remarquable, à des rapports de

convergence et même de coopération. Sous la réserve habituelle que chacun

voit midi à sa porte, la convergence à l’interface philosophie/sciences

sociales pourrait être dans le domaine des «  Humanités  » l’un des

mouvements les plus intéressants de la conjoncture intellectuelle présente.

Reconnaissons immédiatement que c’est un mouvement asymétrique et que

les philosophes y sont plus actifs que les chercheurs en sciences sociales.

C’est à un indigène du champ philosophique qu’il faudrait en demander les

raisons, dans lesquelles il entre peut-être une certaine lassitude pour le seul

commentaire scolastique et l’unique horizon de la glose
34

, mais aussi les

sollicitations pressantes d’une époque, disons pour faire simple celle de la

mondialisation, et le désir des philosophes qui se savent bien équipés en

concepts d’en éprouver la productivité sur des objets du monde social-

historique. Quitte à faire légèrement caricatural, on pourrait alors dire que

ces retrouvailles de la philosophie et des sciences sociales étaient en

quelque sorte appelées par la complémentarité entre d’une part des



philosophes avec des concepts mais sans objet, et d’autre part des social

scientists avec des objets mais pas (beaucoup) de concepts…

Comme toujours le mouvement s’atteste en marchant, et en

l’occurrence la marche s’effectue en toutes ces occasions de rencontres

concrètes, séminaires, colloques, mais aussi laboratoires «  mixtes
35

  », où

philosophie et sciences sociales se côtoient à nouveau, à l’image par

exemple de ces colloques ostensiblement tenus sur le thème, il y a peu

encore totalement démonétisé, de la «  philosophie sociale
36

  » –  et l’on

pourrait en citer bien d’autres. Il n’y aura en tout cas pas lieu de s’étonner

que les philosophes d’inspiration marxiste soient parmi les plus engagés

dans ce mouvement si, à l’époque de la mondialisation, le recontact de la

philosophie et du monde est voué à d’abord emprunter les chemins de la

critique sociale
37

. Qu’il en soit ainsi a d’autant moins qui puisse surprendre

que, pour toutes les difficultés de son propre positionnement par rapport à la

philosophie, le marxisme comme projet d’un discours total sur l’homme et

la société, combinant d’emblée diverses sciences sociales mais, pour

reprendre l’expression finement calibrée d’Étienne Balibar, « imprégnées de

travail philosophique
38

  », était en effet le plus susceptible de répondre en

premier à cet appel de l’époque, et de conduire à redécouvrir, et à repeupler,

cette interface de la philosophie et des sciences sociales. Significativement

cependant, il n’est pas le seul et, quoi qu’on pense du fond de leurs

arguments respectifs, on rencontre désormais en ce lieu d’une ancienne

séparation des gens aussi divers que des lecteurs de Deleuze venus aux

sciences sociales par Tarde
39

 ou par l’analytique désirante du capitalisme
40

,

de Hegel par la reconnaissance, question typiquement appropriable de part

et d’autre de la « frontière », comme en témoigne la simplicité avec laquelle

elle est passée des travaux proprement philosophiques d’Axel Honneth à

des reprises sociologiques
41

, à côté d’entreprises de plus grande ampleur

comme une refondation pragmatiste de la sociologie
42

 (dont l’exposition

sous une forme « systématique » n’est évidemment pas anodine), ou encore

le développement d’un spinozisme en sciences sociales
43

. On y trouve

également, hors de toute affiliation particulière, des lieux appelant

manifestement le croisement des approches, comme l’autonomie
44

, le

conflit et la confiance
45

, le statut de l’étranger
46

, la précarité
47

, les

institutions
48

, le don
49

, etc., pour ne rien dire de tous les travaux



conjointement philosophiques et sociologiques qu’ouvrent les questions du

care.

Il est assez prévisible que le social scientist de stricte obédience

trouvera à redire à certains de ces travaux dont il ne verra que les carences

méthodologiques, l’absence de ses protocoles empiriques habituels, les

insuffisances statistiques, etc., critique dont on tirera, si elle est fondée,

davantage l’idée du travail en commun des complémentarités que celle du

retour aux isolements respectifs –  éventuellement après avoir laissé

entrevoir à ce social scientist ce que des philosophes passant par là

pourraient parfois penser de ses propres conceptualisations, ou de ses

impensés métaphysiques, puisque finalement les sciences sociales ne

cessent pas de faire de la métaphysique, de prendre des partis

métaphysiques, mais le plus souvent sans le savoir, c’est-à-dire de la pire

des manières. Tous leurs efforts de rupture en effet n’éviteront pas aux

social scientists d’être, pour paraphraser Keynes, les esclaves qui s’ignorent

de métaphysiciens du passé. Et la perspective philosophique a au moins

pour vertu de leur faire connaître tout ce que leurs présupposés engagent en

ces matières, le plus souvent à leur insu –  que l’écrasante majorité des

sciences sociales soit implicitement et spontanément cartésienne n’est-il pas

de quelque effet et ne limite-t-il pas de fait le champ de ce qu’elle pourra

penser ? De même (et contradictoirement), n’y a-t-il pas lieu de s’interroger

sur les ontologies implicites, hors de tout contrôle, du tournant

neurocognitiviste que bon nombre d’entre elles s’apprêtent à prendre
50

 ? Il

faudrait surtout leur dire que la philosophie n’est pas vouée à leur servir

seulement de mauvaise conscience théorétique, mais bien davantage à leur

apporter toute sa force propre dans le travail même de leurs

conceptualisations. Et l’on pourrait ainsi tenir pour très représentative de

ces complémentarités possibles la clarification conceptuelle que le

spinozisme, par exemple, peut donner de notions puissamment intuitives,

mais conceptuellement sous-élaborées, comme la « puissance morale de la

société » sans cesse invoquée par Durkheim mais sans jamais qu’il l’extraie

de son état heuristique, et qui trouve véritablement son concept dans la

« puissance de la multitude » telle que Matheron l’élabore à partir du Traité

politique
51

, et telle qu’elle offre alors un principe articulé de l’efficacité du

collectif, observable en maints domaines concernant très directement les

sciences sociales  : la monnaie
52

, la valeur financière
53

, les effets de



normalisation institutionnelle
54

, etc.  ; ou bien, dans un autre genre, il

faudrait évoquer la plus-value conceptuelle que le doublet conatus-affect,

spinoziste là encore, pourrait apporter aux animal spirits keynésiens,

formidable intuition des soubassements passionnels et pulsionnels des

comportements économiques, particulièrement d’actualité à l’époque du

capitalisme financiarisé, de ses grandes OPA
55

 ou de ses emballements

spéculatifs, mais, en dépit de reprises contemporaines théoriquement

négligentes
56

, laissé depuis soixante-dix ans dans sa seule condition

suggestive et comme à l’abandon conceptuel. Il s’agit donc de dire que les

rapports de la philosophie et de la science sociale peuvent maintenant

quitter le seul registre de la surveillance des frontières pour entrer dans celui

du travail à l’interface et des questions conjointes, exercice

transdisciplinaire dont le modèle finalement nous a été donné de longue

date et par Durkheim lui-même  : n’est-il pas significatif qu’il ait intitulé

l’un de ses ouvrages Sociologie et philosophie… sans qu’on y puisse

trouver une ligne d’épistémologie ou de philosophie de la connaissance à

l’usage des sciences sociales, et n’y a-t-il pas matière à entendre dans cette

entreprise même que, dans le travail direct de la science sociale, il se passe

« quelque chose » entre sociologie et philosophie ?

 

Les philosophes ne sont pas sociologues (ou économistes ou

anthropologues) et les sociologues ne sont nullement tenus d’être

philosophes ; la science sociale restera science c’est-à-dire ancrée dans des

positivités méthodiquement travaillées  ; la division du travail est une

tendance irréversible dans le champ du savoir comme ailleurs ; tout cela est

entendu. Il reste que la science sociale n’est pas dispensée de s’interroger

sur la ou les façons dont elle entend faire science et que l’ésotérisme, motif

ordinaire de ressentiment profane, est en fait sa vertu constitutive (pourvu

qu’il soit de substance et non de simple forme)  : une science qui ne ferait

que ratifier les manières communes de voir le monde n’aurait simplement

pas lieu d’être. Si proposer des manières de voir littéralement extra-

ordinaires entre de plein droit, et même à titre principal, dans la vocation

propre de la science sociale, elle peut au moins se reconnaître par là

apparentée d’une certaine manière à la philosophie, et peut-être cesser de

feindre n’avoir plus rien de commun avec elle. Rendue à ce simple constat,



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

il pourrait lui venir que des finalités communes déterminent, au moins en

partie, des moyens communs, notamment linguistiques – en l’occurrence les

concepts. Pour les sciences sociales, retrouver la philosophie, et cela

d’ailleurs sans préjudice des modalités de ces retrouvailles, n’est pas

seulement commandé par la nécessité où elles se trouvent de penser leurs

impensés, c’est-à-dire ce qu’il y a d’inévitablement philosophique en elles

et qu’elles méconnaissent comme tel. Il y va, paradoxalement, de la

constitution d’un régime propre de scientificité – le paradoxe tenant ici à ce

que l’affirmation épistémologique des sciences sociales s’est primitivement

faite contre la philosophie…  –, envisagé comme régime de discours et

invention d’une langue propre – dont l’idiome spécifique est le concept ; et

l’on ne voit pas quelle étrange malédiction empêcherait de faire également

droit aux exigences respectives de l’empirique et du spéculatif. La science

sociale finalement n’aurait-elle pas qu’à gagner à se rendre à l’idée que la

légitime prétention de ses manières de voir détermine nécessairement ses

manières de parler ?

Évidemment sous tous les extraordinaires biais de représentativité qui entachent nécessairement les

échantillons de commentaires publiés à la suite d’un article.

Cela dit sans préjudice de la circonférence particulière qu’on donne à ce refermement, en n’excluant pas

notamment que son périmètre ne s’arrête pas aux frontières du monde proprement universitaire.

Gérard Mauger (dir.), Droits d’entrée. Modalités et conditions d’accès dans les univers artistiques, Maison

des sciences de l’homme, 2006.

Pierre Bourdieu, Jean-Claude Chamboredon et Jean-Claude Passeron, Le Métier de sociologue. Préalables

épistémologiques, Paris, Mouton, 1968.

Frédéric Lordon, «  Le désir de faire science  », Actes de la recherche en sciences sociales, n°  119,

septembre 1997.

Cité par Roger Guesnerie, «  L’économie, discipline autonome au sein des sciences sociales  ?  », Revue

économique, vol. 52, n° 5, septembre 2001.

Roger Guesnerie, art. cit., p. 1060.

À part évidemment celle que les individus jugent bon de se constituer par eux-mêmes.

International Institute for Applied Systems Analysis, à Laxenburg, Autriche.

Voir Frédéric Lordon, « L’irrationalisme paradoxal de la science économique », La Raison et ses combats,

Actes du colloque, Pantin, Fondation Gabriel-Péri, 2012.

Gille Deleuze et Félix Guattari, Qu’est-ce que la philosophie ?, Paris, Minuit, « Critique », 1991.

À l’image du recueil Positions de Louis Althusser qui, par ce titre, revendique également explicitement cette

posture de la philosophie.

Gilles Deleuze et Félix Guattari, Qu’est-ce que la philosophie ?, op. cit., p. 31.

Antonio Damasio, L’Erreur de Descartes, trad. par Marcel Blanc, Paris, O.  Jacob, 1995, et Spinoza avait

raison. Joie et tristesse, le cerveau des émotions, trad. par Jean-Luc Fidel, Paris, O. Jacob, «  Sciences  »,

2003.

On suit ici entièrement Pascale Gillot qui définit précisément le cartésianisme par ce problème pour opposer

les réponses antagonistes qu’y apportent Descartes, Malebranche, Spinoza et Leibniz –  et l’on peut sans

contresens dire des trois derniers qu’ils sont des cartésiens fermement opposés à Descartes. Voir Pascale

Gillot, L’Esprit. Figures classiques et contemporaines, Paris, CNRS éditions, 2007.



16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

Significativement, elles sont spécialement vivaces dans le champ de la philosophie analytique qui reproduit

de plus près le modèle discursif de l’argumentation scientifique.

Pour une élaboration beaucoup plus large sur le thème du « problème » en philosophie, voir Marion Chottin,

« Histoire de la philosophie et problèmes de philosophie », Klésis, n° 11, 2009, et Voir et juger. Le problème

de Molyneux et ses enjeux philosophiques aux XVII
e
 et XVIII

e
 siècles, Thèse, Université Paris I, Introduction.

« Ma manière de m’en tirer à l’époque, c’était, je crois bien, de concevoir l’histoire de la philosophie comme

une sorte d’enculage ou, ce qui revient au même, d’immaculée conception. Je m’imaginais arriver dans le dos

d’un auteur, et lui faire un enfant, qui serait le sien et qui serait pourtant monstrueux.  » (Gilles Deleuze,

Pourparlers. 1972-1990, Paris, Minuit, « Documents », 1990 – mais la citation est extraite de « Lettre à un

critique sévère » qui date de 1973…)

Ce qui, en passant n’exclut nullement qu’elle soit localement praticable.

L’expression est d’Alain Boyer.

Pierre Bourdieu, « Le sociologue et la philosophie », entretien avec H. Ichizaki, in Klaus Wagenbach (dir.),

Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung des Intellektuellen, Berlin, Klaus Wagenbach, Verlag, 1989.

Ibid.

Luc Boltanski et Pierre Bourdieu, «  La production de l’idéologie dominante  », Actes de la recherche en

sciences sociales, vol. 2, n° 2-3, 1976.

Voir Pierre Bourdieu, L’Ontologie politique de Martin Heidegger, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1988.

On parle ici de leur réflexivité sociologique bien sûr, puisque par ailleurs la philosophie ne cesse pas

d’interroger la philosophie.

Voir Louis Pinto, La Vocation et le métier de philosophe. Pour une sociologie de la philosophie dans la

France contemporaine, Paris, Seuil, « Liber », 2007, et La Théorie souveraine. Les philosophes français et la

sociologie au XX
e
 siècle, Paris, Cerf, « Passages », 2009.

… idem !

Louis Pinto, La Théorie souveraine, op. cit., p. 351.

Voir Anne Sauvagnargues, Deleuze. L’empirisme transcendantal, Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui »,

2010.

Parmi lesquelles, et de manière tout à fait non exhaustive, Louis Pinto, « Pierre Bourdieu et la philosophie »,

in Louis Pinto, Gisèle Sapiro et Patrick Champagne (dir.), Pierre Bourdieu, sociologue, Paris, Fayard,

« Histoire de la pensée », 2004 ; Marie-Anne Lescourret (dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe en sociologie,

Paris, PUF, « Débats philosophiques », 2009, et bon nombre des contributions du numéro spécial de Critique,

« Pierre Bourdieu », n° 579-580, 1995.

Stéphane Chevalier et Christiane Chauviré, Dictionnaire Bourdieu, Paris, Ellipses, 2010.

Pierre Bourdieu, Questions de sociologie, Paris, Minuit, « Documents », 1981, p. 121.

Id., Choses dites, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1987, p. 40, cité par Marie-Anne Lescourret, « Pierre

Bourdieu. Un philosophe en sociologie  », in Marie-Anne Lescourret (dir.), Bourdieu. Un philosophe en

sociologie, op. cit., p. 11.

Plaidons qu’il s’agit d’une présentation injustement dépréciative car la « glose », outre la tâche entièrement

légitime de la mise au clair d’une œuvre, jusque dans ses tensions internes, est aussi (surtout) création de

problèmes et travail de l’actualité.

Comme le Sophiapol de l’université Paris Ouest-Nanterre La Défense.

Colloque Philosophie sociale, université de Grenoble, 2-3 décembre 2009 ; colloque Philosophie sociale et

sciences sociales, ENS-LSH Lyon, 24-25  mars 2011. Voir également le numéro spécial des Cahiers

philosophiques, « Qu’est-ce que la philosophie sociale ? », n° 132, 2013.

Voir par exemple Franck Fischbach, La Production des hommes. Marx avec Spinoza, Paris, PUF, « Actuel

Marx », 2005, et Sans objet. Capitalisme, subjectivité, aliénation, Paris, Vrin, « Problèmes et controverses »,

2009  ; Stéphane Haber, L’Aliénation. Vie sociale et expérience de la dépossession, Paris, PUF, « Actuel

Marx  », 2007  ; Emmanuel Renault, Souffrances sociales. Philosophie, psychologie et politique, Paris, La

Découverte, « Armillaire », 2008 ; Jacques Bidet et Gérard Duménil, Altermarxisme. Un autre marxisme pour

un autre monde, Paris, PUF, « Quadrige », 2005.

Étienne Balibar, La Philosophie de Marx, Paris, La Découverte, « Repères », 1993, p. 7.

Maurizio Lazzarato, Puissances de l’invention. La psychologie économique de Gabriel Tarde contre

l’économie politique, Paris, Les Empêcheurs de penser en rond, 2002  ; Bruno Latour et Vincent Antonin



40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

53.

54.

55.

56.

I.

Lépinay, L’Économie, science des intérêts passionnés. Introduction à l’anthropologie économique de Gabriel

Tarde, Paris, La Découverte, 2008.

Guillaume Sibertin-Blanc, Deleuze et l’Anti-Œdipe. La production du désir, Paris, PUF, «  Philosophies  »,

2010.

Alain Caillé (dir.), La Quête de reconnaissance. Nouveau phénomène social total, Paris, La Découverte,

« Textes à l’appui », 2007.

Cyril Lemieux, Le Devoir et la Grâce, Paris, Economica, « Études sociologiques », 2010.

Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales. De la puissance de la multitude à

l’économie des affects, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008 ; Éva Debray, Frédéric Lordon et Kim Sang Ong-

Van-Cung (dir.), Spinoza et les puissances du social, Paris, Amsterdam (à paraître).

Marlène Jouan et Sandra Laugier (dir.), Comment penser l’autonomie ? Entre compétences et dépendances,

Paris, PUF, « Éthique et philosophie morale », 2009.

Robert Damien et Christian Lazzeri (dir.), Conflit, confiance, Besançon, Presses universitaires de Franche-

Comté, 2006.

Guillaume le Blanc, Dedans, dehors. La condition d’étranger, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2010.

Id., Vies ordinaires, vies précaires, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2007.

Vincent Descombes, Les Institutions du sens, Paris, Minuit, « Critique », 1996 ; Christian Lazzeri (dir.), La

Production des institutions, Besançon, Presses universitaires de Franche-Comté, 2002.

François Athané, Pour une histoire naturelle du don, Paris, PUF, « Pratiques théoriques », 2011  ; Frédéric

Lordon, L’Intérêt souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste, Paris, La Découverte,

« Armillaire », 2006.

Voir à ce propos Vincent Descombes, La Denrée mentale, Paris, Minuit, « Critique », 1995.

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1969 – on

notera au passage que cet ouvrage a été publié dans la collection dirigée par Bourdieu…

Frédéric Lordon et André Orléan, «  Genèse de l’État et genèse de la monnaie. Le modèle de la potentia

multitudinis », in Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

André Orléan, L’Empire de la valeur. Refonder l’économie, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 2011.

Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la Régulation, n° 7, 2010.

Voir Frédéric Lordon, La Politique du capital, Paris, O. Jacob, 2002.

George Akerlof et Robert Shiller, Animal Spirits. How Human Psychology Drives the Economy, and Why it

Matters for Global Capitalism, Princeton, Princeton University Press, 2009.

Ce texte a été initialement publié dans les Cahiers philosophiques, n° 131, 2012.



2

DU SYSTÈME FORMEL AU SYSTÈME

SPECTRAL

Itinéraire d’une économie politique

spinoziste
I

À défaut de s’avérer d’un parfait confort, intervenir au titre des

sciences sociales dans une table ronde intitulée… «  Système et

métaphysique  » offre au moins la double possibilité de questionner le

rapport des sciences sociales au système, à la mise en système, mais

également, plus généralement, à la philosophie. Parlant plus précisément

depuis une position d’économiste, et sans vouloir abuser des rituels de la

captatio benevolentiae, il m’est revenu un souvenir de l’époque où,

fréquentant un centre de recherche abritant parmi les économistes les plus

engagés dans le projet d’une science économique « vraiment scientifique »,

j’étais tombé, dans les rayonnages de la bibliothèque, sur les Éléments de

mécanique quantique de Richard Feynman… Passé le premier mouvement

de se réjouir de cette trouvaille inattendue, vient celui de se demander non

pas tant ce que ce livre fait là, mais qui a bien pu le commander et pourquoi.

Il apparaîtra qu’il s’agit de l’un des économistes les plus académiquement



en vue du centre – potentiellement nobélisable, dit-on – et surtout qu’il a en

tête que la physique, cette pauvresse, peine un peu à réaliser son unification

théorique, mécanique quantique et relativité généralisée refusant encore

d’entrer dans le même cadre, là où la science économique, elle, y est

parvenue haut la main  : ne dérive-t-elle pas tous ses théorèmes du même

corpus de postulats fondamentaux, à partir desquels elle prétend rendre

compte aussi bien des marchés financiers de produits dérivés que des

comportements d’épargne du ménage subsaharien ou des « décisions » de

passer à l’acte criminel  ? Et n’a-t-elle pas par là atteint le stade de la

systématisation axiomatique auquel même la physique mathématique ne

parvient pas tout à fait ? Bien sûr la réalité de la théorie économique est tout

autre, car la base axiomatique du modèle Arrow-Debreu d’équilibre général

s’est trouvée beaucoup trop étroite pour prendre en charge de nombreux

phénomènes et, de relaxation d’hypothèse en abandon d’axiome, la théorie

néoclassique a fini par buissonner jusqu’à connaître un état de balkanisation

avancé. Il n’empêche  : quoique largement inutile, le modèle axiomatisé

d’Arrow-Debreu reste une référence théorique de haute valeur – et comme

le fantasme épistémologique de toute la discipline.

Il y aurait beaucoup à dire sur l’histoire disciplinaire qui a pu produire

ce genre d’aberration et disposer ainsi l’économie plus que n’importe quelle

autre science sociale à la tentation axiomatique/systématique. Et il faudrait

d’abord revenir à la question préjudicielle de savoir si les sciences sociales,

en principe, requièrent un effort de systématisation –  la réponse étant loin

d’être évidente. Les sciences sociales accorderaient sans doute aisément que

la physique théorique réalise une sorte de canon de ce qui peut être mis sous

la catégorie de science, mais pour reconnaître que c’est là une forme de la

science dont elles ne sont ni justiciables ni demandeuses  : l’organisation

axiomatique n’entre ni dans leurs pratiques ni dans leurs fantasmes

épistémologiques.

Est-ce à dire qu’elles renonceraient à toute forme d’«  unification  »,

évidemment pas à l’échelle globale «  des sciences sociales  », mais au

moins, régionalement, par disciplines  ? Laisser cette question ouverte

suppose alors de rappeler combien l’axiomatisation formelle est loin de

constituer la seule modalité de la mise en système. Si l’on ouvre le spectre

des degrés de systématicité praticable, la question fait en effet à nouveau

sens pour les sciences sociales, et leur situation face à cet enjeu se révèle



peut-être moins décontractée que ce que je viens d’en dire. Comme toute

construction théorique, elles reconnaissent l’unification systématique

comme leur horizon : pour elles aussi, l’unification est un attracteur. Mais

c’est un horizon coûteux. Y sacrifier à toute force et au degré maximum

peut s’avérer la pire des choses – à l’image de la science économique qui

fait passer son être formel de système (axiomatisé) avant tout le reste, et

notamment avant la qualité substantielle de ses énoncés. Or il est une autre

modalité de l’unification théorique adéquate aux sciences sociales  :

l’unification par les concepts. C’est la généralité des concepts qui peut être

l’opérateur de l’intégration d’un corpus théorique en sciences sociales –

  pourvu que le corps de ces concepts fondamentaux forme une économie

assez puissante, c’est-à-dire que, peu nombreux, ils fassent la démonstration

de leur générativité.

C’est en ce point précis qu’on passe assez facilement de la première

question – le rapport des sciences sociales au système – à la seconde – leur

rapport à la philosophie. Car si, d’une part, l’unification théorique,

l’organisation en « système théorique », demeure génériquement désirable

pour les sciences sociales et si, d’autre part, l’unification s’opère sous un

corps de concepts fondamentaux, alors, en en appelant éventuellement à

Deleuze, on peut reconnaître à la philosophie le statut de grande –  de

première  ? – pourvoyeuse de concepts, vers laquelle les sciences sociales

gagneraient assurément à se tourner. Avec au surplus cette possibilité, parmi

les philosophies, d’emprunter à une philosophie qui est elle-même

systématiquement organisée – c’est manifestement le cas de la philosophie

de Spinoza ; ne l’est-ce pas alors, par transitivité, d’une science sociale qui

s’en inspire au point de se revendiquer « science sociale spinoziste » ?

On pourrait imaginer que cette importation de systématicité, par

l’adossement à une philosophie elle-même systématisée, et la mobilisation

de sa puissance conceptuelle propre, offrent une façon commode, sinon

élégante, de régler le problème de l’unification théorique en science sociale

– en tout cas pour la science sociale qui s’engage dans cette voie. Or, vu de

l’intérieur du champ des sciences sociales, il n’en est rien – ce serait même

exactement le contraire… Pour se faire une idée des difficultés d’existence

d’une science sociale spinoziste, il faut imaginer les jugements presque

tératologiques qu’elle s’attire immanquablement  : car une science sociale

que son seul nom dénonce comme imbibée de philosophie est vouée à se



voir refuser la qualité même de science sociale. C’est dire que les rapports

sciences sociales/philosophie sont encore moins simples que les rapports

sciences sociales/système. On en comprend sans peine la raison  : les

sciences sociales ne se sont-elles pas historiquement constituées par un

geste inaugural de rupture – d’avec la philosophie précisément ? Que faire

de cette rupture ? Il est évidemment impossible de l’écarter d’un revers de

main  : les sciences sociales se sont constituées comme positivités en se

déclarant étrangères aux problèmes métaphysiques. En cela d’ailleurs elles

sont le produit du mouvement d’approfondissement de la division du travail

dans le champ du savoir –  qui est le mouvement même de la

disciplinarisation. On doit donc prendre acte de ce que philosophie et

sciences sociales diffèrent sensiblement par certaines de leurs procédures

intellectuelles, et l’on ne saurait tenir cette séparation pour nulle et non

avenue.

Il est cependant permis de demander s’il est avantageux de la

maintenir en l’état. Car, symétriquement, il se pourrait également que le

geste de séparation, rendu historiquement nécessaire, ne puisse être

entièrement justifié dans sa radicalité intellectuelle, ni ne gagne à être

maintenu tel quel. En somme, reconstruire le rapport des sciences sociales

et de la philosophie exigerait d’abord de faire la part des raisons de

conjoncture qui ont présidé à sa formulation première, pour constater que

certaines de ces raisons, justifiées à l’origine, sont maintenant dépassées. Le

premier argument en faveur d’une telle révision vient d’être mentionné  :

c’est celui de l’unification théorique par les concepts – et la reconnaissance

qui s’en suit de ce que la philosophie se pose comme productrice au premier

chef des concepts. Le deuxième tient au fait que les sciences sociales ne

cessent pas de faire de la métaphysique, mais la plupart du temps sans le

savoir. Elles en font, typiquement, à propos du problème autour duquel elles

formulent leurs hypothèses les plus fondamentales, à savoir l’action. Toutes

les sciences sociales en effet mobilisent une hypothèse comportementale

fondamentale, parfois même plusieurs –  le cas échéant contradictoires  –,

hypothèses dont les arrière-plans métaphysiques sont évidents, quoique

demeurant à l’état d’implicites, et surtout d’impensés.

Dans ces conditions, quelle sorte de rapport renouer entre philosophie

et sciences sociales ou, pour reformuler la question un peu plus

précisément, comment accommoder autrement que sur le mode du déni



cette tension entre, d’une part, une séparation qui ne peut être entièrement

effacée et, d’autre part, une présence de la philosophie dans les sciences

sociales qui ne peut être entièrement évitée  ? S’il est probablement

aventureux de prétendre répondre à cette question en toute généralité, il est

au moins possible de montrer quelle forme prend ce rapport dans le cas

d’une science sociale spinoziste, non sans avoir préalablement indiqué,

d’abord que le choix d’adossement à la philosophie de Spinoza rend ce cas

particulier difficilement universalisable, et sans doute impropre à se poser

comme canon du rapport science sociale/philosophie, ensuite que c’est bien

à la question du système que toute cette discussion nous ramène, puisque ce

rapport particulier qui se noue entre la philosophie de Spinoza et une

science sociale spinoziste consiste précisément en une certaine modalité de

systématisation de cette science sociale.

Si l’effort de systématisation en science sociale tourne largement

autour de la question fondamentale de l’action, c’est parce que l’identité

d’une théorie se joue en grande partie dans l’ensemble de ses postulations

comportementales. On connaît par exemple celles de la théorie économique

standard  : l’homme économique est un être intéressé au sens de

l’utilitarisme conscient, doublé d’un calculateur parfaitement rationnel.

Ayant conduit à des énoncés aussi spectaculaires que la thèse dite de

l’«  efficience des marchés financiers  », célébrée pendant des décennies

comme «  l’une des plus solidement vérifiées de toute la science

économique
1
 », il va sans dire qu’il y a, par ces temps d’effondrement de la

finance, comme un malaise dans la théorie néoclassique… De fait, le champ

de la science économique est en proie à l’une de ces luttes théoriques

internes qui préfigurent les grands remaniements hiérarchiques et les

changements d’hegemon, la neuroéconomie comportementale se présentant

comme le paradigme de remplacement
2
, critique de l’hypothèse de

rationalité substantive, rompant ostensiblement avec l’apriorisme

axiomatique de la théorie néoclassique… et faisant parfois entendre

d’étranges résonances spinozistes lorsqu’elle insiste sur le rôle des

« émotions » dans les processus de décision des agents économiques.

Une économie politique spinoziste entre dans ce débat comportemental

par le concept de conatus. Et toute la question de son mode de systématicité

s’analyse à partir des propriétés particulières de ce concept, et plus

précisément de l’ambivalence épistémologique dont il peut être investi du



fait de sa dualité de statuts intellectuels possibles –  une dualité qui n’est

autre que celle des registres de langage dans lesquels il peut être saisi.

Alexandre Matheron en livre l’essence en quelques lignes décisives qui

ouvrent sa relecture de Spinoza sous la perspective du conatus : « “Chaque

chose, selon sa puissance d’être, s’efforce de persévérer dans son être”. Tel

est l’unique point de départ de toute la théorie des passions, de toute la

Politique et de toute la Morale de Spinoza. Mais ce point de départ est lui-

même l’aboutissement des deux premiers livres de l’Éthique
3
. » Ainsi, dans

le registre de la philosophie, le conatus est-il dérivé. Significativement il est

l’objet d’une proposition (d’un «  théorème  »), survenant d’ailleurs assez

tard dans le fil de l’Éthique (Éth., III, 6). Le conatus est donc un produit de

l’ordre géométrique. On peut d’ailleurs remonter facilement la chaîne

apodictique pour suivre les chemins démonstratifs qui le font découler des

huit définitions et des sept axiomes du De Deo. Le conatus est donc l’un

des produits les plus caractéristiques de l’ontologie immanentiste de la

puissance de Spinoza, et de son organisation systématique.

Et cependant on peut le faire changer de statut pour l’inclure dans un

tout autre registre de langage, et le proposer aux sciences sociales comme

leur point de départ – ou comme un possible point de départ, puisqu’il est

évident que le conatus n’est pas adéquat à tous les courants de science

sociale, et qu’il ne les intéresse pas tous identiquement. Sous cette réserve,

le conatus prend alors une tout autre valence en science sociale : non plus

celle d’une proposition, dérivée d’une ontologie systématique, mais celle de

postulat d’une théorie sociale de l’action. Et, de fondé, le conatus devient

fondateur. C’est à lui qu’il appartient de soutenir une science sociale qui, à

l’image de sa philosophie de référence, prend le parti de mettre les faits de

puissance et d’efficacité au centre de sa vision du monde social. Voici alors

comment se noue, dans ce cas précis, le double rapport science

sociale/philosophie/système. D’une part la science sociale emprunte à la

philosophie spinoziste un de ses concepts les plus puissants – et aussi toutes

les élaborations conceptuelles adjacentes à l’aide desquelles le concept de

conatus déploie pleinement ses effets (je pense bien sûr à la théorie de la vie

passionnelle). Mais d’autre part, les sciences sociales demeurent

délibérément à l’écart des considérations ontologiques qui donnent au

conatus sa matrice. Telle est bien la part de rupture irréversible des sciences

sociales d’avec la philosophie : les sciences sociales se sont définitivement



soustraites à l’obligation d’un fondement ontologique explicite. On peut

sans doute envisager bien des formes de dé-division du travail en sciences

sociales, mais pas celle qui ferait revenir à un continuum indifférencié du

savoir comme pouvaient prétendre l’être les philosophies classiques. En

tout cas c’est ce fait dual, fait de ce qu’on pourrait appeler l’emprunt ingrat

ou bien, étymologiquement, l’emprunt sévère –  l’emprunt avec césure

subséquente  – qui rend très particulier le mode de systématicité d’une

science sociale spinoziste. Car la césure rend inenvisageable d’importer

telle quelle dans la science sociale la systématicité de l’ontologie spinoziste.

Mais l’emprunt est suffisamment reconnu pour que, sans rendre

directement, immédiatement, présente l’ontologie spinoziste au cœur de la

science sociale, il ne la fasse pas pour autant disparaître complètement.

C’est donc un autre mode de présence du système ontologique en science

sociale qui est en train de s’esquisser ici, une présence discrète, et comme

d’arrière-plan. Car l’adossement explicite à la philosophie spinoziste a pour

effet que la requalification du conatus en postulat, à l’usage des sciences

sociales, le dote d’un statut un peu étrange : bien sûr le conatus est extrait

de sa matrice ontologique, et celle-ci tenue à l’écart ; mais cette matrice ne

cesse pas d’être là, à disposition, et pourrait en principe être convoquée à

tout instant si on le voulait. À ceci près que, dans le jeu de langage propre

aux sciences sociales, on ne le veut pas. Il n’en reste pas moins que cette

convocation, toujours possible, fait perdre de son arbitraire au postulat du

conatus qui pourtant, comme postulat, assume parfaitement son arbitraire…

mais ne trouve pas moins un surplus de consistance dans ce statut

paradoxal, peut-être même oxymorique, qui fait de lui un postulat fondé.

Fondateur fondé, le conatus des sciences sociales se prévaut donc

d’une fondation furtive, d’un fondement axiomatique en retrait. La

systématique de l’ontologie spinoziste est là sans y être. Elle est

formellement absente de la science sociale éponyme. Mais présente d’une

présence d’arrière-plan, pour ainsi dire en filigrane. Non pas système

formel, mais système spectral.

On pourrait très bien objecter que, sous des critères d’économie

intellectuelle rigoureux, pour ne pas dire rigoristes, en tout cas strictement

ajustés au registre propre des sciences sociales, tout cela n’est pas vraiment

important, et que cet arrière-plan de l’ontologie spinoziste systématique

n’offre en définitive qu’un plaisir de l’esprit surnuméraire –  donc



1.

2.

3.

I.

dispensable  –, une présence d’agrément à fonction essentiellement

ornementale. On pourrait très bien trouver que le concept de conatus et les

concepts qui l’accompagnent – affects, imagination, ingenium, puissance de

la multitude, etc. – suffisent en eux-mêmes à produire un effet d’unification

théorique en science sociale, et que le reste de la philosophie spinoziste

pourrait être ignoré. À quoi l’on pourra répondre qu’on gagne toutefois à la

garder en tête, et à de multiples titres. D’abord parce que, même

surnuméraires, les plaisirs de l’esprit sont toujours bons à prendre ! Ensuite

parce que la maîtrise de ces concepts et de leur fonctionnement suppose de

ne pas les couper de leur corpus philosophique d’origine. Enfin parce que,

fût-ce sous la modalité spectrale, une science sociale y gagne un

prolongement fondationnel systématique, que c’est peut-être là la forme

maximale de la systématisation qu’il lui soit permis d’espérer, mais que si

l’opportunité s’en présente, elle aurait pragmatiquement tort de la laisser

passer.

Michael Jensen, «  Some Anomalous Evidences Regarding Market Efficiency  », Journal of Financial

Economics, n° 6 (2-3), 1978.

Voir Frédéric Lordon, «  D’une hégémonie l’autre  », communication au 1
er

  Congrès de l’Association

française d’économie politique, Lille, 9-10 décembre 2010 (sur le site de l’AFEP).

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., p. 9.

Communication à la journée de la revue Labyrinthe, «  Comment peut-on être systématique  ?  », CERPHI-

CHSPM, université Paris I, 26 juin 2010.



DEUXIÈME PARTIE

Structures



3

POUR UN STRUCTURALISME DES

PASSIONS
I

Dans un texte très court, où l’on pourrait voir la condensation

heuristique de tout un programme de recherche, Pierre Bourdieu évoque la

« double vérité du travail
1
 », conjonction-séparation d’une vérité objective

qu’il renvoie, sans doute pour faire bref, à la théorie marxiste de

l’exploitation, et d’une vérité subjective, faite du rapport

phénoménologiquement vécu des agents à leur activité salariée, en laquelle

la vérité objective ne peut à elle seule exclure qu’ils trouvent des

satisfactions, et toutes sortes de « profit[s] intrinsèque[s] irréductible[s] au

simple revenu en argent
2
  ». Dans cette coexistence en apparence

contradictoire d’une vérité subjective (possiblement) heureuse que devrait

normalement démentir la vérité objective de l’exploitation, Bourdieu voit

deux aspects de la réalité sociale dont aucun ne devrait être sacrifié. Il

s’établit donc moins une contradiction, au sens formel du terme, qu’une

discordance entre ces deux « vérités », expressions de deux points de vue,

mais avec cette particularité que l’une (la vérité subjective) entre dans

l’autre (la vérité objective), ou plus exactement que l’une devrait entrer

dans l’autre pour que cette dernière soit tout à fait complète  : la vérité

objective, en effet, manquerait à ses propres prétentions si elle n’incluait pas

les vérités subjectives, qui font… objectivement partie du monde social –



  que tel agent à un certain instant éprouve sa pratique sous telle vérité

subjective, cela est un fait objectivement constitué.

Dès lors qu’elle est pleinement reconnue, plutôt que de faire l’objet

soit d’une dénégation soit d’une tentative de résorption, la dualité de la

vérité objective et de la vérité subjective se pose comme la figure même du

dépassement de l’antinomie du subjectivisme et de l’objectivisme. Et l’on a

du mal à comprendre en effet quelle malédiction théorique pourrait sommer

de choisir entre deux aspects de la réalité sociale à l’évidence bien plus

complémentaires qu’exclusifs. Quoiqu’il n’ait cessé de refuser les

assignations antinomiques à prendre le « parti des structures » contre celui

des « individus », ou l’inverse, Bourdieu n’est peut-être pas allé aussi loin

qu’il l’aurait pu dans l’exploration des « vérités subjectives », en omettant

notamment de poser ouvertement la question de savoir de quoi ces vérités

sont faites. Or voici une réponse possible à cette question  : les vérités

subjectives sont faites de désirs et d’affects.

« Désir » et « affect » : deux mots que Bourdieu aura été jusqu’au bout

réticent, sinon à prononcer, du moins à constituer en termes théoriques de

plein rang
3
. On ne voit que trop aisément les raisons de cette réticence.

Même engagé dans son projet de dépassement, dire « désir » et « affect »,

c’était probablement pour Bourdieu aller trop loin dans la détorsion

subjectiviste de l’excès objectiviste, et prendre plus qu’il ne pouvait

l’envisager le risque de l’assimilation à un individualisme spiritualiste. Que

l’on puisse convoquer les désirs et les affects sous l’espèce du pire

subjectivisme psychologiste, la chose n’est évidemment pas douteuse. Mais

elle n’est pas davantage fatale. Car on peut aussi les reprendre d’un auteur

insoupçonnable en cette matière – il s’agit de Spinoza.

L’emprunt des concepts spinoziens de désir et d’affect aurait en effet

donné à Bourdieu deux principes théoriques dont il est possible que sa

sociologie, du «  côté des individus  », ait manqué, à savoir  : 1) la force

motrice fondamentale des comportements individuels –  c’est l’énergie du

désir ; 2) les causes de première instance (et il faut insister sur cette clause)

qui décident des orientations de cette énergie et font se mouvoir l’individu

dans telle direction plutôt que dans telle autre – et ce sont les affects.

Spinoza nomme conatus cet effort que chaque chose déploie pour

« persévérer dans son être  » (Éth., III, 6). Il faudrait prendre le temps de

préciser le statut théorique ambivalent du conatus, produit de l’ordre



démonstratif, dérivé apodictiquement des fondements de l’ontologie de la

puissance (divine), mais également susceptible, par une sorte de troncature

délibérée, d’être considéré du point de vue des sciences sociales, qui n’ont

constitutivement que faire d’une métaphysique, comme un postulat, une

Grande Hypothèse, à la manière par exemple de l’homo rationalis de la

science économique ou de l’homo donator cher au MAUSS.

Spinoza n’établit pas seulement en son principe l’effort de la

persévérance dans l’être, il montre que cet effort est l’essence actuelle de la

chose (Éth., III, 7) et, plus loin encore, dans le cas de la chose humaine, que

cette essence n’est rien d’autre que le désir : « Le désir est l’essence même

de l’homme en tant qu’on la conçoit comme déterminée, par suite d’une

quelconque affection d’elle-même, à faire quelque chose  » (Éth., III,

Définitions des affects, 1
4
). Cette formule, comme souvent un peu obscure à

force d’être rigoureuse, suggère que le conatus, force d’activité générique et

intransitive, c’est-à-dire telle quelle sans objet, a besoin d’une affection, a

besoin d’être affecté, pour trouver ses orientations concrètes et être

déterminée comme désir de poursuivre tel objet plutôt que tel autre. Ce sont

donc les affections par les choses extérieures, et les affects qui s’ensuivent,

qui mettent les corps en mouvement, faisant d’eux des corps concrètement

désirants, par là déterminés à accomplir des choses particulières. Si l’action

est d’abord, phénoménologiquement, corps en mouvement, et jusque dans

les actes dits de parole qui supposent bien d’émettre physiquement des sons,

alors il n’est pas un mouvement de corps qui n’exprime et la puissance

conative du désir et ses déterminations particulières par des affections et des

affects.

Dire cela ne condamne à aucune régression subjectiviste ou

psychologiste, car ce sont toujours les causes extérieures des affections,

insiste Spinoza, qui déterminent les énergies désirantes individuelles à leurs

poursuites particulières. Or la plupart de ces choses extérieures que nous

rencontrons, qui nous affectent et qui nous meuvent, sont sociales, ou

dotées de qualités sociales. Elles peuvent avoir le caractère abstrait de

structures, d’institutions ou de rapports sociaux. Le rapport salarial et la

mise en mouvement des corps laborieux, par exemple, se prêtent ainsi

idéalement à l’exposition d’un structuralisme des passions qui réalise à sa

façon le dépassement de l’antinomie du subjectivisme et de l’objectivisme

en tenant aussi bien le bout des individus, c’est-à-dire des corps en action,



que celui des structures au sein desquelles ces mouvements trouvent leurs

déterminations affectives.

Structures capitalistes et affects salariaux

Que le corps salarié, comme d’ailleurs tout corps agissant, soit un

corps en mouvement, la chose est assez évidente. Il suffit de songer très

prosaïquement à la mise en branle qu’il s’inflige au réveil, à ses manières de

s’apprêter et de prendre le chemin du travail, à ses tensions et à ses

empressements. Or un corps en mouvement est un corps désirant, c’est-à-

dire un corps qui a été déterminé à désirer les fins imaginées du

mouvement. Il faut alors se demander quelles affections –  quelles choses

extérieures  – ont produit les affects qui ont été les opérateurs de cette

détermination à se mouvoir. En l’occurrence la réponse est à trouver dans

les structures du rapport salarial telles que Marx en a dégagé les formes

élémentaires, à savoir :

1)  une économie marchande dans laquelle la division du travail a

atteint une profondeur telle que nul ne peut plus envisager de pourvoir par

lui-même à ses besoins matériels fondamentaux, et où chacun par

conséquent doit s’inscrire dans la spécialisation productive et en passer par

les complémentarités de l’échange marchand, avec son médium spécifique,

la monnaie ;

2)  le fait que le capitalisme ré-exprime à sa manière cette nécessité

générique imposée par la simple économie marchande, quand, à la suite du

processus d’accumulation primitive et de l’appropriation privative des

moyens de production, la réduction des non-propriétaires au dénuement

total ne leur laisse aucune autre solution d’accès à l’argent que la vente de

leur force de travail, nécessité transfigurée par la constitution juridique (et

morale) des individus dénués en sujets contractants, libres propriétaires

d’une force de travail marchandisable.

C’est l’ensemble de ces éléments structurels, créateurs de ce qu’on

pourrait appeler la situation salariale, qui affecte concrètement les individus,

en jouant d’ailleurs sur les réquisits les plus fondamentaux du conatus



comme effort de persévérance dans l’être, c’est-à-dire ici effort de

persévérance dans l’être matériel et biologique, effort de conserver la vie

même. Accéder à l’argent pour pouvoir entrer dans l’échange marchand et

ainsi pourvoir aux données élémentaires de la reproduction matérielle, cela,

en effet, est bien un désir ! – au plus près du conatus compris en sa forme la

plus basale comme désir de vivre et survivre. Et lorsque la nécessité de

l’accès à l’argent ne peut plus se donner satisfaction que sous la forme du

salaire, puisque tous les autres moyens d’insertion dans la circulation

marchande ont été retirés, alors elle détermine, mais par le jeu de toutes les

structures capitalistes, un désir de l’emploi salarié.

Le tout premier régime historique de la mobilisation salariale ne va pas

au-delà de cette base, constitutive en quelque sorte des formes élémentaires

du rapport salarial  : seul l’aiguillon de la faim y détermine la mise en

mouvement vers le travail. On se gardera donc bien de comprendre le mot

« désir  » sous les connotations euphoriques qui accompagnent ses usages

ordinaires. Le désir, d’ailleurs, est l’un des trois affects dits « primaires »

par Spinoza, il est donc par soi distinct de la joie (comme de la tristesse
5
).

En tout cas il peut être désir d’éviter un mal –  en l’occurrence le mal du

dépérissement matériel – bien plus que celui de poursuivre « positivement »

un bien. C’est donc peu dire que les premières formes historiques de la

mobilisation salariale sont environnées d’affects tristes –  la crainte de la

misère jusqu’à la mort.

Peur de mourir et désir de vivre : c’est bien un certain régime de désirs

et d’affects qu’installent les formes élémentaires du rapport salarial. Et l’on

aperçoit en toute généralité à cette occasion que ce régime de désirs et

d’affects vient comme doubler les structures économiques du régime

d’accumulation ou, pour mieux dire, que les structures du régime

d’accumulation s’expriment sous l’espèce d’un certain régime de désirs et

d’affects. Changent les structures du régime d’accumulation et change son

régime «  dual  » de désirs et d’affects. Ce sont des transformations que

l’histoire donne notoirement à voir, car la force évolutionnaire du

capitalisme réside précisément dans sa capacité à avoir dépassé ses formes

élémentaires. Ainsi par exemple la grande crise des années 1930 débouche-

t-elle in fine (et par guerre mondiale interposée…) sur l’ouverture d’une

phase inédite de l’accumulation connue sous le nom de fordisme
6
, dont les

structures diffèrent du tout au tout de celles qui ont précédé  : économies



relativement autocentrées, restrictions du commerce international, étroit

contrôle du secteur bancaire, très faible développement des marchés de

capitaux, interventions de l’État. Cette nouvelle configuration d’ensemble

(qu’on nomme « mode de régulation
7
 ») impulse un régime de croissance

forte et stable dans lequel la progression soutenue des salaires est non

seulement rendue possible par de nouveaux dispositifs institutionnels

(conventions d’indexation sur la productivité et les prix, montée en

puissance des revenus de transferts qui opèrent une déconnexion relative du

revenu disponible des ménages d’avec la conjoncture), mais se montre

fonctionnellement adéquate à la cohérence de ce schéma d’accumulation du

capital  : la salarisation de masse fait de la consommation la composante

principale de la demande finale ; cette demande se trouve solvabilisée dans

de très bonnes conditions de régularité du fait des nouveaux mécanismes

institutionnels de formation des salaires, et offre in fine des débouchés

stables à un appareil de production configuré pour les séries longues et

indifférenciées.

À cette nouvelle structure du régime d’accumulation correspond alors

un nouveau régime de désirs et d’affects sensiblement différent du

précédent. Non pas que les affects tristes de la mise au travail, de la

subordination salariale et du labeur abrutissant aient entièrement disparu –

 pour les deux premiers au moins, ils sont le fond même du rapport salarial

et, quelle que soit sa forme, y font sentir leur présence, à plus ou moins

grande distance. Mais d’une part la dynamique économique d’ensemble –

 croissance forte, plein-emploi, progression rapide des revenus salariaux –

fait régresser les affects tristes de la précarité vitale en créant les conditions

non seulement de la reproduction mais du développement matériel des

salariés. Et surtout, d’autre part, ce nouveau régime d’accumulation fordien

a pour propriété d’inclure dans son régime passionnel les affects joyeux liés

à l’entrée du salariat dans la consommation de masse, c’est-à-dire liés à la

satisfaction à une échelle inédite du désir d’objets marchands. Non plus

seulement donc l’aiguillon de la faim et la menace sur la vie nue, mais le

miroitement de la marchandise et la poussée du désir acquisitif : cela est un

régime authentiquement nouveau de désirs et d’affects et, comme on sait, sa

contribution historique à la légitimation et à la stabilisation politique du

capitalisme aura été considérable.



Imaginaire, significations, affects

Pour la première fois peut-être, en tout cas du côté du travail, le

fordisme fait surgir un imaginaire collectif « positif » du capitalisme autour

des valeurs sociales de la marchandise et de la consommation. Comme l’ont

en effet noté les sociologies critiques dès les années 1960, la consommation

de masse a produit l’un des remaniements les plus profonds et les plus

structurants de l’imaginaire collectif contemporain, le désir d’acquisition

des biens marchands se trouvant déchaîné par l’extension des possibilités de

consommation, pour être institué comme une norme de vie. La

consommation de masse et son imaginaire propre auront donc été au

principe d’une extension considérable de la vie passionnelle du capitalisme,

ou du capitalisme considéré dans son régime de désirs et d’affects – et, il

faut bien le reconnaître, de son point de vue, la production de ces

attachements passionnels à et par la marchandise aura été une immense

réussite. On jugera d’ailleurs de sa puissance, puissance de rayonnement et

d’attraction, au rôle qu’il a sans doute joué dans l’effondrement des régimes

socialistes qui ne pouvaient s’enclaver hermétiquement au point de ne rien

laisser passer du spectacle des biens marchands exposés au dehors, ni par

conséquent prévenir tout emballement du désir mimétique au-dedans.

Souligner la puissance de l’imaginaire capitaliste-consumériste en

particulier, et de l’imaginaire tout court en général, est alors une manière de

répondre par avance à l’objection qui pourrait accorder la part du désir et

des affects dans l’action, mais lui dénierait l’exclusivité, et refuserait qu’on

oublie celle du «  sens  »  : l’action humaine n’est-elle pas le propre d’un

monde de significations ? Cette objection, en particulier, ne manquerait pas

de souligner que, procédant d’une ontologie de la puissance, la philosophie

spinoziste et son adaptation en sciences sociales livrent par là une vision du

monde réduit à des rencontres, confrontations et compositions de puissances

– les conatus. Le désir n’est pas autre chose qu’« une expression précise et

déterminée
8
  » de l’élan de puissance générique du conatus, et le concept

d’affect tout autant participe de cette grammaire de la puissance en en

désignant précisément les effets  : comme la puissance est le pouvoir

d’affecter, c’est-à-dire le pouvoir d’une chose de produire des effets sur une

ou plusieurs autres choses, l’affect est l’effet en une certaine chose de



l’exposition à la puissance d’agir d’une ou plusieurs autres choses. Or la

tradition « compréhensive » des sciences sociales se refuse à envisager le

monde comme un pur jeu de «  forces  », causalisme mécanique qui serait

oublieux de la part du sens et des significations qui informent l’action – et

feraient vraiment l’humanité de l’homme.

S’il est pourtant une autre antinomie à dépasser c’est bien celle de

l’« explication » – par les causes, donc par les «  forces », c’est-à-dire par

des forces «  aveugles  » (?)  – et de la «  compréhension  », implicitement

comprise comme « la part de l’homme », irréductible à la « nature », elle-

même ordre de la causalité indifférente, donc insignifiante. C’est bien ce

dépassement qu’opère à sa manière le spinozisme en n’oubliant

certainement pas l’ordre du sens, mais en en faisant un effet de l’ordre

général de la puissance. La définition même des affects livre d’emblée une

indication en ce sens  : «  J’entends par affect les affections du corps par

lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite, secondée ou réprimée,

et en même temps que ces affections, leurs idées. » (Éth., III, définition 3
9
,

c’est moi qui souligne). Il ne faut pas seulement lire cette définition pour

son originalité caractéristique du spinozisme, qui, à rebours du

psychologisme spontané, saisit les affects, non d’abord « par l’âme », mais

par le corps, en fait également par l’âme et par le corps –  et comme

variations de sa puissance d’agir. Car, en application de la thèse dite du

parallélisme
10

, les événements corporels ont pour corrélats instantanés des

événements mentaux – des idées. Et les affects consistent synthétiquement

en variations de puissance d’agir du corps et production corrélative d’idées

par l’esprit.

La production du sens, plus précisément, tient à la puissance du corps

de lier ses affections et à la puissance de l’esprit de lier ses idées.

L’association, telle d’ailleurs qu’elle peut se fixer dans une mémoire, est

ainsi l’un des effets les plus caractéristiques de la puissance du corps-esprit

humain : « Si une fois le corps humain fut affecté simultanément par deux

ou plusieurs corps, dès que l’esprit imaginera par la suite l’un d’entre eux, il

se souviendra aussitôt des autres » (Éth., II, 18). L’association est aussi au

principe de la donation de sens, et d’abord par son inscription dans une

langue. «  Par là nous comprenons clairement pourquoi l’esprit passe

aussitôt de la pensée d’une chose à la pensée d’une autre chose qui n’a

aucune ressemblance avec la première  ; c’est ainsi par exemple qu’un



Romain passera de la pensée du mot “pomum” (pomme) à la pensée d’un

fruit qui n’a aucune ressemblance avec ce son articulé, et rien de commun

avec lui, si ce n’est le fait que le corps de cet homme a souvent entendu le

mot pomme alors qu’il voyait ce fruit  » (Éth., II, 18, scolie). Mais ces

liaisons, rapportant les choses rencontrées les unes aux autres, peuvent aller

jusqu’à les organiser en ensembles signifiants  : «  Chacun passera d’une

pensée à l’autre selon que l’habitude de chacun a ordonné en son corps les

images des choses. Un soldat, par exemple, ayant vu sur le sable les traces

d’un cheval, passera aussitôt de la pensée du cheval à celle du cavalier, puis

de cette pensée à celle de la guerre, etc. Mais un paysan, quant à lui, passera

de la pensée du cheval à celle d’une charrue, d’un champ, etc., et ainsi,

chacun, selon qu’il est accoutumé à lier et à enchaîner les images des choses

selon telle ou telle modalité, passera d’une même pensée à telle ou telle

autre  » (Éth., II, 18, scolie). Comme souvent les termes décisifs peuvent

passer inaperçus : ici c’est « habitude » (ou « accoutumé ») qui enferme les

enjeux les plus importants de cet ensemble d’énoncés. Chacun enchaîne ses

pensées selon une certaine habitude qui résulte de la manière dont il a

ordonné en son corps les images des choses, en quoi il faut comprendre : 1)

que c’est l’effet même de la puissance du corps que de «  retenir  » des

concomitances ou des successions d’affections  ; 2) que, « parallèlement »

(simultanément), l’esprit lie ses idées selon un ordre similaire et dual à celui

par lequel le corps lie ses affections  ; 3) que ce concaténationnisme

généralisé de la pensée n’a rien d’aléatoire mais s’organise selon des

régularités –  des «  habitudes  », chacun ayant les siennes propres  – qui

dirigent les liaisons dans les mêmes directions –  dans le même sens,

pourrait-on dire en jouant de la polysémie du mot –, et que ces habitudes se

sont d’abord formées par et dans le corps, qu’elles existent et opèrent

comme inscriptions corporelles – « la manière dont [chacun] a ordonné en

son corps les images des choses
11

  »… En chacun donc se constitue une

« habitude » herméneutique, structure stratifiée de schèmes concaténateurs

orientés, dont une part est commune à très grande échelle – tout le monde,

par exemple, associe le bruit du tonnerre à l’imminence de la pluie –, une

part commune à l’échelle de groupes plus étroits  – les associations des

paysans sont les mêmes, mais diffèrent de celles des soldats –, une part plus

idiosyncratique, formée, par exemple, selon les fixations névrotiques d’une

histoire personnelle. Laissant cette dernière de côté (quoique…), il faudrait



dire combien l’analyse de la formation de ces «  habitudes  » doit à la

sociologie. Des expériences communes, en d’autres termes des affections

communes, déterminent des concaténations communes et par suite des

habitudes herméneutiques communes. Si, par exemple, les conditions

d’existence matérielle entrent pour une grande part dans les expériences

quotidiennement faites, alors l’homogénéité par groupes sociaux de ces

affections attachées à la vie matérielle détermine une homogénéité

corrélative des liaisons d’idées, donc des donations de sens et des

valorisations qui s’en suivent –  et les «  habitudes  », par conséquent, se

structurent, pour une part, sur une base de classe.

Le point important en tout cas était le suivant  : il n’y a pas à céder à

une antinomie fabriquée de la « puissance » et du « sens ». Le sens advient

par une donation active qui est la marque même d’un conatus, c’est-à-dire

d’une puissance, puissance d’une chose liant d’une certaine manière qui est

la sienne, selon un certain ordre, les affections de son corps et les idées de

son esprit. Aussi l’inclusion du sens dans l’ordre de la puissance, et comme

l’une de ses manifestations, conduit-elle à ce que Lorenzo Vinciguerra

n’hésite pas à nommer une sémiophysique
12

, procès de production des

images des choses et des idées immanent à la puissance du corps de former

activement des associations d’affections, et à la puissance corrélative de

l’esprit d’enchaîner ses pensées. L’idéation et l’imagination sont ainsi dans

l’orbite immédiate de la vie affective, et la sphère des passions n’est pas

qu’un monde d’« émotions » brutes, infralinguistiques ou anteprédicatives :

elle est le biotope où s’engendrent littéralement, et à toutes échelles, les

visions et les valorisations du monde.

Pour toutes les médiations historiques que l’analyse de sa formation

demanderait de reconstituer, une structure sociale aussi massive que

l’imaginaire consumériste de la marchandise entre donc de plein droit dans

le domaine passionnel, et même comme l’une des manifestations

contemporaines les plus notoires de sa productivité – permettant d’ailleurs

au passage de souligner que ce domaine des passions est essentiellement un

domaine social. La doublure du régime d’accumulation que constitue son

régime «  dual  » de désirs et d’affects intègre donc constitutivement un

imaginaire collectif – qui n’est d’ailleurs pas nécessairement un imaginaire

entièrement commun, mais connaît des variations selon les classes et les

groupes.



L’énergie du conatus coulée/conformée dans les

structures

À l’image de son régime de désirs et d’affects, et du seul fait qu’il s’y

trouve inclus, l’imaginaire du capitalisme ne cesse de se renouveler. De

même qu’il a ajouté aux seules perspectives de la misère à endiguer les

images réjouissantes de la vie au milieu des objets marchands, le

capitalisme néolibéral enrichit l’imaginaire fordien en s’efforçant d’ajouter

aux affects joyeux extrinsèques de la consommation les affects joyeux

intrinsèques de la « réalisation de soi » dans et par le travail salarié. Et c’est

bien en effet un « enrichissement » à ses yeux puisque dans le régime de

désirs et d’affects du salariat, il ne devrait plus entrer seulement d’accéder à

des satisfactions transitives, hétérogènes à l’activité laborieuse elle-même –

 le travail comme moyen purement instrumental d’accéder à l’argent, simple

médium de l’acquisition des biens marchands –, mais il devrait aussi entrer

d’investir l’activité en elle-même et pour elle-même, élevée du statut de

moyen à celui de fin, et devenue intransitive, c’est-à-dire désirable en soi.

Ainsi le néolibéralisme entreprend-il de modifier le régime de désirs et

d’affects hérité du fordisme pour faire entrer les salariés dans un nouveau

régime de mobilisation, plus intense –  évidemment…  –, dans lequel

l’activité, jadis indifférente, devient l’objet, non plus médiat mais immédiat,

du désir. Se rendre à l’entreprise, en épouser les fins, s’approprier ses

tâches, faire de ses assignations des horizons personnels, les éprouver

comme des occasions parmi les plus hautes d’effectuation de ses propres

puissances, en faire la part centrale de sa propre existence, toutes ces choses

deviennent –  ou doivent devenir  – intrinsèquement désirables. Ainsi le

régime néolibéral de la mobilisation salariale vise-t-il à reconfigurer les

désirs individuels pour les aligner sur le désir-maître du capital
13

. Le

fordisme avait bien réussi à introduire des affects joyeux, ceux de la

consommation marchande, dans le jeu passionnel du capitalisme, mais le

détour de médiation était encore trop long. Le néolibéralisme entreprend de

le raccourcir pour viser la pleine coïncidence du désir des individus et du

désir de l’institution
14

. Et –  sans doute pas dans toutes les fractions du

salariat… – il y parvient  ! L’imaginaire de la marchandise s’enrichit alors



d’un imaginaire de la réalisation de soi par la vie salariale, et peut-être faut-

il attendre cette extension à une partie du salariat du désir de faire industriel

autrefois réservé au capital pour mieux apercevoir le capitalisme comme un

certain régime historique d’investissement conatif.

Si en effet le conatus est une énergie générique et, telle quelle,

intransitive, alors sa détermination à des poursuites particulières lui vient

nécessairement du dehors, et seules des affections par des choses

extérieures l’orientent concrètement vers tel objet ou vers tel autre. Mais les

« choses extérieures » qui ont le pouvoir de l’affecter et de le déterminer à

des actions particulières sont pour l’essentiel des structures sociales, ou bien

sont inscrites dans des structures sociales. Pour s’en tenir au seul registre de

ce qu’on pourrait appeler les formations macrosociales de désir, ce sont par

exemple les structures du capitalisme, dans ses configurations historiques

successives, qui donnent aux hommes de l’époque capitaliste les objets où

leurs énergies conatives vont s’investir, qui déterminent les mouvements de

corps salariés, d’abord pour lutter contre le dépérissement, ensuite pour les

joies extrinsèques de la consommation marchande, enfin pour les joies

intrinsèques de la « vie accomplie » ou de la « vocation réalisée » dans et

par le travail. Et cela comme, avant elles, les structures sociales du

féodalisme avaient offert d’autres objets, déterminé d’autres poursuites  :

pour les guerriers celles de la gloire au combat, pour les seigneurs celles de

la munificence, et pour tous celles du salut – et l’objet entre tous désiré du

capitalisme, l’argent, est alors vil entre tous… renversement qui indique

assez l’arbitraire des objets élus par le conatus et comment cet arbitraire est

tranché par la configuration particulière des grandes structures sociales.

L’énergie libre et sans objet du conatus se lie et s’investit dans des

objets particuliers non par un quelconque pouvoir d’autodétermination mais

sous le travail d’affections extérieures produites par des structures sociales.

De cette énergie conative, on pourrait dire qu’elle est, littéralement parlant,

amorphe ex ante. Elle ne prend forme qu’en se coulant dans les structures

sociales, les formes institutionnelles et les rapports sociaux, qui lui offrent

ses conditions concrètes d’exercice et, par là même, configurent ses

investissements possibles en la déterminant à quelque chose – salut, gloire,

fortune (ou tout autre objet à poursuivre). Il n’est d’ailleurs nul besoin d’en

passer par l’histoire grandiose des formations sociales pour s’en apercevoir,

et l’on retrouve à des échelles temporelles et sociales bien plus modestes ce



même effet de conformation des énergies désirantes, autrement flottant

«  libres  » et indéterminées, par les structures d’un environnement

institutionnel –  où il faut voir le cœur même d’un structuralisme des

passions. De ces environnements institutionnels de moyenne échelle,

Bourdieu donne un archétype possible avec le concept de champ, lieu par

excellence d’une offre faite aux conatus, invités à s’investir dans les enjeux

particuliers institués par le champ –  grandeur scientifique, artistique,

politique, etc. Ainsi chacun des champs propose-t-il des objets spécifiques

propres à capturer les désirs flottants – et à endurcir les désirs déjà captés.

Illusio est le nom donné par Bourdieu à cette mise en forme de l’énergie du

conatus et aux investissements spécifiques que déterminent localement les

structures du champ. À leur échelle donc, mais selon des processus

formellement semblables à ceux des formations sociales macroscopiques,

les champs sont des réalisations concrètes du structuralisme des passions,

c’est-à-dire des lieux de désirs, d’affects et d’imaginaire structuralement

organisés.

Quelle que soit l’échelle considérée en tout cas, le «  fait

institutionnel » ne saurait être essentiellement saisi comme « négativité »,

force de répression contenant les menées (potentiellement antisociales) des

élans de puissance conatifs, à la manière par exemple du dernier Freud de

Malaise dans la civilisation. Tout au contraire, les institutions doivent être

d’abord saisie dans leur pouvoir positif d’information (au sens aristotélicien

du terme), pouvoir de donner forme à l’amorphe du conatus compris

comme élan de puissance générique. L’extériorité du social n’a donc rien

d’une extériorité purement répressive. Elle est d’abord ce par quoi le

conatus intransitif en vient à se transitiver, c’est-à-dire, par soi sans objet, à

s’actualiser comme désir de tels et tels objets, non pas donc pouvoir négatif

de répression et de limitation, mais pouvoir positif de détermination et de

constitution – et cela sans exclure évidemment que certaines constructions

institutionnelles aient, elles, pour effet spécifique de retenir les conatus et

de leur interdire certaines poursuites.

Les expressions locales des structures globales



On mesure donc aisément ce qui sépare un tel structuralisme des

passions d’une science sociale individualiste pour laquelle le sujet est

autodéterminé selon des raisons (ce qui apparaît au «  sujet  » comme ses

«  raisons » n’étant rien d’autre que les idées corrélatives de ses affects et

notamment de ses volitions). Il ne s’ensuit pas pour autant qu’il faille

donner les structures pour seul terme théorique pertinent, ni oublier qu’elles

sont habitées –  en l’occurrence par des pôles individués de puissance et

d’activité que le spinozisme nomme conatus. L’individuation de la

puissance n’a donc rien d’incompatible avec l’hétéronomie – structurale –

de ses déterminations. Il y a même quelque avantage à tenir ensemble les

deux pôles réputés exclusifs, et notamment celui de saisir le rapport qui

articule le global et le local, un rapport dont on pourrait dire qu’il est

d’expression : les structures globales s’expriment localement au travers des

affects qu’elles produisent. C’est bien parce que ces affects sont produits

dans les corps individués qu’ils doivent être dits locaux. Quoiqu’ils puissent

être l’effet de structures sociales, par construction globales, il y a donc une

localité intrinsèque des affects  : pas d’affect sans corps à affecter – chose

locale. C’est bien ainsi d’ailleurs que Durkheim entreprend tardivement,

après une rupture inaugurale d’autant plus fracassante qu’elle était

épistémologiquement nécessaire, de réarticuler sociologie et psychologie.

Seule l’émancipation fondatrice de la sociologie avait pu donner à croire

qu’elle emportait par principe une évacuation pure et simple des faits

psychiques. Or il n’en est rien. Une fois l’ordre des faits sociaux dégagé

comme tel en son autonomie, le psychique, ou le psychologique, qui devait

être provisoirement nié, peut être réintégré dans la construction d’ensemble,

précisément comme lieu(x), locus, d’inscription (locale) du social. Les faits

psychiques apparaissent alors comme les expressions individuellement

localisées de l’ordre social, les déterminations sociales des comportements

individuels prenant la forme d’états psychiques – et, de nouveau, le global

et le local se trouvent ici articulés dans un rapport d’expression.

Sans doute peut-il y avoir des affects communs  : les structures et les

institutions sociales ont précisément ce pouvoir d’affection à grande

échelle, c’est-à-dire le pouvoir d’affecter tous –  la circonscription du

«  tous  » définissant l’extension même du pouvoir de l’institution  : les

structures et les institutions du champ scientifique n’affectent que le

« tous » des scientifiques et pas au-delà ; les structures et les institutions de



l’État, elles, affectent le «  tous  » de la nation. Produit par une puissance

d’échelle globale, l’affect commun
15

 demeure pourtant un affect

communément éprouvé par la multitude discrète des individus qui vivent

sous l’imperium de l’institution considérée – c’est-à-dire par chacun d’eux

localement. Ainsi les structures du rapport salarial, structures globales s’il

en est ! affectent-elles communément, mais séparément, chacun des salariés

en son corps.

Si attentive qu’elle soit au poids, peut-être même à l’exclusivité
16

 des

déterminations structurales, une science sociale ne fera donc pas l’économie

du passage par la localité des corps affectés, corps saisis par les rapports

sociaux et les formes institutionnelles. Ce sont toutes les structures de

l’échange marchand, de la division du travail, de la propriété privée des

moyens de production et de la « double séparation » qui sont à l’œuvre et

visibles dans chaque corps salarié, individuellement. Présentes en chacun

des individus, donc, mais sans doute à chaque fois réfractées différemment,

puisque «  des hommes différents peuvent être affectés de différentes

manières par un seul et même objet, et un seul homme peut être affecté par

un seul et même objet de différentes manières en des moments différents »

(Éth., III, 51). La multitude salariale n’a en effet rien d’homogène, elle se

distribue tout au long des chaînes hiérarchiques, selon les secteurs

industriels, la taille des entreprises, évidemment selon les trajectoires

propres des individus, etc., toutes choses parfaitement connues de la

sociologie et par lesquelles on peut tenir ensemble une affection commune

(celle du rapport salarial en ses structures) et la réfraction de cette affection

commune au travers des diverses complexions individuelles socialement

constituées. D’où résultent  : des affects communs – tous les corps salariés

se mettent en mouvement chaque jour pour une activité nommée « travail »

–, des affects communs de niveaux inférieurs, par groupes de salariés aux

mêmes caractéristiques sociales (déterminant des complexions semblables –

 par exemple les cadres de l’informatique ont des manières communes qui

les distinguent des ouvriers de l’automobile)  –, des affects plus

idiosyncratiques aussi (amour ou détestation du travail salarié par exemple).

Mais l’expression locale des structures globales, par corps affectés

interposés, demande l’introduction d’un tiers terme, dont on peut d’ailleurs

deviner la nécessité à la relecture de la proposition (Éth., III, 51)  : des

hommes peuvent être affectés différemment par un seul et même objet. Or



on nommerait à peine « un objet » une entité aussi abstraite qu’un rapport

social, comme le rapport salarial par exemple. C’est que le rapport social

lui-même se réalise concrètement dans des interactions sociales. Ainsi le

salarié n’a-t-il pas affaire au « rapport salarial », mais à un patron, non pas

le patron générique du rapport mais un patron particulier hic et nunc, bel et

bien un « objet » capable d’en affecter d’autres de manières variées (mais à

qui cette capacité – cette puissance – ne vient que du rapport social dont il

est la réalisation, l’incarnation locale). Des interactions institutionnelles, on

pourrait donc dire qu’elles sont l’apparaître phénoménologique des rapports

sociaux – très prosaïquement : ce qui se donne à voir lorsqu’on va « dans

les institutions  ». On y observe un employé qui interagit avec son

employeur, un élève avec son professeur, un fidèle avec son pasteur, un

militaire avec son supérieur, etc. Pour toute leur diversité dans leur genre,

ces interactions ne sont jamais que les effectuations d’un même rapport

social  : toutes les interactions employés/employeurs effectuent le rapport

salarial, les interactions élèves/professeurs le rapport magistral, fidèle/curé

le rapport pastoral, soldat/officier le rapport militaire, etc. C’est par les

interactions institutionnelles, telles qu’elles mettent en scène des « objets »

(des personnes), que s’opèrent non seulement l’effectuation mais la

localisation des rapports sociaux, et par là les affections concrètes dont les

corps individuels sont affectés –  donc in fine l’expression locale des

structures globales qui soutiennent chacun de ces rapports. En arrière-plan

de toute interaction employé/employeur particulière, il y a bien l’intégralité

des structures du rapport salarial, avec toute la profondeur de leur

développement historique, mais tout ce développement ne se réalise que

dans la localité des multiples interactions concrètes conçues comme

rencontres d’objets déterminés
17

.

Passions mécontentes, mouvements centrifuges et

crises institutionnelles

Le passage par la distinction des rapports et des interactions qui les

effectuent est particulièrement utile pour lever l’objection indéfiniment



opposée à toute forme de structuralisme, à savoir l’ignorance de l’histoire et

l’incapacité dynamique. Rendre le monde des structures sociales aux

puissances d’agir individuées qui les habitent était sans doute la première

étape de leur remise en mouvement. Mais il faut y ajouter la médiation des

interactions qui effectuent concrètement les rapports. Car ces effectuations

n’ont rien de mécanique. Elles sont ex ante sous-déterminées  ; on sait

grosso modo ce qu’une interaction employeur-employé va produire, ou ce

qu’elle est censée produire –  de l’assignation hiérarchique, du

commandement et de l’exécution –, mais on ne sait rien a priori du détail et

des modalités de cette production. Or, dans le cadre du rapport à effectuer,

ce détail peut varier considérablement. Aussi les interactions effectuent-

elles toujours les rapports de manière ouverte et créative  : il y a autant de

«  styles  » patronaux que d’individus patrons et, symétriquement, chaque

salarié particulier fait parler sa propre complexion idiosyncratique, rétivité

ou docilité, inclination à mettre ses dispositions au service de l’entreprise ou

indifférence, résignation aux abus de pouvoir ou entrée en rébellion, etc.

Rien de tout cela n’est écrit «  de toute éternité  » dans la définition du

rapport ou dans son essence, et ce sont les effectuations concrètes, locales,

qui, dans l’interaction institutionnelle, ajoutent un supplément de

détermination affective, imprédictible ex ante. Sans doute j’entre avec mon

employeur dans l’interaction déjà normalisé sous le rapport salarial –  par

construction – et affecté par ses déterminations structurales – la nécessité de

la vie matérielle à reproduire, l’impératif de l’accès à l’argent, la

dépossession des moyens de production, etc. Mais cet employeur concret

qui est le mien hic et nunc m’affecte supplémentairement et

particulièrement : par exemple, il sait me donner envie de travailler avec lui

et pour lui… ou bien il m’est haïssable. Le supplément passionnel de

l’interaction vient donc s’ajouter aux affects génériques du rapport

conformément à l’arithmétique des compositions affectives énoncée en

(Éth., IV, 7) : « Un affect ne peut être réprimé ni supprimé si ce n’est par un

affect contraire et plus fort que l’affect à réprimer.  » Ainsi les affects se

composent-ils positivement ou négativement, raison pour quoi d’ailleurs la

fluctuatio animi (flottement de l’âme), dit Spinoza, est la condition

passionnelle humaine par excellence, oscillations entre affects contraires

produits par un seul et même objet. Pour osciller cependant les balances

affectives finissent par pencher dans un certain sens (toujours selon la loi de



l’affect le plus puissant), et par là à déterminer à faire quelque chose. Des

affects d’interaction bien composés avec ceux du rapport salarial ajoutent

de la joie au sentiment de la nécessité matérielle, parfois même jusqu’à faire

complètement oublier cette dernière –  et le rapport, aidé par ses

effectuations mêmes, se reproduit d’autant plus facilement. Mais

l’interaction qui n’ajoute que des passions tristes détruit, elle, la base

affective du rapport. Parfois jusqu’au point de faire passer à la balance

affective un seuil de l’intolérable, déterminant l’individu à un mouvement

d’échappement –  c’est-à-dire à s’extraire de l’interaction. Évidemment

chaque complexion affective (que Spinoza nomme ingenium) à ses seuils

propres. Certains, par résignation ou par endurance, supportent des

affections attristantes qui en auraient fait basculer d’autres bien avant dans

la fuite ou bien la rébellion. Il est cependant des affections qui font passer

leurs seuils à un grand nombre, et transforment alors une divergence

individuelle en mouvement collectif.

Spinoza, dans le Traité politique, nomme indignation l’irréductible

quant-à-soi qui à un moment fait dire « pas au-delà de ça, tout plutôt que

ça  ». Elle était définie dans l’Éthique comme la tristesse qui naît par

émulation affective au spectacle d’une tristesse faite à autrui
18

. Elle est

maintenant le nom générique du mécontentement politique, et par là

l’indicatrice de la limite du pouvoir d’affecter de l’institution, la réponse à

la question de savoir jusqu’où s’étend le pouvoir de l’institution de faire

vivre des individus sous ses rapports –  et par conséquent le seuil de sa

viabilité politique. Car s’il est vrai que l’institution, par exemple

l’entreprise, peut faire faire bien des choses à ses sujets, elle ne peut

cependant pas leur faire faire n’importe quoi : « Bien que nous disions que

les hommes relèvent non de leur droit mais de celui de la Cité, nous

n’entendons pas que les hommes perdent la nature humaine pour en adopter

une autre ; ni par conséquent que la Cité ait le droit de faire que les hommes

s’envolent, ou –  ce qui est tout aussi impossible  – que les hommes

considèrent comme honorable ce qui provoque le rire ou le dégoût  ; mais

nous voulons dire qu’il existe certaines circonstances dont la présence

inspire aux sujets la crainte et le respect, et dont la disparition supprime la

crainte et le respect, et en même temps qu’eux la Cité » (TP, IV, 4
19

). Tout

compte dans cette citation où l’on pourrait voir le concentré des propriétés

dynamiques d’un structuralisme des passions. Tout compte, à commencer



par le fait qu’extraite d’un traité nominalement politique, elle n’en donne

pas moins les outils permettant de penser très généralement les ordres

institutionnels quelle que soit leur nature –  et du Traité politique de

Spinoza, il s’avère qu’on peut faire une lecture comme théorie générale des

institutions sociales
20

. Penser les ordres institutionnels donc, mais surtout

leurs crises.

Car une institution, quelle qu’elle soit, n’est que la stabilisation

temporaire d’un certain rapport de puissances, celui-là la même qu’elle

établit avec les individus tenus (à tenir) en son empire. L’imperium de

l’institution n’est pas autre chose que l’affect commun qu’elle réussit à

produire pour déterminer les individus à vivre selon sa norme –  et que

Spinoza nomme obsequium, affect de reconnaissance de l’autorité

institutionnelle et d’obéissance à ses commandements  : ainsi l’obsequium

salarial produit-il en tous les normalisés le mouvement de se lever le matin

pour « aller au travail » et y faire ce à quoi on a été assigné. Mais, comme

tout affect, cet affect commun n’est déterminant qu’à la condition de ne pas

être «  réprimé ou supprimé par un affect contraire et d’intensité

supérieure ». À des degrés divers, s’étalant de la reproduction du régime à

la crise ouverte, le rapport de puissance entre l’obsequium institutionnel et

les affects contraires, réactionnels, que font le plus souvent naître la

subordination et le commandement, ce rapport de puissance entre

l’institution et ses sujets est toujours sous tension. Aussi l’imperium

institutionnel est-il incapable de stabilisation définitive, fragilité intrinsèque

et horizon permanent de crise dont Spinoza donne les termes à propos de

cette institution « canonique » qu’est l’État  : « Je n’accorde dans une cité

quelconque de droit au souverain sur les sujets que dans la mesure où par la

puissance il l’emporte sur eux » (Lettre L
21

). Il n’y a pas d’institution pour

l’éternité car les institutions doivent faire avec les individus qui les habitent

–  et n’en pensent pas moins. Leur rétivité à se laisser normaliser, à plus

forte raison l’abus de pouvoir auquel sont le plus souvent enclines les

institutions en la figure de ceux qui les dirigent, tentation de tout pouvoir de

s’étendre indéfiniment, sont autant de risques avec lesquels chaque

institution doit compter, risque de franchir le seuil invisible de

l’indignation, cette irréductible souveraineté de conscience qui un jour fait

basculer dans le mécontentement ouvert et affranchit du commandement

institutionnel  : «  Les actions auxquelles il est impossible d’amener



personne, que ce soit par des récompenses ou par des menaces, ne tombent

pas sous le droit de la Cité. Personne par exemple ne peut céder sa faculté

de juger : quelles récompenses, quelles menaces peuvent en effet amener un

homme à croire que le tout n’est pas plus grand que la partie, que Dieu

n’existe pas […] et de manière générale à croire quelque chose de contraire

à ce qu’il sent ou à ce qu’il pense ? » (TP, III, 8). Ainsi il y a des bornes aux

normalisations que l’institution peut obtenir de ses sujets, des bornes dont le

franchissement conduit l’institution à pécher –  c’est-à-dire à accomplir ce

qui peut causer sa propre destruction. Il existe par exemple «  certaines

circonstances dont la présence inspire aux salariés la crainte et le respect de

l’employeur, et dont la disparition supprime la crainte et le respect, et en

même temps qu’eux l’obéissance salariale ». « Indignation » est cet affect

politique générique dont Spinoza fait le moteur de toutes les séditions.

Pourvu bien sûr qu’il soit partagé à suffisamment grande échelle pour,

affect commun réactionnel, se poser contre l’affect commun institutionnel.

Rien donc ne peut figer la dynamique collective des affects – et partant

garantir la pérennité aux ordres institutionnels qui en procèdent. Et voilà où

un structuralisme spinozien des passions peut renouer avec le changement

et l’histoire  : en ce point où le ratage des interactions institutionnelles qui

effectuent les rapports structuraux fait renaître l’indignation et nourrit

l’antagonisme des affects communs. Par le court-circuit d’une métonymie

confondant le processus générateur et l’effet engendré, on pourrait donc dire

qu’un rapport social, une structure, une institution ne sont pas autre chose

que de l’affect commun. Mais ce qu’un affect commun soutient, un autre

affect commun, contraire et plus puissant, peut le défaire. Un structuralisme

des passions est donc nécessairement un structuralisme dynamique puisque

les pôles de puissance individués ne sont tenus à un ordre institutionnel que

par des balances affectives dont rien, jamais, ne permet d’exclure qu’elles

viennent à être modifiées, soit que le cumul d’affects tristes en longue

période fasse passer à un nombre suffisant de ses sujets leur point

d’intolérable, soit qu’un incrément de domination imprudent le rende

odieux à tous –  et l’histoire est pleine de ces petits événements, de ces

micro-abus (mais de trop) qui précipitent sans crier gare une sédition de

grande ampleur, effet en apparence sans commune mesure avec sa cause,

alors qu’il a été préparé par des cumuls de longue date. La dynamique des

affects collectifs est donc toujours susceptible de bifurcation, et le principe



formel de l’affect commun qui soutenait l’institution de connaître alors une

repolarisation inverse pour entraîner une contestation, parfois jusqu’à sa

destruction. Mais la limite de ce qui peut être dit en toute généralité est vite

atteinte, et seule la clinique affective d’une situation institutionnelle donnée

peut trancher quant à la formation, contingente a priori, d’une dynamique

centrifuge des passions collectives… ou bien à la stagnation dans

l’obsequium. La rareté des éruptions affectives anti-institutionnelles atteste

en elle-même des exigeantes conditions requises par la formation d’un

affect commun séditieux, c’est-à-dire d’un affect commun suffisamment

intense pour vaincre les obsequia individuels, ce compte (passionnel) que

chacun trouve dans sa situation de normalisé.

Sédition et crises, ou le déterminisme passionnel

poursuivi dans de nouvelles directions

Mais que ce soit dans la reproduction ou dans la crise, la question

demeure toujours la même : à quelles sortes de mouvement les puissances

conatives sont-elles affectivement déterminées ? Disposer d’une question de

cette nature offre en tout cas le moyen de sortir de l’antinomie des

structures minérales vouées à la reproduction et de l’agency supposée

toujours libre et capable de tout si elle le «  veut  » (on ne comprend

d’ailleurs guère qu’elle ne « veuille » pas plus souvent…). Dès lors qu’elles

sont habitées par des pôles de puissance, il y a de l’agency dans les

structures, mais de l’agency contrainte, déterminée la plupart du temps à

effectuer les mouvements requis par la normalisation institutionnelle…

mais aussi parfois à s’en échapper si d’aventure les courants d’affects

collectifs viennent à tourner. Tenant les deux bouts de la chaîne, indûment

réputés contradictoires, on pourrait donc répondre ainsi à la question, posée

en Mai 68, de savoir si « ce sont les structures qui descendent dans la rue ».

La réponse est que ce sont d’abord des corps individuels désirants qui y

descendent, mais qu’ils n’y descendent que pour avoir été affectés d’une

certaine manière dans et par les structures, c’est-à-dire, et cela sans aucun



paradoxe, qu’ils y descendent pour s’en prendre aux structures qui les y ont

fait descendre – et parce que celles-ci ont fini par se rendre odieuses.

Ni nécessaire ni impossible, la bifurcation dans le régime affectif

collectif d’une institution, quand elle se produit, est un événement engendré

par l’institution et qui remet en cause l’institution. C’est ici que se brise

l’alliance réputée indestructible du changement historique et de la liberté.

Car si les conatus peuvent se mettre à faire des choses qu’ils ne faisaient

pas jusqu’ici, à aucun moment pourtant ils ne cessent d’être déterminés à

leurs actions particulières successives. La philosophie du sujet, et les

sciences sociales qui s’en prévalent, ont toujours cru être à leur meilleur

avec les épisodes révolutionnaires ou les processus de crise – supposés hors

d’atteinte de tout point de vue structuraliste et déterministe. Contestations et

révoltes seraient les propres du libre arbitre et de lui seul, rébellions

accessibles seulement à des âmes inconditionnées. Là où le déterminisme

aurait partie liée à l’asservissement, les remises en mouvement de l’histoire

attesteraient les triomphes de la liberté –  c’est-à-dire son irréductibilité.

Mais c’est méconnaître la variété des choses auxquelles les hommes

peuvent être déterminés… Devenir séditieux n’est pas faire un saut

miraculeux hors de l’ordre causal mais seulement se trouver déterminé à

faire autre chose. Les séditions ou les révolutions ne sont pas des moments

bénis de suspension de l’enchaînement des causes et des effets, ou de

recouvrement par les hommes d’un pouvoir de création inconditionnée.

C’est toujours le jeu nécessaire des puissances et des passions, mais

poursuivis dans d’autres directions. De nouvelles affections ont produit de

nouveaux affects qui ont déterminé de nouveaux mouvements – centrifuges

maintenant. Au lieu de faire, par exemple, les gestes de l’obsequium

salarial, les corps s’échappent et se meuvent différemment  : vers le piquet

de grève, le bureau du directeur à séquestrer, ou bien la rue. Mais c’est bien

« quelque chose » –  le mot de trop, le licenciement abusif, le plan social

injuste –, et les affects qui s’en sont suivis, qui les y ont envoyés. Il n’est

besoin d’invoquer aucune interruption du déterminisme pour comprendre ce

genre de mouvements, mais plutôt d’analyser finement comment se sont

constituées les nouvelles formations d’affects, et comment l’état des

structures a facilité ou entravé leur opération.



« Je maintiens toujours le droit naturel… »

Sans jamais renoncer à son déterminisme intransigeant, en quoi il a vu

le moyen d’en finir avec l’illusion d’une exception humaine dans l’ordre de

la nature, fantasmagorie du monde humain se prenant pour «  un empire

dans un empire
22

 » (Éth., III, Préface), Spinoza n’en a pas moins affirmé,

contre Hobbes, la fin de la fin de la politique  : quand bien même il aurait

quelque teneur de réalité, le contrat ne saurait prétendre sceller

définitivement les rapports des sujets et du souverain, et le transfert de

puissance n’a rien que d’intrinsèquement temporaire, pour ne pas dire

d’intrinsèquement précaire. Tel est bien le sens de sa réponse à Jelles qui lui

demande «  quelle différence il y a entre Hobbes et [lui] quant à la

politique » (Lettre L)  : « Cette différence consiste en ce que je maintiens

toujours le droit naturel  », entame Spinoza, et c’est bien par là, en effet,

qu’il fallait commencer  : avec les puissances individuées telles qu’elles

habitent le monde et ses structures – puisque le « droit naturel », concept

non pas juridique mais onto-anthropologique, n’est pas autre chose que la

puissance (TP, II, 4
23

). Or le conatus, « cet effort par lequel chaque chose

s’efforce de persévérer dans son être n’est rien en dehors de l’essence

actuelle de cette chose » (Éth., III, 7), et de même que cette essence est, par

construction, inaliénable, de même les propriétés qui s’en déduisent sont-

elles nécessaires –  notamment les mouvements spontanés de l’automate

herméneutique que nous sommes
24

, évaluant les choses selon qu’elles

aident ou contrecarrent la persévérance
25

 (Éth., IV, 8), et l’effort qui s’ensuit

pour repousser les causes de la tristesse
26

 (Éth., III, 37). Aucune de ces

propriétés ne saurait donc cesser de produire ses effets par passage de l’état

de nature à l’état civil, tant et si bien d’ailleurs que Spinoza nie qu’il y ait,

sous ce rapport, quelque discontinuité de l’un à l’autre  : «  c’est la

continuation de l’état de nature  », dit-il de la Cité. Comme nombre de

commentateurs l’ont fait remarquer, le Traité politique rompt avec le Traité

théologico-politique, en abandonnant définitivement tous les reliquats de

contractualisme qui y subsistaient encore
27

  : il n’y a ni «  abandon  », ni

« transfert », ni « cession » des droits naturels au souverain par entrée dans

l’état civil, pour cette raison précise que le droit naturel, essence actuelle de

l’homme, ne saurait sans absurdité être considéré comme aliénable. Aussi le



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

droit naturel de chacun continue-t-il de s’exercer, bien sûr dans les

conditions affectives qui lui sont faites, notamment du fait de son inclusion

dans l’ordre institutionnel de la Cité, mais sans jamais pouvoir exclure que

cet exercice ne le conduise, en certaines circonstances, à se retourner contre

cet ordre institutionnel – et ce que Spinoza dit de la Cité, on peut l’étendre à

toute configuration de structures.

Sans doute, pour être complète, cette présentation d’un structuralisme

des passions requerrait-elle de montrer comment structures et institutions

elles-mêmes sont des productions passionnelles collectives, cristallisations

de cette composition d’affects individuels que Spinoza nomme la

« puissance de multitude
28

  ». Et les passions sont autant productrices que

produites. En tout cas, rien n’est linéaire, univoque ou monotone dans ces

processus. Pour reprendre les mots mêmes de Bourdieu, il arrive donc que

la vérité objective des structures produise des vérités subjectives désajustées

à leur propre reproduction –  et par là la mette en danger. Il n’y a pas à

choisir entre « les structures » et « l’action ». Il y a de « l’action » puisqu’il

y a des hommes-conatus ; il y a des structures qui affectent les hommes et

déterminent leurs mouvements  ; il n’y a pas de structure éternelle puisque

« je maintiens toujours le droit naturel ».

 

1. Pierre Bourdieu, « La double vérité du travail », Actes de la recherche en sciences sociales, n° 114, 1996.

2. Ibid., p. 89.

Peut-être en est-il le plus près dans l’« avant-propos dialogué » qu’il signe pour le livre de Jacques Maître,

Autobiographie d’un paranoïaque (Paris, Anthropos, 1994), où Bourdieu parle des « pulsions » investies par

les individus dans les institutions et utilisées par les institutions au service de leurs propres finalités.

Éthique, trad. par Bernard Pautrat, Paris, Seuil, « Points Essais », 1999.

Désir, joie et tristesse sont les affects primaires dont tous les autres affects se déduiront par spécification et

combinaison – joie et tristesse étant des variations respectivement à la hausse ou à la baisse de ma puissance

d’agir, soit de mon pouvoir d’affecter, de produire des effets.

Voir Robert Boyer, Théorie de la régulation, Paris, La Découverte, « Repères », 2004.

Ibid.

En une formulation qui réplique analogiquement la caractérisation des choses comme «  mode  »  : «  Les

choses particulières ne sont rien d’autre que des affections des attributs de Dieu, autrement dit, des manières

[modi, N.d.A.] par lesquelles les attributs de Dieu s’expriment de manière précise et déterminée » (Éth., I,

prop. 24, corollaire – c’est moi qui souligne).

Désormais dans la traduction de Robert Misrahi (Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 1990).

Pour ne rien dire du fait qu’on la doit en réalité à Leibniz, et non à Spinoza, l’appellation « parallélisme » est

ici reprise par commodité sténographique, mais sans rien ôter aux critiques profondes que lui a adressées

Chantal Jaquet (voir L’Unité du corps et de l’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza, Paris, PUF,

« Quadrige », 2007).

C’est moi qui souligne.



12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

I.

Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genèse de l’imagination, Paris, Vrin, « Âge classique », 2005.

Voir Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et servitude. Marx et Spinoza, Paris, La Fabrique, 2010.

Ou, si l’on refuse cette hypostase, des hommes qui l’incarnent.

Voir infra, chapitre VI.

Au moins en dernière analyse.

De même par exemple que la forme institutionnelle «  code de la route  » se réalise dans la rencontre de

l’objet-conducteur et de l’objet-feu rouge (ou -gendarme).

Éth., III, Définitions des affects, 20.

Baruch Spinoza, Traité politique, trad. par Charles Ramond, Paris, PUF, « Épiméthée », 2005.

Voir Frédéric Lordon, « Derrière l’idéologie de la légitimité, la puissance de la multitude. Le Traité politique

comme théorie générale des institutions sociales », in Chantal Jaquet, Pascal Sévérac et Ariel Suhamy (dir.),

Le Traité politique, nouvelles lectures, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008 ; et, ici, chapitres V et VI.

Baruch Spinoza, Traité politique, Lettres, trad. par Charles Appuhn, Paris, Flammarion, « GF », 1966.

Voir à ce sujet Yves Citton et Frédéric Lordon, « À propos d’une photo », in Yves Citton et Frédéric Lordon

(dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

« Le droit naturel […] de chaque individu s’étend aussi loin que s’étend sa puissance. Par conséquent, tout ce

que fait tout homme selon les lois de sa nature, il le fait par un droit souverain de nature, et il a sur la nature

autant de droit qu’il vaut par la puissance » (TP, II, 4).

Comme l’énonce (Éth., II, 18, scolie) précédemment évoquée. Voir à ce sujet Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et

le signe. La genèse de l’imagination, op. cit.

Éth., IV, 8 : « La connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie ou de tristesse, en tant

que nous en sommes conscients. »

Éth., III, 37, démonstration  : «  Plus grande est donc la tristesse, plus grande est la puissance d’agir par

laquelle l’homme s’efforce de lutter contre la tristesse. »

Pierre-François Moreau fait d’ailleurs observer que l’abandon du contrat est en germe dès le Traité

théologico-politique lui-même : « Les deux genèses de l’État dans le Traité théologico-politique », Spinoza,

État et religion, Lyon, ENS Éditions, « Feuillets », 2005.

Voir Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la Régulation, n° 7, 2010.

Ce chapitre est la version modifiée d’un texte publié dans la revue Tracés, «  Philosophie et sciences

sociales », n° 25, novembre 2013.



4

LA CRISE ÉCONOMIQUE EN SES

PASSIONS
I

Les économistes ne pensent pas la catastrophe. Il faudrait se demander

pourquoi. L’histoire témoigne pourtant assez de dévastations proprement

économiques portant les sociétés au bord du chaos  : l’hyperinflation

allemande de 1923, les grands effondrements financiers et bancaires, tel

celui de 1929… La crise ouverte en 2007 était potentiellement porteuse de

dislocations de cette magnitude – on peine ainsi à se figurer concrètement

ce qu’aurait pu donner l’explosion de l’euro de laquelle nous sommes

passés si près à l’automne 2011 et à l’été 2012
1
. Pourtant, comme si l’ordre

des choses économiques était supposé d’une régularité intrinsèque, ou bien

n’admettant que des irrégularités «  raisonnables  », les économistes n’ont

pas d’autre concept à leur disposition que la « crise ». À quoi pourraient-ils

donner le nom de « catastrophe » ? Peut-être à une destruction terminale des

institutions de l’économie capitaliste… c’est-à-dire à l’anéantissement de

leur « objet » – raison pour laquelle la « catastrophe » demeure de l’ordre

de l’impensable, si ce n’est de l’impensé décisoire ? Il n’y aura donc que la

« crise ». Et encore : les économistes la pensent-ils vraiment ?

Il le faudrait, car dans le champ élargi du débat public et politique, la

« crise » est assurée de faire très bonne figure au concours des « concepts »

les plus mal bâtis. Il suffit, pour en avoir l’intuition, de penser à la



prolifération incontrôlée des «  crises » de toutes natures, «  économique »

bien sûr, mais également « politique », « sociale », « environnementale »,

« morale » ou – carrément – « de civilisation ». Et il faut aussi s’interroger

sur le sens que pourrait bien revêtir l’idée d’une «  crise économique  »

continûment évoquée… depuis presque quarante ans. Il ne faut donc pas

compter sur le discours «  médiatique-expert  », gros utilisateur du terme,

pour aller au-delà des appréhensions de sens commun qui en font la

dénomination générique d’humeurs politiques et sociales tristes, sentiments

d’insatisfactions collectives et malaises variés, finalement tous peu ou prou

réductibles à l’énoncé implicite  : «  La crise, c’est quand ça va mal  » –

  typiquement, trente ans de chômage de masse  : trente ans de crise. Or,

quitte à demeurer dans le registre des formulations vernaculaires, la crise,

ça n’est pas « quand ça va mal » : c’est « quand ça change ».

Mais quel est le « ça » objet pertinent du changement susceptible de

qualifier une crise ? On ne peut pas dire que la théorie économique standard

(néoclassique) ait brillé par sa profondeur analytique, qui s’est contentée du

changement de signe d’une dérivée, alias un retournement du sentier de

croissance : une crise, c’est une fluctuation à la baisse dans l’évolution du

produit intérieur brut… Dans sa version la plus maximaliste
2
, la théorie

néoclassique va même jusqu’à soutenir que, l’économie étant par elle-même

un système de marchés parfaitement stable et autorégulé, la disharmonie ne

peut venir que du dehors, et les fluctuations n’avoir pour principe que des

« chocs exogènes », en général des chocs « d’offre » puisque, dans ce cadre

très particulier, et très anti-keynésien, l’offre crée sa propre demande – ça

n’est donc jamais de ce second côté (celui de la demande) que peuvent

venir les problèmes. Ainsi par exemple la Grande Dépression des années

1930 serait-elle le produit d’un «  choc d’offre  », mais alors énorme,

événement tout à fait malencontreux, venu du dehors, on ne sait trop d’où

exactement d’ailleurs, qui aurait brutalement déplacé les fonctions de

production –  quelque chose comme un accès, mais massif, de stupidité

collective ayant entraîné un soudain effondrement de la productivité. La

leçon est évidemment transparente  : le système des marchés laissé à lui-

même ne connaît pas la crise, il ne l’expérimente que d’être inévitablement

branché sur un extérieur (politique, pétrolier, géostratégique, technologique,

etc.), unique origine de ses perturbations.



On se dit évidemment que la science économique ne se porte pas très

bien tant qu’elle continue de nobéliser ce genre de contorsion
3
 destinée à

tenir ensemble quelques faits difficilement contestables (il y a eu une

Grande Dépression, d’autres crises aussi) et la défense à tout prix d’une

image dogmatique de l’économie comme « équilibre général de marchés »

optimal et stable
4
. On doit à l’honnêteté de reconnaître que, à ces

aberrations près, la macroéconomie keynésienne n’a pas livré un concept de

crise beaucoup plus profond  : pour elle également, la crise, c’est la

fluctuation conjoncturelle – celle qui, à l’inverse de la position néoclassique

se contentant d’attendre le jeu régulateur spontané des marchés, appelle les

interventions contracycliques des différents instruments de la politique

économique.

Vie et mort des régimes d’accumulation

La théorie dite « de la Régulation
5
 » s’est précisément définie contre la

pauvreté de ces conceptualisations de la crise pour penser la rupture du

début des années 1970 –  les taux de croissance de la production et de la

productivité passent brutalement d’une tendance de 4 à 5 % par an à une

pente très inférieure de 2 à 2,5  % –, rupture qui n’était visiblement

justiciable ni de la dénégation néoclassique (dans la théorie) ni des simples

mesures de relance keynésienne (dans la pratique
6
). C’était donc autre chose

qu’une ordinaire fluctuation qu’il s’agissait de penser, autre chose qui avait

davantage à voir avec un changement d’époque. Inspirée par

l’historicisation dialectique héritée du marxisme, la théorie de la Régulation

a donc eu pour premier mouvement de rompre avec l’universalisme

transhistorique (ou plutôt anhistorique) des «  lois de l’économie » afin de

penser l’accumulation du capital en ses séquences particulières, c’est-à-dire

comme processus périodisé. Encore fallait-il pour ce faire abandonner

l’image princeps de l’économie comme «  système de marchés  », et se

donner pour objet alternatif le capitalisme, dès lors conçu comme ensemble

de rapports sociaux institutionnellement appareillés, et accéder à l’idée que

si le capitalisme ne se donne à voir qu’en ses configurations



institutionnelles, il est donc constitutivement sujet à transformations

historiques
7
. Le capitalisme change parce que ses armatures institutionnelles

changent. Si les rapports sociaux du capitalisme sont ses invariants de très

longue période, les institutions qui les expriment particulièrement sont des

produits de l’histoire, comme tels contingents et temporaires, c’est-à-dire

offerts à formation et à transformation par l’histoire. Et qui n’en a l’intuition

claire ? Le rapport fondamental du salariat ne reçoit-il pas des actualisations

très différentes selon qu’on l’envisage dans les trente premières années du

XX
e
  siècle, de 1945 à 1985, ou sous le régime de la mondialisation

néolibérale  ? Et de même pour les formes de la concurrence, celles de la

banque-finance, des organisations industrielles, des modes d’intervention de

l’État, etc. La théorie de la Régulation donne une consistance analytique à

cette intuition élémentaire, mais juste, que le capitalisme varie. Changent

les formes institutionnelles et changent les mécanismes qui pilotent

l’accumulation du capital, et par conséquent les dynamiques

macroéconomiques des sentiers de croissance –  réguliers ou instables, à

rythme élevé ou faible, à taux d’emploi haut ou bas, avec telle ou telle

conséquence sur le partage des revenus et les inégalités, etc. Le capitalisme

ne se donne donc jamais à voir qu’en la succession historique de ses

régimes d’accumulation, et l’on nomme «  crise  » la transition de l’une à

l’autre de ces « époques » –  la crise, « c’est quand ça change », et ce qui

change dans une crise, insiste la théorie de la Régulation, c’est la cohérence

d’ensemble d’un régime d’accumulation.

Or il y a nécessairement crise parce que les rapports sociaux

capitalistes exprimés dans un certain ensemble de formes institutionnelles

sont intrinsèquement contradictoires, et que les institutions ne peuvent

jamais qu’accommoder temporairement ces contradictions – les « réguler »,

de là le nom de la théorie. Ainsi, par exemple, le régime d’accumulation

fordien, qui repose sur l’extraction des gains de productivité par

l’allongement des séries, rencontre-t-il sa limite lorsque le marché intérieur

parvient à saturation, et passe d’une demande de premier équipement à une

demande de renouvellement –  moins homogène, exigeant des séries plus

courtes et plus différenciées, donc contradictoire avec les formes en place

de l’organisation industrielle, et perturbant son régime de productivité.

Chercher à prolonger la logique fordienne des séries longues par



substitution des exportations à la consommation intérieure ne fait

qu’accroître la déstabilisation du régime dont le bouclage

macroéconomique reposait sur la progression forte et régulière des salaires,

vertueuse dans un schéma de croissance autocentrée où la solvabilisation de

la consommation intérieure est décisive, mais prise en porte-à-faux lorsque

l’économie s’ouvre au-delà d’un certain seuil et se trouve engagée dans le

jeu de la compétitivité par les coûts. En une illustration typique de

l’intuition dialectique marxienne, le fordisme meurt donc d’avoir trop bien

réussi, et c’est le fonctionnement même de sa structure qui, dans le long

terme, a « tordu » sa structure… jusqu’à l’amener à un point critique où se

rompt la cohérence ancienne
8
. De même le régime néolibéral se trouve mis

en péril d’avoir laissé toute licence aux marchés de capitaux et, partant,

d’avoir laissé la finance étendre ses opérations jusqu’au point où

l’accumulation de risques et de dettes (publiques et privées) n’est plus

gérable, ne trouvant plus alors de processus résolutoires que dans une

succession de défauts massifs extrêmement déstabilisateurs (le défaut des

ménages étasuniens sur leurs crédits hypothécaires subprimes, les défauts

sur les dettes souveraines à l’image de la Grèce).

Incidemment, le régime d’accumulation néolibéral fait voir on ne peut

mieux tout ce qui sépare analytiquement la crise conceptualisée comme

rupture d’un ancien schéma cohérent de l’accumulation du capital de «  la

crise-quand-ça-va-mal ». Le chômage de masse, comme les inégalités ou la

précarité, n’y sont nullement les indices d’une «  crise  » –  qui durerait

depuis trente ans ? –, ils sont des caractères permanents de ce régime, des

produits stables de sa cohérence installée – en effet depuis trente ans… Ce

n’est évidemment pas que la crise ne puisse advenir à ce régime

d’accumulation  – aucun n’en est exonéré, et les événements présents en

témoignent assez. Mais, précisément, ce qui fait crise dans le régime

d’accumulation néolibéral
9
 n’est pas à trouver dans les éléments qui

alimentent depuis plusieurs décennies le discours ordinaire sur « la crise » :

ce sont les déstabilisations exceptionnelles
10

 produites par le

fonctionnement de la structure –  notamment dans le compartiment de la

finance de marchés  – et que la structure elle-même n’est plus en état

d’accommoder : depuis 2007 et le choc des subprimes, en effet, on peut dire

que le régime d’accumulation néolibéral est entré en crise.



Mais il n’y est qu’entré. Que faut-il donc de plus pour qu’il y soit tout

à fait  ? Il y faut les forces motrices effectivement productrices de

changement –  c’est-à-dire de transformations institutionnelles susceptibles

d’accoucher d’une nouvelle «  cohérence  » d’ensemble de l’accumulation

capitaliste. Comme la théorie de la Régulation n’a pas cessé de le souligner,

c’est peut-être en ce genre de point que s’arrêtent les pouvoirs de l’analyse

macroéconomique pure car tout processus de transformation des formes

institutionnelles demeure fondamentalement du ressort des pratiques

politiques. C’est dire l’incertitude qu’ouvre une phase de déstabilisation de

grande ampleur, laquelle peut aussi déboucher sur des recompositions très

diverses, mais abandonnées à un jeu de rapports de force peu prédictible ex

ante, que donner lieu à des tentatives (celles des dominants  !)

d’accommoder tant bien que mal les divergences pour maintenir tout ce qui

peut être sauvé du système précédent – à l’image, d’ailleurs spectaculaire,

des efforts désespérés des actuels gouvernements pour n’entamer en rien les

prérogatives des marchés de capitaux, continuer de leur soumettre la

normalisation des politiques économiques (par agences de notation

interposées), voire profiter de l’état de séisme pour réaliser une avancée

sans précédent de l’agenda néolibéral  : coupes claires dans les budgets

publics et sociaux, «  règles d’or  » budgétaires, déréglementations en tout

genre au nom de la flexibilité-compétitivité, etc., soit l’intensification

paradoxale du modèle qui vient d’être à l’origine d’un choc marquant à

l’échelle de l’histoire du capitalisme… Quelles sont donc, en toute

généralité, les forces qui viennent trancher dans cette indétermination et

faire basculer les processus institutionnels dans un sens ou dans un autre ?

Le point de vue d’une science sociale spinoziste
11

 donne la réponse

suivante : ce sont les affects collectifs.

Une philosophie des crises comme événements

passionnels

En passer par le terme théorique des affects est donc aussi une manière

de souligner que l’état de crise n’est complètement constitué qu’après s’être



inscrit comme tel dans les esprits. Il ne s’agit pas de céder à une forme

extrême de constructivisme qui réduirait les phénomènes du monde social à

un pur jeu de représentations créatrices détaché de tout ancrage objectif.

Mais il s’agit d’indiquer qu’un état social donné, comme par exemple celui

qui suit de l’enchaînement {risque systémique  / contraction du crédit /

récession / déficits / politiques d’austérité}, ne produit ses effets que par la

médiation des affects collectifs conformément à la séquence élémentaire

qui, dans la théorie spinoziste du comportement, emmène d’une affection

(la rencontre d’une chose extérieure) à un affect (l’effet de cette rencontre

simultanément dans le corps et dans l’esprit), et de cet affect à une

redirection de l’élan de puissance du conatus (qui fait alors effort d’une

manière déterminée). Regarder un journal télévisé rendant compte d’une

fermeture d’usine, lire des statistiques économiques d’emploi en baisse et

de bonus financiers en hausse, remarquer plus de pauvres dans les rues ou

bien recevoir sa propre lettre de licenciement  : ce sont des rencontres de

choses, des affections –  et même en tout premier lieu des affections du

corps : voir, entendre, lire. Spinoza nomme affect la variation de puissance

d’agir du corps et la formation d’idée qui résultent simultanément de cette

affection (Éth., III, déf. 3). Dans cette simultanéité s’indique alors la

bivalence des affects comme événements à la fois corporels et mentaux,

expression d’ailleurs de l’union profonde du corps et de l’esprit dont il faut

voir combien elle fait de l’idéation un phénomène inséparable de la vie

passionnelle, et en fait même l’une de ses manifestations. Il n’y a pas à

établir, comme le veut la représentation courante, de différence d’ordre,

encore moins d’antinomie, entre «  les idées » et «  les passions »  : il n’est

pas d’idée qui ne soit formée hors d’une affection antécédente et dans son

voisinage d’affects. C’est pourquoi évoquer les affects comme terme

médiateur entre les affections (socio-économiques) et les mouvements de

corps des agents (c’est-à-dire les réactions qui, composées, soutiendront

telle ou telle dynamique politique), n’est pas les renvoyer à un univers

obscur de passions brutes et irréfléchies, mais bien les saisir dans la

formation de complexes idéels-passionnels où le support passionnel des

contenus idéels est cela même qui détermine ces mouvements de corps,

individuels et collectifs. Les corps ne se meuvent que d’avoir été affectés, la

question générale, et spécialement la question politique, étant alors de

savoir de quelles manières telle affection produit tels affects différenciés.



C’est qu’évidemment rien n’autorise à supposer qu’une même

affection affecte tous identiquement. Spinoza dit même très explicitement le

contraire  : «  Des hommes différents peuvent être affectés de différentes

manières par un seul et même objet, et un seul et même homme peut être

affecté par un seul et même objet de différentes manières en des moments

différents » (Éth., III, 51). Il en est ainsi car les affections sont pour ainsi

dire réfractées au travers de la complexion affective des individus (que

Spinoza nomme leur ingenium). Or l’exposition des mécanismes

fondamentaux de formation de l’ingenium individuel, comme traces

sédimentées des expériences affectives passées
12

, appelle son prolongement

sous l’espèce d’une sociologie rendant compte des regroupements des

individus par classes d’expériences semblables, d’où résulte la formation

d’ingenia (pour partie) semblables
13

.

Au travers de l’épaisseur de la stratification sociale, les affections de la

crise économique sont donc réfractées différentiellement selon les

différentes classes d’ingenia pour y produire leurs idées-affects variées –

  c’est-à-dire leurs effets politiques. Ainsi la situation de crise n’est-elle

complètement constituée qu’au moment où l’état des choses détermine, au

travers de l’ingenium différencié du corps social, des affects communs de

refus. Par une tautologie créatrice qui est le propre du monde social, il y a

(pleinement) crise quand, d’une affection économique donnée, se forme

l’idée-affect majoritaire qu’il y a crise
14

. Ou plus exactement quand il y a de

la suite dans cette idée-affect, c’est-à-dire quand elle marque un point

d’intolérable et que, au-delà de l’habituel «  c’est la crise  », tel qu’il peut

occuper les esprits sans conséquence pendant des décennies, elle induit des

mouvements réactionnels de corps, des mouvements politiques,

suffisamment puissants pour conduire à une transformation significative des

formes institutionnelles, d’où résultera l’émergence d’un nouveau régime

d’accumulation. N’importe quel jugement du type «  c’est la crise  » n’est

donc pas éligible à la qualité de jugement de crise, comme en témoignent

les décennies passées de discours public saturés de « propos de crise » mais

sans suite. C’est l’esprit de suite, précisément, qui qualifie le jugement de

crise  : un jugement de crise est une idée-affect qui a le pouvoir de faire

joindre le geste à la parole. Et c’est pourquoi également l’événement de la

crise n’est jamais établi certainement que post festum : que des avis de crise

prolifèrent dans le discours public ne suffit nullement à en avérer



l’existence, comme en témoigne leur omniprésence depuis trente ans…

alors même que la configuration néolibérale du capitalisme n’a cessé de se

renforcer –  et le paradoxe est saisissant entre ce sentiment collectif de la

«  crise  » et la remarquable stationnarité des formes institutionnelles du

présent régime d’accumulation. La crise donc n’est connue que quand elle a

eu lieu, précisément parce qu’elle est fondamentalement un passage à

l’acte. Aussi tous les jugements annonciateurs qui la précèdent sont-ils nuls

et non avenus tant qu’ils n’ont pas porté le corps collectif au point

(vraiment) critique : le point où il se met en mouvement. De ces jugements

qui revendiquent l’extériorité, c’est-à-dire le point de vue de surplomb d’où

croit pouvoir se dire le devenir-critique du monde, il faut alors plutôt

considérer les effets « en intériorité », et dire combien ils appartiennent au

monde dont ils pensent s’être extraits, au sein duquel, privés du pouvoir de

véridiction objective qu’ils s’imaginent, ils contribuent en fait à l’advenue,

mais contingente, de l’événement dont ils prétendent faire le diagnostic

externe : car dire répétitivement « c’est la crise » est aussi une contribution,

mais intérieure, à la dynamique sociale d’ensemble, dynamique des affects

et des jugements collectifs, qui peut éventuellement finir par déterminer la

jonction du geste à la parole, la mise en mouvement… et la transformation

de structures dont on verra ex post qu’elle a bien été suffisamment forte

pour mériter d’être appelée crise.

En tout cas, dire qu’il n’y a crise que lorsque s’est formée une idée-

affect soutenant un jugement de crise n’est pas verser dans le pur arbitraire

d’un constructivisme totalement autoréférentiel, mais souligner la part

d’indétermination qui suit de la médiation des affects, conformément à

l’énoncé même de (Éth., III, 51). C’est bien pourquoi l’on ne saurait a

priori localiser des seuils de rupture objectifs qui permettraient de tenir le

diagnostic au seul registre des affections économiques (les états de chose

économiques, statistiquement documentés). On se souvient de la prophétie

– avec le recul du temps dérisoirement fausse – qui annonçait « l’explosion

de la société française  » si le nombre des chômeurs venait à dépasser les

500  000 –  c’était au tout début des années 1970 dans la France de

Pompidou… Sans doute parce que sa montée s’est faite progressivement (et

bien sûr pour de nombreuses autres raisons), l’affection économique du

chômage de masse n’a pas produit d’idée-affect collective suffisamment

puissante pour faire passer à l’opinion le seuil de l’intolérable. On se doute



qu’il doit exister quelque part un taux de chômage (15  %  ? 25  %  ? mais

25  % c’est le taux de l’Espagne… et elle ne bouge pas, en tout cas pas

encore  ; plus alors  ?) qui finirait par engendrer des désordres sociaux

tendant à l’émeute à grande échelle – et enfin des transformations politiques

substantielles  –, mais nul ne peut dire où se trouve exactement ce point

critique, dont la localisation émergente est en fait totalement endogène. De

la même manière, on est frappé de l’aptitude différente des corps sociaux,

par exemple français et étasunien, à supporter un certain niveau d’inégalité,

et là encore c’est l’ingenium collectif qui manifeste ses tolérances et ses

intolérances.

Ainsi des ingenia collectifs différents peuvent-ils être affectés

différemment par une seule et même affection économique, et un même

ingenium collectif peut-il être affecté par une seule et même affection

économique de différentes manières à différents moments du temps. Quels

affects collectifs l’état de credit crunch, de récession économique et de

politiques d’austérité va-t-il produire ? C’est à cette question que demeure

suspendu le devenir-crise de cet état, c’est-à-dire la naissance contingente

de dynamiques passionnelles collectives suffisamment puissantes pour

aboutir à une transformation (politique) des institutions du capitalisme – et

à un changement du régime d’accumulation. De la même manière, la

question de savoir si l’état présent de l’économie se qualifie comme crise

dans le capitalisme, dont l’enjeu serait limité au passage d’un régime

d’accumulation à un autre, ou comme crise du capitalisme demeure

entièrement ouverte. Rien ne peut exclure – mais rien ne rend nécessaire –

que la question du capitalisme lui-même et de l’opportunité de le dépasser

ne soit posée à la faveur des désordres actuels. Une «  simple  » crise du

régime d’accumulation pourrait alors muter en crise du capitalisme si, à la

suite des affections économiques présentes, se formait l’idée-affect

majoritaire qu’un seuil d’intolérable a été franchi qui a à voir avec le

capitalisme lui-même. Et si un jour cet événement terminal doit se produire,

il prendra d’abord le visage d’une crise du régime d’accumulation, mais en

quelque sorte la crise de trop, emballée par une amplification affective

d’intensité inédite.

Une dynamique critique n’est lancée que par une formation de

puissance collective déterminée à une action transformatrice. Et cette

formation de puissance elle-même ne se constitue que sous le coup d’affects



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

communs suffisamment intenses. Ces affects ont à voir avec les seuils de

l’intolérable, de « ce qui ne peut plus durer ». Mais l’extension du « ce » qui

est l’objet du jugement, et l’intensité requise pour qu’il soit jugé « ne plus

pouvoir durer  », sont soustraits à toute connaissance certaine a priori.

Qu’un état de chose économique devienne une crise demande donc de

savoir quels affects cette affection va produire. Pour leur fortune et pour

leur infortune, les pouvoirs vivent dans cette indétermination, c’est-à-dire à

l’abri de la plasticité du corps social dont les tolérances et les capacités

d’accommodation peuvent s’étendre étonnamment loin, ou sous le risque

d’un seuil invisible dont le franchissement ne sera constaté que trop tard.

Depuis l’éclatement de la bulle des subprimes en 2007, cinq ans de

désordres économiques profonds n’ont toujours pas décidé de la

qualification définitive des choses. Et la question est toujours ouverte de

savoir si ce même ensemble d’affections économiques et sociales n’a

déterminé aucun mouvement collectif d’ampleur et donné lieu seulement à

des tristesses individuelles séparées et à des mouvements sporadiques sans

suite, ou bien produit des affects collectifs mais porteurs de remises en

cause limitées, à l’image du New Deal de Roosevelt qui maintint dans le

capitalisme mais en reconfigurant le régime d’accumulation. Ou bien

déclenché la formation d’une puissance collective révolutionnaire –  la

« catastrophe » ?

 

1. L’histoire n’étant peut-être pas terminée au moment où ces lignes sont écrites.

Celle dite des Real Business Cycles.

Robert Lucas, Finn Kydland, Edward Prescott.

Pour être tout à fait honnête, il importe de souligner la dissonance entre d’une part ce qui doit être nommé

stricto sensu la théorie de l’équilibre général, qui n’a jamais caché ne pas être en mesure de démontrer la

stabilité de l’équilibre, et d’autre part la macroéconomie qui s’en inspire dans un cadre suffisamment

simplifié pour que la propriété de stabilité soit restaurée.

Au rang des ouvrages fondateurs, il faut citer Michel Aglietta, Régulation et crises du capitalisme, Paris,

Calmann-Lévy, 1976 (rééd. O. Jacob, 1997), et Robert Boyer et Jacques Mistral, Accumulation, inflation et

crises, Paris, PUF, 1978. Voir également Robert Boyer et Yves Saillard (dir.), Théorie de la régulation. L’état

des savoirs, Paris, La Découverte, 1995, rééd. 2002  ; Robert Boyer, Théorie de la régulation, Paris, La

Découverte, « Repères », 2004.

Comme en témoignent les deux tentatives de relance keynésienne (Chirac 1974, Mauroy 1981), soldées par le

même échec.

De même qu’à variations géographiques.

Frédéric Lordon, « Formaliser les dynamiques et les crises régulationnistes », in Rober Boyer et Yves Saillard

(dir.), Théorie de la régulation, op. cit.

Qu’on pourrait nommer plus exactement, mais plus lourdement, «  capitalisme de déréglementation à

dominante financière  », voir Frédéric Lordon, Jusqu’à quand  ? Pour en finir avec les crises financières,



10.

11.

12.

13.

14.

I.

Paris, Raisons d’agir éditions, 2008, Épilogue.

Exceptionnelles en termes d’ampleur des variations des paramètres macroéconomiques (chute de la

croissance, déficits, dettes…) et financiers (dévalorisations massives de certains actifs).

Voir Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

Pour une insistance sur le thème de la trace et du traçage dans la théorie spinoziste de l’ingenium, voir

Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genèse de l’imagination, op. cit.

Pour partie seulement puisqu’il reste toujours dans la trajectoire biographique d’un individu un ensemble

d’expériences idiosyncratiques, de sorte que, si sociologiquement proches, deux individus ne pourront jamais

avoir des ingenia tout à fait identiques.

La formation d’une telle idée-affect majoritaire ne va d’ailleurs nullement de soi  ; et il faudrait, en toute

généralité, mais aussi en chaque cas, exposer les mécanismes sociaux qui déterminent une telle formation :

influences interindividuelles mimétiques, effets d’autorité transitant par des locuteurs autorisés ou des

prescripteurs d’opinion, c’est-à-dire renvoyant à des pôles de capital symbolique concentré, etc.

Ce chapitre est la version remaniée d’un texte publié dans Critique, « Penser la catastrophe », n° 783-784,

août-septembre 2012.



TROISIÈME PARTIE

Institutions



5

LA LÉGITIMITÉ N’EXISTE PAS

Éléments pour une théorie spinoziste des

institutions
I

Avec un enthousiasme très comparable à celui qui fit jadis la fortune

des «  structures  », les sciences sociales d’aujourd’hui sont tombées

amoureuses des « institutions ». Nul ne sait dire exactement quel en est le

concept –  la définition satisfaisante de l’institution demeure introuvable –

mais tous sont certains de savoir les reconnaître in situ. Chacun voit

l’institution à sa porte, depuis la coordination routière par le feu rouge

jusqu’à la Sécurité sociale, et l’accumulation des cas ne laisse à la notion

que la forme la plus faible de définition : par extension. Il n’importe, tout le

monde est institutionnaliste, et jusqu’aux plus improbables  : la théorie

économique néoclassique se déclare convaincue à son tour, elle dont les

agents, jusqu’à il y a peu, ne se rencontraient même pas, sauf par

commissaire-priseur interposé – bien sûr elle voit les institutions à sa façon,

c’est-à-dire pour l’essentiel comme des agencements de contrats optimaux,

mais nul ne devrait en être surpris… Si l’on met à part cette particularité des

économistes standard, il est permis de voir dans l’éviction du concept de

« structure » par celui d’« institution » le condensé de toute une conjoncture



intellectuelle. Les structures étaient la négation de l’homme, on ne le leur a

pas pardonné. Inhabitées ou presque, puisque les acteurs, dégradés au rang

d’occupants indifférents de places qui leur préexistaient, en devenaient

négligeables, efficientes par elles-mêmes, les structures ont commis la faute

de goût de rendre les sujets dispensables. Le « structuralisme » s’est donc

rendu coupable d’un crime de lèse-majesté à grande échelle puisque la

majesté lésée est celle du moi souverain, la plus répandue, la mieux

partagée, y compris des intellectuels – il est apparu que l’homo academicus

n’était pas moins réticent que la moyenne à voir mises en question ses

prérogatives de sujet. Contre la structure presque minérale, l’institution

reprend chair humaine. On y voit des acteurs s’adonner à leurs pratiques,

elle est une part de ce monde qu’ils investissent de leurs significations, le

sens est au principe de leurs actions, et en définitive ce sont bien ces

dernières qui donnent à l’histoire son moteur.

Il est bien sûr dérisoire de prétendre embrasser d’un tel raccourci le

changement tectonique qui a affecté la vie intellectuelle à la fin des années

1970, et sous le régime duquel nous nous trouvons toujours. Et il serait, plus

encore, malhonnête de vouloir réduire l’effacement du structuralisme à un

mouvement d’humeur d’esprits académiques regimbant contre l’offense

faite au moi – où le leur aurait été blessé. Il n’est pourtant pas inexact de

soutenir que les «  structures  » ont été renversées par une révolte

«  humaniste  » qui a largement reconfiguré ces grandes catégories des

sciences sociales que sont les «  institutions  » et la «  légitimité  ». Si les

usages théoriques de la notion d’institution sont loin d’être univoquement

déterminés –  ainsi, par exemple, les régulationnistes l’incluent-ils dans la

synthèse originale d’un institutionnalisme demeurant structural
1
 – il n’en est

pas moins vrai qu’elle s’est prêtée idéalement à une entreprise de

restauration théorique de l’individu-acteur et de ses corrélats : le sens et les

valeurs. L’inflexion des problématiques de la légitimité est à l’image de ce

pivotement théorique. Pour en apprécier l’ampleur, il faut tout de même se

souvenir que le concept de légitimité a d’abord eu partie liée avec les

théories de la domination. Comment le pouvoir ou l’autorité peuvent-ils

opérer hors du seul recours à la coercition physique  ? Si Bourdieu, par

exemple, retrouve cette interrogation wéberienne, c’est bien pour reprendre

– mais à nouveaux frais – la question marxienne de l’idéologie, c’est-à-dire

des moyens symboliques de la domination. La réponse n’est pas



directement dans la notion de légitimité elle-même, mais dans le concept de

violence symbolique. Insensible et inconsciente, non pas physique mais

gnoséologique, la violence symbolique consiste en l’imposition aux

dominés des catégories des dominants, et par conséquent de principes de

vision qui leur font appréhender un monde objectivement contingent et

défavorable comme naturel et acceptable –  parfois même heureux. On

pourrait donc définir ainsi la légitimité chez Bourdieu  : elle est l’effet

spécifique de la violence symbolique – et par là le premier contributeur à la

reproduction d’un ordre de domination.

Par un effet d’amalgame assez prévisible, la « domination » a connu le

même sort que les « structures ». Aussi n’y a-t-il pas lieu d’être davantage

surpris que la « légitimité », emportée par le mouvement général, connaisse

une métamorphose semblable à celle qui substitue l’institution, dans sa

version humaniste-théorique, aux structures. Elle n’est plus la trace de la

violence symbolique mais le fait d’un accord raisonné des consciences

selon des valeurs. On rend en son nom des « jugements de légitimité » dont

le concept a l’avantage de concentrer les propriétés les plus remarquables

de la nouvelle atmosphère intellectuelle  : il y a des individus, consciences

capables de délibération et de jugement  ; le monde comme leurs propres

pratiques sont soumis à leur activité réfléchissante ; une ou des conceptions

du bien déterminent le sens donné aux événements et à l’action. Dire cela

fait sans doute courir le risque d’une reconstruction à trop gros traits du

paysage récent des sciences sociales, propre à faire se récrier les

observateurs soucieux du détail et des différences. Mais enfin les images en

plan large ne sont pas forcément mensongères, et il y a souvent à en tirer un

ou deux faits stylisés robustes. En dépit des imperfections inhérentes à la

«  vue de loin  », il est difficile de récuser complètement l’idée d’une

hégémonie croissante de ces sciences sociales fières de s’être enfin «  ré-

humanisées ». Réticent à l’idée de paradigme, François Dosse
2
, qui célèbre

l’événement, n’hésite pas cependant à parler d’une «  configuration

intellectuelle ». Peu importe en fait le terme choisi, l’important réside bien

dans le constat d’une certaine forme d’unité ou, disons, d’une communauté

de principes qu’on peut saisir au choix par la sténographie «  sciences

sociales humanistes  », par l’appellation plus sophistiquée du «  tournant

herméneutique et pragmatique », et en tout cas par le triptyque de l’acteur,

de la conscience réfléchissante et du sens. Les substitutions respectives des



sujets aux rapports, de la réflexivité aux déterminations, des valeurs à la

force, et de l’accord au conflit en donnent une sorte de dénominateur

commun qui atteste un changement d’époque. Chacun dans son genre,

Habermas
3
 et Ricœur

4
 peuvent en être présentés comme les grandes

cautions philosophiques. À leur manière et avec leurs différences

spécifiques, la micro-histoire, les sociologies tourainniennes et

boudonniennes, le paradigme du don, entre autres, en participent à un degré

ou à un autre.

Dans le champ de l’économie hétérodoxe, l’école des Conventions
5
, à

laquelle on adjoindra le courant des Économies de la grandeur
6
, en est le

représentant le plus typique. Sa préoccupation pour les dimensions

herméneutiques et morales de l’action la différencie à coup sûr de la théorie

néoclassique qui ne connaît que les cerveaux parfaitement pré-câblés des

anticipations rationnelles ou, au mieux, des machines cognitives déployant

diverses formes d’apprentissage, mais pour lesquels, dans tous les cas, la

question de la légitimité ne fait simplement pas sens. Pour autant, la

légitimité conventionnaliste n’a plus rien à voir avec les problématiques de

la domination, et cela du fait même de sa préférence affichée pour les faits

de délibération et les diverses formes de l’accord. Si la légitimité y est

devenue un concept central et même l’inséparable compagnon de

l’« institution », c’est parce qu’elle est réputée en donner les conditions de

félicité  : la «  bonne  » institution est l’institution légitime. Elle est bonne

parce que le légitime, désormais sorti de l’orbite de la violence symbolique,

est devenu de l’ordre de l’accord. Or l’accord n’est pas seulement désirable

pour l’harmonie –  préférable au conflit  – qu’il fait régner, il a également

d’excellentes propriétés de coordination et de mobilisation par l’adhésion.

Dans cette nouvelle configuration humaniste-théorique, on a enfin retrouvé

les individus-consciences réfléchissantes, et surtout la nature véritable du

monde dans lequel ils vivent  : c’est un monde moral. Le légitime est

l’expression d’un bien commun et la légitimité le premier des réquisits

auxquels doivent satisfaire les institutions des hommes.

Est-il possible de simultanément tenir les «  institutions  » pour des

objets du plus haut intérêt et ne pas vouloir pourtant du cadre intellectuel

par lequel, minoritaires mis à part, elles ont conquis l’éminente position qui

est la leur dans le champ problématique des sciences sociales  ? Peut-on

penser les institutions indépendamment de l’«  acteur  », dans le bagage



duquel elles auront prospéré  ? Est-il envisageable de se faire une idée

démoralisée du monde institutionnel et, la «  légitimité  » se trouvant par

conséquent la première victime d’une telle opération, selon quels autres

termes penser le maintien ou bien la crise des institutions  ? Commencer

d’accomplir ce programme suppose à l’évidence de se trouver une base de

départ refaite à neuf. Pour si curieux que cela puisse d’abord sembler, la

philosophie de Spinoza en offre précisément le moyen. On pourra certes

trouver étrange de convoquer un philosophe classique à l’appui d’un projet

de science sociale contemporaine. Mais cette œuvre est d’une époque où la

philosophie n’avait pas encore été chassée du domaine des positivités par la

science… et elle en a gardé intacts quelques solides acquis. Et puis,

retourner à la pensée d’un philosophe n’est-il pas nécessaire s’il s’agit de se

défaire d’un humanisme théorique dont on sait combien les racines sont…

philosophiques ? Or, on ne saurait trouver dans cette entreprise soutien plus

efficace que la pensée spinoziste, réfractaire à l’idée humaniste de l’homme,

qu’il inquiète au point d’avoir souvent mérité la quarantaine. Spinoza parle

de l’homme et de l’action en des termes parfaitement étrangers aux

habituelles coordonnées du «  sujet  ». Et cette vision anti-humaniste

(théorique) de l’homme, il la projette dans le champ politique des

institutions. De celles-ci, jamais il ne dit qu’elles sont légitimes ou pas. Et

pourtant nul n’est plus préoccupé que lui par la question de leur persistance

ou de leur ruine. Aussi sa pensée se meut-elle dans un espace paradoxal qui,

bien qu’accueillant les institutions et leur histoire, a été déserté par le sujet

et la légitimité.

L’action sans acteur : conatus et affects

Le structuralisme n’était pas sans défaut, et les sciences sociales de

l’acteur ont su en exploiter très intelligemment les failles. Si l’abandon du

sujet a fait partie des haines plus ou moins avouables qu’il était voué à

s’attirer, dans la confrontation ouverte, c’est surtout l’histoire qui lui a

manqué. Il est vrai que, d’emblée, l’éternité des structures n’était pas

propice au mouvement… Comment «  produire  » de l’histoire avec des



structures «  toujours déjà là  » –  et là pour un moment encore…  – du

langage, de la parenté ou de l’inconscient ? L’habileté des sciences sociales

humanistes consiste à avoir connecté le motif de la détestation avec celui de

la critique  : si le structuralisme est incapable de dynamique, c’est parce

qu’il a oublié les acteurs. Le point de vue stratosphérique des structures ne

donnera pas l’intelligence de la transformation car celle-ci est affaire de

pratiques et d’action. L’argument humaniste-théorique fait donc subtilement

revenir l’acteur dans le sillage du changement. Les forces motrices de

l’histoire sont humaines en dernière analyse puisque « ce sont les hommes

qui font leur histoire ». Perdus de vue les hommes, la pensée du mouvement

n’est plus possible. Ramené à sa plus simple expression, le syllogisme

humaniste-théorique énonce donc que s’il y a du changement c’est qu’il y a

de l’action, et s’il y a de l’action c’est qu’il y a des acteurs… La conclusion

s’ensuit logiquement, et il est difficile en apparence de ne pas y souscrire.

Congédiant le structuralisme au motif de son incapacité dynamique, les

sciences sociales de l’acteur en ont pourtant aussi abandonné ce qu’il avait

de meilleur. Le soupçon – dont on a fait une étiquette infamante – porté sur

les évidences premières de la conscience et le sentiment du moi le plus

immédiat, ne manifestait qu’une exigence élémentaire de déprise d’avec les

appréhensions communes, où le discours particulier de la science (ou de la

philosophie, peu importe) trouve normalement sa principale justification.

On sait gré à l’astronomie de nous informer que, contrairement aux

apparences, la terre n’est pas plate, mais beaucoup moins aux sciences

sociales critiques (ce qui devrait être un pléonasme) de nous dire que nous

ne sommes pas exactement tels que nous croyons être. Or on ne peut qu’être

surpris du degré auquel les sciences sociales humanistes, quoique sous des

formes parfois très sophistiquées, valident à nouveau la représentation

spontanée que les individus se font de leur condition d’homme : ils sont des

sujets dotés de l’intériorité d’une conscience morale, sans doute contraints

ils jouissent néanmoins en principe d’une liberté de délibération et de

décision, leur esprit commande dans la clarté l’action à leur corps, ils sont

les auteurs de leurs actes et, le cas échéant, en répondront. Tout ce qu’un

individu pourrait dire spontanément de lui-même, l’humanisme théorique y

adhère et le ratifie en lui donnant forme savante.

Or, des deux prémisses du syllogisme humaniste-théorique, seule la

première est vraiment convaincante. La genèse, la vie et la mort des



institutions fonctionnent en effet à l’action. C’est bien ce qui a manqué au

structuralisme, et il y a perdu la dynamique historique. Mais dire qu’il y a

de l’action n’implique pas nécessairement, contre l’évidence apparente,

qu’il y ait des acteurs – en tout cas au sens humaniste-théorique du terme.

C’est l’immense avantage de l’onto-anthropologie spinoziste que de

proposer une théorie de l’action individuée mais non-subjectiviste.

L’homme n’y est pas «  acteur  », il n’est pas esprit commandant

souverainement à un corps. L’homme est conatus. Effort que déploie

« chaque chose [pour] persévérer dans son être » (Éth., III, 6), le conatus est

un élan de puissance. On pourrait revenir, et en toute rigueur il le faudrait,

sur les fondements de l’ontologie particulière – une ontologie de l’activité –

d’où se déduit le conatus comme «  essence actuelle de chaque chose  »

(Éth., III, 7). Mais ce qui se présente comme une proposition déduite (Éth.,

III, 6), nécessitant d’ailleurs d’avoir cheminé assez longuement dans

l’enchaînement démonstratif de l’Éthique, peut aussi bien être considéré

comme un postulat pour une science sociale spinoziste, et même comme

son point de départ caractéristique
7
. Le choix est certes laissé de se souvenir

que le conatus découle de la puissance infinie de la nature naturante,

puissance infinie de causer, de produire des effets, d’enchaîner les causes et

les effets. Le déterminisme universel de la causation est d’une certaine

manière l’autre nom de cette productivité infinie de la nature qui forme des

choses, lesquelles à leur tour deviennent des foyers de productivité, des

producteurs locaux d’effets, des sortes de « délégataires » de la puissance

infinie de la nature, dont Deleuze rappelle, plus précisément, qu’ils

l’expriment
8
 – « Tout ce qui existe exprime la nature de Dieu, autrement dit

son essence, d’une façon certaine et déterminée » (Éth., I, 36, dém.). Les

choses étant donc des modes, des manières (modi) certaines et déterminées

d’exprimer l’activité productive infinie de la Nature-Dieu, elles « héritent »,

mais évidemment en proportions finies, de son caractère de puissance

absolument positive et persévérante, c’est-à-dire de mouvement intrinsèque

de produire des effets, voué toutefois à prendre la forme d’un «  effort  »

(conatus) dès lors que d’autres puissances finies peuvent venir les

contrecarrer.

Tout cela n’intéresse pas nécessairement une science sociale qui

pourrait se contenter de retenir le conatus à titre d’hypothèse, comme

moteur fondamental de toute activité d’un mode fini, et donc, en particulier,



de toute action humaine. Le conatus est un élan de puissance. Chaque mode

est productif à la hauteur de sa puissance d’agir, c’est-à-dire de son pouvoir

de produire des effets. Ainsi par le fait expressif des modes, il y a des

individuations de la puissance, le monde est peuplé d’individus qui

s’activent puissamment – quoique à des degrés divers. On saisit sans doute

déjà tout ce que cette ontologie de la puissance et de l’activité, transposée

en théorie de l’action individuée, peut avoir d’utile à une pensée du

changement, dès lors qu’en son concept fondamental –  le conatus  – et en

tous ses corrélats –  puissance, effort, élan, momentum  – elle se présente

immédiatement comme une dynamique – on pourrait même dire  : comme

une énergétique.

Mais le conatus, effort générique de la « persévérance dans l’être », ne

dit encore rien en lui-même de ce qui le détermine à diriger son élan par ici

ou par là, à faire concrètement ceci ou bien cela. Or, ce qui donne au

conatus ses orientations déterminées, dit Spinoza, ce sont les affects. Mais

que faut-il entendre au juste par affects  ? «  J’entends par affect les

affections du corps par lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite,

secondée ou réprimée, et en même temps que ces affections leurs idées »

(Éth., III, déf. 3). Les affects sont donc des variations, ou des modifications

de puissance. Par une approximation raisonnable, on pourrait distinguer

affections et affects de la manière suivante  : une affection c’est (le plus

souvent) une rencontre – la définition le suggère d’une certaine manière qui

pense les affects à partir des affections du corps ; un affect, c’est à la fois la

trace physique et mentale
9
 produite par cette affection et la modification de

puissance qui en est corrélative. Les choses peuvent être dites encore plus

simplement : qu’est-ce qui m’arrive ? des affections ; qu’est-ce que ça me

fait ? des affects. Or, « ce que ça me fait » tourne autour de trois affects que

Spinoza qualifie de «  primitifs  »  : joie, tristesse, désir
10

 (Éth., III, 11,

scolie). Joie et tristesse sont des variations respectivement à la hausse ou à

la baisse de ma puissance d’agir. Mais le conatus réagit immédiatement à

ces modifications, car « nous nous efforçons de promouvoir l’avènement de

tout ce dont nous imaginons que cela conduit à la joie, mais nous nous

efforçons d’éloigner tout ce qui s’y oppose, c’est-à-dire tout ce dont nous

imaginons que cela conduit à la tristesse » (Éth., III, 28). Cette proposition

est particulièrement importante, et à un double titre.



D’abord elle fait immédiatement voir l’un des caractères du

spinozisme, qui est d’être un utilitarisme de la puissance. Le conatus a ses

gradients : il s’efforce de remonter les lignes de puissance. Ainsi les affects

induisent-ils des mouvements. Après les affections qui indiquent ce qui

m’arrive, et les affects qui indiquent ce que ça me fait, nous allons bientôt

savoir «  ce qui s’ensuit  »  : il s’ensuit des désirs et des efforts –  de

poursuivre les sources de joie et de repousser les causes de tristesse.

L’action est donc induite par les affects. Mais quelles directions précises va-

t-elle emprunter  ? (Éth., III, 28) donne un premier élément de réponse  :

nous poursuivons (ou repoussons) tout ce dont nous imaginons que cela

conduit à la joie (ou à la tristesse). Or, l’activité imaginative, par laquelle

vont se former les idées de choses désirables, demeure elle-même au

voisinage des affects éprouvés : « Chacun, d’après ses propres affects, juge

qu’une chose est bonne ou mauvaise, utile ou inutile
11

  » (Éth., III, 39,

scolie). Il n’y a donc aucune autonomie de la vie mentale. Les idées qui

rendent conscients nos objets de désirs, et à partir desquelles se forment nos

principes de valorisation, sont entièrement dans l’orbite de notre vie

affective. « En ce qui concerne le bien et le mal, ces termes n’indiquent rien

de positif dans les choses considérées en elles-mêmes » (Éth., IV, Préface) ;

« La connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie

ou de tristesse, en tant que nous en sommes conscients […] Nous appelons

bien ou mal ce qui est favorable ou opposé à la conservation de notre être »

(Éth., IV, 8, et dém.). Les affects sont donc immédiatement critiques –

  quoique en un sens très peu kantien… Et la subversion spinoziste de la

morale est consommée en (Éth., III, 9, scolie)  : « Nous ne nous efforçons

pas vers quelque objet, nous ne le voulons, ne le poursuivons, ni ne le

désirons pas parce que nous jugeons qu’il est un bien, mais au contraire

nous ne jugeons qu’un objet est un bien que parce que nous nous efforçons

vers lui, parce que nous le voulons, le poursuivons et le désirons. » Grande

inversion du lien entre valeur et désir puisque, loin que ce soit la valeur,

posée ex ante, qui détermine le désir, c’est au contraire le désir, par ses

projections et ses investissements, qui est l’instituteur de la valeur.

Il reste tout de même à savoir comment nous sommes affectés, et ce

qui détermine telle affection à produire en nous tel affect plutôt que tel

autre. Les affections sont affectantes au travers du filtre de ce que Spinoza

nomme l’ingenium. L’ingenium est en quelque sorte ma constitution



affective, l’ensemble de mes manières d’être affecté. Spinoza en donne une

illustration très simple dans la préface de l’Éthique, IV : « La musique est

bonne pour le mélancolique, mauvaise pour le malheureux, mais pour le

sourd, elle n’est ni bonne ni mauvaise…  » Le pouvoir d’être affecté du

sourd ne s’étend pas jusqu’aux affections sonores ; quant aux deux autres,

elles les affectent certes, mais très différemment. Et telle est bien l’idée : les

affections sont réfractées par ma constitution affective. Il y a donc autant de

façons d’être affecté, et par suite de juger, qu’il y a d’ingenia  : «  Des

hommes différents peuvent être affectés de différentes manières par un seul

et même objet, et un seul et même homme peut être affecté par un seul et

même objet de manières différentes en des moments différents » (Éth., III,

51). Ce qui est une façon de souligner que l’ingenium n’est pas donné une

fois pour toutes, mais se constitue dynamiquement et se transforme sans

cesse au fil des affections rencontrées et des affects éprouvés –  Spinoza,

sociologue avant l’heure, n’omet pas de mentionner l’importance qu’y

prend la prime éducation (Éth., III, Définitions des affects, 27, expl.). C’est

d’ailleurs pourquoi, rencontrant en moyenne des affections semblables

quand leurs conditions matérielles d’existence sont semblables, les ingenia

se laissent regrouper en classes d’équivalence, caractérisées par des

manières semblables de sentir et de juger, sans toutefois que ces

regroupements n’excluent une certaine variété interne puisque, pour être

proches, les trajectoires biographiques qu’ils rassemblent, et le long

desquelles se sont formés les ingenia, demeurent toujours singulières
12

.

Évolutif et en quelque sorte auto-alimenté par son propre travail de

traitement de l’expérience, l’ingenium se présente synchroniquement

comme un complexe : il rassemble des affectabilités nombreuses ; une seule

et même affection peut provoquer en lui des résonances multiples. Ainsi,

par exemple, l’affection d’une réforme fiscale qui baisse les impôts peut

affecter joyeusement un même individu comme contribuable, mais aussi

tristement s’il a contracté une manière de juger politiquement « à gauche »

qui lui fait regretter le retrait de l’État social, de la solidarité redistributive,

etc. De quel côté son âme penchera-t-elle in fine ? La réponse est : du côté

des affects les plus puissants. Ici apparaît l’un des aspects les plus centraux

du spinozisme, à savoir d’être un quantitativisme universel de la

puissance
13

. La vie psychique, comme toute chose dans l’univers, est régie

par le principe de mesure des forces  : des choses s’affrontent, les plus



puissantes l’emporteront. La grande originalité de Spinoza consiste à avoir

fait entrer ce principe, qu’on entend assez bien pour les affrontements de

choses extérieures, dans l’« intériorité » de la vie psychique : « Un affect ne

peut être réprimé ni supprimé si ce n’est par un affect contraire et plus fort

que l’affect à réprimer  » (Éth., IV, 7). Sous ce principe général, les

propositions 9 à 18 de (Éth., IV) développent ces lois de puissance qui

déterminent l’issue des conflits d’affects – selon que la cause des affects est

imaginée présente ou absente, proche ou lointaine dans le temps, nécessaire

ou contingente, etc.

Pour sommaire qu’il soit, quels traits singuliers ce portrait de

l’homme-conatus fait-il déjà apparaître  ? On ne lui voit aucun des

caractères qui font le sujet classique ou l’acteur des sciences sociales

individualistes (ou interactionnistes). Ici aucune conscience unitaire,

réfléchissant et décidant souverainement de l’action. L’homme est un élan

de puissance mais originellement intransitif et sous-déterminé. Or toutes ses

déterminations complémentaires lui viennent du dehors. Il n’est pour rien

dans les affections qui lui arrivent et tout ce qui s’en suit se produit sur un

mode quasi-automatique
14

 : loin d’être l’instance de commandement qu’on

imagine souvent, la psyché n’est qu’un lieu sur lequel s’affrontent les

affects déterminés par le travail de l’ingenium, tel qu’il est lui-même le

produit hétéronome d’une trajectoire (socio-)biographique. Les balances

affectives qui en résultent déterminent à leur tour des efforts vers les

sources imaginées de joie et loin des causes imaginées de tristesse. Toutes

ces idées ont été formées, non par quelque cogito souverain, mais dans le

sillage même des affects antérieurement éprouvés par lesquels se sont

constituées des manières de sentir et de juger. L’homme est un automate

conatif et affectif, les orientations que prendra son élan de puissance sont

déterminées par des forces qui sont pour l’essentiel hors de lui. Il en suit,

sans même s’en rendre compte, les directions, et pourtant rien de tout cela

ne l’empêche de nourrir, par des mécanismes cognitifs que Spinoza n’omet

pas de détailler (Éth., I, Appendice), l’idée de son libre arbitre ou bien celle

que son esprit commande à son corps ! C’est dire le régime de conscience

tronquée et de connaissance mutilée où il se tient d’abord : « Les hommes

se trompent quand ils se croient libres  ; car cette opinion consiste en cela

seul qu’ils sont conscients de leurs actes mais ignorants des causes qui les

déterminent » (Éth., II, 35, scolie).



Les renoncements de la vie sous les rapports

institutionnels

Si le couple conceptuel conatus-affect donne sa base à une théorie

antisubjectiviste de l’action individuée, c’est pourtant dans l’ordre des faits

collectifs qu’il exprime vraiment toutes ses possibilités. De fait, après

l’Éthique, et comme son prolongement logique, Spinoza écrit le Traité

politique. Le Traité politique (TP) est la mise en œuvre dans l’espace des

institutions des lois de la vie affective dégagées dans l’Éthique. Et en effet,

il est maintenant possible de répondre à des questions du type suivant : soit

une affection collective –  dans une entreprise, dans une communauté

quelconque, dans le corps social tout entier… –, « qu’est ce que ça fait aux

gens  ?  », «  comment ça les met en mouvement  ?  » Mais ce sont là des

questions politiques par excellence  ! Aussi attraper le problème

institutionnel de cette façon est-il un moyen de suggérer qu’à la manière

dont le Traité politique procède à propos des institutions politiques,

comprendre une institution en général, c’est comprendre comment se noue,

se reproduit, et éventuellement se défait le rapport de l’institution à ceux

qui vivent sous sa norme. Mais que signifie comprendre ce rapport – et bien

sûr sa dynamique également – sinon poser une fois de plus la question de

savoir ce que «  ça fait  » aux individus d’être pris dans cet arrangement

institutionnel –  comment, et en quoi ça les affecte  ? Telle est bien la

problématisation qui permet de voir dans le Traité politique un véritable

paradigme institutionnaliste. Non pas, encore une fois, que toute institution

puisse être brutalement déclarée isomorphe à l’État et doive être pensée

selon le type de l’État. Mais parce que, au-delà du cas d’espèce de l’État, le

Traité politique pose en toute généralité la question des affections et des

affects institutionnels. C’est pourquoi il est possible d’y trouver un certain

nombre de mécanismes fondamentaux qu’on peut tenir pour une grammaire

des rapports institutionnels… et par conséquent redéployer sur les cas

d’institutions les plus variés. On peut même dire plus précisément ce qui

fonde la généralité de cette grammaire et la possibilité de ce redéploiement.

C’est qu’il y va fondamentalement dans le fait d’entrer dans un rapport

institutionnel quelconque comme d’entrer dans l’état civil  : dans tous les



cas il s’agit de renoncer à vivre ex suo ingenio (TP, III, 3) –  selon sa

complexion – ou, comme dit ailleurs Spinoza, de renoncer à vivre sui juris

– selon « son droit » (TP, II, 15). Mais quelle est exactement la nature de ce

«  droit  » auquel je renonce en entrant dans le rapport institutionnel, et

quelles sont les forces qui me tiennent à ce renoncement –  et par là

soutiennent le rapport ?

Ce droit auquel je renonce, c’est mon « droit naturel » dit Spinoza. Or

on se doute que l’anti-humanisme théorique spinoziste est peu susceptible

de déboucher sur un prolongement juridique qui prendrait la forme des

« droits de l’homme »… De fait, le droit naturel selon Spinoza, proche en

cela de celui de Hobbes, est parfaitement étranger à la pensée du

jusnaturalisme et des droits subjectifs. Le droit naturel n’est pas autre chose

que l’expression brute du conatus. Mon droit, c’est moi. C’est le droit de

faire tout ce que j’estime requis par les nécessités de ma persévérance : « La

puissance naturelle des hommes, ou leur droit, doivent être définis non par

la raison, mais par tout appétit par lequel ils sont déterminés à agir et

s’efforcent de se conserver » (TP, II, 5)
15

. Ainsi, «  le droit de nature […]

n’interdit rien, sauf ce que personne ne désire et que personne ne peut  »

(TP, II, 8). Par conséquent, «  le droit naturel de chaque individu s’étend

aussi loin que s’étend sa puissance » (TP, II, 4). Il suffit de ces quelques

indications pour faire comprendre que ce droit naturel, aux antipodes d’un

concept juridique, est en fait un concept fondamentalement

anthropologique. On voit d’ailleurs aisément combien il est le dual même

du conatus, dont la nature est d’être un égocentrisme radical, un

intéressement forcené à soi –  l’intéressement fondamental de la

persévérance dans l’être
16

 –, et une revendication spontanée et illimitée des

choses  : «  parce que c’est moi  », telle est la justification dernière du

conatus. Le conatus à l’état brut est un vouloir pour soi sans aucun principe

de réfrènement ni de modération a priori. Le droit naturel n’est alors rien

d’autre que sa capacité effective de satisfaire ses revendications dans un

milieu où d’autres peuvent les lui contester  : il est la positive et brutale

mesure des puissances.

Or ce droit naturel qui «  n’exclut ni les conflits, ni les haines, ni la

colère, ni les ruses, ni absolument rien de ce que l’appétit conseille » (TP,

II, 8), ce droit naturel dont on pressent combien il hypothèque la possibilité

de la coexistence pacifique, est précisément ce à quoi il faut renoncer en



entrant dans l’état civil, et plus généralement dans les rapports

institutionnels. Ça n’est pas que l’entrée dans les rapports institutionnels

soit une affaire de renoncement seulement. Car de nombreuses forces

passionnelles poussent aussi « positivement » les hommes les uns vers les

autres, à commencer par le désir de la persévérance sous sa forme la plus

basale – reproduire la vie biologique et matérielle –, voué à l’échec s’il est

poursuivi solitairement. Et la vie passionnelle est riche en mécanismes qui

font convenir les hommes entre eux… dans une certaine mesure. Une

mesure au-delà de laquelle cependant l’opportunisme égocentrique du

conatus menace de reprendre ses droits (au figuré… et au propre du « droit

naturel »). Il n’y a donc pas suffisamment dans la complexion passionnelle

des hommes pour garantir les harmonies collectives spontanées. Aussi le

supplément de «  cohérence  » doit-il être produit «  du dehors  » par des

dispositifs auxquels revient notamment d’organiser la contention des élans

de désir autrement anarchiques
17

. Manifestant ainsi la portée

civilisationnelle des institutions, quelles qu’elles soient, dont on pourrait du

coup dire qu’elles sont toutes constitutives de l’état civil, en donnant à ce

concept son sens le plus général, au-delà de la simple dénotation des seules

institutions politiques, le renoncement à vivre selon sa pente est l’opération

même de domestication des conatus nécessaire à leur entrée dans un régime

d’action collective. Aussi la perspective de la puissance offre-t-elle une vue

de l’«  institution  » sensiblement différente, quoique pas nécessairement

contradictoire, de celles qui y ont d’abord vu un dispositif de coordination
18

,

ou bien une opération de construction sociale du sens
19

, de donation d’une

définition partagée des choses, ou encore, dans le registre plus marxiste de

la théorie de la régulation, la «  codification des rapports sociaux

fondamentaux
20

  ». Si les constructions institutionnelles font entrer des

hommes sous leurs rapports et que les hommes sont essentiellement

conatus, c’est-à-dire puissance, alors l’institution est, pour une part, un

opérateur de renoncement et de civilisation. Poussant jusqu’au bout la

généralisation du cadre d’abord politique du Traité politique en un cadre

plus largement institutionnaliste, on peut alors dire des hommes pris dans

les rapports institutionnels qu’ils sont les sujets de l’institution –  mais

évidemment sujet-subditus et non pas sujet-subjectum, sujets assujettis,

comme on est sujet du souverain…



Il reste à savoir comment le renoncement institutionnel est produit et

comment les hommes sont faits sujets des institutions. Si le conatus est une

force, seule une autre force ou une composition de forces peut l’empêcher

d’aller au bout de ce qu’il peut. Tel est bien le cas dans le rapport

institutionnel auquel le conatus n’est tenu que par une configuration de

puissances et d’affects. Mais les affects sont-ils vraiment apparentés à

l’ordre de la «  puissance  » et de la «  force  »  ? Sans aucun doute  : par

définition, ils sont directement des quanta ajoutés ou retirés à la puissance

d’agir, ou bien des auxiliaires ou des obstacles à son effectuation. Plus

encore, ils sont également en eux-mêmes des forces distinctes qui

s’affrontent dans la psyché selon la loi de mesure des puissances. S’il y a

bien quelque chose comme des puissances affectives, alors à n’en pas

douter elles prennent une part décisive à la production et à la reproduction

des renoncements que les institutions imposent à leurs sujets. Et cela

d’autant plus que l’entrée sous le rapport institutionnel est, dans cette

mesure, cause d’un affect triste – à vaincre impérativement, puisqu’en tant

que tel il induit d’abord un mouvement pour en repousser la cause  –, un

affect triste précisément lié… au renoncement à vivre selon sa complexion.

L’abandon du plein exercice de son droit naturel est d’abord une amputation

du conatus, une restriction contrariante du domaine a priori illimité de ses

effectuations de puissance. Bien sûr cet a priori d’illimitation ne résiste pas

un instant à l’analyse, non pas seulement en raison de la finitude des

aptitudes du corps humain, mais parce que le régime de l’exercice non

contraint des conatus est celui de l’état de nature. Or la violence sans frein

des rapports et la précarité d’existence qui y règnent réduisent à rien ou

presque rien les possibilités réelles des droits naturels – « un homme seul

s’efforcera en vain de se garder contre tous ; alors, aussi longtemps que le

droit naturel des hommes est déterminé par la puissance de chacun pris

séparément, aussi longtemps est-il nul, et plus imaginaire que réel

puisqu’on n’a aucune assurance d’en jouir » (TP, II, 15). Mais l’homme qui

ne connaît que l’état civil n’a pas accès aux enseignements de cette

expérience contrefactuelle, le plus souvent le rapport institutionnel lui

apparaît donc d’abord comme une limitation du champ de ses puissances, et

cette diminution est nécessairement la cause d’un affect triste.

Il va pourtant sans dire que le rapport institutionnel est générateur

d’autres affects, et notamment d’affects joyeux. L’entrée dans l’état civil,



entendu strictement comme l’ordre des institutions politiques de la Cité,

produit la sécurité qui «  est une joie née de l’idée d’une chose future ou

passée à propos de laquelle toute incertitude est levée  » (Éth., III,

Définitions des affects, 14). Pour autant que Spinoza se refuse dans le TP à

décrire la sortie de l’état de nature dans les termes fonctionnalistes du

contractualisme, l’émergence de l’État, dont il reconstitue génétiquement le

processus, fait voir sous sa forme pure la « transaction » institutionnelle de

fait (et non d’intention) par laquelle les sujets abandonnent le plein exercice

de leur droit naturel pour le bénéfice de la sûreté et ses affects joyeux

spécifiques. Similairement, l’entrée sous ce rapport institutionnel qu’on

qualifie de «  salarial  », dont on sait la somme de renoncements à vivre

« selon son inclination » qu’il impose, procure l’accès à la monnaie, et par

conséquent l’affect de joie lié à la satisfaction de la persévérance matérielle-

biologique dans une économie à travail divisé, mais aussi tous ceux liés au

fait que, l’argent « devenu le condensé de tous les biens […], on n’imagine

plus guère aucune espèce de joie qui ne soit accompagnée de l’idée de

l’argent comme cause  » (Éth., IV, Appendice, chap.  XXVIII). À quoi il

faudrait ajouter enfin que, génératrices d’affects de joie ou de tristesse,

certaines institutions, ou disons certains domaines institutionnels, tels les

champs, sont également au principe de la détermination des orientations

concrètes du conatus, cet élan de puissance ex ante intransitif, qui ne se

trouve d’objet à poursuivre que sous l’effet d’affections par des choses

extérieures, notamment des choses institutionnelles. Aussi ces institutions-

là, conformément à la perspective générale du structuralisme des passions
21

,

doivent-elles être vues dans leur positivité, c’est-à-dire comme des

puissances de détermination du conatus en désir.

En tout cas, si l’analyse du TP a une portée « institutionnaliste » bien

plus étendue que ne pourrait le laisser croire son objet, c’est parce que les

forces et les mécanismes affectifs qu’elle montre à l’œuvre sont d’une

généralité qui les fait retrouver dans tous les arrangements institutionnels, et

non en l’État seulement. Affects politiques par excellence, la crainte et

l’espoir, dont Spinoza montre le jeu à propos de la soumission au souverain,

sont également des affects « institutionnels » types, et il n’est pas un rapport

institutionnel qui ne les mobilise sous une forme ou sous une autre pour

tenir ses sujets à leurs renoncements conatifs. Aucun rapport institutionnel

ne saurait ex ante garantir absolument les bénéfices de son fonctionnement



attendu, et l’entrée dans l’institution demeure un pari qui met en balance

des renoncements certains et des espoirs d’avantages. Inversement, la

crainte, qui est «  une tristesse inconstante née de l’image d’une chose

incertaine  » (Éth., III, 18, scolie 2), affecte celui que tente la sortie du

rapport institutionnel, dont les bénéfices spécifiques seront alors perdus et

ne seront éventuellement remplaçables qu’au prix d’un plus grand aléa.

Mais la crainte est également celle des sanctions directes que l’institution

peut, dans certains cas, imposer à qui ne se soumet pas à ses réquisits,

crainte de l’individu exposé à une puissance plus grande que la sienne et

aux dommages que celle-ci pourrait lui infliger. Les affects de crainte, qui

sont au principe de la restriction incorporée, font faire à l’institution ses

plus grandes économies de force puisque le sujet retient lui-même son geste

en pensant à ce « qu’il lui en coûterait », c’est-à-dire sans qu’il soit besoin

de mobiliser une force effective pour contrecarrer physiquement l’élan du

conatus qui voudrait revenir sur ses renoncements.

De tous les rapports institutionnels, l’état civil est sans doute celui pour

lequel le recours à la force est le plus évidemment connu de tous comme

moyen d’exécution de la sanction des contraventions. Si, dans un autre

genre, la plupart des manquements du sujet salarial à ses renoncements

caractéristiques –  et à ses obligations symétriques d’observance  : respects

de la discipline, de la hiérarchie, des règlements intérieurs – sont contenus

par les affects de crainte – ceux du retour sur le marché du travail –, il en est

d’autres, particulièrement quand ils prennent la forme de la contestation

ouverte, qui s’exposent à rencontrer in fine eux aussi la confrontation à la

force physique. Là encore, cette éventualité est suffisamment connue, de

connaissance intuitive et pratique, pour suffire normalement à décourager

l’entêtement dans la rébellion. L’employé rétrogradé ne peut pas espérer

longtemps continuer d’occuper physiquement son bureau comme l’y

conduirait son conatus non contraint  : à la fin des fins, on l’en délogera

manu militari, et cette dernière clause dit assez en elle-même la nature des

forces qui seront à l’œuvre dans cette éjection. Elle dit même que si les

choses tournaient mal, c’est la force d’État qui se chargerait de l’opération

puisque l’ordre salarial est adossé à l’ordre juridique général et peut donc

compter en dernier ressort sur toute sa puissance d’enforcement. Aussi

l’ordre salarial, comme l’ordre de la Cité, fonde-t-il en dernière analyse la

régularité de son fonctionnement sur la présence latente dans les esprits,



presque instantanément réactivable, de la vision des conséquences d’une

montée aux extrêmes, connaissance compactée qui permet précisément de

tenir les interactions ordinaires loin des extrêmes. Tel est bien le principe

des «  compromis douloureux  », des «  concessions avalées  », des

acceptations de mauvais gré et de toutes les amertumes des conflits « mal

terminés », qui bien qu’ayant emprunté un temps les voies de la sédition,

fût-ce la sédition très codifiée de la grève, ont été rapidement découragés

d’aller beaucoup plus loin dans l’escalade, dont la possibilité théorique est

pourtant toujours ouverte à l’affrontement des conatus. Il est donc des

rapports institutionnels qui, se reproduisant en apparence par le seul travail

de l’accord, ont toujours la force à portée de main, le spectre de puissances

institutionnelles auxquelles les puissances individuelles seraient certaines

de succomber intensifiant les affects de crainte qui dispensent la force

d’avoir à s’exercer vraiment.

Ici apparaît quelque chose comme la «  profondeur  » d’un rapport

institutionnel, c’est-à-dire la multiplicité de ses plans de rupture, hiérarchie

de seuils que la sédition croissante brisera les uns après les autres, si les

sujets en révolte le peuvent et s’ils le désirent, et dont la violence déchaînée

est le terme. C’est bien pourquoi, sauf cas pathologique, la montée aux

extrêmes prend « un certain temps », même s’il est un schème narratif et

cinématographique en passe de devenir classique autour de l’idée de la

«  petite bêtise  » qui diverge à grande vitesse, par l’emballement de ses

rattrapages manqués et de ses effets cumulatifs. La plupart du temps

cependant, on rompt d’abord dans le plan le plus immédiat, mais en ayant

soin de rester dans le plan juste suivant – « pour voir ». Pour prendre un

exemple dans l’ordre salarial, il faut ainsi avoir en tête toutes les étapes qui,

démarrant avec une insatisfaction bénigne sur le lieu de travail, pourraient,

par ruptures successives, conduire à la contestation de l’autorité d’un

supérieur puis, en séquence, à un mécontentement plus général, à la grève

légale, au piquet sauvage, au blocage de l’usine, à l’affrontement physique,

d’abord « retenu », puis de plus en plus dur, avec les forces de l’ordre, pour

finir en défi ouvert à la puissance publique et à un devenir-ennemi de l’État

–  une trajectoire de catastrophe qu’on pourrait nommer la «  dynamique

Potemkine », non pas au sens des façades en carton, mais de la dynamique

des mutins qui finissent par se rendre maîtres du bateau à partir d’une

histoire de viande avariée
22

. Bien sûr, on le sait, l’escalade s’arrête



généralement à ses toutes premières étapes, car les agents ont une

connaissance tacite de la lourdeur croissante des défis de puissance

qu’engagent les franchissements successifs des seuils de rupture. Le spectre

de la force ultime, la force de l’État, est donc en arrière-plan de bien des

« compromis institutionnels », dont on aurait tort de prendre les passations

pour des harmonies communicationnelles, en oubliant trop vite l’extrême

puissance du dernier ressort sur lequel peuvent compter certaines

institutions.

À des degrés divers selon leur type, les rapports institutionnels ont

donc en commun de fonctionner aux affects et à la puissance. L’individu qui

s’y trouve pris est, par le fait, la proie d’un complexe d’affects que sa

psyché pèse selon les pondérations de sa complexion. Spinoza nomme

obsequium le comportement qui résulte d’une balance affective déterminant

l’individu à se faire sujet du rapport institutionnel, c’est-à-dire l’acceptation

de se placer sous sa loi et l’observance de ses réquisits. Faut-il le dire,

l’obsequium n’a rien du choix d’un sujet-subjectum qui évaluerait dans la

transparence d’une conscience réflexive les avantages et les inconvénients

de se soumettre ou non à l’institution. Il est l’effet d’une configuration de

forces (affectives) qui traversent l’individu et le déterminent à se mouvoir

conformément au rapport institutionnel – ou bien à tenter d’échapper à son

emprise. On ne saurait dire que l’individu «  n’est pour rien  » dans le

mouvement qui l’emmène se placer sous le rapport institutionnel puisque ce

sont les susceptibilités
23

 de son ingenium qui donnent ses coefficients de

pondération à la balance affective déterminante. Mais à cette réserve près,

cette balance elle-même est le pur produit de l’affrontement des puissances

affectives sur la scène intérieure de la psyché, un combat dont le réputé

sujet n’est que le théâtre, entre des forces dont il n’est que la proie –  et

certainement pas le maître. Ses caractéristiques idiosyncratiques sont certes

mobilisées puisqu’elles donnent une modulation singulière aux effets des

affections institutionnelles –  chaque individu n’est pas affecté

identiquement par une même affection (Éth., III, 51), et il est des ingenia

qui, cédant plus vite à telle forme de la crainte ou de l’espoir institutionnels,

sont plus enclins à l’obsequium, d’autres qui offrant de moindres

susceptibilités aux mêmes forces sont plus disposés à la mauvaise volonté,

voire à la rébellion.



Mais dans tous les cas, les comportements observables ne sont que

l’effet d’une complexion affective biographiquement constituée, et des

affections qu’il lui est donné de réfracter. L’effet global en chacun du

complexe d’affects nés de l’ensemble des affections institutionnelles, n’est

que la résultante de synthèses opérées en la psyché selon la loi de mesure

des puissances. L’anti-humanisme théorique de Spinoza ajoute donc son

propre argument à celui d’un structuralisme plus classique qui notait déjà

qu’il n’est pas souvent dans le pouvoir d’un individu de récuser les

situations institutionnelles qui lui sont « proposées » – et plus exactement

qui s’imposent à lui. Ainsi, par exemple, le rapport salarial se présente à

l’individu appuyé de tout le poids de la dépendance monétaire en économie

de division du travail, soutenu donc par toutes les forces d’une structure

sociale. S’y opposer et déclarer  : «  Je serai mon propre patron » est sans

doute manifester un ingenium antisalarial, mais dont les conditions de

possibilité, conditions de constitution antérieure et d’exercice présent, ne

sont pas le fait du déclarant lui-même. Au poids des déterminations de

position, qui d’emblée exposent les individus à des affections différentes

selon leurs coordonnées dans la structure sociale, s’ajoute donc la modalité

propre de leur détermination affective-conative locale pour achever

d’effacer la figure de l’acteur. L’homme est un automate affectif  ; il n’est

certes pas totalement « pour rien » dans ce qui lui arrive, ou plutôt dans ce

qui se passe en lui, puisque les caractéristiques de son ingenium y sont

« pour quelque chose », mais en aucun cas il n’en est l’auteur, au sens plein

que revendique implicitement le terme. Les institutions sont des

agencements de puissances et d’affects, les hommes sont déterminés à s’y

plier ou à s’en extraire, c’est selon ; mais il n’y a en tout cas aucun sujet-

subjectum à l’œuvre dans le procès qui fait advenir un sujet-subditus

institutionnel. Et pas davantage chez le récalcitrant en fuite, qui pourrait

être tenté de miser sur un lyrisme de l’échappée pour restaurer l’illusion de

sa libre subjectivité.

L’idée de légitimité : aporétique, circulaire et creuse



Pareille perspective sur les institutions et la nature des déterminations

qui constituent leurs sujets ne peut rester sans effet sur l’idée de légitimité.

Intensément mise en œuvre mais jamais définie, omniprésente mais

rarement questionnée pour elle-même, d’une compréhension en apparence

évidente et pourtant résistant à l’examen moins immédiat, la notion de

légitimité, dans ses usages contemporains, a désormais délaissé les

problématiques de la violence symbolique pour avoir majoritairement partie

liée avec l’institutionnalisme de l’acteur. La fréquence de ses apparitions est

corrélée avec la fortune théorique des «  institutions  ». Légitime est la

première question posée à l’institution. S’y joue la qualité, et parfois même

la possibilité de son opération. Car tout fonctionne désormais «  à la

légitimité ». Pas un arrangement, pas un dispositif qui ne doive en satisfaire

le critère. Instrument de rupture avec le marxisme, accusé (sommairement)

de rester pris dans le matérialisme des forces productives, et qui ne

s’intéressait qu’avec réticence à l’ordre symbolique, la légitimité a été le

véhicule d’un « retour à l’homme » dont chacun sait qu’il vit (aussi) « de

sens ». Or qu’est-ce que le légitime sinon l’exigence satisfaite d’un réquisit

de sens, et plus précisément d’approbation  ? Les conditions matérielles

d’existence ne déterminent pas tout, pas plus que les paramètres de position

structurale  ; les hommes ont une activité réfléchissante et judiciaire, ils

puisent dans des répertoires de significations et de valeurs qui sont des

mondes moraux. Si vraiment il y a quelque chose comme un « empire du

sens
24

 », alors le légitime pourrait en être l’un des principes cardinaux.

Rompre avec le point de vue humaniste-théorique sur les institutions,

conduit inévitablement à remettre en question l’idée de légitimité, et même

davantage. Car, si les institutions sont des agencements de puissances et

d’affects, alors la légitimité n’est rien. Pour se décider à cette évacuation

radicale, il faut avoir tourné un moment en vain dans le labyrinthe du

concept de légitimité, à la recherche de son introuvable définition. Autant le

dire immédiatement, la référence canonique à Weber n’y a pas été d’un très

grand secours : la légitimité rationnelle-légale « repos[e] sur la croyance en

la légalité des règlements  », la légitimité traditionnelle «  repose sur la

croyance quotidienne en la sainteté de traditions valables en tout temps », la

légitimité charismatique «  repos[e] sur […] la valeur exemplaire d’une

personne  »
25

. On pourra difficilement dire le contraire… et c’est bien là

qu’est le problème  ! Pour sortir de ces définitions circulaires, ou bien de



l’abdication qui finit par se contenter d’analyser les effets institutionnels de

la légitimité sans savoir en quoi elle-même consiste véritablement, je

m’étais imaginé
26

 découpler le concept pour en distinguer une dimension

(inter)subjective faite des contenus substantiels de sens et de valeur

auxquels les agents adhèrent et d’où ils tirent leurs jugements de légitimité,

et une dimension objective, elle purement formelle, consistant simplement

en le fait de l’accord. Le légitime, dans ce montage, est ce qui fait accord, et

cet accord peut d’ailleurs potentiellement se refermer sur n’importe quel

ensemble de contenus. Mais l’affaire n’est pas réglée pour autant car, pour

être une forme indépendante de ses contenus, l’accord n’en est pas moins

une question très concrète : qui est d’accord ? et plus précisément encore :

combien ? Pour être éligible comme forme, et par suite vérité objective, de

la légitimité, l’accord doit-il être absolument unanime  ? Mais y a-t-il un

seul fait social qui puisse revendiquer d’avoir fait l’unanimité  ? Même la

langue a ses patois, ses aphasiques, ses autistes, ses mutiques et la petite

cohorte de ceux qui préféreront d’autres signes. Si l’unanimité est un critère

impossible et désespérant, ou mettre le seuil ? 51 % comme à une élection ?

Une majorité qualifiée ? Ou bien une minorité de blocage mais incarnée par

des gens raisonnables  ? À l’évidence l’abandon du seul critère

« consistant » –  l’unanimité – fait basculer dans le farfelu. Le choix n’est

donc plus laissé qu’entre l’impossible et l’indéfendable. Il reste évidemment

la solution morale : le légitime est ceci, car ceci est le vrai bien…

Or il se pourrait que le concept de légitimité ne condamne à

d’inextricables apories ou bien à des errements sans fin que pour être un

problème mal posé. Dont il n’y aurait alors qu’avantage à se débarrasser.

Assurément c’est une solution à laquelle le point de vue spinoziste aide à se

rendre plus facilement car, si dans le monde institutionnel et social il n’y a

que le jeu des puissances et des affects, alors la légitimité n’existe pas. Il

n’y a que l’état des forces – pour autant qu’on sache voir leur diversité, bien

au-delà des forces de domination brute  : forces impersonnelles inscrites

dans des structures, mais aussi forces intimes des affects, à l’œuvre jusque

dans les productions de l’imaginaire (le « sens ») – tel qu’il détermine des

rapports à durer ou à se défaire. Dans ces conditions, la légitimité n’est

qu’un concept creux et purement nominatif  : il ne fait pas autre chose

qu’adjoindre un qualificatif (inutile) à l’état des choses. « Légitime », par

exemple, est l’appellation supplémentaire, mais superfétatoire, ajoutée au



simple fait de l’existence d’une institution. Mais pourquoi ajouter ainsi le

prédicat de légitimité à celui, véritablement pertinent, de l’existence

persévérante  ? Pourquoi rebaptiser «  légitime  » un rapport de puissances

favorable d’où l’institution tire la ressource de durer ?

L’habitude a donc été prise de qualifier de légitime –  mais

tautologiquement  – une institution ou un pouvoir dont la caractéristique

vraiment importante est qu’elle ou il n’a pas encore suscité une coalition de

puissance adverse capable de l’abattre. On pourrait revenir à la dualité de

l’objectif et du subjectif, mais évidemment d’une tout autre manière, en

disant cette fois que la légitimité est objectivement l’appellation, mais

inadéquate, de la mesure des puissances, quand elle est subjectivement la

croyance en la valeur de son propre point de vue –  à la fin des fins, la

légitimité, c’est que nous sommes les gentils. La signification objective de

ce qu’on persiste à appeler la légitimité de l’État, par exemple, tient

simplement au fait qu’il parvient à mobiliser suffisamment de puissance,

sous des formes variées –  puissance de sa force policière mais aussi

puissance des affects, joyeux ou tristes, qui déterminent les sujets à

l’obsequium  – pour se maintenir. Plutôt que de chercher d’introuvables

explications dans le royaume autonome du sens, il s’agirait d’en revenir à

une rustique immanence : une institution ne se maintient pas parce qu’elle

jouirait de cette vertu un peu vaporeuse qu’est la «  légitimité », mais tout

simplement parce qu’elle est soutenue, et plus précisément encore parce

qu’elle n’est pas renversée. Il y a plus de profondeur qu’on ne croit dans

cette apparente trivialité. Les choses continuent d’être tant qu’elles n’ont

pas rencontré des choses plus puissantes déterminées à les détruire. Il n’y a

là rien d’autre que la conséquence la plus directe de l’ontologie du conatus.

On se trompe alors complètement sur la nature de ce qu’est opposer

une contestation en légitimité. Émettre une critique en légitimité n’a comme

tel aucun des sens que lui attribue l’humanisme théorique, et en particulier

les grammaires de la Justification
27

. Contester une légitimité n’est pas autre

chose que performer un défi de puissance, c’est-à-dire entreprendre de

lancer une dynamique affective collective susceptible de rassembler une

puissance capable de rivaliser avec la puissance installée. Paradoxalement,

d’ailleurs, le concept de légitimité est peut-être le plus mis en difficulté dans

les usages auxquels il semble a priori le plus destiné, à savoir les

revendications minoritaires de légitimité –  qu’on pense par exemple à ce



pont aux ânes de la science politique qui invite à distinguer légalité et

légitimité, en nous faisant considérer Pétain légal et de Gaulle légitime. On

ne voit jamais mieux que dans ces occasions combien le concept de

légitimité ne peut sortir de ses apories que pour entrer dans la moralité. Une

revendication minoritaire de légitimité n’a de sens que par invocation de

principes supérieurs – moralement supérieurs et certains de valoir vraiment,

c’est-à-dire indépendamment –, puisque précisément ils ne réalisent pas ici

et maintenant l’accord majoritaire. Soit on est majoritaire –  et encore, de

combien ? – et l’on peut mettre la légitimité, comme d’autres Dieu, de son

côté  ; soit on est minoritaire mais alors il n’y a pas d’autre argument que

celui de la certitude morale. En fait c’est l’histoire qui tranche, celle dont on

dit parfois, non sans raison, qu’elle est l’expression du point de vue des

vainqueurs. De Gaulle est légitime en 1944 – il a gagné. En 1940 c’est une

autre affaire – sauf, bien entendu, d’un point de vue moral.

Mais si l’on peut passer aux agents leurs coups de force assertoriques,

est-il bien raisonnable que ceux qui ont pour vocation d’analyser le monde

social les valident sans autre forme de procès ? La perspective du conatus a

pour avantage d’empêcher toute forme de participation subreptice du

théoricien de la légitimité aux efforts des revendicateurs de légitimité. Elle

regarde toutes ces revendications pour ce qu’elles sont et pas davantage  :

des entreprises d’assertion inégalement promises au succès. Ces entreprises

se différencient par leur puissance affirmative et leur capacité de

rassemblement. Quoique à des degrés divers, toutes ont en commun de se

ramener à un même et unique schème qui n’est en définitive pas autre chose

que la pure expression du droit naturel comme justification tautologique de

conatus s’exclamant ici  : « C’est légitime parce que c’est nous. » Il n’y a

strictement rien au-delà de ce cri – à part l’avenir encore mal connu d’un

jeu de forces. Les conatus sont tous jetés dans le même plan –  ce qui ne

veut évidemment pas dire qu’ils soient égaux en puissance. La force

d’assertion et le dynamisme politique les distingueront en effet. Les

affrontements auront lieu, et l’histoire rendra son verdict. Qualifier une de

ces entreprises plutôt que l’autre de légitime sans codicille est un ajout

indéfendable voué à retomber dans l’alternative de l’absolu moral ou des

majorités qualifiées.



Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas…

On dira cependant que cet évidement du concept de légitimité a des

effets d’indifférenciation difficiles à accepter. On veut bien qu’il en aille

identiquement d’une démocratie modèle et de la plus épouvantable tyrannie

sous le rapport de leurs conditions générales de persistance – seul compte

qu’une configuration de puissance et d’affects les soutienne effectivement.

Mais on ne veut pas renoncer à penser qu’on se trouve mieux dans l’une

que dans l’autre – et à qualifier cette préférence. Or cette qualification reste

parfaitement possible même débarrassée de l’idée de légitimité. Pour en

trouver la voie il suffirait presque de se laisser guider par la formulation la

plus spontanée du problème, même si elle a toutes les apparences du

simplisme et du vulgaire  : il y a des institutions ou des régimes

institutionnels sous lesquels la vie est plus agréable que d’autres.

Contrairement à ce qu’on pourrait croire d’abord, cette position du

problème a pour elle toute la profondeur de l’immanence, elle est en prise

directe sur les modes de sentir du conatus, et nous voilà d’ailleurs revenus à

la question première  : être exposés à telle affection –  en l’espèce aux

affections de tel rapport institutionnel –, qu’est-ce que ça nous fait ? Plutôt

donc que de se mettre à la recherche d’introuvables critères du légitime, il

serait peut-être plus judicieux de qualifier une institution par le régime

collectif d’affects et de puissance qu’elle instaure. Il y a là assurément de

quoi faire à nouveau des différences significatives entre les institutions,

quoique au plus loin de la polarité trompeuse du légitime et de l’illégitime,

et particulièrement si l’on achève de formuler la question du régime

collectif d’affects en la complétant ainsi : cette institution sous laquelle nous

sommes, fonctionne-t-elle plutôt aux affects joyeux ou plutôt aux affects

tristes  ? Telle est bien la seule question normative qu’admette le point de

vue du conatus –  car il en admet une  ! – mais d’une normativité toute

particulière : la normativité immanente de la puissance. Les affects sont les

enregistreurs de cette norme-là puisque, rappelons-le, ils sont définis par

Spinoza comme des variations de la puissance d’agir. Il n’est en réalité

aucune valeur céleste, sauf dans l’imagination des hommes, qui détermine

leurs efforts à s’orienter dans telle ou telle voie. Seuls les gradients de la

puissance dirigent les conatus  : les hommes s’efforcent à la recherche des



affects joyeux car leur puissance d’agir en est augmentée ou aidée, et à

l’évitement des affects tristes car leur puissance d’agir en est diminuée ou

réprimée. Il n’y a que la norme immanente du conatus mais elle est d’autant

plus impérative ; et c’est d’après elle que les sujets apprécient leur vie sous

les rapports institutionnels.

Pour ne jamais tomber ni dans le lexique ni dans la problématique de

la légitimité, Spinoza n’en a donc pas moins hautement conscience des

affects contrastés que peuvent produire les institutions, et des conséquences

qui en découlent quant à leur pérennité… ou à leur ruine. La question est

très clairement posée dans le cadre de la Cité politique, mais l’on peut s’en

inspirer bien plus largement : fonctionne-t-elle majoritairement à la crainte

ou à l’espoir ? « Une multitude libre est en effet conduite par l’espoir plus

que par la crainte  ; une multitude soumise, par la crainte plus que par

l’espoir. L’une s’applique à cultiver la vie, l’autre seulement à éviter la

mort  » (TP, V,  6). «  Cultiver la vie  » n’a rien pour Spinoza d’un

épanchement lyrique ou d’une notation poétique. Il est l’expression même

de la norme de puissance du conatus. Si échapper à la mort est la forme

minimale de la persévérance dans l’être comme simple conservation

biologique, le culte de la vie en indique la forme supérieure, affirmative et

expansive, c’est-à-dire l’effort pour accroître le domaine et l’intensité de ses

puissances. Or la crainte ne débouche que sur des attritions de puissances et

sur les formes les plus basses de la persévérance : « Une Cité où les sujets,

paralysés par la crainte, ne prennent pas les armes, doit être dite plutôt sans

guerre qu’en paix. La paix en effet n’est pas l’absence de guerre : c’est une

vertu qui naît de la force d’âme […]. Du reste une Cité dont la paix dépend

de l’inertie de sujets conduits comme du bétail pour n’apprendre rien que

l’esclavage mérite le nom de “solitude” mieux encore que celui de

“Cité”
28

 » (TP, V, 4). Là encore, les mots ne sont pas lâchés au hasard. Dans

l’Éthique, qui précède de quelques années le Traité politique, Spinoza

réserve la « force d’âme » à un très haut régime de puissance : « Je ramène

à la Force d’âme toutes les actions résultant des affects qui se rapportent à

l’esprit en tant qu’il comprend » (Éth., III, 59, scolie) – «  l’esprit en tant

qu’il comprend », par les forces de la raison donc, et non plus par le travail

délirant de l’imagination, c’est-à-dire dans un régime déjà très affranchi de

la servitude passionnelle, et par là livrant accès à de plus hautes puissances

humaines. Le légitime, qui est en dernière analyse une notion



fondamentalement morale, n’a pas de place dans l’univers totalement

démoralisé de Spinoza. Mais cela n’abolit certainement pas toute différence,

et les rapports institutionnels se distinguent dramatiquement selon qu’ils

sont plus ou moins propices à l’effectuation de nos puissances. «  Quand

nous disons que l’État le meilleur est celui où les hommes passent leur vie

dans la concorde, j’entends par là une vie proprement humaine, qui se

définit non par la seule circulation du sang
29

 […] mais avant toute chose par

la raison, véritable vertu de l’âme, et sa vraie vie » (TP, V, 5).

Répressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du

conatus

Les enjeux ne sont pas toujours aussi hauts que la vie et la mort, et les

diverses configurations institutionnelles font voir à tous les niveaux la

différenciation des formes de vie, c’est-à-dire des degrés de puissance,

qu’elles proposent à leurs sujets. Ainsi, par exemple, les institutions de

régulation du « prendre » peuvent varier considérablement sous le rapport

de leurs solutions de puissance. S’il y a bien quelque chose comme des

institutions du «  prendre  », c’est parce que le conatus comme élan de

puissance contient dans le répertoire de ses gestes les plus bruts celui de la

prise pour soi, de la capture, de l’appropriation, voire de l’absorption
30

. Or

il est assez évident que l’égocentrisme pronateur du conatus est au principe

de motions fondamentalement antisociales dès lors que ce qui est à prendre

n’est plus à prendre à la nature mais à arracher des mains d’autrui. Le

potentiel de violence porté par les pronations anarchiques désigne l’un des

problèmes vitaux du groupe, sans cesse menacé dans sa reproduction par la

divergence des luttes de captation. C’est pourquoi le procès de civilisation

même peut être saisi au travers d’une économie générale de la violence, où

la violence pronatrice des conatus prend d’ailleurs la plus grande part
31

. Les

constructions civilisationnelles opposées aux tendances spontanément

pronatrices des conatus sont des constructions institutionnelles puisqu’il y

est précisément question de mettre des limites à l’expression autrement sans

frein des droits naturels – « droits » de chacun de se saisir de tout ce qu’il a



le désir et le pouvoir de prendre. On pense immédiatement au droit, mais

cette fois au droit juridique et légal, le droit d’État, comme l’une des plus

évidentes institutions de contention des droits naturels conatifs et de leurs

tendances pronatrices. Si l’institution du droit légal a pour elle les affects

joyeux liés à la sécurité des possessions, elle a aussi pour effet de frustrer

les désirs de prise unilatérale souveraine, et par là de s’opposer frontalement

à des effectuations de puissance. En cette matière le droit légal prohibe, et

pour garantir cette prohibition il est prêt à contrecarrer les forces conatives

par sa force propre –  celle de l’État et de sa police. En tant qu’il est une

institution répressive, barrant purement et simplement certains des

accomplissements du conatus, le droit fonctionne ici majoritairement aux

affects tristes. En tout cas relativement à d’autres solutions institutionnelles

de régulation du prendre. Car ces régulations ne revêtent pas

nécessairement toutes la forme oppositionnelle interdictrice.

Ainsi, par exemple, du don/contre-don, qui fonctionne, lui, selon une

tout autre économie de force. Il est pourtant bien clair que le don/contre-don

a à voir avec le problème du prendre puisque d’une certaine manière il

prononce indirectement l’indignité sociale et morale de la pronation

sauvage en portant au sommet du prestige le geste contraire de donner. La

triple obligation identifiée par Mauss
32

 est ainsi, en soi, une sorte d’acte

civilisationnel affirmant le caractère antisocial du prendre brut et posant, au

travers du don, le recevoir comme seule modalité possible de l’acquisition

de choses. On pourrait ne voir là qu’une prohibition d’un autre type, moins

juridique et plus moral. Mais ce serait oublier que, pour avoir certes un effet

prohibiteur de cette nature, la forme de régulation proposée par le

don/contre-don ne s’y épuise pas. Mauss décrit abondamment les immenses

enjeux de prestige offerts à ceux qui se lancent dans la surenchère donatrice

et dans leurs compétitions de grandeur. Or, comment mieux montrer que,

barrant le prendre, le don/contre-don n’en restaure pas moins des choses à

saisir, mais des choses d’un autre type, objets symboliques de la gloire, du

prestige ou de l’honneur, offerts à des luttes de conquête parfois très vives,

mais désormais réglées  ? L’élan pronateur du conatus n’est donc pas

simplement contrecarré sans autre forme de procès. Il lui est proposé des

solutions alternatives, c’est-à-dire de nouveaux points d’application  : non

plus la saisie brutale de choses vers quoi le dirigerait son mouvement le

plus spontané, mais l’acquisition agonistique bien organisée de grandeur où



le conduit maintenant la construction institutionnelle de la donation

cérémonielle. Ainsi, les formes du don/contre-don ne se contentent pas de

barrer la pulsion pronatrice du conatus par une opposition frontale de force,

elles lui offrent une sorte de vase d’expansion, ou plus exactement une

redirection vers de nouveaux objets de désirs. Cette «  stratégie  »

civilisationnelle de substitution, ou de déplacement, qui soustrait aux désirs

pronateurs leurs objets les plus immédiats, réalise par là même une

gigantesque opération de sublimation sociale par laquelle les pulsions les

plus brutes du conatus sont détournées de leurs menées potentiellement

violentes, et métamorphosées en élans agonistiques, pas moins intenses,

mais bien canalisés dans des formes de lutte instituées par le groupe lui-

même, qui en contrôle les règles, les sanctions et les récompenses.

Sous ce rapport on pourrait voir dans le don/contre-don une sorte de

paradigme civilisationnel, en tant qu’il offre peut-être l’une des toutes

premières réalisations de cette solution extrêmement générale de régulation

des pulsions pronatrices des conatus. Ôter les biens à saisir et les remplacer

par des trophées, cristallisations des jugements de grandeur rendus par le

groupe, est une stratégie de mise en forme des énergies conquérantes des

conatus dont on retrouvera maintes déclinaisons, jusque dans les univers

sociaux les plus contemporains. Comme les scènes archaïques où se sont

d’abord tenues les compétitions somptuaires du don cérémoniel, bon

nombre de ces microcosmes que Bourdieu nomme des «  champs  » sont

autant de théâtres d’une agonistique instituée : on y lutte intensément pour

la conquête des trophées locaux, formes de la grandeur spécifiques au

champ, souvent poursuivies avec une grande violence, mais une violence

toujours symbolisée, c’est-à-dire conforme au nomos du champ  : la

grandeur politique se gagne par la conquête électorale du pouvoir, la

grandeur sportive par la performance physique selon les règles, la grandeur

capitaliste par l’OPA validée par les marchés, etc. Mais en tous ces univers,

comme jadis sur les scènes du don cérémoniel, le conatus, interdit de

pronation unilatérale brutale, et frustré de ses prises spontanées, se voit tout

de même offrir des solutions d’accomplissement. Là où la prohibition du

droit légal était sans appel et sans au-delà, laissant l’élan réprimé à ses seuls

affects tristes, les solutions de sublimation offertes par les agonistiques

instituées proposent des effectuations de puissance alternatives et

substitutives. En dépit des renoncements qui lui sont imposés, comme dans



tous les rapports institutionnels, le conatus y trouve donc son compte –

  c’est-à-dire des affects joyeux. Aussi la vie sous les institutions de

sublimation est-elle plus agréable que sous les institutions de répression.

L’élan existentiel du conatus n’y rencontre pas qu’un attristant déni de

s’effectuer, mais au contraire des possibilités de réalisation qui peuvent

s’avérer intensément mobilisatrices. Un même renoncement à exercer

pleinement son droit naturel est produit – puisque dans l’un et l’autre cas le

« droit » de saisir sans phrase est barré – mais sous des régimes d’affects

très différents. Le même problème de régulation du prendre offre donc, en

ses diverses solutions institutionnelles, des possibilités d’effectuation de

puissances inégales, et en définitive des formes de vie dissemblables.

La légitimité, ou « Dieu et mon droit »

Ce sont des différences que les sujets de ces institutions savent très

bien faire. Tous les agents d’ailleurs n’ont pas la même possibilité sociale

d’accéder aux domaines des agonistiques instituées, et certains d’entre eux,

dépourvus des formes de capital social qui permettent d’en acquitter les

« droits d’entrée
33

 », n’ont pas d’autre choix que de vivre la régulation de

leur conatus pronateur sous le régime d’affects tristes des institutions de

répression. Rien ne permet d’affirmer que ces institutions sont plus ou

moins «  légitimes ». La seule chose qu’on puisse en dire est qu’elles sont

moins pourvoyeuses d’affects joyeux. « Légitime » ou « illégitime », c’est

toujours une question d’affirmation singulière, de points de vue particuliers.

Celui dont l’élan pronateur, voué aux institutions de répression, ne se voit

offrir qu’un nombre restreint de possibilités d’effectuation de puissance,

trouve « légitimes » les solutions d’accomplissement qu’il s’invente malgré

tout, quand bien même elles sont déclarées illégales. Ainsi appelle-t-il

légitimes ses rares sources d’affects joyeux. De fait, l’économie souterraine

et la lutte des gangs ne sont pas moins porteuses d’enjeux de grandeur que

les compétitions des artistes ou des cadres supérieurs… et celles-ci,

réciproquement, pas moins violentes en leur fond
34

  : « En réalité la nature

humaine est une, et commune à tous, mais nous sommes trompés par la



puissance et par la culture : de là vient que lorsque deux hommes font une

même chose, nous disons souvent qu’elle est acceptable de l’un mais pas de

l’autre, non parce qu’elle diffère, mais parce qu’ils diffèrent » (TP, VII, 27).

Comme toutes les effectuations de puissance sans exception, celles qui

demeurent offertes aux conatus les plus empêchés, fût-ce au risque de

l’illégalité, sont trouvées légitimes par eux et de la légitimité de leur droit

naturel (ou de ce qu’il en reste), c’est-à-dire parce que ce sont les leurs. Par

un argument implicite de droit naturel absolument identique, celui dont le

conatus jouit de l’accès aux formes les plus hautes et les plus reconnues de

la symbolisation sociale des mêmes pulsions trouve illégitimes tous les

efforts qui ne respectent pas strictement la légalité de l’état civil qui lui

garantit, à lui, des accomplissements existentiels aussi gratifiants et aussi

reconnus. Chacun s’accorde donc à soi-même le privilège de la légitimité,

et cela, en dernière analyse, selon la même ultime justification conative –

« parce que c’est moi » –, ou à la rigueur consent à en faire profiter d’autres

avec lesquels ils se sent une proximité d’une certaine nature ou, pour mieux

dire, une sympathie, c’est-à-dire une manière ponctuellement semblable

d’être affecté. Hors de cette forme faible, et pourtant maximale, de

décentrement, chacun indexe la légitimité sur son conatus et ses propres

affects joyeux, son activité est la forme supérieure de l’activité – mépris de

l’entrepreneur pour l’artiste (improductif), de l’intellectuel pour

l’entrepreneur (inculte), du scientifique pour le philosophe (ignorant des

réalités) ; et ce ne sont partout que luttes pour une métacapture, celle de la

légitimité, c’est-à-dire de la qualification comme légitime(s) de sa propre

activité de capture et de ses propres objets à capturer.

Il est alors possible de revenir sur le problème spécifique des

revendications minoritaires de légitimité, pour faire cette fois la distinction

entre revendications minoritaires dominées et revendications minoritaires

dominantes –  et dire un mot de ces dernières. Car d’une part ce sont

assurément deux choses différentes qu’être minorité rebelle et minorité en

place ! Et d’autre part, il est temps de dire que tous les sujets de l’institution

ne sont pas logés à la même enseigne. Il n’y a là rien de spécialement

étonnant  : en premier lieu, comme toute affection, une même affection

institutionnelle peut affecter différemment des hommes différents (Éth., III,

51)  ; mais surtout, quand l’institution est suffisamment complexe, la

diversité de positions qu’elle propose a pour corrélat la diversité des



affections institutionnelles auxquelles elle expose et, ne saisissant pas tous

les sujets identiquement, le rapport institutionnel ne les affecte pas tous

identiquement non plus. Comme en toute situation individuelle ou

collective, ceux qui réclament la légitimité pour l’arrangement institutionnel

où ils ont la meilleure place jugent selon leurs affects. L’institution les

affecte joyeusement  ; leurs intérêts de puissance les déterminent donc à

désirer sa persévérance –  avec laquelle la leur propre a partie liée. Le

plaidoyer qui s’ensuit de leur part est nécessairement pro domo puisque

l’institution est en quelque sorte leur domus existentielle. Aussi l’institution,

en sa diversité de positions et d’affections, distingue-t-elle ses sujets selon

la qualité (jugée par eux) des solutions qu’elle propose à l’effectuation de

leurs conatus, puisque la vie sous les rapports institutionnels n’est pas autre

chose que l’effort de persévérer dans l’être poursuivi par d’autres moyens –

 mais avec des bonheurs inégaux. Sous des formes différentes, et sur fond

de paysages d’affects évidemment très dissemblables, les revendications

minoritaires dominées et dominantes ont cependant absolument en commun

de ne rien faire d’autre que parler le langage assertif du droit naturel.

Chacun, comme le dit avec un réel à-propos spinoziste l’expression

courante, est sûr « de son bon droit » – son droit naturel bien sûr… Aussi,

quoique connaissant les destins les plus contrastés, s’appuyant les uns sur

les « valeurs » de la morale, les autres sur les idées vagues de l’«  intérêt

général  », tous brandissent une bannière finalement semblable de la

« légitimité », où « leur droit » se rehausse d’un principe supérieur destiné à

le faire apparaître plus grand qu’il n’est. « Dieu et mon droit », « Gott mit

uns  », voilà peut-être les formules ultimes, tautologiques, affirmatives et

transfiguratives de la légitimité –  mais bien sûr réservées à ceux qui ne

savent pas que Dieu n’existe pas.

Jusqu’où va le pouvoir de l’institution de faire vivre

ses sujets sous ses rapports ?

Comment l’analyse du monde social pourrait-elle entrer dans ces

conflits de revendications et y prendre position sans en épouser de facto la



cause de certaines des parties  ? Il n’y a pas de jugement de légitimité

possible du dehors. Les institutions réjouissent certains de leurs sujets et en

attristent d’autres. Dire qu’elles sont légitimes n’a pas d’autre sens que

ratifier soit le point de vue majoritaire, soit le point de vue des dominants –

  ou alors de formuler un jugement moral. En fait la question vraiment

pertinente est celle de leur maintien. C’est une question de puissances et

d’affects. Comment évolue la configuration de forces qui a fait se tenir les

sujets de l’institution à leurs renoncements  ? Où se situent les limites de

cette configuration de forces, et quels en sont les points de rupture ? Qu’a-t-

elle le pouvoir de faire faire aux sujets, et où s’arrête ce pouvoir  ? Cette

question de la limite et de la crise est la préoccupation constante de la

pensée politique de Spinoza qui dès le Traité théologico-politique pressent

que la ruine de l’État viendra bien davantage de l’intérieur que de

l’extérieur. L’ontologie du conatus et du droit naturel est parfaitement

adéquate à cette intuition. Car «  l’effort par lequel chaque chose s’efforce

de persévérer dans son être n’[étant] rien en dehors de l’essence actuelle de

cette chose » (Éth., III, 7), l’élan de puissance du conatus ne peut qu’être

temporairement contenu ou régulé, mais jamais éradiqué. Il est par

conséquent toujours une menace latente pour l’institution qui n’a plié que

temporairement les conatus à ses rapports. «  Vous me demandez quelle

différence il y a entre Hobbes et moi quant à la politique : cette différence

consiste en ce que je maintiens toujours le droit naturel et que je n’accorde

dans une cité quelconque de droit au souverain sur les sujets que dans la

mesure où, par la puissance, il l’emporte sur eux
35

. » Là où Hobbes pense la

constitution de l’État sur le mode d’un abandon irréversible au souverain

des droits naturels des sujets, Spinoza considère qu’en entrant dans les

rapports institutionnels les hommes renoncent certes au plein exercice de

leur droit naturel, mais ne s’en dessaisissent point. C’est bien pourquoi

l’institution est mortelle et qu’à chaque instant se pose la question de savoir

jusqu’où s’étend son pouvoir de faire vivre ses sujets sous ses rapports.

L’institution pour se maintenir doit donc impérativement reproduire

l’obsequium, c’est-à-dire faire pencher en sa faveur la balance des affects

qui résulte de la vie sous le rapport institutionnel. Ce qui signifie a

contrario qu’elle ne peut pas imposer n’importe quoi, qu’elle ne peut pas

faire faire n’importe quoi à ses sujets  : «  Les actions auxquelles il est

impossible d’amener personne, que ce soit par des récompenses ou des



menaces, ne tombent pas sous le droit de la Cité » (TP, III, 8) – c’est-à-dire

sous la puissance de l’institution. Et Spinoza d’évoquer «  tout ce qui fait

horreur à ce point à la nature humaine qu’elle le considère comme pire que

tout mal : qu’un homme porte témoignage contre lui-même, se torture lui-

même, tue ses parents, ne s’efforce pas d’éviter la mort, et autres choses

semblables auxquelles ni les récompenses ni les menaces ne peuvent

amener personne » (TP, III, 8). Bien sûr Spinoza parle de ce monstre froid

qu’est l’État et d’une époque où il en fallait beaucoup pour sortir les sujets

de leurs gonds. Pourtant l’hyperbole et l’extrémité dramatique n’enlèvent

rien à la généralité du propos. Aux degrés inférieurs qui correspondent au

nouvel état de la civilisation des mœurs, il n’est pas moins vrai, peut-être

même l’est-il davantage, que « nul ne peut céder sa faculté de juger » et ne

peut être amené – par quelles récompenses et par quelles menaces ? – « à

croire que le tout n’est pas plus grand que la partie [ou] que Dieu n’existe

pas » (TP, III, 8), c’est-à-dire à excéder les bornes de sa tolérance, comme

on le dit d’un matériau et des contraintes maximales qu’il peut supporter.

Cette limite franchie, les affects tristes sont d’une intensité qui peuvent

décider les sujets à se tourner contre l’institution car « chacun par les lois de

sa nature poursuit ou repousse nécessairement ce qu’il juge être un bien ou

un mal » (Éth., IV, 19), et « plus grande est la tristesse, plus grande est la

puissance d’agir par laquelle l’homme s’efforce de lutter contre la

tristesse » (Éth., III, 37, scolie). Si la vie sous le rapport institutionnel est

devenue attristante au point d’être jugée intolérable, la loi du conatus

conduisant les individus à repousser « ce qu’ils jugent être un mal », c’est-

à-dire ce qu’ils imaginent cause de leur tristesse, les conduit par là même à

dénoncer leurs renoncements institutionnels passés  : rupture avec

l’institution et soustraction à ses rapports. Pour qu’il en soit ainsi, il faut

donc que se soit produite une modification brutale dans la balance des

affects, un déplacement soudain de la frontière de l’acceptable et de

l’inacceptable, au terme duquel le sujet prend le risque d’affronter des

puissances qu’il craignait jusqu’alors –  pas seulement d’ailleurs celles de

l’institution elle-même, mais aussi celles de la vie hors de l’institution et

dont l’institution le protégeait : qu’on pense par exemple à la rupture d’une

relation salariale qui s’effectue toujours au prix des affects de crainte liés

aux incertitudes frappant à nouveau la persévérance matérielle. Et si l’affect

de colère contre l’institution est suffisamment intense, et surtout



suffisamment partagé pour décider, non plus seulement des fuites

individuelles, mais des mises en mouvement collectives, alors peut se

former une coalition de puissance séditieuse déterminée à la confrontation

avec la puissance institutionnelle. « Il est certain que la puissance et le droit

de la cité [ou de l’institution – N.d.A.] sont amoindris dans la mesure exacte

où elle offre elle-même à un plus grand nombre de sujets des raisons de se

liguer » (TP, III, 9). Proposition décisive où se concentre la presque totalité

de la vision spinoziste du politique, et où tous les mots comptent  : «  la

puissance et le droit », car, oui, puissance et droit sont ici une seule et même

chose ; « amoindris », « dans la mesure exacte », « un plus grand nombre »,

car tels sont les mots du quantitativisme universel de la puissance
36

  : les

forces se mesurent, et de leur bilan d’ensemble dépendent la stabilité ou le

mouvement, la reproduction de l’obsequium ou sa rupture, le maintien des

rapports institutionnels ou la bifurcation d’une trajectoire séditieuse. Il

n’entre aucune espèce de légitimité là-dedans, sinon au travers des idées

variées que s’en font les divers droits naturels rassemblés sous l’institution,

et dont les uns, affectés joyeusement, ont avantage à sa prolongation, et les

autres, affectés tristement, désirent la crise. Nul intérêt à entrer soi-même

dans ces idées-là –  si ce n’est pour rendre compte de leur formation car,

faut-il le dire, rompre avec la «  légitimité  » ne signifie en rien se

désintéresser de l’ordre des productions symboliques, tout au contraire. Dire

que la légitimité n’existe pas n’est donc sûrement pas nier que, pour autant,

elle ne cesse d’exister dans les têtes des agents, mais comme une production

imaginaire, en fait corrélative des affects de joie (ou de tristesse) éprouvés

par les uns et les autres. Les hommes ne cessant de juger d’après leurs

affects, les productions de leur esprit sont surabondantes… quoique

l’ignorance où ils se trouvent des causes qui les déterminent les voue à

n’avoir que des idées « confuses et mutilées » (Éth., II, 40, scolie). Sous ce

registre que Spinoza nomme la connaissance du « premier genre », celles de

ces idées qui tentent de soutenir des revendications de légitimité sont,

comme toutes leurs semblables, les idées de droits naturels particuliers et de

leurs affects particuliers. On peut donc les regarder dans leur engendrement

et leur circulation, et c’est même très intéressant ; mais rien ne commande

d’y ajouter foi. Or n’est-ce pas le risque que court celui qui, n’étant

censément pas partie dans les conflits qu’il analyse, se hasarde à déclarer

légitime ceci ou cela ? En revanche, comment sont composés les groupes en



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

présence et quelles puissances respectives ils rassemblent, c’est la seule

question qui compte en pratique. C’est pourquoi il est sans doute vain de

s’épuiser à diagnostiquer le devenir des institutions par les critères de la

légitimité. Lorsqu’une institution entre en crise, c’est qu’elle a rencontré,

comme y est exposé chaque chose, une chose plus puissante qu’elle et qui

commence à la détruire – et cette chose, ce peut être une partie d’elle-même

qui ne se reconnaît plus sous son rapport caractéristique et fait maintenant

sécession. Ce n’est pas que l’institution soit illégitime. C’est qu’elle est en

passe de succomber.

Voir Robert Boyer, «  Les analyses historiques comparatives du changement institutionnel  : quels

enseignements pour la théorie de la régulation ? », L’Année de la Régulation, vol. 7, Presses de Sciences-Po,

2003, et Une théorie du capitalisme est-elle possible ?, Paris, O. Jacob, 2004 ; Bruno Théret, « Structuralisme

et institutionnalisme  : oppositions, substitutions ou affinités électives  ?  », Cahiers d’économie politique,

n° 44.

François Dosse, L’Empire du sens. L’humanisation des sciences humaines, Paris, La Découverte, « Textes à

l’appui », 1995.

Jürgen Habermas, Théorie de l’agir communicationnel, Paris, Fayard, « L’espace du politique », 1981.

Paul Ricœur, L’Idéologie et l’Utopie, Paris, Seuil, « La couleur des idées », 1997.

Pour des présentations générales, voir Philippe Batifoulier (dir.), Théorie des conventions, Paris, Economica,

2001  ; François Eymard-Duvernay (dir.), L’Économie des conventions. Méthodes et résultats, Paris, La

Découverte, « Recherches », 2006.

Luc Boltanski et Laurent Thévenot, De la justification. Les économies de la grandeur, Paris, Gallimard,

« Essais », 1991.

Pour le plein développement de cette idée, voir supra, chapitre II.

Gilles Deleuze, Spinoza et le problème de l’expression, Paris, Minuit, « Arguments », 1968.

Voir Chantal Jaquet, L’Unité du corps et de l’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza, Paris, PUF,

« Quadrige », 2004.

Affects primitifs dont tous les autres affects se déduiront par spécification et combinaison.

C’est moi qui souligne.

On pourra d’ailleurs voir là une manière de lever l’objection souvent opposée à la sociologie de l’habitus

qu’on répute incapable de comprendre par quels mécanismes peuvent diverger des trajectoires sociales tirées

à partir de conditions initiales identiques (au sein d’une même famille par exemple).

Voir Charles Ramond, Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza, Paris, PUF, «  Philosophie

d’aujourd’hui », 1995.

En toute rigueur (philosophique), respectueuse notamment des parties IV et V de l’Éthique, il faudrait adoucir

ce portrait pour indiquer la possibilité d’une trajectoire d’affections par laquelle l’individu se trouve

déterminé à développer sa raison, enrichir le contenu en idées rationnelles de ses pensées, et par là augmenter

la part de sa nécessité propre dans ce qui lui arrive, dans les affects qu’il éprouve, c’est-à-dire diminuer sa

servitude aux causes extérieures et enrichir sa vie affective en ce que Spinoza nomme des « affects actifs ».

Cependant c’est là une occurrence trop rare ou trop partielle pour, en première instance, intéresser

significativement les sciences sociales, pour lesquelles la servitude passionnelle demeure l’hypothèse

générale la plus réaliste.

Baruch Spinoza, Traité Politique, trad. par Charles Ramond, Paris, PUF, « Épiméthée », 2005.

Voir Frédéric Lordon, L’Intérêt souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste, op. cit.

«  Notamment  » car il est aussi d’autres solutions d’«  harmonisation  » des conatus que la pure et simple

contention (voir infra ici même).

Voir le numéro spécial de la Revue Économique, « L’économie des conventions », vol. 40, n° 2, 1989.

John Searle, « What is an Institution ? », Journal of Institutional Economics, vol. 1, n° 1, 2005, p. 1-22.



20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

I.

Robert Boyer, Théorie de la régulation, op. cit.

Voir supra, chapitre III.

Pour une lecture spinoziste du Cuirassé Potemkine, voir Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs

crises) », Revue de la Régulation, n° 7, 2010.

Où l’on pourrait comprendre l’idée de susceptibilité à la façon dont elle fonctionne en physique, c’est-à-dire

comme la sensibilité sous un certain rapport d’un objet aux forces d’un champ –  ainsi de la susceptibilité

magnétique qui détermine l’aimantation d’un matériau plongé dans un champ magnétique.

François Dosse, L’Empire du sens, op. cit.

Max Weber, Économie et Société, t. I, Les Catégories de la sociologie, Paris, Pocket, « Agora », 2003, p. 289.

Frédéric Lordon, « La légitimité au regard du fait monétaire  », Annales, Histoire, Sciences sociales, n° 6,

2000. Disons les choses plus nettement encore (si besoin est)  : la thèse que je développe dans le présent

chapitre se situe à peu de choses près à l’exact opposé de celle que je défendais alors…

Luc Boltanski et Laurent Thévenot, De la justification, op. cit.

J’ai ici légèrement modifié la traduction de Charles Ramond, en restituant le «  solitude » de Appuhn à la

place de « désert ».

La référence à «  la circulation du sang » permet à Spinoza, quoique allusivement, de souligner tout ce qui

différencie son conatus de celui de Hobbes. Car chez Hobbes, le conatus n’est pas autre chose que l’ensemble

des mouvements asservis à la reproduction du mouvement fondamental, le mouvement vital, celui de la

circulation du sang précisément. Or le conatus spinoziste, bien au-delà de ce conservatisme biologique,

emporte une conception autrement plus vaste des effectuations de puissance.

Je suis obligé de passer ici très rapidement sur le problème de la constitution des relations des hommes aux

choses, à propos duquel je me permets de renvoyer à mon travail L’Intérêt souverain, op. cit.

Ibid.

Marcel Mauss, « Essai sur le don », Sociologie et anthropologie [1950], Paris, PUF, « Quadrige », 1997.

Voir Gérard Mauger (dir.), Droits d’entrée, Paris, Maison des sciences de l’homme, 2004.

Ce qui ne veut pas dire que la forme ne compte pas, et que toutes les violences s’équivalent. L’ordre légal de

l’état civil fait d’ailleurs fort bien la différence entre les violences physiques et les violences symbolisées. Il a

assurément ses raisons de le faire… mais au prix d’une injustice systématique.

Lettre L à Jelles, Traité politique, Lettres, op. cit.

Voir Charles Ramond, « La loi du nombre », introduction au Traité politique, in Spinoza, Œuvres, t. V, Paris,

PUF, « Épiméthée », 2005.

Ce chapitre est la version remaniée d’un texte publié dans les Cahiers d’économie politique, n° 53, 2007.



6

LA PUISSANCE DES INSTITUTIONS

Gilles Deleuze nomme «  dramatisation  » cette forme de

problématisation qui, délaissant les interrogations d’essence et la question

«  qu’est-ce que  ?  », se tourne vers les interrogations d’opération et les

questions stratégiques d’efficacité  : «  Où  ? quand  ? qui  ? combien  ?

comment  ?  »
1
. Peut-être les sciences sociales auraient-elles intérêt à

« dramatiser » leur pensée des institutions si l’on en juge par le partage de

leur effort où la question de savoir « ce qu’elles sont » a jusqu’ici tout reçu

ou presque. Il est vrai que la notion même d’institution apparaît si

extensive, pour ne pas dire extensible, et les usages des différents courants

théoriques si divers et si spécifiques, quoique revendiquant toujours

implicitement le générique « les institutions », qu’un peu de mise en ordre

n’était pas superflu. La course à la définition qui s’en est suivie s’est avérée

d’une productivité folle ou misérable, selon le point de vue – folle si l’on

considère le nombre des définitions générales désormais en circulation,

misérable à voir leur extrême éclatement et l’absence quasi complète de

convergence qui en est résulté, et finalement le peu de progrès par rapport à

la circonscription extrêmement large, mais au moins apte à saisir le fait

institutionnel dans toute sa variété, dont Fauconnet et Mauss
2
 avaient eu

l’intuition en leur temps. Et de tout cet effort, si peu pour la question de

savoir «  comment ça marche  ». Bien sûr l’état de la recherche a

considérablement progressé et l’on sait maintenant beaucoup de choses à



propos de ce que font les institutions, notamment les institutions

économiques –  minimiser les coûts de transaction, réduire les asymétries

d’information, dénouer les échecs de coordination, suppléer aux

incomplétudes de la rationalité, régler les problèmes principal/agent, etc.,

pour ne s’en tenir qu’aux éléments les plus fonctionnalistes du « cahier des

charges  » des économistes. Mais comment elles le font, voilà qui est une

autre affaire. Comment les institutions tiennent-elles les agents à leurs

prescriptions comportementales ? Comment leurs normes ont-elles prise sur

les individus ? Par quels mécanismes ceux-ci sont-ils conduits à suivre les

règles institutionnelles plutôt que leurs inclinations propres, ou bien à faire

des règles institutionnelles leurs inclinations propres ?

La théorie économique néoclassique des institutions n’a jamais

éprouvé beaucoup de problèmes métaphysiques avec ce genre de questions,

d’emblée réglées du double fait de l’empire postulé de la rationalité sur les

comportements individuels et d’une vue des institutions comme solutions

d’équilibre de jeux séquentiels récapitulant les données du «  problème  »

(coordination, principal/agent, asymétrie d’information, etc.) que les agents

ont « à résoudre ». Si les solutions en question sont rationnelles, il va alors

sans dire que les agents, rationnels eux aussi, s’y tiendront par le fait même.

Remarquable pourtant par le degré auquel il ouvre la théorie néoclassique

aux enseignements de l’histoire, en un effort d’extraversion tout à fait

inhabituel, le travail d’Avner Greif
3
 ne va pas au-delà de cet argument

fondamental. Car, sous l’empire d’une norme formelle qu’on pourrait

trouver très semblable à celles de la scolastique, Greif se donne pour

ambition explicite de réengendrer les institutions qu’il qualifie d’«  auto-

exécutoires  » (self-enforcing), par quoi il faut comprendre  : efficaces du

seul fait de l’interaction des agents, sorte de démonstration a fortiori par

laquelle l’ordre institutionnel est « expliqué » sans avoir besoin de recourir

aux dei ex machina – abstention vertueuse à ses yeux du fait même qu’elle

donne sens à l’idée d’une théorie proprement économique des institutions

économiques. Cependant, la beauté formelle des critères de parcimonie ne

fait pas nécessairement les démonstrations convaincantes, et Robert Boyer

montre bien
4
 qu’à vouloir se passer de tout ou presque pour ne faire surgir

les institutions que des seules interactions privées, Greif non seulement

passe à côté du principe institutionnel, mais se trouve la plupart du temps

obligé de le réintroduire en contrebande, dissimulé derrière des hypothèses



en apparence anodines. Ce principe, pourrait-on dire de manière

approximative, c’est le collectif. Bien plus qu’aux seules compositions de

stratégies individuelles rationnelles, c’est à la « force du collectif » que les

institutions empruntent pour amener les agents à leurs normes.

Invoquer la « force du collectif » cependant ne fait faire qu’un premier

pas dans la direction de l’efficacité institutionnelle –  comprise comme

l’effectivité de leur pouvoir normalisateur, et non pas comme leur

optimalité économique sans cesse évoquée par Greif. Et il reste à savoir

plus précisément quelle est la nature de cette force, comment elle se forme

et comment elle opère. Le dernier ouvrage de Luc Boltanski
5
 offre sous ce

rapport de multiples intérêts. D’abord parce que sa position même dans le

champ des sciences sociales a pour effet de relancer le débat entre

hétérodoxies économiques (telles l’école des Conventions et la théorie de la

Régulation), et entre « sociologie critique » et « sociologie de la critique ».

Ensuite parce que, jadis passé de la première à la seconde de ces

sociologies, Luc Boltanski revient sur ses pas et parachève une rectification

de trajectoire
6
 qui le conduit maintenant nettement à vouloir sortir de leur

opposition pour en élaborer une synthèse faisant leur place aux deux

niveaux de la critique (celle du sociologue et celle des agents). Enfin parce

que ces critiques prennent précisément pour point d’application les

institutions, dont Boltanski non seulement propose une «  nouvelle  »

conception, mais annonce également une analyse de l’efficacité –  le

chapitre central de l’ouvrage ne s’intitule-t-il pas «  Le pouvoir des

institutions » ?

L’autorité véridictionnelle des institutions

Sans contredire une ligne originelle qui n’a pas cessé, dans le cadre des

«  économies de la grandeur  », d’insister sur les compétences

herméneutiques-critiques des agents, le retour de Luc Boltanski à la

sociologie critique passe par l’affirmation d’une conception de l’institution

dont la propriété centrale réside dans ses effets de production de sens. Sur le

fond d’arbitraire d’un monde essentiellement insignifiant, les institutions



sont en premier lieu des instances de véridiction. La « position originelle »,

dit Boltanski, cette fiction construite à des fins exclusivement

conceptuelles, est intrinsèquement vide de sens, elle est le règne de

l’incertitude radicale quant à « ce qu’il en est de ce qui est »
7
. Lever cette

incertitude et faire advenir du sens est l’opération propre des institutions.

Disant ce qu’il en est de ce qui est, les institutions sont le principe

d’engendrement de ce que, par opposition à la prolifération indéfinie des

événements du monde, Boltanski nomme la réalité, ensemble des

significations socialement attestées et temporairement stabilisées. À ce

degré de généralité au moins, il est difficile en effet de ne pas penser à la

sociologie de Pierre Bourdieu dont la lecture dé-théologisée de Pascal
8
 fait

de la «  misère de l’homme sans Dieu  » le nom même du défaut de

fondement et de la disparition de la transcendance du sens
9
, le fond

d’absence que la vie sociale des hommes s’emploie indéfiniment à

combler
10

. Ce que parler veut dire
11

 n’était-il pas déjà tout entier consacré à

l’analyse des actes de véridiction, et l’idée même de violence symbolique

n’a-t-elle pas partie liée avec l’inégale distribution du pouvoir symbolique

entendu comme la capacité sociale à lever dans un certain sens

l’indétermination, c’est-à-dire à dissiper l’incertitude radicale par une

performation en dernière analyse arbitraire ? Pour le coup Luc Boltanski ne

cherche en rien à faire taire cette résonance-là, tout au contraire  : elle est

l’expression même de son retour à la sociologie critique, où ce sont les

idées de l’arbitraire, et de la fragilité intrinsèque des constructions de sens

que les institutions jettent par-dessus l’indétermination de la «  position

originelle  », qui maintiennent ouverte dans la pratique la possibilité de la

critique, et par là, dans la théorie, la ré-articulation de la sociologie critique

et de la sociologie de la critique. « La violence est tacitement présente dans

les institutions parce qu’elles doivent lutter contre le dévoilement de la

contradiction herméneutique
12

 » : entre « violence » et « dévoilement », on

trouvera difficilement marqueurs lexicaux plus explicites…

Pour tout l’intérêt de ce «  retour  », il reste que cette synthèse

sociologique passe d’une certaine manière à côté de son problème central,

et cela sans pourtant manquer de le nommer explicitement, à plusieurs

reprises même : l’autorité du fait institutionnel. Et si, comme un exemple

auquel on pourrait ajouter dix autres, Boltanski évoque «  la dévolution à

une institution de l’autorité nécessaire pour dire ce qu’il en est de ce qui



est
13

  », liant par là formellement l’acte de véridiction à ses conditions

sociales et symboliques, nulle part son analyse n’entre dans les origines de

cette dévolution, c’est-à-dire dans les mécanismes sociaux de la production

d’autorité. Il en est pourtant bien près à plusieurs reprises, notamment

lorsque se trouve introduite au détour d’une phrase l’idée de l’institution

comme « puissance déontique
14

 », mais sans que ce commencement de piste

soit davantage exploré. C’est cette intuition de la puissance des institutions

qu’on voudrait explorer ici et d’une manière qui ne vise pas tant… la

critique de la thèse de Luc Boltanski (non pas qu’il n’y aurait

définitivement plus matière), mais une sorte de complément sous la forme

d’une proposition qui d’ailleurs pourrait intéresser à un titre plus général cet

ensemble un peu flou qu’on appellera par commodité la « socio-économie

des institutions  ». Par le fait, Boltanski s’avance trop loin dans la

problématisation du fait institutionnel de la véridiction qu’il ne suscite de

lui-même la question à laquelle pourtant il ne répond pas  : car, à si bien

souligner le caractère profondément tautologique des énoncés

d’institution
15

, dont la tâche est de «  confirm[er] que ce qui est [dans un

certain contexte] est dans tous les mondes possibles
16

 », et à montrer que,

orthogonaux au registre de l’argumentation, ces énoncés sont tout entiers

dans celui de l’assertion et de l’affirmation, se pose immanquablement la

question de savoir quelle est la nature des forces qui permettent à

l’inconsistance intrinsèque d’une tautologie de tenir debout et, plus encore,

de valoir. On observera, là encore, que c’était précisément l’objet de

« l’économie des échanges symboliques » développée par Bourdieu dans Ce

que parler veut dire à partir de l’idée que l’efficacité symbolique des

énoncés d’autorité ne devait rien à un improbable pouvoir illocutoire des

mots mais tout aux forces extrinsèques que leur ajoutent les propriétés

sociales des locuteurs. «  Capital symbolique  » est le nom génériquement

donné à ces adjonctions, toutes venues du dehors des individus, et indexées

aux positions qu’ils occupent dans leurs univers sociaux de référence.

L’idée du capital symbolique ne lève cependant pas tous les mystères de

l’autorité, et il reste de quoi s’interroger à propos des processus concrets de

son opération, sauf à s’en tenir à une sorte d’«  efficacité topologique  »,

autrement dit à déplacer la simple localisation de ce pouvoir spécial (ce qui

est déjà considérable) pour, l’ayant retiré aux individus, le conférer

maintenant aux positions dans la structure du champ. Pourtant si soucieux



du modus operandi, Bourdieu ne va donc pas complètement au terme d’une

clinique de l’autorité avec, au passage, le risque de laisser fonctionner

l’« efficacité topologique » comme l’une de ces qualités occultes dont par

ailleurs il recherchait méthodiquement la dissipation
17

.

L’autorité, une affaire de puissances et d’affects

C’est à ce moment précis que l’emprunt spinoziste peut se révéler de

quelque utilité en sciences sociales. On pourrait d’abord l’appuyer en notant

très généralement que la philosophie de Spinoza est une ontologie de

l’activité et de la productivité – entendre  : de la production des effets – et

qu’à ce titre elle est particulièrement disposée à se saisir des questions…

d’efficacité. C’est la centralité de l’idée de puissance qui lui confère ce

caractère. Quoique inessentiel d’un point de vue de sciences sociales, il est

utile d’évoquer d’un mot le dispositif ontologique qui la met en scène. La

puissance chez Spinoza se décline d’un bout à l’autre de l’être – depuis la

puissance infinie de Dieu, énergie infiniment productive, « infusée
18

 » dans

les choses finies (que Spinoza appelle les «  modes  »), en quelque sorte

délégataires pour leur part propre de la puissance divine, et par là aptes,

dans l’ordre de la nature naturée, à produire des effets. « Rien n’existe dont

la nature n’entraîne quelque effet », énonce (Éth., I, 36)
19

 en conclusion de

la première partie de l’Éthique (I, 36) au terme de laquelle se trouve dégagé

le soubassement ontologique de la causalité intermodale. Car c’est bien là

que Spinoza veut en venir, et notamment à ces modes particuliers que sont

les hommes, dont il suit de la nature de chacun de produire «  quelque

effet  », avec cette propriété spéciale que ces effets sont majoritairement

« croisés », c’est-à-dire exercés par les hommes les uns sur les autres, dans

un monde social par conséquent fortement clos sur lui-même. L’efficacité

chez Spinoza se dit alors en deux concepts : conatus, qui est le nom de la

puissance propre de tout mode
20

, expression locale et finie de l’infinie

productivité causale, en termes moins ontologiques et plus socio-

anthropologiques l’énergie même de l’action  ; et affect qui est l’effet en

chaque chose de la rencontre d’une chose extérieure. La puissance



spinoziste est donc le pouvoir d’affecter, c’est-à-dire le pouvoir d’une chose

de produire des effets sur une ou plusieurs autres choses. La variété des

affects que peut éprouver le mode humain est considérable, quoique se

déployant par spécification et combinatoire à partir des affects primaires

que sont le désir, la joie et la tristesse. Ils sont la matière même de la vie

passionnelle dont la partie  III et la première moitié de la partie  IV de

l’Éthique engendrent les éléments et les mécanismes les plus importants.

Ni le conatus, qui se présente indiscutablement comme un pôle

individué de puissance, ni l’idée d’affect, spontanément renvoyée au

registre psychologiste des «  émotions  », ne doivent cependant conduire à

faire du spinozisme un individualisme sentimental, préoccupé

exclusivement des émois du sujet et d’où tout caractère proprement social

aurait été évacué. Il y a d’abord que, prenant le contre-pied du

cartésianisme, affirmant un déterminisme sans réserve, et refusant à

l’homme toute extra-territorialité qui le soustrairait à « l’ordre commun de

la nature », c’est-à-dire à l’enchaînement des causes et des effets – l’homme

en aucun cas ne saurait être considéré «  comme un empire dans un

empire
21

 » (Éth., III, Préface) –, le spinozisme offre sans doute la critique la

plus radicale des illusions du libre arbitre et de la subjectivité comme

souveraine capacité d’auto-détermination – «  les hommes se croient libres

par cela seul qu’ils sont conscients de leurs actions mais qu’ils ignorent les

causes qui les déterminent » (Éth., III, 2, scolie). Il y a ensuite que Spinoza

donne des affects un concept aussi contre-intuitif qu’hétérogène au

psychologisme des émotions puisqu’il les définit (d’abord) comme

variations de la puissance d’agir du corps
22

 (Éth., III, définition 3), par où

s’affirme que le corps est le support de l’expérience des rencontres. Il y a

enfin que les « affections », ces expériences du corps occasionnées par les

rencontres de choses extérieures, en d’autres termes cette expérience des

effets sur soi de la puissance des choses extérieures, et des affects qui en

résultent alors, sont éminemment sociales. Elles le sont jusque dans le cas le

plus trompeur de la rencontre interpersonnelle, rencontre d’une personne

certes singulière mais constituée, porteuse et expressive de l’ensemble de

ses qualités sociales (genre, ethnie, groupe social, réputation, etc.). Elles le

sont à plus forte raison toutes les fois que l’individu se trouve exposé à

l’effet sur lui des choses extérieures collectives –  celles-là mêmes

auxquelles, suivant Mauss, on peut accorder une nature institutionnelle.



Comme toutes les choses extérieures, et avec la puissance supérieure qui

leur est propre, les institutions activent la séquence élémentaire de l’action

qui enchaîne l’affection (l’exposition du corps à une chose extérieure),

l’affect (l’effet éprouvé), et la réorientation qui s’ensuit de la puissance

d’agir du conatus, déterminé à faire réactionnellement quelque chose
23

. En

d’autres termes, mes rencontres (affections) me font quelque chose (affect),

et par suite me font faire quelque chose (redirection du conatus).

La puissance de la multitude, principe ultime des

autorités

Non par fonction – autant que du libre arbitre, le spinozisme est une

critique radicale du finalisme
24

 – mais comme un effet, les institutions ont la

propriété de réduire la diversité spontanée des affects, et par conséquent

d’homogénéiser les comportements qui s’ensuivent. Il en est ainsi parce

que, choses collectives, les institutions sont par là même dotées d’une

puissance à leur échelle, c’est-à-dire du pouvoir d’affecter tous – donc de

les affecter (pour partie) identiquement. Il faut, à ce point, quitter l’Éthique

et se tourner vers le Traité politique, tel qu’il prolonge et fait jouer dans

l’espace collectif les mécanismes de la vie passionnelle «  individuelle
25

 »,

mais pour en faire une relecture actualisée qui, au-delà de son caractère

originel d’œuvre de philosophie politique classique, attesté par ses objets

mêmes – la sortie de l’état de nature et le passage à la Cité, les formes du

gouvernement, etc. –, saurait y trouver plus largement les éléments d’une

théorie tout à fait générale des institutions sociales
26

. Sous cette perspective,

la question centrale du Traité politique est bien de savoir d’où l’État (les

institutions) tire ce pouvoir spécial d’affecter à grande échelle et, ce faisant,

de produire un ordre par homogénéisation des affects et des mouvements

subséquents de conatus, c’est-à-dire par normalisation des comportements.

La réponse à cette question est inscrite dans le concept central du Traité

politique  : la puissance de la multitude. C’est parce qu’elle est une

affirmation radicale de l’immanence que la philosophie de Spinoza

abandonne les solutions d’extériorité transcendante et ne cherche qu’ici-bas



les origines de toutes les puissances sociales
27

. La puissance de la multitude

est l’expression de ce que les hommes s’entre-affectent

interindividuellement et collectivement. Les corps sociaux, totalités à forte

clôture sur elles-mêmes, vivent donc sous le régime de l’auto-affection,

autre manière de dire que ce qui arrive aux hommes est l’effet des autres

hommes, en singularités ou en collectivités –  sachant que dans l’effet des

hommes «  en singularités  » passent systématiquement des effets des

hommes «  en collectivités  »  : même l’interaction la plus «  isolée  »

confronte les individus interagissant à leurs qualités sociales respectives les

plus élémentaires (genre, groupe social, etc.), renvoyant par là à des

schèmes de reconnaissance collectifs qui outrepassent de très loin leur

colloque singulier, et c’est au travers de ces qualités sociales, et des

jugements auxquels elles ne cessent de donner lieu, que la société tout

entière est présente dans chacune de ses interactions d’influence ou d’entre-

affection, prima facie interindividuelles, de sorte qu’un individu n’en

affecte jamais un autre sans que, pour une part, toute la société y contribue

dans son dos.

Par puissance de la multitude en tout cas, il faut donc entendre une

certaine composition polarisée des puissances individuelles telle que,

surpassant, par la composition même, toutes les puissances dont elle est

constituée, elle est un pouvoir d’affecter tous. La forme la plus simple de

l’auto-affection de la multitude est celle qu’étudie le Traité politique en

dégageant ce qui fait proprement l’aptitude du souverain – quelle qu’en soit

la figure  : monarque, oligarchie ou peuple  – à s’imposer, c’est-à-dire à

affecter d’une manière quantitative et qualitative telle que les individus

effectivement dirigent leurs puissances d’agir d’une certaine façon,

adéquate aux normes de l’ordre social et aux réquisits de la persévérance de

l’État. Or, à cette question, la réponse spinoziste est d’une parfaite clarté : la

souveraineté du souverain, c’est-à-dire la force même par laquelle il règne

sur ses sujets et les détermine à l’obsequium
28

 n’est pas autre chose que la

composition de leurs puissances, captée par lui et retournée contre eux. Le

fait de puissance qu’est la souveraineté n’a donc pas d’autre origine que

ceux-là mêmes à qui elle s’applique –  et en ce sens elle est typiquement

l’effet d’une auto-affection du corps social. Dans une approche, celle de la

philosophie classique, où le mot «  droit  » (naturel) n’a pas notre

signification juridique mais celle quasi anthropologique de la puissance –



«  le droit naturel de chaque individu s’étend aussi loin que s’étend sa

puissance
29

  », écrit Spinoza en (TP, II, 4)  –, la souveraineté est ressaisie

comme un droit-puissance d’une magnitude supérieure à celle de tous les

autres «  droits  » individuels, par conséquent à même de s’imposer à eux.

Avec cette particularité – que seule une philosophie de l’immanence est à

même de dégager aussi nettement – que ce droit-puissance supérieur n’est

pas autre chose que la composition des droits-puissances individuels, qui

pour ainsi dire se soumettent à eux-mêmes mais au travers d’un processus

de composition qu’ils sont voués à méconnaître
30

 : « Ce droit que définit la

puissance de la multitude, on l’appelle généralement “souveraineté”

(imperium)  » (TP, II, 17). Il faut donc le court-circuit de l’analyse pour

rapporter à la multitude même la puissance à laquelle elle se soumet, et pour

en tirer par conséquent l’idée centrale à la philosophie politique spinoziste

que le pouvoir politique est toujours d’emprunt. Le pouvoir d’affecter du

souverain ne lui appartient pas  ; celui qui règne n’est que le réceptacle

d’une puissance qui n’est pas la sienne, le point en lequel s’investit et par

lequel transite la puissance de la multitude avant de retomber sur la

multitude. Le fait constitutif du pouvoir, par où prend sens la distinction de

la postestas (pouvoir) et de la potentia (puissance
31

), est donc la capture.

Alexandre Matheron dit les choses plus carrément encore  : «  Le pouvoir

politique est la confiscation par les dirigeants de la puissance collective de

leurs sujets
32

. »

Comment concrètement s’opère la composition dont la potentia

multitudinis est le produit, Spinoza ne le dit pas explicitement. Il revient à

Alexandre Matheron d’avoir rassemblé les indices à partir desquels élaborer

un modèle formel d’engendrement de la puissance de la multitude

constitutive de l’État –  l’occasion étant donnée par là de signaler que

Spinoza se sépare des fictions de la pensée contractualiste pour envisager la

Cité comme le résultat endogène du jeu nécessaire des forces passionnelles

en l’état de nature
33

. Il faut renvoyer ici à ce travail pour l’exposition

détaillée de ce mécanisme générateur
34

, mais l’on peut au moins souligner

que c’est la définition même de la puissance (de la multitude) qui indique

immédiatement son modus operandi : l’affect commun. Si la puissance est

le pouvoir d’affecter, alors la puissance de la multitude, comme pouvoir

d’affecter tous – plus précisément : d’affecter tous identiquement – est ipso

facto le pouvoir de produire un affect commun. Puissance et affect : c’est le



couple de notions duales ajusté à la polarité agent/patient qui permet de lire

les faits d’autorité. La composition des puissances peut donc être saisie

comme composition des affects. Or c’est «  par les affects  » que le

mécanisme même de la composition trouve à s’éclairer, pour le coup en

retournant à l’Éthique qui livre les mécanismes élémentaires de la vie

passionnelle. Comment les hommes s’affectent-ils entre eux  ? Autre

manière de demander  : comment exercent-ils leurs puissances les uns sur

les autres  ? C’est la question que ne cessent d’explorer la partie  III et la

première moitié de la partie  IV. L’opérateur décisif de la composition des

affects individuels en affects collectifs y est donné en (Éth., III, 27) : c’est

l’émulation «  sympathique ». De ce que j’observe autrui affecté et que je

me « représente » imaginativement son affect suit que j’éprouve à mon tour

cet affect  : « Du fait que nous imaginons qu’un objet semblable à nous et

pour lequel nous n’éprouvons aucun affect, est quant à lui affecté d’un

certain affect, nous sommes par là même affecté d’un affect semblable. »

Il n’est pas question d’entrer dans la démonstration de cette

proposition qui mobilise très profondément la théorie spinoziste des corps et

de leurs affections mutuelles, mais il est impératif de donner au moins le

statut exact sous lequel cet énoncé devrait être compris, et notamment de

souligner que ce mécanisme de l’imitation affective doit se voir pleinement

reconnaître un caractère élémentaire. «  Élémentaire  » signifie ici

précisément : qui ne s’observe pas tel quel dans la réalité du monde social,

quoique contribuant pleinement aux mécanismes de sa production (à la

façon, pourrait-on dire pour faire image, dont il y a de l’azote dans l’air

mais c’est de l’air que nous respirons, pas de l’azote puis de l’oxygène). De

ce caractère élémentaire en tant qu’inobservable, la proposition 27 donne

d’ailleurs elle-même l’indice avec la clause « pour lequel nous n’éprouvons

aucun affect » adjointe à l’objet affecté auquel nous sommes exposés. Il est

absolument impossible en effet que nous nous trouvions jamais dans cette

position de neutralité affective face à un individu autre, même parfaitement

inconnu de nous, car nous le reconnaissons immédiatement, fût-ce par

l’effet d’une interprétation imaginaire, en ses qualités sociales les plus

simples et les plus apparentes, comme son genre par exemple, ou sa couleur

de peau. Il suffit d’évoquer ces deux qualités pour avoir idée de l’arrière-

plan d’affects préconstitués qui se trouve spontanément mobilisé hors de

toute interconnaissance, et même de toute interaction concrète, et pour



attester que jamais la clause « pour lequel nous n’éprouvons aucun affect »

ne peut être satisfaite dans la réalité sociale. C’est pourquoi rien ne serait

plus erroné que de lire (Éth., III, 27) comme une proposition empirique,

puis d’en faire l’index d’un « spinozisme mimétique » qui, ne connaissant

que des interactions planes, serait par là ignorant du caractère institutionnel

et structurel des faits sociaux. Et c’est aussi pourquoi le mécanisme imitatif

«  brut  » que livre cette proposition doit être vu comme une «  brique de

base » permettant d’accéder à tous les faits d’émulation affective tels que, à

partir de l’imitation « neutre », sorte de fiction conceptuelle justifiée par la

procédure constructive où elle va être incluse, ils se présentent toujours sous

la forme complexifiée et réelle d’imitations qualifiées : j’imite les affects de

quelqu’un dont, socialisé, j’ai déjà reconnu certaines qualités, cette

reconnaissance préalable me pré-affectant et ayant pour effet de distordre

(augmenter, diminuer, renverser) mes imitations dans un sens ou dans un

autre – selon des mécanismes additionnels que précisent les propositions 29

à 35 de la partie III.

Mutatis mutandis, c’est de ce statut théorique très particulier qu’il faut

doter le mécanisme de l’émulation affective au moment où il se trouve

inclus dans un modèle plus large de formation des affects collectifs

composés. En effet, faire de l’imitation «  simple  » l’opérateur de cette

composition n’a de sens que dans des situations tellement rudimentaires

qu’elles ne peuvent être que fictives. C’est typiquement le cas de ce que

Spinoza nomme l’état de nature, où l’on reconnaît d’ailleurs la « position

originelle » considérée par Luc Boltanski, et qui sert à Alexandre Matheron

de point de départ pour développer son modèle de «  genèse de l’État  ».

L’irréalité des états de nature et des «  positions originelles  » devrait être

suffisamment patente pour dispenser du parfait contresens consistant à lire

dans ce genre d’exercice la moindre intention de genèse historique.

Reproduisant en matière monétaire le modèle de Matheron, André Orléan et

moi-même avons proposé de parler de méthode des «  genèses

conceptuelles
35

  » pour mieux souligner son double caractère d’expérience

de pensée et de fiction théorique sans contrepartie empirique, mais

néanmoins susceptible d’éclairer des mécanismes réels. Contrairement à ce

que pourrait donner à croire une conception exagérément empirique des

sciences sociales, ce sont là des problèmes qui ne leur sont nullement

étrangers et qu’on ne saurait écarter en les renvoyant simplement au registre



d’un théoricisme sans objet. Durkheim partant à la recherche des formes

élémentaires de la vie religieuse était voué à s’y trouver confronté, et c’est

en des termes très semblables qu’il les a résolus pour son propre compte :

« Si, par origine, on entend un premier commencement absolu, la question

n’a rien de scientifique et doit être résolument écartée. Il n’y a pas un

instant radical où la religion ait commencé à exister et il ne s’agit pas de

trouver un biais qui nous permette de nous y transporter par la pensée.

Comme toute institution humaine, la religion ne commence nulle part […].

Tout autre est le problème que nous nous posons. Ce que nous voudrions,

c’est trouver un moyen de discerner les causes, toujours présentes, dont

dépendent les formes les plus essentielles de la pensée et de la pratique

religieuse
36

. »

Les institutions souveraines

Il fallait ce luxe de précautions pour faire recevoir autrement que

comme pure élucubration spéculative le modèle de genèse (conceptuelle) de

l’État par composition mimétique des affects individuels en affect commun.

S’imitant les uns les autres à propos des choses qui doivent être jugées

bonnes ou mauvaises, les individus finissent par converger vers une

définition unanimement agréée du licite et de l’illicite, sorte de genèse des

mœurs préalable à la captation souveraine qui se pose ensuite comme

conservatrice de la norme, et formalisera la polarité axiologique de

l’approuvé et du réprouvé en polarité juridique du légal et de l’illégal
37

. La

composition imitative est donc productrice d’un affect de grande extension

puisque, par le fait de la propagation, tous en viennent à l’éprouver. Affecter

à cette échelle est une performance dont aucun individu ne serait capable

par lui-même. Seule la multitude le peut, mais par un effet tout à fait

inintentionnel de polarisation des affects individuels. Elle est donc en

dernière analyse la productrice du ciment qui lui donne sa propre

consistance et la fait tenir comme corps  : l’affect commun. «  Puisque les

hommes, comme nous l’avons dit, sont conduits par l’affect plus que par la

raison, il s’ensuit que la multitude s’accorde naturellement et veut être



conduite comme par une seule âme sous la conduite non de la raison mais

de quelque affect commun  » (TP, VI, 1). Rompant avec les fictions

rationalistes du contractualisme, Spinoza identifie dans l’affect commun à

la fois un (l’)opérateur de communauté et le principe véritable de

l’imperium, c’est-à-dire de l’autorité politique. Les sujets se plient car

affectés de l’affect commun, dont la capture leur figure imaginairement la

source en le souverain, leurs mouvements conatifs sont homogénéisés dans

des orientations conformes à la norme édictée par l’État. L’autorité politique

n’a donc pas d’autre base que les passions de la multitude elle-même en son

pouvoir d’auto-affection, c’est-à-dire en son pouvoir, comme multitude,

d’impressionner chacun de ses membres.

Mais il faut dire davantage et tirer de (TP, VI, 1) toutes les

conséquences de sa propre généralité de formulation. «  Quelque affect

commun  », voilà qui ne préjuge en rien de la nature de l’affect ni des

domaines dans lesquels il se manifeste. Aussi, bien au-delà de l’imperium

proprement politique, le double concept « puissance de la multitude/affect

commun » livre-t-il en fait le principe de l’autorité sociale en général. À ce

sujet, c’est une fameuse intuition qu’auront eue, hors de toute intention

spinoziste, Michel Aglietta et André Orléan en parlant de la «  monnaie

souveraine
38

  », décalage décisif pour détacher le concept de souveraineté

des usages exclusivement politiques auxquels il était rivé et l’appliquer à

une tout autre matière institutionnelle. Car ce qu’entendent Aglietta et

Orléan par «  monnaie souveraine  » est on ne peut plus conforme à la

caractérisation spinoziste générale de l’imperium : peut être dite souveraine

la monnaie qui parvient à s’imposer socialement comme le représentant

unanimement reconnu de la richesse. L’être souverain de la monnaie c’est

donc son faire autorité. Et c’est, formellement parlant, par les mêmes

mécanismes que le souverain monétaire et le souverain politique se font

l’un et l’autre reconnaître  : par captation de la puissance de la multitude

comme pouvoir de produire un affect commun
39

. À ce niveau d’abstraction,

il est donc possible d’étendre à toute norme institutionnelle ce que le cas

politique et le cas monétaire viennent déjà d’illustrer, et de dire que la

potentia multitudinis constitue le principe fondamental de tout « s’imposer

socialement  », de tout «  faire autorité  », c’est-à-dire le principe de toute

efficacité institutionnelle
40

.



Il faut cependant immédiatement ajouter que dans les institutions

réelles, ce principe fondamental ne se manifeste que de manière hautement

médiée. Ce degré de médiation est le propre de la complexité de l’appareil

institutionnel d’ensemble, tel que son buissonnement a pour effet de faire

reposer l’autorité d’une institution pour l’essentiel sur l’autorité

d’institutions antérieurement constituées, et par là rend moins apparentes les

opérations de la potentia multitudinis. Ainsi par exemple, l’autorité

doctorale de l’expert ou de l’universitaire s’appuie sur –  il faudrait même

dire : procède de – l’autorité de l’institution, l’université en la circonstance,

qui, par titre interposé, les a symboliquement dotés  ; mais l’institution

université à son tour ne tire son autorité propre que de la reconnaissance

d’État – et l’on se souvient de ce que l’économie du pouvoir symbolique de

Bourdieu voyait dans l’État une sorte de banque centrale, «  prêteur

d’autorité en dernier ressort  », où viennent en dernière instance se

« refinancer » (se « re-doter ») toutes les autorités institutionnelles de rang

inférieur
41

. Il faut donc passer au travers de toutes ces médiations des effets

d’autorité –  ces «  chaînes d’autorisations  » auxquelles Luc Boltanski fait

référence
42

  – pour remonter au principe ultime de la puissance de la

multitude tel qu’il est rendu à nouveau visible par l’instance de dernier

ressort qu’est l’État. Plus que de simple étai mutuel, les institutions nouent

entre elles des rapports de véritable engendrement. Pour Spinoza lui-même,

la capture proprement politique au principe de l’État est ainsi l’effet, par

dérivation, d’un affect commun «  ressource  » déjà là dont la nature est

théologico-superstitieuse (Traité théologico-politique). De la même

manière, il est possible de situer la production de l’affect commun

monétaire dans l’orbite de l’affect commun étatique, la monnaie

remobilisant à son profit la ressource d’une circulation de potentia

multitudinis (politique) déjà établie, sous la forme de la devise frappée à

effigie –  celle du souverain politique bien sûr. Et, comme précédemment,

rien ne serait plus faux que de voir dans ces séquences élémentaires des

thèses à caractère historique, là où il n’y a que l’illustration conceptuelle

d’un mécanisme de la prolifération institutionnelle et de son nécessaire

devenir architectonique. Fauconnet et Mauss, une fois de plus, perçoivent

parfaitement cette dynamique d’engendrement autocatalytique des

institutions : « Rien ne vient de rien : les institutions nouvelles ne peuvent

être faites qu’avec les anciennes, puisque celles-ci sont les seules qui



existent
43

. » En « haut », à moins qu’il ne faille dire « au fond » ou « en

arrière-plan  », de cette architectonique des institutions, le principe actif

diffusé dans toute son épaisseur est bien celui de la puissance de la

multitude, exprimé au travers des multiples ramifications, localisées,

spécifiées et « partiellisées » de l’affect commun – l’occasion étant fournie

de préciser à nouveau combien l’imitation affective comme principe de

production de l’affect commun n’a de sens que dans le cadre de la genèse

conceptuelle, l’affect commun «  en réalité  » ne se développant que par

ramification au travers de ces innombrables médiations. On pourrait donc

dire en résumé que la vie du corps social n’est pas autre chose que la vie de

l’affect commun, ou la vie sous l’affect commun, mais à la condition

d’entendre dans «  affect commun  » le même genre de complexité par

laquelle Spinoza conçoit l’esprit comme idée, idée complexe constituée

d’un très grand nombre d’idées partielles. C’est d’une certaine manière ce

que Fauconnet et Mauss touchent du doigt en notant que « si les institutions

dépendent les unes des autres et dépendent toutes de la constitution du

corps social, c’est évidemment qu’elles expriment ce dernier
44

 ». À quelque

niveau de la structure institutionnelle que ce soit, les hommes suivent les

normes et se plient à l’autorité parce qu’ils en sont impressionnés, c’est-à-

dire affectés, et qu’au fond de ce pouvoir, par-delà toutes les médiations, il

y a la force de la puissance de la multitude.

La crise des autorités institutionnelles, ou

l’ambivalence de l’affect commun

Est-ce à dire que les normes sont toujours suivies, et les autorités

toujours opérantes  ? On sait très bien que non. Parce que le fondement

ultime de l’autorité est immanent, les ordres politiques et institutionnels

sont frappés d’une fragilité constitutive. Rien n’est pour eux plus

destructeur que la révélation de l’arbitraire des valeurs qu’ils affirment,

valeurs morales prescrites aux comportements des sujets, valeur de soi

affirmée par le souverain comme légitimation de sa revendication à régner.

L’immanence en effet a cet arbitraire pour nécessaire corrélat puisque les



boucles autoréférentielles de la puissance de la multitude, qui donnent à

l’autorité sa structure formelle, peuvent potentiellement se refermer sur

n’importe quels contenus. Pascal ici rejoint Spinoza, et saisit les abîmes

qu’ouvre ce défaut de substance, simplement «  couvert  » par la forme

« autorité », et les périls qui suivraient de cette révélation : « La coutume est

toute l’équité par cette seule raison qu’elle est reçue. C’est le fondement

mystique de son autorité. Qui la ramène à son principe l’anéantit […]. L’art

de fronder, bouleverser les états est d’ébranler les coutumes établies en

sondant jusque dans leur source pour marquer leur défaut d’autorité et de

justice
45

. » Préserver l’ordre c’est alors maintenir à tout prix le respect des

grandeurs, envers et contre leur irréductible arbitraire. Si Pascal salue les

«  opinions du peuple saines
46

  » qui spontanément «  honore[nt] les

personnes de grande naissance
47

 », c’est parce qu’il voit en elles le meilleur,

ou disons le moins mauvais ancrage où arrimer un ordre social compris

comme ordre de croyances. Mais il faut craindre les demi-habiles qui

« méprisent [les grands] disant que la naissance n’est pas un avantage de la

personne mais du hasard
48

 » et, inconscients des dévastations que peuvent

causer leurs discours, «  font les entendus
49

  ». Les habiles, qui savent

vraiment, se reconnaissent à ce que, à leur savoir, ils ajoutent « la pensée de

derrière
50

  », celle qui, sans être dupe, n’en commande pas moins

impérativement le respect, par conscience claire de la gravité des enjeux –

  mais sur les remparts que tente de dresser l’ordre des grandeurs contre

l’arbitraire, il faudrait presque citer in extenso les Trois discours sur la

condition des grands…

Spinoza cependant n’a pas chevillée au corps, comme Pascal,

l’obsession de l’ordre à préserver, ou plus exactement il n’est pas prêt à y

sacrifier à n’importe quel prix. Aussi ne cesse-t-il pas de regarder avec une

lucidité toute positive le travail des forces tel qu’il s’opère pour le meilleur

ou pour le pire. Or il entre dans ces opérations, comme une possibilité

toujours ouverte, de mettre en crise l’ordre institutionnel par un

basculement de la vie passionnelle collective qui retourne les sujets contre

l’autorité. C’est d’ailleurs peu dire que Spinoza ne cesse de voir la

décomposition à l’horizon de l’ordre  : «  Il est certain […] que la Cité est

toujours plus menacée par ses citoyens que par ses ennemis » (TP, VI, 6).

Le trouble viendra donc le plus probablement du dedans. Il viendra plus

précisément de ce quant-à-soi irréductible que demeure en chacun le droit



naturel, droit de sentir et de juger, qui appartient à la nature humaine même,

comme expression de la puissance de penser de l’esprit  : « Bien que nous

disions que les hommes relèvent non de leur droit mais de celui de la Cité,

nous n’entendons pas que les hommes perdent la nature humaine pour en

adopter une autre ; ni par conséquent que la Cité ait le droit de faire que les

hommes s’envolent, ou – ce qui est tout aussi impossible – que les hommes

considèrent comme honorable ce qui provoque le rire ou le dégoût » (TP,

IV, 4), et Spinoza dit là le principe de toutes les séditions  : politique,

salariale, monétaire
51

, etc.

La perspective de Boltanski doit se retrouver dans cette formule qui dit

l’incompressibilité de la faculté de juger, et partant de critiquer. Bien sûr

reste ouverte la question de savoir à partir de quels seuils et dans quelles

conditions cette faculté devient active. Mais elle est là, et le pouvoir

(l’institution) qui abuse est voué à la rencontrer. À ses risques et périls. Car

faire passer à la critique le seuil de ce que Spinoza nomme

l’«  indignation  », c’est commencer de défaire l’affect commun… par

induction d’un affect commun concurrent si les indignations individuelles à

leur tour entrent en résonance et viennent à se composer collectivement  :

« Il faut considérer qu’appartient le moins au droit de la Cité ce qui indigne

le plus grand nombre. Il est certain en effet que les hommes sont

naturellement conduits à se liguer, soit en raison d’une crainte commune,

soit dans l’impatience de venger quelque dommage subi en commun  ; et

puisque le droit de la Cité se définit par la puissance commune de la

multitude, il est certain que la puissance et le droit de la Cité sont amoindris

dans la mesure exacte où elle offre elle-même à un plus grand nombre de

sujets des raisons de se liguer » (TP, III, 9).

Dans cette citation décisive pour une théorie des ordres institutionnels

et de leurs crises, il faut donc lire deux choses, que Spinoza va d’ailleurs

soigneusement préciser  : 1) La puissance de la multitude est toujours

susceptible de se fractionner, et n’est donc jamais garantie de demeurer

une : « Le glaive du roi, c’est-à-dire son droit, est en réalité la volonté de la

multitude elle-même ou de sa partie la plus forte » (TP, VII, 25, c’est moi

qui souligne). Ainsi peuvent se former des courants antagonistes de

puissance collective. La persévérance du souverain ne dépend alors plus

que du rapport de force qui s’établit entre eux. 2) C’est de toute manière

sous le signe de la force et de la lutte que l’ordre s’était originellement



constitué, et seul un défaut d’acuité pouvait le faire oublier dans la

tranquillité apparente du régime : « Je n’accorde dans une cité quelconque

de droit au souverain sur les sujets que dans la mesure où, par la puissance,

il l’emporte sur eux
52

  » (Lettre L). Et Spinoza, alors qu’il parle de l’état

civil même, d’ajouter  : «  C’est la continuation de l’état de nature
53

.  » On

croirait entendre Foucault inversant Clausewitz  : «  La politique, c’est la

guerre poursuivie par d’autres moyens
54

.  » Et c’est bien de guerre qu’il

s’agit. Spinoza le dit plus explicitement encore au moment où l’évocation

de la destruction de la Cité rend plus facile de l’entendre : « Si cependant

[les lois] sont d’une nature telle qu’elles ne puissent être violées sans

qu’aussitôt la vigueur de la Cité en soit atteinte, c’est-à-dire sans qu’aussitôt

la crainte partagée par la plupart des citoyens se change en indignation, par

cela même la Cité est dissoute et le contrat cesse : on voit par conséquent

que celui-ci est imposé non par le droit civil mais par le droit de guerre »

(TP, IV, 6). À l’horizon de toutes les constructions institutionnelles («  le

droit civil  »), il y a la force et la guerre – pour le coup Pascal ne dit pas

autre chose
55

, et la sociologie critique de même  : Pierre Bourdieu a

suffisamment insisté sur les coups de force des origines ; Luc Boltanski qui

renoue avec cette veine n’en disconvient pas
56

. Mais le fait le plus

marquant, lisible à même cet article  6 du chapitre  IV, tient à l’inférence

contenue dans les «  :  » qui précèdent le «  par conséquent  ». Car par

rétroprojection de l’enchaînement de la crise sur l’enchaînement de la

genèse, Spinoza déduit l’ambivalence profonde du droit de guerre, à

l’œuvre aussi bien comme puissance constitutive que comme puissance

destructrice : les ordres institutionnels périssent par les mêmes mécanismes

qui leur ont donné naissance.

Sens, discours et affects, ou les puissances de

l’imagination

Placer ainsi la vie et la mort des autorités institutionnelles sous le jeu

exclusif des puissances et des affects pourrait laisser penser que l’essentiel

des approches herméneutiques-pragmatiques de la sociologie de la critique



(et de la nouvelle synthèse proposée par Luc Boltanski) est laissé de côté :

la critique n’est-elle pas affaire de sens et d’argument –  précisément ce à

quoi puissances et affects sont réputés étrangers ? Il est vrai qu’une lecture

abandonnée aux résonances spontanées de mots comme « affect » n’y verra

qu’éruptions passionnelles ou, à la façon de la Behavioral Economics

jamais en reste d’une finesse, «  comportements viscéraux
57

  », soit l’exact

contraire de l’effort discursif organisé visant la récrimination/revendication

justifiée, et comme un écho de la distinction aristotélicienne de la phonè (la

voix mais de l’ordre du quasi-grognement animal) et du logos (qui seul

atteint à la dignité du discours). Or rien ne ferait moins justice à la

philosophie spinoziste que cette imputation de méconnaissance de l’ordre

du sens. Le Traité théologico-politique n’est-il pas consacré pour une très

large part à la question de la superstition comme pathologie de l’imaginaire

collectif, et par là ne se rapporte-t-il pas directement à ce que les sciences

sociales placent parfois sous l’idée d’« ordre symbolique » entendu comme

l’ensemble structuré des croyances, des représentations et des idéologies ?

En vérité la question des rapports de sens fait l’objet d’un traitement bien

plus fondamental encore dont l’essentiel est à lire dans la seconde moitié de

la partie II de l’Éthique. Spinoza y montre comment il entre dans l’activité

même du conatus de lier les affections du corps pour en tirer du sens, et cela

non seulement selon l’ordre fortuit des rencontres de choses mais également

conformément aux «  intérêts  » spécifiques d’une complexion singulière  :

«  Un soldat, par exemple, ayant vu sur le sable les traces d’un cheval,

passera aussitôt de la pensée du cheval à celle du cavalier, puis de cette

pensée à celle de la guerre, etc. Mais un paysan, quant à lui, passera de la

pensée du cheval à celle d’une charrue, d’un champ, etc., et ainsi chacun

selon qu’il est accoutumé à lier et à enchaîner les images des choses selon

telle ou telle modalité, passera d’une même pensée à telle ou telle autre »

(Éth., II, 18, scolie). Par son activité de liaison et d’association sélectives,

ou pré-dirigées –  pré-dirigées par l’orientation d’ensemble d’une

complexion telle qu’elle s’est antérieurement constituée et telle qu’elle

continue de se construire dans l’activité présente de liaison et

d’association –, le conatus comme puissance de penser met son monde en

sens. À défaut de présenter dans leur détail les mécanismes de cette

activité
58

, on peut au moins noter ceci  : le conatus est une puissance

spontanément herméneutique, il est un automate interprétatif – l’expérience



commune ne le sait que trop, qui peut faire quotidiennement le constat de

ses jugements-réflexes produits avant même toute délibération, avant,

éventuellement, d’être repris par le sursaut de la réflexivité.

On voit donc que la production de sens et d’idées n’est nullement

étrangère à l’ordre de la puissance. C’est d’ailleurs une litote alors qu’il

s’agirait de dire plutôt que la puissance herméneutique est la synthèse

même de la puissance d’agir du corps et de la puissance de penser de

l’esprit : puissance d’agir, puisque tout commence avec la capacité du corps

à être affecté et à lier (corporellement) ses affections ; puissance de penser

comme capacité corrélative de l’esprit à enchaîner ses idées selon un ordre

similaire à l’enchaînement des affections du corps (Éth., II, 18, scolie
59

). Si

les idées imaginatives sont ainsi élaborées dans l’orbite des affections du

corps, alors elles sont nécessairement liées à des affects. Là où les situations

d’interlocution sont spontanément regardées comme communications

d’esprit à esprit, Spinoza invite donc à y voir en premier lieu des entre-

affections de corps. La voix est bien un mode de l’étendue  ! Elle est

vibrations de corps aériens, puis de corps-tympans, etc. S’y ajoute la vue du

locuteur, l’identification spontanée de ses propriétés sociales, de l’humeur

(affects) qui semble teinter son discours, la perception d’un éventuel

environnement (propriétés particulières du lieu de l’interlocution, présence

d’autres locuteurs)  : tout cela est donc d’abord affaire de corps et

d’affections du corps. Ces affections à leur tour sont productrices d’affects

qui déterminent la réception, la mise en sens qu’elle opère mais au travers

de la complexion imaginative acquise telle qu’elle-même remobilise tout

son dépôt de schèmes et d’idées. Faut-il le dire, ce dépôt est de nature

éminemment sociale. Si les complexions imaginatives et dispositionnelles

des individus
60

 (ce que Spinoza nomme l’ingenium, et dont on voit à quel

point il consonne avec l’habitus de Bourdieu) ont été formées au fil des

affections de chacun, c’est-à-dire de ses expériences, ces affections n’en

sont pas moins pour partie similaires par « classes d’équivalence », c’est-à-

dire par indexation à des positions sociales communes des individus, telles

qu’elles leur font vivre des expériences semblables, et concaténer alors

leurs affections et leurs idées selon des schèmes semblables. Ainsi les

manières de penser échappent-elles à la pure dispersion idiosyncratique et

se trouvent-elles (partiellement) homogénéisées par ces effets d’équivalence



par proximité sociale
61

. Et les complexions imaginatives sont de part en part

socialement constituées
62

.

Le point important de cette analyse, cependant, tient au fait que

l’activité imaginative est pour Spinoza une forme de cognition dominée par

les affects, on pourrait même dire  : informée par des affects – «  La

connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie ou de

tristesse, en tant que nous en sommes conscients », énonce (Éth., IV, 8). Et,

comme toujours, le corps affecté réagit conativement  : il réoriente sa

puissance d’agir pour accomplir des actions, parmi lesquelles

éventuellement des actes de langage  : il se met à parler (car c’est bien

remuer son corps d’une certaine manière que de parler). Contrairement à ce

qu’on aurait d’abord pu croire, la cognition et l’interlocution ne sont donc

nullement étrangères à l’ordre de la puissance et des affects  : elles y sont

entièrement immergées. C’est d’ailleurs la chose la plus connue du monde,

et l’on s’étonne qu’il reste encore de nombreuses approches de sciences

sociales pour manquer de la prendre au sérieux  : les situations

d’interlocution sont inévitablement chargées d’affects dont le potentiel de

distorsion par rapport à l’idéal scolastique de la communication « pure » ne

peut jamais être réduit. L’affect est d’ailleurs le principe même de

l’adhésion des individus à leurs idées et à leurs dires. C’est bien tout ce qui

fait la différence entre une croyance et une idée pure, dont Spinoza

diagnostique sans appel l’impuissance : « La connaissance vraie du bien et

du mal ne peut réprimer aucun affect en tant que cette connaissance est

vraie… » (Éth., IV, 14). Il n’y a aucune force propre de l’idée vraie, et plus

généralement de l’idée comme pur contenu idéel. Ceux qui se gargarisent

en affirmant que «  les idées mènent le monde  » font donc entièrement

fausse route, du moins si l’on comprend «  idée » un peu rigoureusement,

c’est-à-dire dans sa pure «  idéelité »  : analytiquement parlant, ce sont les

affects, mais dont les «  idées » se chargent nécessairement dans le régime

de la cognition imaginative, qui leur donnent leur puissance. Peut-être, pour

mieux faire la distinction, faudrait-il réserver un terme spécial, par exemple

adhæsio, à ce genre d’«  idée  »-là, ainsi redéfinie comme idée-affect ou,

pour mieux dire, comme un affect investi dans un certain contenu idéel.

C’est pourquoi il est illusoire de penser séparer l’ordre du sens et du

discours de l’ordre des puissances-affects. C’est dans leur compénétration,

il faudrait dire en fait : dans l’inclusion du premier dans le second, que les



faits d’autorité qui intéressent Boltanski prennent naissance.

Corrélativement, il n’est pas de politique qui n’ait perçu que, si faire

autorité c’est affecter à grande échelle, alors il n’est pas d’enjeu plus central

que de faire passer les idées pures impuissantes à l’état d’adhæsiones, c’est-

à-dire d’idées-affects, par là dotées d’une force mobilisatrice – littéralement

parlant  : une force de mise en mouvement des corps. Marx en tout cas ne

s’y trompe pas et fait parfaitement cette différence : « L’arme de la critique

ne peut pas remplacer la critique des armes  ; la force matérielle doit être

renversée par une force matérielle, mais la théorie se change elle aussi en

force matérielle dès qu’elle saisit les masses
63

  », et l’on pourrait

difficilement mieux dire les effets de la conversion à grande échelle des

idées en adhæsiones, c’est-à-dire de la formation de puissance de la

multitude qui suit de la constitution d’un imaginaire commun.

Redisons que Boltanski a la piste à portée de main au moment où il

envisage l’institution comme « puissance déontique », c’est-à-dire comme

pouvoir assertif de valeur, comme acte locutoire affirmatif – ce qu’est par

essence tout acte locutoire dans le cadre spinoziste. Parler, c’est exercer sa

puissance d’agir-penser et, partant, actualiser les tendances essentiellement

affirmatives du conatus – Spinoza tient si fortement la nature affirmative de

toutes les manifestations du conatus, y compris en matière de pensée, qu’il

moque les conceptions purement représentatives des idées qui les réduisent

à «  des peintures muettes sur un tableau  » (Éth., II, 43, scolie). Penser,

parler, c’est poser et affirmer, adhérer à ses positions et propulser ses

adhæsiones. La conversation du monde social est la gigantesque

confrontation de ces affirmations. L’emporteront comme adhæsiones

sociales celles qui ont été dotées de la plus grande part de puissance de la

multitude. Les protagonistes de ce qu’on nomme le combat idéologique

n’ont pas d’autre visée pratique  : rassembler derrière leurs énoncés les

puissances les plus grandes, c’est-à-dire les munir du pouvoir d’affecter le

plus grand – ce qu’on appelle aussi convaincre. À toutes les échelles, de la

communication interpersonnelle à la grande conversation sociale, persuader,

c’est affecter, et adhérer, c’est avoir été affecté. Comme l’a maintes fois

observé Bourdieu, seule la vue scolastique peut croire à la force intrinsèque

de la vérité. Mais, dira-t-on, la conviction des savants ne fait-elle pas

contre-exemple, qui se forme d’après le meilleur argument  ? Sans doute,

mais c’est que la communauté des savants –  le champ scientifique  – ne



cesse de s’entre-affecter et de disposer chacun de ses membres

adéquatement, c’est-à-dire à faire entrer dans leur pouvoir d’être affecté la

susceptibilité à la « force du meilleur argument ». Il n’y a donc pas d’effet

propre de la vérité pure –  mais le travail des affects collectifs pour faire

aimer la vérité, condition préalable pour la faire reconnaître et y faire

adhérer.

Très regrettablement, Luc Boltanski ne suit pas la piste dont il avait le

commencement et retombe dans la séparation du sens et de la puissance.

D’où ce dédoublement malaisé entre, d’une part, les «  institutions  »

proprement dites, entièrement cantonnées à leur dimension sémantique et à

leur fonction symbolique de véridiction, et, d’autre part, les

« organisations » que l’on comprend comme les entités chargées d’apporter

aux précédentes les moyens de l’efficacité
64

. Aux yeux mêmes de son

auteur d’ailleurs, ce distinguo se révèle instable et les catégories se

brouillent, pour en venir à considérer par exemple des «  forces

institutionnelles  », «  mises au service de la conservation  »
65

 de ce que

Boltanski nomme la «  réalité de la réalité  » (à savoir les énoncés de la

véridiction institutionnelle), ou bien des «  dispositifs institutionnels  » qui

« la font tenir ». L’institutionnel ne semble donc plus pouvoir être cantonné

à sa seule dimension sémantique et se charge subrepticement de puissance.

Quel gain ne ferait-on pas à la lui reconnaître comme prédicat constitutif !

Bouclant la boucle, c’est peut-être ici qu’il faut faire retour à l’ontologie

spinoziste comme ontologie de la production  : pour que quelque chose se

passe, il faut qu’une puissance se soit exercée. Les faits du monde social

n’échappent pas à cet ordre de la production, et particulièrement, parmi eux,

ceux qui semblent le plus avoir à faire avec «  la vie de l’esprit  »,

individuelle ou collective. L’ordre du sens n’est constitutif d’aucune extra-

territorialité du monde humain-social et ne suspend nullement le jeu des

puissances, au contraire il lui donne de nouvelles expressions. Parler « fait

quelque chose » à celui qui écoute, parler affecte, et « affecter » est le nom

même de l’effet de la puissance. C’est à la puissance que fonctionne

l’autorité véridictionnelle des institutions.

Séditions et crises de l’ordre salarial



Et c’est aussi à la puissance qu’elle s’effondre. Rien n’est plus frappant

que le spectacle de ces ruines, fussent-elles locales et même de courte

durée, à l’occasion desquelles se révèle la fragilité d’ordres sociaux

tellement inscrits dans le paysage des habitudes mentales qu’on les croyait

éternels. Et rien ne révèle davantage leur arbitraire puisque la forme qui les

remplace aussitôt, quelque éphémère et inconsistante, atteste en acte qu’il

était possible de «  faire autrement  » –  peut-être même «  dès le début  ».

Faire ce rappel à la puissance quand bien même il est question de

véridiction et d’ordres qu’on pourrait alors dire «  symboliques » est donc

une manière de rappeler que ce symbolique-là est toujours en dernière

analyse politique. Le rapport salarial est peut-être l’un des «  lieux  » du

monde social où ce mélange de véridictions institutionnelles et de rapport

de force s’observe le plus crûment, et où les « c’est ainsi » –  l’autre nom

des « ce qu’il en est de ce qui est » –, habitués à faire autorité, tombent dans

la plus complète stupéfaction les (rares) fois où ils ne sont pas suivis

d’effets. Voudrait-on ne donner qu’une seule illustration permettant de

rendre concret ce qui a pu paraître jusqu’ici abstrait, il faudrait la chercher

dans les manifestations d’insubordination salariale, qui offrent, par une

sorte d’heuristique négative, des occasions sans pareilles de ressaisir les

mécanismes de la puissance institutionnelle… au moment même où celle-ci

s’écroule
66

.

La vaste récollection opérée par Xavier Vigna sous le titre

L’Insubordination ouvrière dans les années 68
67

 livre un matériau de choix,

bien sûr du fait même de la période sous revue, mais aussi par le volume et

la diversité des cas rassemblés. Mais cette somme tient surtout son intérêt

de la ligne analytique même qui vient la fédérer, et dont l’ouvrage fait son

sous-titre  : Essai d’une histoire politique des usines (c’est moi qui

souligne). La chose la moins étonnante n’est pas la grande prudence que

l’auteur juge bon de témoigner pour avancer sa thèse, comme si les usages

du mot «  politique  » hors de son ordre classique (celui de la politique

institutionnelle, des partis et des compétitions électorales) étaient quasiment

de l’ordre de la transgression disciplinaire, en tout cas requéraient un luxe

spécial de précautions  : «  L’hypothèse d’une capacité politique des

ouvriers », écrit Xavier Vigna, est « problématique »
68

. Elle l’est si peu en

fait. Il faudrait même dire combien elle est évidente, non pas du tout au sens

de la trivialité, mais par la force avec laquelle elle s’impose. Quitte à



heurter la prudence historiographique de l’auteur, on pourrait même dire

qu’évidente, elle l’est a priori. Elle l’est conceptuellement et sans préjudice

des résultats de sa vaste enquête –  dont on ne saurait dire en aucun cas

qu’elle vient pour «  rien  », ou pour simple «  confirmation  », puisqu’elle

remplit la sous-détermination des concepts et dégage les contenus concrets

que sans doute ils informent mais qu’eux seuls ne peuvent donner  : en

quelque sorte la texture même de l’histoire. Cette évidence conceptuelle

d’une «  politique ouvrière  » n’est autre que celle de rapports sociaux de

production capitalistes intrinsèquement conflictuels. Or faire des luttes le

point de départ, et la matière même, de la politique, c’est bien en revenir à

la guerre et à ses « autres moyens » (Foucault), ou bien à la continuité de

l’état de nature et de l’état civil (Spinoza). Et tel est bien le sens en

définitive d’une théorie des institutions sociales placée sous l’égide d’un

traité politique, où le politique se trouve très généralement redéfini comme

ce qui suit des rencontres de conatus. Cette transposition du politique hors

de son ordre habituel n’a d’ailleurs rien de spécialement étonnant, et

Bourdieu déjà avait montré combien la plupart des champs, en tant que

champs de forces et champs de luttes, sont des lieux hautement politiques,

même s’il s’agit à chaque fois d’une politique spécifique –  politique du

champ scientifique, ou du champ artistique, ou du champ du capital
69

, etc.,

mais bien politique toujours et au sens le plus général d’arènes où prennent

place des rapports de puissances. La politique advient nécessairement à la

coexistence des conatus, dont le concept même emporte la possibilité de la

lutte : si les choses ont à s’efforcer pour persévérer dans leur être, c’est que

l’affirmation de puissance est d’abord ipso facto résistance à la destruction

(ou à la minoration) par les causes extérieures – et l’on pourrait entendre un

écho de cet agonisme intrinsèque à l’élan conatif dans l’étymologie

recouverte du mot «  animosité  » qui, désignant communément une

disposition antipathique, désigne en fait originairement le simple caractère

d’être animé, comme si l’affrontement était un corrélat probable de

l’animation, du simple faire-mouvement.

Comment, sous cette extension, la politique n’adviendrait-elle pas au

rapport salarial auquel la conflictualité est indubitablement intrinsèque  ?

Xavier Vigna prend bien soin de préciser que, du conflit « essentiel », celui

que repère la théorie marxiste notamment, au conflit pratique, c’est-à-dire à

l’affrontement ouvert dans l’usine, il y a un pas que seules des circonstances



bien particulières font franchir. Comme l’atteste un propos d’ouvrier

enregistré par Juliette Minces en 1965, «  on croit qu’il y a toujours un

combat, qu’il y a vraiment une lutte. En fait ça existe, mais c’est toujours à

l’état latent. Ça dort, ça n’est pas clair. Il y a par moments des sursauts ; des

soubresauts dans certaines régions  ; ça explose
70

  ». Tout l’intérêt des cas

rassemblés par Xavier Vigna tient au fait de nous montrer et les ressorts de

cette actualisation et les éléments fondamentaux de la « politique d’usine »

latente, mais pleinement révélée à la faveur d’épisodes critiques qui, brisant

le cours régulier des choses, (re)découvrent l’arbitraire fondamental de son

ordre et remettent à nu des rapports de puissance symboliquement

neutralisés du fait de leur incorporation en habitude. C’est pourquoi

d’ailleurs cette repolitisation des choses a si profondément partie liée avec

la production de nouveaux énoncés, comme entreprises de recatégorisation

du monde. Aussi Xavier Vigna prête-t-il une attention particulière à la

parole ouvrière, non sans indiquer toutes les difficultés qui pèsent sur son

enregistrement –  fantasme historiographique de la parole brute et intègre,

distorsions institutionnelles quand cette parole est plus celle des syndicats

que des ouvriers eux-mêmes, etc. – mais pour assumer en définitive la part

de reconstruction subjective de ce qu’il nomme lui-même les «  fragments

d’un discours ouvrier
71

 », et cela dans la perspective explicite de lier activité

politique et travail d’énonciation.

Les insubordinations ouvrières de Vigna offrent alors le tableau de

toutes les scènes spinozistes de la sédition. À commencer par les

cristallisations de l’affect commun d’indignation. C’est sans doute le propre

de la plupart des pouvoirs institutionnels que, n’ayant pas de conscience

claire des réelles données passionnelles de leur assise, et tenant leur propre

existence pour acquise, ils sont portés à l’abus, c’est-à-dire à solliciter

l’obsequium au-delà de ce qu’il peut raisonnablement accepter. Or le

pouvoir de toute institution de faire vivre ses «  sujets » sous ses rapports

caractéristiques ne s’étend pas au-delà d’une certaine limite, comme le

rappelle Spinoza, qui garde sans cesse en vue ces lignes critiques invisibles

faisant la démarcation de l’acceptable et de l’inacceptable –  seuils de

sédition dont le pouvoir souverain, inconscient, risque toujours de se

rapprocher dans son désir d’intensifier son emprise : « Assassiner les sujets,

les spolier, enlever les jeunes filles et autres choses semblables, c’est

changer la crainte en indignation et par conséquent la société civile en



société hostile » (TP, IV, 4). Il faut évidemment retirer aux exemples pris

par Spinoza leur caractère frappant d’extrémité pour voir la généralité du

propos et la variété des cas d’indignation susceptibles d’y entrer. Dans la

société salariale, elle-même plongée dans la société « tout court », et par là

imbibée de ses normes en constante évolution, les conditions de travail

peuvent remplacer l’enlèvement des jeunes filles comme point de

cristallisation du sentiment de l’inacceptable. La recension de Vigna

témoigne ainsi de l’intolérance croissante à des conditions de travail jugée

trop agressives pour pouvoir faire l’objet d’une compensation monétaire

classique  : «  Les ouvriers refusent de manière croissante de céder sur les

conditions de travail contre une prime de pénibilité ou d’accepter une

charge de travail de plus en plus lourde contre une prime de rendement
72

. »

Le « refus de céder », ou de plier, est l’expression même de l’irréductibilité

du droit naturel conservé par les sujets jusque dans l’ordre légal de la Cité –

  conservation où l’idée d’une continuité entre état de nature et état civil

trouve son fondement –, d’un quant-à-soi incompressible d’où peut toujours

renaître le sentiment du scandale et avec lequel le pouvoir souverain devrait

compter comme un foyer permanent de rétivité, éventuellement de

rébellion. « Personne ne peut céder sa faculté de juger », souligne Spinoza
73

pour rappeler que le transfert de puissance des sujets au souverain n’a rien

d’un abandon sans retour, non pas d’ailleurs que cette retenue procède d’un

geste conscient des sujets, mais parce que l’acte de « juger » entre de plein

droit dans les automatismes du conatus tels qu’ils expriment la puissance de

penser de l’esprit.

Vient alors ce moment où le transfert caractéristique du « contrat social

fordien », dans lequel l’empire patronal sur l’organisation de la production a

été troqué contre des garanties d’emploi et de progression salariale, n’est

plus tolérable quand les conditions de travail qu’il impose sont jugées

abusives. Et c’est surtout le rejet de leur compensation monétaire, forme

«  classique  », interne à l’ordre institutionnel de l’usine fordienne, qui

signifie ce point de refus, exprimé par un énoncé neuf : « Notre santé n’est

pas à vendre
74

.  » Les atteintes au corps –  il faut lire le témoignage d’un

ajusteur décrivant ce qu’on ne peut nommer autrement que la destruction de

ses mains
75

  – sont donc maintenant jugées insolubles dans la grammaire

politique de l’usine, qui d’ordinaire achète l’acceptation, et rencontrent la

butée d’un point d’intransigeance – au sens littéral du terme  : un refus de



transiger davantage. Ce refus prend la forme d’un énoncé dont la réduction

à la qualité (pauvre) de simple slogan empêcherait de saisir la nature

autrement profonde d’une tentative véridictionnelle alternative, puisqu’il est

question de soustraire l’une des données de la condition de sujet (le

subditum salarial) aux prérogatives jusqu’ici «  consenties  » de la

souveraineté patronale  : les atteintes à l’intégrité physique des ouvriers ne

peuvent plus être étendues ad libitum et sous les simples clauses

d’éventuelles contreparties monétaires, mais sont déclarées par l’énoncé

comme n’entrant plus sous l’imperium des directeurs. Et cet acte de position

énonciative rencontre suffisamment l’affectabilité commune pour mettre en

mouvement des multitudes ouvrières  : celle de Fiat en mai  1971, où il

trouve semble-t-il son origine, celle de l’usine Pennaroya de Lyon en

décembre de la même année, qui s’inspire explicitement du précédent

italien
76

.

Le conflit de Confection-Sèvres-Vendée à Cerizay (Deux-Sèvres)

d’août à novembre 1973, qui semble pourtant avoir pour origine un motif

des plus classiques autour de la revendication d’un treizième mois, offre

une autre figure de la formation de l’affect commun d’indignation. C’est

que la capacité d’un événement « mineur » à déclencher un conflit hors de

proportion est le signe de sa valeur de simple catalyseur, opérant sur une

situation portée au point critique depuis un certain temps déjà. Le patron,

rappelle Vigna, n’a pas hésité à installer des haut-parleurs dans les toilettes

pour en déloger les salariés qui s’y attarderaient
77

 –  et l’on songe aux

quartiers de viande avariée qui font exploser la mutinerie des marins du

cuirassé Potemkine. Le mouvement de grève qui démarre à la suite du

blocage de la négociation salariale reçoit pour toute réponse la mise à pied

de la déléguée syndicale de la CFDT à l’origine de la revendication. C’est le

geste de trop, la vexation marginale qui fait précipiter d’un coup un

sentiment commun d’offense accumulé de longue date, et détermine la

multitude salariale (locale) à l’action. «  Un affect ne peut être réprimé ni

supprimé si ce n’est par un affect contraire et plus fort que l’affect à

réprimer » (Éth., IV, 7) : telle est l’algèbre simple qui donne leurs issues aux

conflits entre tendances passionnelles antagonistes. Le précipité de l’affect

commun d’indignation vient alors «  réprimer et supprimer  » l’affect

institutionnel de l’obsequium  ; aussi les individus font-ils maintenant

mouvement hors des rapports de l’institution dont la puissance



normalisatrice est directement atteinte. C’est que « le glaive du roi-patron,

c’est-à-dire son droit  » n’était «  en réalité que la volonté de la multitude

elle-même, ou de sa partie la plus forte » – or voilà que cette partie la plus

forte fait sécession et, coalisée par un nouvel affect commun, fait

mouvement dans une direction anti-institutionnelle  : les ouvriers occupent

l’usine. Mieux, ils la rebaptisent PIL, à l’évidence décalqué de Lip dont

l’expérience inaugurée au printemps de la même année marque déjà les

esprits de l’époque.

Dans la gradation de l’insubordination ouvrière, ces mouvements

d’occupation d’usine, qui sont en fait des mouvements d’appropriation,

constituent les formes les plus élaborées qui donnent à la sédition toute sa

force de subversion. Car il ne s’agit plus ni de demeurer dans le cadre

conventionnel de la négociation ni, la négociation épuisée, de verser dans

l’éruption de colère sans suite, comme le saccage des bureaux. L’occupation

et surtout la reprise de la production, mais sous la souveraineté du corps

collectif des ouvriers, que Vigna place sous le label des «  grèves

productives  », est bien l’événement maximal de la politique d’usine, sa

forme propre de sédition générale. En ces conjonctures très particulières

reparaissent comme jamais les catégories fondamentales de la politique

spinozienne, dans les actes mais plus encore dans les dires des sujets en

voie de désassujettissement. Dans cet ordre de choses, le cas Lip fait

évidemment référence. « La lutte, note Vigna, offre l’occasion d’affirmer un

droit ouvrier sur la production
78

.  » Quoiqu’on ne saurait prêter à l’auteur

aucune intention spinoziste, tous les mots de ce commentaire semblent

presque idéalement choisis : « lutte », « affirmer », « droit », et « ouvrier »,

qu’on retraduira ici par «  commun  » ou «  collectif  » –  pour ainsi dire le

quadriptyque de la politique spinozienne. La lutte parce qu’elle entre de soi

dans le concept du conatus. L’affirmation parce qu’elle est l’expression

même de la puissance – « affirmation et résistance », dit Laurent Bove, sont

les gestes les plus fondamentaux du conatus
79

. Enfin le « droit ». Mais quel

peut bien être ce droit posé/affirmé hors de toute consécration

institutionnelle-légale, et même à son exact encontre, si ce n’est un droit

naturel, c’est-à-dire une pure expression affirmative de puissance et même,

dans ce contexte collectif de tumulte au sein de la Cité-usine
80

, un « droit de

guerre  » (TP, IV, 6)  ? Conformément à l’enchaînement annoncé par

Spinoza, ici réécrit pour l’adapter à la circonstance, le franchissement par le



souverain patronal d’un seuil critique invisible a pour effet que « la crainte

des citoyens-salariés se change en indignation » et que « par cela même la

Cité-usine est dissoute et le contrat cesse », « on voit par conséquent que

celui-ci est imposé non par le droit civil mais par le droit de guerre ». Par

modification de la configuration des affects collectifs, les sujets ne sont plus

tenus par les normes de l’institution et font mouvement hors de ses rapports

caractéristiques. Il s’ensuit, non pas certes un retour complet à l’état de

nature, mais sa forte résurgence dans l’état civil usinier, et une

transformation radicale des rapports de puissance en son sein. Effondrée la

force supplémentaire invisible de l’emprise institutionnelle, puisque les

affects qui la soutenaient sont dominés par des affects contraires,

l’imperium patronal est à terre et c’est la loi brute du nombre, presque de la

puissance physique, qui prime. Or, comme une résolution miraculeuse du

paradoxe de la servitude volontaire de La Boétie, les ouvriers sont les plus

nombreux et, maintenant, ce nombre leur suffit pour l’emporter ! « On est

sortis de la légalité, on a osé
81

  », raconte Roland Vittot, l’un des leaders

CFDT des Lip. Sortie de la légalité est donc l’autre nom du retour au droit

de guerre, retour déterminé par le précipité d’un affect commun

d’indignation suffisamment puissant pour dominer l’affect antérieur de

l’obsequium et suspendre l’ordre institutionnel. Mais « les discordes et les

séditions qui agitent souvent une Cité n’entraînent jamais sa dissolution »

(TP, VI, 1), par quoi il faut comprendre qu’un effondrement institutionnel

ne ramène jamais complètement à l’état de nature mais annonce l’advenue

d’un ordre alternatif. Ce nouvel établissement passe typiquement par des

actes véridictionnels dont la nature propre est rendue éclatante du fait de

leur vocation expresse à la refondation. « L’usine est à nous », « c’est nous

les patrons »
82

 sont les énoncés-types de ces véridictions institutrices des

lignes organisatrices d’un nouveau monde usinier dans lequel, comme une

réalisation exemplaire de l’immanence spinozienne exprimée dans le TP (II,

17)
83

, la multitude salariale devient directement détentrice de la

souveraineté productive, affirme son droit sur la production, affirmation

qui, par son mouvement même, s’efforce de convertir le droit de guerre

dont elle s’est d’abord prévalue en nouveau droit civil ou au moins, à ce

stade, en réalité proto-institutionnelle. Slogans et banderoles sont les signes

typiques de ces véridictions séditieuses. Ainsi de celle que les Lip mettent

au fronton de leur usine et qui annonce génériquement : « Il y a du nouveau



chez Lip », le nouveau d’un nouvel ordre institutionnel dont l’affirmation

substantielle caractéristique est restée célèbre  : «  C’est possible, on

fabrique, on vend, on se paye
84

 », soit, en quatre syntagmes, l’assertion d’un

droit naturel – le droit ouvrier sur la production – ; sa proclamation visant la

transsubstantiation de ce droit de guerre en droit civil, en fait, et pour le dire

d’un anglicisme ici à propos, d’un would-be droit civil, puisque Lip reste

plongée dans une société capitaliste dont le droit institutionnel majoritaire

contredit sa tentative minoritaire ; au total en tout cas une subversion certes

locale mais radicale du rapport salarial même, puisque cette véridiction

annule la séparation caractéristique de ce rapport, la séparation des

travailleurs d’avec les outils et les produits de la production. Que la

multitude de Lip adhère par affect à ses propres véridictions, c’est ce que

prouvent, comme la marche le mouvement, l’occupation et la reprise de

l’activité sur une base de démocratie économique étendue, mais aussi, dans

un autre registre, les affects collectifs qui naissent des points les plus hauts

de cette dynamique séditieuse : « Le plus grand moment d’exaltation, ça a

été notre première paye sauvage  », raconte Fatima Demongeot, OS,

membre du comité d’action
85

, où le « sauvage » dit bien toute la charge de

renversement de l’ordre institutionnel établi.

Seuls les temps ordinaires de l’ordre «  en régime  » peuvent faire

oublier les luttes ouvertes passées, et les luttes sourdes continues, dont il est

le produit ; aussi les crises œuvrent-elles comme de profondes anamnèses,

remettant à nu l’effort des puissances. Le pouvoir politique de l’époque ne

se trompe pas quant à l’importance des enjeux soulevés par ce conflit

exemplaire, et voit rapidement dans cette sédition tout le contraire d’une

perturbation locale sans suite : un défi institutionnel de première grandeur.

C’est pourquoi l’on ferait fausse route à s’attarder sur les péripéties des

affrontements avec la police aux alentours de l’usine, lorsque le conflit

véritable a pour objet, du côté de «  l’ordre  », de tuer littéralement une

tentative véridictionnelle tenue pour authentiquement subversive, une

tentative certes locale et minoritaire, mais à laquelle et sa force propre et la

résonance qu’elle trouve dans une conjoncture d’ensemble pourraient

donner un dynamisme dévastateur. Ce sera donc véridiction contre

véridiction, et la vigueur de la sédition force le pouvoir souverain à faire

retour à ses deux énoncés canoniques, à ses deux assertions pures, pures

parce qu’antérieures à tout contenu spécifique : « je veux » et « je ne veux



pas ». Pierre Mesmer, Premier ministre, 15 octobre 1973  : «  Je dis  : Lip,

c’est fini
86

  !  » Seuls l’image et le son peuvent restituer la violence

affirmative de cette contre-véridiction et donner à percevoir ce que

résurgence du droit de guerre veut dire. Et comme dans toute guerre, c’est

bien de territoire, d’empire sur un territoire, qu’il s’agit. Il faut écraser Lip

car Lip est un germe dont tous perçoivent le pouvoir de croissance et de

conquête
87

. La suite de l’histoire témoigne de la réalité des puissances qui

donnent effet aux actes véridictionnels, et combien les performances

symboliques supposent pour être efficaces d’être adossées à des forces

passionnelles et conatives «  réelles  »  : d’un côté, celles de la multitude

salariale soudée par son affect commun et tenant physiquement les lieux  ;

de l’autre, celles de la police et, plus encore, de la politique industrielle –

  laquelle in fine se révélera autrement décisive
88

  – que l’État apporte en

appui de sa contre-véridiction restauratrice. La multitude locale tentant de

se réapproprier sa propre puissance finira vaincue par la multitude globale

dans laquelle elle restait plongée, ou plutôt par la puissance de cette

multitude globale captée sous la forme du pouvoir d’État.

Puissance de la multitude et transcendance

immanente du social

Tout cela, qui est en fait très peu, est cependant peut-être déjà assez

pour faire entrevoir un certain type de travail combiné, et quelle y est la part

de la philosophie, quelle celle des sciences sociales à proprement parler. Il

faudrait une foi singulièrement déraisonnable en les pouvoirs du concept

pour imaginer qu’ils pourraient dispenser « d’aller voir », et il devrait être

assez clair que ni le conatus, ni la potentia multitudinis ne parviendront

jamais à dire seuls, par exemple, ce qui se passe dans les usines bisontines

entre 1968 et 1973… Ils ne diront ni la texture particulière d’une situation

où prend naissance un affect commun séditieux  ; ni les conditions

«  alchimiques
89

  » contingentes qui parviennent à faire durer une action

collective si cohérente chez Lip, mais pas ailleurs  ; ni l’effet propre d’une

conjoncture d’ensemble qui « porte », ou non, un mouvement local et lui



ajoute, par des voies très diffuses, un supplément de puissance  ; ni la

surdétermination plus lointaine encore d’une certaine configuration des

structures du capitalisme telle qu’elle établit à l’échelle macroscopique un

certain rapport de puissance capital/travail, et dont on ne voit nulle part

mieux l’effet que dans la diminution actuelle des révoltes salariales alors

même – aimable litote – que les conditions de la vie salariale ne se sont pas

adoucies ; ni, au total, toutes ces choses qui appartiennent en propre à une

historiographie sociale, ou à une sociologie historique, comme on voudra, et

à elle(s) seule(s).

Mais les concepts seuls peuvent dire les principes fondamentaux à

l’œuvre en ces situations. Ils les éclairent d’une manière particulière et ré-

agencent leur tableau d’ensemble sous une certaine unité – que toutes les

accumulations de « faits » ne sauraient lui donner. Ici les concepts disent le

jeu des puissances dans la constitution, l’opération et la crise des ordres

institutionnels. Poser les institutions comme des instances de véridiction

n’est pas rien, loin s’en faut, mais comment les institutions parviennent-

elles à «  véridire  » avec efficacité, par quelles sortes d’opérations leurs

décrets instituteurs sont-ils pris avec sérieux et font-ils effet sur ceux-là

qu’on peut bien appeler leurs « sujets »… et comment cette autorité vient-

elle parfois à s’effondrer  ? Ce sont bien ces questions qui trouvent

simultanément réponse dans le concept de puissance de la multitude.

Invoquer la puissance, c’est d’abord en revenir au (à un) principe

générique de la production des effets. S’il « arrive des choses », s’il arrive

notamment que des hommes fassent ceci ou cela, c’est qu’une certaine

puissance a été au travail, et que ces hommes en ont été affectés. Du même

mouvement par lequel elle restitue la causation réelle et les opérations

concrètes, la puissance, dont le concept se déploie au travers des « lois » de

la vie passionnelle, rappelle également que le monde social n’est que jeu de

forces, et qu’il faut chercher les forces derrière les phénomènes qu’on tient

généralement pour en être le plus dépourvus – comme les phénomènes de

l’ordre dit «  symbolique  », discours, positions, énonciations, sentences,

spontanément rapportés à « l’esprit », lui-même supposé étranger aux faits

de puissance. L’idée de violence symbolique de Bourdieu contestait déjà

cette séparation théoriquement ruineuse, Luc Boltanski y revient et l’on voit

mal en effet comment une théorie de l’autorité (discursive-institutionnelle)



ou, pour le dire de manière plus appuyée, du faire autorité, pourrait

procéder autrement.

Enfin lorsque la puissance est celle de la multitude et qu’elle est, en

dernière analyse, identifiée comme le seul principe créateur/producteur à

l’œuvre dans le monde social, reviennent d’un bloc toutes les apories de la

transcendance absente et du fondement manquant. Mais la potentia

multitudinis est inséparable de sa clause d’immanence intégrale et c’est par

là que ces apories trouvent leur résolution dans la philosophie spinoziste.

Non pas d’ailleurs que ces solutions ne puissent être aperçues

indépendamment – l’idée d’« auto-transcendance du social » de Jean-Pierre

Dupuy
90

 en saisit parfaitement le sens et, pour le plaisir du grand écart

historique, La Boétie ne dit pas autre chose que le Traité politique (II, 17),

demandant à propos du souverain régnant seul sur tous : « D’où a-t-il pris

tant d’yeux dont il vous épie, si vous ne les lui baillez ? Comment a-t-il tant

de mains pour vous frapper, s’il ne les prend de vous  ? Comment a-t-il

aucun pouvoir sur vous, que par vous
91

  ?  » – soit l’exacte équivalence

spinozienne de l’imperium et de la puissance de la multitude. Mais les

concepts de puissance et d’affects ressaisissent ce qu’on pourra alors

nommer les «  auto-affections de la multitude  » dans le concret de leur

modus operandi. Et jettent par là même une lumière particulière sur cette

ambivalence parfois reconnue des ordres sociaux, à la fois très solides et

très fragiles : très solides du fait à la fois de l’énormité de la puissance qui

les soutient –  la potentia multitudinis  – mais aussi des innombrables

cristallisations-médiations institutionnelles de cette puissance  ; très fragile

car en dernière analyse la multitude n’a qu’elle comme source de ses

affections et nul autre fondement. Comment alors ne pas être saisi d’une

sorte de vertige pascalien à l’idée que l’ordre social ne tient sur rien, qu’au

bout du bout des « chaînes d’autorisations
92

 », dont parle Luc Boltanski, il

n’y a rien ? Et pourtant tout se passe comme si la multitude n’avait pas le

luxe de ces vertiges et ne pouvait se permettre de s’y abîmer. Derrière ce

« tout se passe comme si », il y a en fait le travail continué de sa puissance,

activité spontanée de production collective engendrée de la recréation

permanente, même du fond des crises les plus graves, des coalescences de

puissances individuelles, poussées les unes vers les autres par la nécessité

de la persévérance, d’où résulte que « les hommes aspirent par nature à la

société civile, et ne peuvent jamais l’abolir complètement  » (TP, VI, 1).



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

C’est pourquoi l’arbitraire de la véridiction n’est qu’un spectre

éminemment fugitif, et l’alternative à l’effondrement d’une valeur son

remplacement par une autre plutôt que la déréliction. Car une valeur, ou une

véridiction, ne tombe pas d’elle-même : elle est renversée de haute lutte par

une véridiction concurrente, donc antérieurement formée, et consolidée par

le processus de son devenir majoritaire en puissance. Les Lip ne sont saisis

d’aucun vertige, si ce n’est celui de leur propre audace, en tout cas pas celui

d’une béance de sens à combler : tout au contraire, du sens, ils en sont déjà

emplis, ils en ont pour ainsi dire à revendre, et n’ont pas d’autre souci que

de faire faire autorité à leur véridiction déjà prête. Il n’y a que Caligula pour

prendre vraiment au sérieux le formel pur de la transcendance immanente,

sa totale vacuité substantielle, l’arbitraire qui lui est coextensif – «  tout,

autour de moi est mensonge, et moi, je veux qu’on vive dans la vérité
93

 »

–… et aussi pour en faire advenir le règne : « Et justement j’ai les moyens

de les [les hommes] faire vivre dans la vérité
94

. » Cauchemar de l’autorité

pure, de l’imperium vide, exercé au nom de rien, donc nécessairement par

une violence qui ne peut être que physique et sans limite. Aucune société ne

peut tolérer un Caligula. Elles s’emploient d’ailleurs à les éliminer

impitoyablement, et restaurent sans faiblir les autorités, quitte à

«  organiser  » leur succession, comme s’il y allait des nécessités de

persévérance de leur propre conatus de maintenir la valeur coûte que coûte.

Gilles Deleuze, « La méthode de dramatisation », L’Île déserte et autres textes. Textes et entretiens (1953-

1974), édition David Lapoujade, Paris, Minuit, « Paradoxes », 2002.

« Sont sociales toutes les manières d’agir et de penser que l’individu trouve préétablies […]. Il serait bon

qu’un mot spécial désignât ces faits spéciaux, et il semble que le mot institution serait le mieux approprié.

Qu’est-ce en effet qu’une institution sinon un ensemble d’actes ou d’idées tout institué que les individus

trouvent devant eux et qui s’impose plus ou moins à eux ? Il n’y a aucune raison de réserver exclusivement,

comme on le fait d’ordinaire, cette expression [d’institution] aux arrangements sociaux fondamentaux. Nous

entendons donc par ce mot aussi bien les usages et les modes, les préjugés et les superstitions que les

constitutions politiques ou les organisations juridiques essentielles » (Paul Fauconnet et Marcel Mauss, « La

sociologie : objet et méthode », in Marcel Mauss, Essais de sociologie, Paris, Seuil, « Points Essais », 1971,

p. 16).

Avner Greif, «  Théorie des jeux et analyse économique des institutions. Les institutions économiques du

Moyen Âge », Annales, Histoire, Sciences sociales, n° 3, 1998, p. 597-633, et Institutions and the Path to the

Modern Economy. Lessons from Medieval Trade, Cambridge University Press, 2006.

Robert Boyer, « Historiens et économistes face à l’émergence des institutions du marché », Annales, Histoire,

Sciences sociales, n° 3, 2009, p. 665-693.

Luc Boltanski, De la critique. Précis de sociologie de l’émancipation, Paris, Gallimard, « Essais », 2009.

Entamée avec l’ouvrage co-écrit avec Ève Chiapello, Le Nouvel Esprit du capitalisme, Paris, Gallimard,

« Essais », 1999.

De la critique, op. cit., p. 92.

Pierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, « Liber », 1997.



9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

Pascal Delhom, « Sous l’égide de Pascal », in Marie-Anne Lescouret (dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe

en sociologie, Paris, PUF, « Débats philosophiques », 2009.

On notera au passage que la locution « ce qu’il en est de ce qui est » se trouve déjà sous la plume de Bourdieu

(cf. Méditations pascaliennes, op. cit., p. 285) et précisément dans le même usage, c’est-à-dire pour signifier

le pouvoir de véridiction attaché au capital symbolique  : «  Être connu et reconnu, c’est aussi détenir le

pouvoir de reconnaître, de dire, avec succès, ce qui mérite d’être connu et reconnu, et, plus généralement, de

dire ce qui est, ou mieux, ce qu’il en est de ce qui est… »

Pierre Bourdieu, Ce que parler veut dire. Économie des échanges linguistiques, Paris, Fayard, 1982.

Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 145.

Ibid., p. 143 (c’est Luc Boltanski qui souligne).

Ibid., p. 140.

«  Le travail de confirmation [des institutions] dont l’opérateur principal est […] la tautologie…  »  ; «  Les

énoncés [institutionnels] ne disent rien d’autre que des quasi-tautologies… », ibid., p. 157.

Ibid., p. 114 (c’est Luc Boltanski qui souligne).

On pourrait sans doute ajouter que l’habitus fournit, côté «  récepteurs  », les dispositions à reconnaître

l’autorité et crée par là les conditions de son efficacité, mais cela n’est pas encore éclairer complètement la

façon dont cette autorité concrètement opère.

Pour formuler les choses un peu plus rigoureusement, il conviendrait de dire que la puissance de Dieu

s’exprime dans les modes  : « Tout ce qui existe exprime selon une modalité particulière et déterminée la

puissance de Dieu qui est cause de toute chose », énonce la démonstration de (Éth., I, prop. 36) – c’est moi

qui souligne. Sur l’importance de ce concept d’expression, tel qu’il fait passer de l’infini de Dieu au fini des

choses, voir Gilles Deleuze, Spinoza et le problème de l’expression, op. cit.

Ici, et dorénavant, sauf mention spéciale, dans la traduction de Robert Misrahi (Baruch Spinoza, Éthique,

Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 1990).

Le conatus est présenté en (Éth., III, prop. 6) : « Chaque chose, autant qu’il est en elle, s’efforce de persévérer

dans son être », le conatus étant le nom de cet effort.

Il appartiendrait à un travail (à venir) de recension systématique des marqueurs lexicaux et des allusions

discrètes de mettre en évidence la profonde influence spinoziste qui travaille la sociologie de Durkheim et de

Mauss de manière aussi souterraine que dissimulée – comme il est nécessaire de le faire au moment de fonder

une science sociale par séparation d’avec la philosophie – mais dont on peut se faire une première idée à

l’échantillon suivant, précisément relatif à la récusation de l’homme «  empire dans un empire  », à

l’affirmation de sa pleine appartenance à l’ordre commun de la nature et de sa soumission à l’enchaînement

des causes et des effets  : «  Toutes les traditions métaphysiques qui font de l’homme un être à part, hors

nature, et qui voient ses actes absolument différents des faits naturels, résistent aux progrès de la pensée

sociologique […]. Tout ce que postule la sociologie, c’est simplement que les faits que l’on peut dire sociaux

sont dans la nature, c’est-à-dire sont soumis au principe de l’ordre et du déterminisme universels, par suite

intelligibles […]. Il est donc rationnel de supposer que le règne social […] ne fait pas exception  » (Paul

Fauconnet et Marcel Mauss, « La sociologie : objet et méthode », in Marcel Mauss, Essais de sociologie, op.

cit., p. 6-7). Durkheim n’en dit pas moins, et d’ailleurs en des termes étrangement spinozistes : « Si la société

est une réalité spécifique, elle n’est cependant pas un empire dans un empire ; elle fait partie de la nature, elle

en est la manifestation la plus haute. Le règne social est un règne naturel, qui ne diffère des autres que par sa

complexité plus grande  » (Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, PUF, «  Quadrige  », 1990,

p.  25). Pour une discussion du scandale que continue de provoquer la thèse (profondément spinoziste)

naturaliste en sciences sociales, voir Yves Citton et Frédéric Lordon, «  À propos d’une photo  », in Yves

Citton et Frédéric Lordon, Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

Variations de la puissance d’agir du corps cependant immédiatement accompagnées de leurs corrélats idéels :

« J’entends par affect les affections du corps par lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite, secondée

ou réprimée, et en même temps que ces affections, leurs idées » (Éth., III, définition 3).

La proposition la plus typique de cette orientation réactionnelle de la puissance d’agir est donnée par la

définition 1 des affects (partie  III)  : «  Le désir est l’essence même de l’homme, en tant qu’on la conçoit

comme déterminée par une quelconque affection d’elle-même, à faire quelque chose » (ici dans la traduction

de Bernard Pautrat).

Éth., I, Appendice.

Les guillemets de commodité signalant ici que seule une lecture fautive de l’Éthique pourrait la restreindre à

un cadre exclusivement centré sur l’individu et manquant de toute référence collective-sociale.



26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

Voir à ce propos Frédéric Lordon, «  Derrière l’idéologie de la légitimité, la puissance de la multitude. Le

Traité politique comme théorie générale des institutions sociales », in Chantal Jaquet, Pascal Sévérac et Ariel

Suhamy (dir.), La Multitude libre. Nouvelles lectures du Traité politique, Paris, Amsterdam, «  Caute  !  »,

2008 ; et ici également, chapitre V.

On se tromperait absolument en faisant du Dieu spinoziste, comme source dernière de toutes les puissances

de choses, la matière d’une objection, car ce Dieu-là n’est autre que la Nature elle-même, la nature naturante,

puissance de production infinie des choses et, figure première de l’immanence, il est sans autre rapport que

d’homonymie avec les dieux transcendants des religions.

Spinoza appelle obsequium le comportement conforme aux règles de la Cité.

Ici dans la traduction de Charles Ramond (Baruch Spinoza, Traité politique, Œuvres, t.  V, Paris, PUF,

« Épiméthée », 2005).

Et quand bien même ils le connaîtraient individuellement, ils n’en resteraient pas moins pris dans le rapport

de puissance écrasant qui les confronte au souverain.

On doit d’avoir marqué cette distinction conceptuelle fondamentale du « pouvoir » et de la « puissance » à

Antonio Negri et Alexandre Matheron : voir Antonio Negri, L’Anomalie sauvage. Puissance et pouvoir chez

Spinoza, Paris, PUF, «  Pratiques théoriques  », 1982 (réédition, Paris, Amsterdam, «  Caute  !  », 2006)  ;

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit.

Alexandre Matheron, ibid.

Après l’avoir considéré dans le Traité théologico-politique, Spinoza abandonne définitivement le modèle du

contrat dans le Traité politique – «  définitivement  » car le Traité théologico-politique marque déjà une

hésitation et une oscillation en cette matière ; voir à ce propos Pierre-François Moreau, « Les deux genèses de

l’État dans le Traité théologico-politique », Spinoza. État et religion, Lyon, ENS Éditions, « Feuillets », 2006.

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit.

Voir Frédéric Lordon et André Orléan, « Genèse de l’État et genèse de la monnaie : le modèle de la potentia

multitudinis », in Yves Citton et Frédéric Lordon (dir.), Spinoza et les sciences sociales, op. cit.

Émile Durkheim, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, op. cit., p. 10-11, c’est moi qui souligne.

La présentation ultra-résumée qui est ici proposée est en-dessous du sommaire… Il faut donc renvoyer à

Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., chapitre  VIII (ou Frédéric Lordon et

André Orléan, « Genèse de l’État et genèse de la monnaie : le modèle de la potentia multitudinis », art. cit., en

matière monétaire) pour une présentation digne de ce nom, telle qu’elle doit nécessairement insister sur les

compétitions de puissances qui viennent complexifier la dynamique proprement imitative, certains agents

s’efforçant de faire prévaloir leur norme (juridico-morale ou monétaire) pour mieux prétendre l’incarner et

s’en faire le gardien, par suite le souverain.

Michel Aglietta et André Orléan (dir.), La Monnaie souveraine, Paris, O. Jacob, 1998.

Voir Frédéric Lordon et André Orléan, « Genèse de l’État et genèse de la monnaie : le modèle de la potentia

multitudinis », art. cit.

Pour une mise en œuvre particulièrement développée de la problématique de l’affect commun en matière

monétaire et financière, voir André Orléan, L’Empire de la valeur, op. cit.

« Refinancement » qui peut n’être que partiel au demeurant, toutes les formes d’autorité sociale ne dérivant

pas « entièrement » de l’État. Voir Pierre Bourdieu, Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action, Paris, Seuil,

1994, chap. IV.

Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 143.

Paul Fauconnet et Marcel Mauss, « La sociologie : objet et méthode », art. cit., p. 17.

Ibid., p. 13-14 – c’est moi qui souligne.

Pascal, Pensées, fr. 60 (éd. Louis Lafuma), Œuvres complètes, Paris, Seuil, « L’Intégrale », 2002.

Ibid., fr. 94.

Ibid., fr. 90.

Ibid.

Ibid., fr. 83.

Ibid., fr. 90.

Comme l’idée de « sédition monétaire » est peut-être celle qui fait le moins spontanément sens, il est utile

d’indiquer qu’il y a bien lieu de caractériser ainsi des mouvements collectifs de rejet de la monnaie officielle

et de fuite vers des instruments monétaires «  parallèles  », comme ceux qui surviennent à l’occasion des

épisodes d’hyperinflation (voir André Orléan, L’Empire de la valeur, op. cit.).



52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

68.

69.

70.

71.

72.

73.

74.

75.

Lettre L à Jelles, Traité politique, Lettres, trad. par Charles Appuhn, op. cit.

Ibid.

Michel Foucault, La Volonté de savoir, Paris, Gallimard, « Bibliothèque des histoires », 1976, p. 123.

« Ne pouvant faire qu’il soit force d’obéir à la justice on a fait qu’il soit juste d’obéir à la force. Ne pouvant

fortifier la justice on a justifié la force, afin que le juste et le fort fussent ensemble et que la paix fût, qui est le

souverain bien » (Pensées, op. cit., fr. 80).

«  Le pouvoir dont le langage institutionnel est investi ne peut lui-même se manifester sans trahir aussi la

violence qui l’habite » (Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 143).

George Loewenstein, «  Emotions in Economic Theory and Economic Behavior  », American Economic

Review, vol. 90, n° 2, 2000.

Les ouvrages de référence en cette matière étant  : Laurent Bove, La Stratégie du conatus. Affirmation et

résistance chez Spinoza, Paris, Vrin, « Âge classique », 1996 ; Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe, op.

cit.

« Ainsi nous comprenons ce qu’est la mémoire. Elle n’est rien d’autre en effet qu’un certain enchaînement

des idées enveloppant la nature de choses extérieures au corps humain, enchaînement qui s’accomplit dans

l’esprit selon l’ordre et l’enchaînement du corps humain. »

Sur la nature profondément dispositionnelle du conatus, voir Laurent Bove, « De la prudence des corps. Du

physique au politique », Introduction au Traité politique, Paris, LGF, « Les classiques de la philosophie »,

2002.

Voir Laurent Bove, La Stratégie du conatus, op. cit., et notamment les chapitres I et II pour une analyse en

termes spinozistes des déterminants à la fois idiosyncratiques et collectifs de la constitution de l’ingenium ; et

pour la réduction de la diversité des ingenia par classes de trajectoires d’affections, Pierre Bourdieu, Le Sens

pratique, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1980, chapitre III, p. 100-102.

Pour achever de convaincre que l’analyse de l’activité de l’imagination individuelle ne détermine en rien une

position individualiste, on pourrait rappeler que les situations d’interlocution les plus « inter-individuelles »,

les plus «  localisées  », ne peuvent pas ne pas activer, soit dans les situations d’énonciation, soit dans les

énoncés mêmes, des déterminations sociales : qui parle, parle muni de toutes ses propriétés sociales et avec

l’effet qu’elles produisent sur celui à qui il parle ; et ce qu’il dit peut éventuellement avoir déjà reçu une sorte

ou une autre de validation et jouir d’un effet d’autorité préconstitué.

Karl Marx, Contribution à la critique de la philosophie du droit de Hegel, in Philosophie, éd. Maximilien

Rubel, Paris, Gallimard, « Folio », 1994.

« Assigner aux institutions un rôle surtout sémantique […] permet de ne pas les confondre avec deux autres

types d’entités auxquelles elles sont le plus souvent associées mais dont il convient de les distinguer

analytiquement. D’une part des administrations, qui assurent des fonctions de police et, d’autre part, des

organisations, qui assurent des fonctions de coordination  », Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p.  123

(souligné par l’auteur).

Ibid., p. 148.

On peut rappeler au passage que cette « heuristique du négatif » correspond très exactement à la méthode

régulationniste qui consiste, pour comprendre les régimes (d’accumulation), à partir de leurs crises (voir

Robert Boyer, Théorie de la régulation, op. cit.). Sous ce rapport, l’ouvrage coordonné par Bruno Théret en

matière monétaire est plus explicite encore  : La Monnaie dévoilée par ses crises (Paris, École des hautes

études en sciences sociales, 2007).

Xavier Vigna, L’Insubordination ouvrière dans les années 68. Essai d’histoire politique des usines, Rennes,

Presses universitaires de Rennes, « Histoire », 2007.

Ibid.

Pour une lecture politique des luttes capitalistiques (portant sur les droits de propriété du capital) internes au

champ des grandes entreprises, voir Frédéric Lordon, La Politique du capital, op. cit.

Juliette Minces, Un ouvrier parle, Paris, Seuil, 1969, cité par Xavier Vigna, L’Insubordination ouvrière dans

les années 68, op. cit., p. 16.

Xavier Vigna, L’Insubordination ouvrière dans les années 68, op. cit., p. 18.

Ibid., p. 156.

TP, III, 8.

Xavier Vigna, L’Insubordination ouvrière dans les années 68, op. cit., p. 160.

Ibid., p. 159.



76.

77.

78.

79.

80.

81.

82.

83.

84.

85.

86.

87.

88.

89.

90.

91.

92.

93.

94.

Ibid., p. 160-161.

Ibid., p. 110.

Ibid., p. 108.

Laurent Bove, Les Stratégies du conatus, op. cit.

Il est peut-être utile de préciser ici que la locution « Cité-usine » ne fait référence qu’à la Cité comme concept

de la philosophie politique, pris pour paradigme de tous les ordres institutionnels, et ne renvoie en rien aux

Cités de la théorie de la justification de Luc Boltanski et Laurent Thévenot (De la Justification, op. cit.).

In Charles Piaget, LIP. Charles Piaget et les LIP racontent, Paris, Stock, 1973, cité in Xavier Vigna,

L’Insubordination ouvrière dans les années 68, op. cit., p. 108.

Xavier Vigna, L’Insubordination ouvrière dans les années 68, op. cit., p. 38.

« Ce droit que définit la puissance de la multitude, on l’appelle généralement “souveraineté”. »

Christian Rouaud, Les Lip. L’imagination au pouvoir, DVD, Les Films du paradoxe, 2007.

Ibid.

Ibid.

Jean Charbonnel, alors ministre de l’Industrie, prête à son « collègue de l’Économie et des Finances », Valéry

Giscard d’Estaing, le propos suivant  : «  Ils vont véroler tout le corps social et économique  » –  qui, à sa

manière (!), dit bien l’enjeu territorial, in Christian Rouaud, Les Lip, op. cit.

C’est notamment l’interruption brutale des commandes de pendulettes de tableau de bord par la Régie

Renault qui portera le coup fatal à l’expérience Lip – mais un coup fatal proprement économique.

Charles Piaget, in Christian Rouaud, Les Lip, op. cit.

Jean-Pierre Dupuy, Introduction aux sciences sociales. Logique des phénomènes collectifs, Paris, Ellipses,

1992.

Étienne de La Boétie, Discours de la servitude volontaire, Paris, Vrin, « Textes philosophiques », 2002, p. 30.

Luc Boltanski, De la critique, op. cit., p. 143.

Albert Camus, Caligula, acte I, scène IV, Paris, Gallimard, 1958.

Ibid.



QUATRIÈME PARTIE

Individus



7

LA SERVITUDE VOLONTAIRE

N’EXISTE PAS

Consentement et domination, entre Spinoza

et Bourdieu
I

Je voudrais partir de ce paradoxe étonnant que, théoricien de la

domination, Bourdieu aura finalement écrit peu de choses sur la forme

pourtant la plus massive de la domination dans les sociétés

contemporaines  : la domination capitaliste, la domination dans le rapport

salarial. Mais « peu de choses » ne veut pas dire rien du tout. Je pense en

particulier à ce texte, aussi cursif que dense, publié dans Actes de la

recherche en sciences sociales en 1996 sous le titre « La double vérité du

travail
1
  », et dont voici la toute première phrase telle qu’elle va

immédiatement au cœur de l’argument :

«  La théorie marxiste du travail constitue sans doute, avec l’analyse

lévi-straussienne du don, l’exemple le plus abouti de l’erreur objectiviste

consistant à omettre d’inclure dans l’analyse la vérité subjective contre

laquelle il a fallu rompre pour construire l’objet de l’analyse  :

l’investissement dans le travail, donc la méconnaissance de la vérité



objective du travail comme exploitation, fait partie des conditions réelles de

l’accomplissement du travail et de l’exploitation, en ce qu’il porte à trouver

dans le travail un profit intrinsèque, irréductible au simple revenu en

argent. »

Quitte à enfreindre les obligations rétrospectives de la célébration, je

voudrais me livrer à une forme plus prospective de l’hommage en

expliquant cette phrase, c’est-à-dire, au sens littéral du mot, en

dépliant/déployant ce qu’elle enferme, à savoir un véritable programme de

recherche, où se joue sans doute l’approfondissement des thèses les plus

centrales de l’œuvre de Bourdieu sur la domination et le mystère de

l’acquiescement des dominés à leur domination.

C’est bien dans l’écart de la vérité subjective et de la vérité objective

que se loge la domination, d’ailleurs sous sa forme la plus sophistiquée, et

la moins repérable, quand la domination objective est subjectivement vécue

comme condition heureuse. Or le dépassement de l’antinomie du

subjectivisme et de l’objectivisme ne consiste pas seulement en la synthèse

des deux points de vue, ou en la complémentation de l’un par l’autre, mais

aussi en l’engendrement de l’un par l’autre, c’est-à-dire en l’exposition du

processus par lequel les vérités subjectives sont objectivement produites. En

d’autres termes, il ne suffit pas de dire (à propos de la domination salariale

par exemple) : il y a la vérité objective de l’exploitation et il y a des vérités

subjectives heureuses du travail  ; il faut aussi indiquer les mécanismes

objectifs de la formation de ces vérités subjectives. Il y a donc pour ainsi

dire deux vérités objectives  : la vérité objective du rapport salarial et la

vérité objective de la production des vérités subjectives qui l’accompagnent.

Les vérités subjectives sont décidément, et doublement, objet d’intérêt  :

d’abord parce qu’elles contribuent à produire le monde social, ensuite parce

qu’elles sont elles-mêmes produites par et dans le monde social. De cette

objectivité du subjectif, nul peut-être n’a donné de formule plus tranchante

que Spinoza en déclarant vouloir traiter des affects «  comme s’il était

question de lignes, de surfaces ou bien de corps » (Éth., III, Préface). « J’ai

considéré les affects humains, ajoute-t-il dans le Traité politique, amour,

haine, colère, envie, gloire, compassion, et tous les autres mouvements du

cœur, non comme des vices de la nature humaine mais comme des

propriétés qui lui appartiennent, comme appartiennent à la nature de l’air

chaleur, froid, tempête, tonnerre et autres phénomènes de ce genre qui, tout



fâcheux qu’ils sont, sont cependant nécessaires et ont des causes

déterminées par lesquelles nous nous efforçons de comprendre leur nature »

(TP, I, 4)
2
, en un programme de « physique des passions » qui entend rendre

les états de la subjectivités à leurs nécessités objectives.

Cette «  physique  » est impérativement sociale. Elle peut prendre la

forme par exemple d’un structuralisme des passions. Mais ses premiers

concepts, s’il s’agit de faire droit aux vérités subjectives, sont alors le

conatus et les affects, soit respectivement : l’élan de puissance désirante qui

donne son énergie à l’action, et les forces qui déterminent ses orientations

concrètes. S’il n’y a pas d’action sans désir conatif d’agir, et si la

domination requiert du sujet un certain type d’action, des actions

conformes, alors on peut dire de cette domination qu’elle consiste en une

certaine production d’affects et de désirs. Une domination est une certaine

production sociale d’affects qui fait désirer ce que Spinoza, et Bourdieu

après lui, nomment l’obsequium, le comportement ajusté aux réquisits de la

norme dominante. Un corps dominé est un corps qui a été déterminé à

bouger et à se tenir d’une certaine manière, caractéristique de la situation de

domination : degré d’empressement, gestes requis exécutés, tenue du corps,

ton de la voix, etc., toutes choses que pour le coup Bourdieu avait

parfaitement vues… Par exemple, le corps qui s’apprête le matin pour le

travail est à l’évidence un corps qui bouge d’une manière déterminée et

particulière. Si ce corps dominé bouge, et de cette même manière tous les

matins, c’est qu’il est dans un certain régime de désirs et d’affects – lequel ?

Pouvoir, structures et affects dans la domination

capitaliste

Poser cette question à propos de la domination salariale est peut-être

alors l’occasion de faire se rejoindre trois approches de la domination que

leur succession dans l’histoire des idées a tendu à poser comme étrangères

les unes aux autres. En effet (et pour le dire très sommairement…), la

question de la domination est d’abord posée par la philosophie politique qui

cherche les ressorts de l’imperium, de la souveraineté et de l’obéissance des



sujets. Puis Marx fait le pas de côté qui soustrait la domination au seul

registre du politique pour en faire le corrélat de l’exploitation capitaliste – et

la figure du dominé n’est plus celle du sujet mais celle du travailleur salarié.

Enfin la pensée contemporaine s’écarte des modèles molaires de la

domination conçue comme clivage macroscopique, à l’échelle de la société

entière, fracturée par une unique ligne de front – gouvernants/gouvernés, ou

bien capital/travail. La domination connaît alors une nouvelle géométrie,

fractale et multiscalaire. Des dominations, des effets de pouvoir sont

repérables aux échelles les plus fines de la société : dans les institutions de

toute nature, dans la famille ou dans le couple, ou bien diffractés sous les

espèces les plus variées, domination par le goût, le langage, les manières – à

l’évidence c’est l’une des raisons pour lesquelles Bourdieu se sera

relativement désintéressé de la domination proprement salariale,

intensivement travaillée par la tradition marxiste, quand toutes les autres

formes de domination demandaient encore à être explorées. Sous cette

perspective, la domination n’a plus la structure élémentaire du front

unique  : elle est diffuse ou, dirait-on en empruntant au langage de la

topologie, elle est dense dans le monde social. Bref elle saisit les individus

dans tous les replis de leur existence, et par là même invite à refaire la part

du local  : localité du saisissement concret, c’est-à-dire du corps et de ses

affections, mais sous un point de vue qui refuse d’envisager le local comme

autonome ou séparé. La dualité de la vérité subjective et de la vérité

objective n’est donc pas autre chose que celle du local et du global – mais

dans leur articulation  ! Car si le corps saisi par la domination, si ses

affections, les affects et les désirs qui s’en suivent sont par construction

locaux, ils n’en sont pas moins toujours les expressions locales des

structures globales qui soutiennent telle ou telle forme de domination.

La question de la domination salariale s’offre alors à tenir ensemble

ces trois approches de la domination réputées hétérogènes, en fait bien plus

complémentaires que ne le suggère leur succession qui les a fait apparaître

par décalage les unes d’avec les autres. Car un salarié est un corps qui

bouge au service d’un désir-maître et ne bouge ainsi que d’avoir été affecté

adéquatement –  et l’on ne fera jamais l’économie de ce passage par la

localité du corps affecté ; mais ces affects et le désir qui s’en est suivi de se

mouvoir vers et dans le travail ne tombent pas de nulle part  : ils ont été

produits par l’effet du rapport salarial même, c’est-à-dire par un ensemble



de structures sociales dont pour la première fois Marx a dressé le tableau ;

et pour autant : le désir-maître du capital auquel se rend le corps laborieux

affecté dans les structures du rapport salarial, ce désir-maître est bien

génériquement la figure d’un souverain – et revoilà la politique. Comment

des sujets viennent-ils se ranger sous la norme d’un souverain  ? C’est en

effet un problème commun aussi bien à la pensée moderne de l’État qu’à la

pensée de l’entreprise contemporaine. Comment des sujets se rendent-ils à

un imperium (quelle qu’en soit la nature)  ? C’est bien un problème de

philosophie politique. Dans quelle combinaison de désirs et d’affects  ?

C’est un problème de philosophie politique spinoziste. Engendrés dans

quelle configuration de structures sociales  ? C’est un problème pour un

structuralisme des passions.

Faire prévaloir la norme du souverain – État ou capital – est donc une

affaire de production d’affects et de désirs. Étymologiquement c’est une

affaire d’épithumogénie
3
. En d’autres termes, prévaloir comme désir-maître

– un autre nom pour gouverner –, c’est conduire par les affects. Ici Spinoza

rejoint Foucault : si la gouvernementalité est l’art de conduire les conduites,

alors elle est fondamentalement de l’ordre d’une épithumogénie, puisque

c’est en affectant les individus qu’on les détermine à se conduire d’une

certaine manière. Elle est donc par nature un ars affectandi  : gouverner,

c’est affecter. Tout cela peut s’appliquer à la lettre à la production capitaliste

de l’obsequium salarial, à ceci près que, en ses commencements, la

gouvernementalité capitaliste est l’effet brut, impersonnel et inintentionnel

de structures particulières où se trouvent inscrites les forces affectantes du

capital, les structures du rapport salarial, telles que Marx les a dégagées, à

savoir : une économie marchande à travail divisé, qui ferme toute possibilité

de reproduction matérielle autonome et la fait impérativement passer par

l’accès à la monnaie  ; et puis l’appropriation privative des moyens de

production qui ne laisse pour cet accès aucune autre solution que la vente

d’une force de travail devenue marchandisable.

Le capitalisme en ses régimes historiques de désirs et

d’affects



Cette structure élémentaire du rapport salarial constitue par soi un

certain régime de désirs et d’affects, c’est-à-dire de mise en mouvement des

corps salariés. Ce qui meut ici les salariés toutefois tient au désir non de

poursuivre un bien mais d’éviter un mal – le mal du dépérissement matériel

et biologique. Le premier aiguillon du mouvement salarié,

conceptuellement et historiquement, c’est la peur de mourir et le désir de ne

pas – où l’on aperçoit incidemment que le désir n’est pas forcément l’élan

positif et joyeux qu’on se représente spontanément. Et en effet  : dans la

première réalisation historique du rapport salarial – qui ne va pas au-delà de

ses formes élémentaires  – la mise en mouvement des corps salariés

s’effectue dans une atmosphère d’affects tristes : la peur de la misère. Peur

du dépérissement, désir vital d’accéder à l’argent, devenu dans les

structures sociales du capitalisme le point de passage obligé de la

persévérance dans l’être : cela est bien un régime de désirs et d’affects.

Mais la force du capitalisme, c’est d’avoir dépassé ses formes

élémentaires. Et de même que ses configurations institutionnelles ont

évolué dans l’histoire, de même, et corrélativement, ses régimes de désirs et

d’affects se sont-ils transformés. Le capitalisme fordien représente

incontestablement une mutation de grande ampleur sous ce rapport  :

l’entrée de l’accumulation dans un régime de croissance forte et durable n’a

en effet pas seulement pour propriété de stabiliser les conditions de

reproduction matérielle des salariés par le plein-emploi et la forte

progression des salaires, donc de faire régresser les affects tristes de la

précarité vitale ; ce nouveau régime a aussi pour effet d’y ajouter des affects

joyeux liés à l’entrée du salariat dans la consommation de masse, c’est-à-

dire à la satisfaction du désir d’objets marchands à une échelle inédite. La

libération du désir acquisitif, rendue possible par l’extension de l’offre et la

solvabilisation de la demande, est au principe d’un remaniement très

profond de la complexion passionnelle du salariat, portée non plus

seulement à souffrir la mobilisation coercitive sous l’aiguillon de la faim,

mais également à jouir des joies de la marchandise, d’ailleurs à un degré

d’attachement dont on sait maintenant qu’il aura offert au capitalisme un

surplus d’adhésion que Marx ne pouvait imaginer, et par là l’un de ses

ancrages politiques les plus solides.

Les transformations historiques du capitalisme et le dépassement de

ses formes élémentaires les plus brutales font ainsi mieux voir qu’en



chacune de ses périodes le régime d’accumulation admet pour dual un

certain régime de désirs et d’affects, le second exprimant localement, à

même les corps-esprits individuels, les structures globales du premier –

 cette expression n’ayant d’ailleurs rien d’uniforme et devant être comprise

dans la variété de ses réfractions. Très logiquement, la crise du fordisme et

l’entrée du capitalisme dans le régime d’accumulation néolibéral ont, eux

aussi, pour corrélat une mutation de son régime de désirs et d’affects.

Comme toujours, spécialement dans une transformation de structures qui

instaure le primat de la rentabilité financière, cette mutation répond à

l’objectif d’intensification de la mobilisation salariale. En l’occurrence le

capital a perçu la limite d’une entreprise de mobilisation ne reposant que sur

les incitations de la consommation. Car si le fordisme rompt avec les affects

tristes du capitalisme primitif et ouvre aux affects joyeux de la marchandise,

il ne propose par là que des affects joyeux extrinsèques, l’engagement dans

le travail ne se faisant pas pour lui-même mais dans la seule perspective des

objets auxquels il donne incidemment accès. L’innovation historique du

néolibéralisme consiste alors en le projet de faire entrer la mobilisation

salariale dans un régime d’affects joyeux intrinsèques  : produire la joie

intransitive de l’engagement dans le travail, voilà sa nouvelle frontière. Le

travail ne doit plus être la malédiction du dépérissement à repousser, ni

même le moyen simplement instrumental de satisfactions marchandes qui

lui demeurent extérieures  : il doit devenir une occasion

«  d’accomplissement  », de «  réalisation de soi  » et, à la limite, de

coïncidence dans le bonheur de la vie professionnelle et de la vie tout court.

Le propre du régime de désirs et d’affects du capitalisme néolibéral, c’est

donc qu’il parie sur la vérité subjective du travail comme aucun de ses

prédécesseurs. De là cette formidable entreprise épithumogénique à base de

psychologie managériale, de raffinements extrêmes dans la gestion-

manipulation des «  ressources humaines  », de culture d’entreprise avec

valeurs et drapeaux, de séminaires de « motivation » et de conventions en

tout genre, de promesses d’enrichissement des tâches, de libération des

initiatives et d’autonomie – dont on sait comment elles peuvent tourner –,

toutes choses destinées à faire advenir le rêve capitaliste d’un salariat

content, entièrement à sa vérité subjective heureuse –  et définitivement

oublieux de sa vérité objective.



À sa manière, qui est toute pratique, le capitalisme se trouve donc

revisiter un problème très classique de la philosophie politique en

redécouvrant après elle qu’il est plus efficace, et plus productif, de

gouverner à la joie plutôt qu’à la crainte –  grande polarité affective du

pouvoir, qui s’exerce soit en se faisant aimer, soit en se faisant redouter (TP,

III, 8
4
). Et en effet  : si c’est à l’amour, plus d’affects joyeux, moins de

réserve, par conséquent plus de puissance d’agir mobilisée. Le projet

néolibéral a donc ouvert l’ère de la gouvernementalité capitaliste consciente

et réfléchie – c’est qu’il faut une entreprise épithumogénique pensée comme

telle pour obtenir des enrôlés joyeux, là où vivre sous la guise d’un autre est

d’abord attristant. Aussi l’entreprise néolibérale se montre-t-elle comme

une application fidèle –  quoique sans doute très inintentionnelle  ! – du

Traité politique de Spinoza lu à même le texte  : «  Il faut conduire les

hommes de façon telle qu’ils aient le sentiment, non pas d’être conduits,

mais de vivre selon leur complexion et leur libre décret » (TP, X, 8). Faire

marcher les salariés à leur propre désir  : l’idéal désormais tout à fait

explicite du néolibéralisme.

Consentement, servitude volontaire, aliénation

Or ce point de réussite de la gouvernementalité capitaliste est aussi un

point de déstabilisation conceptuelle. Car certains concepts, d’ailleurs

passés tels quels de la philosophie politique aux sciences sociales du travail,

et peut-être pour cette raison même tenus pour tout à fait sûrs, commencent

à souffrir –  sauf pour le spinozisme qui a construit sa pensée sans leur

secours, loin d’eux, et même en en faisant implicitement la critique  :

consentement, servitude volontaire, aliénation, trois concepts profondément

solidaires et qui se trouvent malmenés ensemble à l’épreuve de la

production néolibérale des enrôlés joyeux.

La sociologie du travail, en effet, a bien été obligée de faire ce constat

–  impensable pour le marxisme des origines, et pour cause  : lui a un tout

autre régime affectif sous les yeux  – que le capitalisme s’est montré

capable, en certaines de ses fractions, de développer un salariat content. La



chose est en fait connue depuis les années 1960-1970, lorsque s’est

constitué ce nouveau groupe social qu’on a appelé les « cadres ». Des sujets

joyeux, qui d’eux-mêmes s’activent au service du désir-maître du capital,

dont le projet est bien, et en tous les sens du terme, de les faire marcher  :

c’est cet idéal que certaines entreprises parviennent maintenant à réaliser, et

cela quand bien même le capitalisme néolibéral par ailleurs maltraite

d’autres parties du salariat à des degrés qui font immanquablement revenir

en mémoire la sauvagerie de ses origines. De ceux des salariés qui marchent

et qui jouent le jeu en tout cas, on est donc bien forcé de dire d’abord qu’ils

consentent.

Mais le point de vue extérieur renâcle à en rester là. Car ne voyant que

trop l’entreprise exploiteuse –  c’est-à-dire la «  vérité objective  » –, ce

consentement lui paraît douteux. Aussi la critique veut-elle le déclarer vicié

de quelque manière  : les salariés disent qu’ils consentent, mais en fait ils

croient qu’ils consentent. En vérité ils sont dans la « servitude volontaire ».

Formellement ils ont dit oui sans avoir été forcés, mais à quelque chose qui

devrait leur être intolérable et qui devrait les faire souffrir. Sauf que,

étrangement, ils ne souffrent pas, ou pas comme on l’attendrait –  et c’est

cette étrangeté que voudraient enfermer les mots de «  servitude

volontaire ». En résumé, ils sont contents, mais contents trompés, contents

abusés, et abusés parce qu’on a fait vicieusement jouer en eux un ressort qui

se retourne contre eux  : ils offrent eux-mêmes la ressource pour nuire à

leurs propres intérêts. Bref ils sont aliénés  : il est impossible d’aimer le

contrôle de gestion jusqu’à en faire douze heures par jour ; on ne peut pas

faire de l’optimisation des stocks un accomplissement existentiel, c’est une

illusion  ; on ne peut pas trouver bonne la vie entièrement livrée à

l’entreprise, c’est une erreur. Et pourtant les intéressés persistent et

confirment : c’est bien « leur choix »…

C’est en ce point que les philosophies subjectivistes de la conscience

(et les sciences sociales qui en ont fait leur métaphysique implicite) se

trouvent prises à leur propre piège, car elles se trouvent systématiquement

désarmées devant une déclaration de liberté. Au nom de quoi, et à partir de

quoi opposer au sujet qu’il n’est pas libre  ? Comment tenir ensemble la

reconnaissance de sa liberté de sujet et la certitude qu’il s’égare  ? La

«  servitude volontaire  » est l’accommodation, mais purement verbale, de

cette insoluble contradiction d’une liberté postulée en principe irréfragable



mais jugée circonstanciellement exercée pour le pire. Or comme toutes les

solutions verbales, celle-ci laisse évidemment intacte la contradiction

qu’elle est censée résoudre –  sauf à invoquer l’incompréhensible

malédiction d’une liberté errante par intermittence. Le plus sûr moyen,

peut-être le seul, pour sortir de cette contradiction consiste à voir combien

elle est sécrétée du cœur même de la métaphysique de la subjectivité, qui ne

sait pas quoi faire d’un consentement libre mais trouvé critiquable – parce

qu’il a l’inconvénient de jeter le doute sur tous les autres, qu’on voudrait

pouvoir continuer de célébrer l’âme claire.

Le point de vue spinoziste fait un très grand pas de côté et se

débarrasse de tout d’un coup : la liberté et ses problèmes, les consentements

bizarres et la servitude volontaire. Comme on sait, il ne reste plus rien de la

liberté dans ce contre-pied radical – du moins comprise comme antonyme

de la nécessité  –, l’affirmation intransigeante du déterminisme spinozien

culminant dans le scolie de (Éth., II, 35) : « Les hommes se trompent quand

ils se croient libres  ; car cette opinion consiste en cela seul qu’ils sont

conscients de leurs actions mais ignorants des causes qui les déterminent. »

Le consentement comme approbation délivrée par une conscience libre et

autodéterminée n’a donc aucun sens dans cette perspective. C’est toujours

l’enchaînement causal des affections et des affects qui nous a déterminés à

désirer ce que nous désirons et à faire ce que nous faisons – en particulier

qui nous détermine à dire « oui ». C’est pourquoi la vue spinoziste de la vie

passionnelle fait voler en éclats les distinctions qu’on croyait les plus

évidentes, et notamment celles de la contrainte et du consentement. Car on

ne saurait réserver l’hétéronomie à la première pour célébrer le libre

assentiment du second : pas plus quand il se rend au travail sous l’aiguillon

de la faim que lorsqu’il y va pour « s’y accomplir », le salarié n’échappe à

l’ordre de la causalité passionnelle, et c’est rigoureusement le même

déterminisme qui est à l’œuvre dans les deux cas.

Assujettissements tristes, assujettissements joyeux



Aussi bien les sciences sociales subjectivistes que le sens commun

refusent de se rendre à cette indifférenciation. Mais Spinoza ne nie

nullement qu’il y ait des différences  : simplement déplace-t-il celles que

nous faisons spontanément dans l’ignorance des causes qui nous

déterminent. La différence de la « contrainte » et du « consentement » n’est

pas celle de l’hétéronomie et de la liberté : c’est celle de la tristesse et de la

joie. Contrainte est le nom que nous donnons à une détermination

accompagnée d’un affect triste. Et consentement celui que nous donnons à

une détermination accompagnée d’un affect joyeux. C’est la joie –  pas la

liberté – qui fait dire oui à ce qui de toute façon demeure une détermination.

Par le mécanisme de troncature dont (Éth., II, 35, scolie) donne le principe,

le salarié content ne sait pas tout ce que son contentement doit à son passé

d’affections et d’affects, et notamment aux déterminations vocationnelles

qui lui ont fait contracter des images aimées de choses à faire : dresser des

piles de pont en plein ciel pour les uns, participer à des révolutions

technologiques pour les autres, sauver ou faire advenir des vies par la

médecine, danser sur une grande scène, etc., c’est-à-dire tous ces

mécanismes imaginaires, le plus souvent mimétiques, qui l’ont disposé à

envisager avec joie l’activité sous un désir-maître dès lors que celui-ci lui

offre l’opportunité de vivre selon ses images désirantes. Aussi l’individu

dit-il qu’il consent chaque fois qu’il lui est proposé de s’adonner au désir de

poursuivre ce qui lui semble un bien, et que sa balance affective penche du

côté de la joie. Contrainte et consentement ne sont donc pas autre chose que

le produit de regards subjectifs pris sur le fait objectif de la détermination.

En d’autres termes, en disant contrainte et consentement nous catégorisons

et nommons d’après nos affects. Autant dire que nous nageons en pleine

connaissance du premier genre, «  connaissance par opinion, ouï-dire ou

expérience vague » (Éth., II, 40). La connaissance du deuxième genre est

celle qui voit la seule objectivité qu’il y ait à voir, celle de la production

déterminée des affects, des désirs et des mouvements de corps qui

s’ensuivent.

Évidemment, c’est à une rude conversion intellectuelle qu’en appelle

Spinoza pour nous défaire d’une certaine manière de nous considérer nous-

mêmes, une manière dont il montre au surplus qu’elle est implacablement

déterminée par une nécessité imaginative
5
 –  circonstance théoriquement

atténuante, mais pratiquement aggravante puisque si nous sommes en



quelque sorte excusés intellectuellement, nous découvrons par là même

qu’il ne sera que plus difficile de nous en affranchir… Et en effet la pensée

subjectiviste ne désarme pas facilement qui continue de chercher au

tréfonds du sujet le noyau dur de son absolument propre, de son authenticité

désirante, telle qu’elle donnerait au consentement sa base. Mais on ne

trouvera jamais rien de tel : toutes nos manières, nous dit Spinoza, manières

de sentir, de juger, de désirer, de nous mouvoir, toutes nos manières nous

sont venues pour partie du dehors, de nos rencontres extérieures. Sans doute

sont-elles intégrées dans une complexion, un ingenium, dont on peut bien

dire qu’il est le nôtre, mais plus au sens du siège ou de l’attribution que de

la production de soi souveraine et autodéterminée. En règle générale

d’ailleurs, le regard extérieur sait mieux voir que le regard réflexif les

mécanismes de la constitution hétéronome des ingenia –  des ingenia des

autres… Il est alors vite faire de nommer aliénation, d’ailleurs d’après son

étymologie même, cette présence de l’alius, de l’autre que soi en soi. En ce

sens être aliéné ce serait n’être pas « authentiquement » soi-même, ce serait

avoir laissé corrompre son idios par de l’altérité. Ce que le regard extérieur

voit si bien sur autrui, et en général si mal sur lui, c’est que la présence ou

l’effet de l’extérieur en soi, et jusque dans la constitution de soi, est la

condition absolument universelle de tous les modes finis. «  Il est

impossible, rappelle (Éth., IV, 4), que l’homme ne soit pas une partie de la

nature et ne puisse subir d’autres changements que ceux qui peuvent se

comprendre par sa seule nature. » Il est donc tout à fait vain d’envisager ce

travail de l’altérité en soi comme une carence ou une défectuosité. Et il l’est

plus encore, sous le nom d’aliénation, d’en réserver le stigmate à certains

seulement. Si être aliéné c’est être la proie des forces extérieures et n’être

pas capable de se gouverner intégralement soi-même, alors l’aliénation est

la condition universelle du mode fini humain
6
. Voir le travail des causes

extérieures sur autrui n’offre donc aucune raison suffisante de s’en croire

affranchi soi-même. Aussi toute tentative de disqualifier les désirs de cet

autrui au motif que, d’origines hétéronomes, ils ne seraient pas vraiment

«  les siens  », se dissout moins dans l’erreur que dans la plus complète

trivialité.

L’imputation d’hétéronomie, ou d’aliénation, à l’endroit de certains

désirs n’est donc pas sans faire penser à celle d’idéologie à l’endroit de

certains discours. Et, de même que cette dernière stigmatisait moins des



contenus précis que génériquement la pensée des autres, de même

l’aliénation fonctionne le plus souvent comme la désignation polémique de

la vie passionnelle des autres. La femme voilée (ou le cadre workaholic) a

beau certifier autant qu’elle peut qu’elle est pleinement consentante, c’est

nous qui ne consentons pas à son consentement. Il apparaît ici que le

principe de nos jugements sur les consentements (et les aliénations) est bien

moins donné dans la clarté (incertaine) du concept lui-même que par

l’approbation, ou la désapprobation, que nous donnons spontanément à ses

objets, et comme d’habitude d’après nos propres affects – connaissance du

premier genre… Pour un cadre workaholic, son collègue d’à côté est aussi

«  consentant  » que lui, et tous deux se trouvent magnifiquement libres  –

sauf s’ils entrent en rivalité, auquel cas l’homme libre, ce sera moi et le

malade, ce sera l’autre…

La « servitude volontaire » ne fonctionne pas autrement. Elle n’est que

le moyen de raccroc pour saisir ces cas étranges où l’intéressé dit « oui »

(consent) alors que nous à sa place dirions « non ». « Servitude volontaire »

est donc l’autre nom de ces consentements bizarres auxquels nous ne

consentons pas, et dont nous faisons par là des consentements douteux. Or il

n’y a pas d’un côté la contrainte (servitude) et de l’autre la liberté

(consentement), avec une case intermédiaire pour ce qui serait des

égarements de la liberté (servitude volontaire)  : il n’y a que l’universelle

servitude passionnelle, c’est-à-dire l’assujettissement à l’enchaînement des

causes et des effets, qui détermine chacune de nos mises en mouvement.

Mais cela sans oublier le moins du monde qu’assujetti heureux ou assujetti

triste, ça fait, conceptuellement et existentiellement parlant, de

considérables différences !

Division du travail, division du désir

Ce sont ces différences que l’entreprise néolibérale entend bien

exploiter pour son propre compte, dans un projet sans précédent de

production et d’exaltation des vérités subjectives heureuses. Et c’est la

charge du travail épithumogénique que de rendre les enrôlés salariaux



contents, en les redéterminant à trouver désirables et réjouissantes les tâches

qui leur sont assignées – pour le coup dans la plus complète hétéronomie :

celle de la subordination salariale. Le travail épithumogénique de

production d’un salariat content a donc pour objet d’organiser la division du

travail sous l’égide du désir-maître du capital, c’est-à-dire d’y distribuer les

individus mais en s’assurant que leurs désirs ont été refaits de telle sorte

qu’ils aient l’assignation joyeuse. Le projet néolibéral de la mobilisation

productive par la joie rend alors plus visible encore ce qu’on pourrait

appeler la doublure de désir des structures : de même que les structures du

régime d’accumulation se doublent d’un régime de désirs et d’affects, de

même les structures micro et macroéconomiques de la division sociale du

travail sont doublées par celles d’une division sociale du désir. Car rendre

réjouissantes les assignations en réalité autoritaires de la division du travail

suppose non seulement d’avoir orienté le désir des assignés vers les objets

bien circonscrits de ces assignations, mais surtout de l’y avoir fixé. Le

commandement combiné de la division du travail et de la division du désir

est donc triple  : 1) voilà ce qu’il faut faire  ; 2) voilà ce qu’il faut aimer

faire ; 3) il ne faut rien aimer faire d’autre.

Cette assignation du désir comme complément de l’assignation

productive met alors sur la voie d’une reconstruction possible du concept de

domination autrement déstabilisé par la multiplication des assujettissements

joyeux –  alias les consentements. C’est bien dans une telle révision que

s’est engagé Bourdieu à partir du concept de violence symbolique compris

comme l’ensemble des mécanismes sociaux conduisant les individus à

trouver bonne leur situation de dominés. Or l’idée d’un système

d’assignations soutenu par une division sociale du désir permet d’en

prolonger les intuitions. La fixation des enrôlés met en effet sur la voie

d’une conception distributive de la domination comme répartition inégale

des chances de joie. En ce sens « domination » renvoie à l’ensemble des

mécanismes permettant de cantonner certains, les plus nombreux, à des

domaines de joie restreints, et de réserver à d’autres, les oligoi, des

domaines de joie élargis. Le commandement par exemple fait très

évidemment partie de ces chances de joie inégalement distribuées –

 nécessitant de fixer ailleurs, et à d’autres choses, ceux qui en sont écartés.

Laurent Bove
7
 souligne le caractère quasi axiomatique aux yeux de Spinoza

de la préférence non seulement pour vivre à sa guise (ex suo ingenio) plutôt



qu’à la guise d’un autre, mais même «  pour gouverner plutôt que d’être

gouverné » (TP, VII, 5). « Rien n’est plus insupportable aux hommes que

d’être soumis à leurs égaux et d’être dirigés par eux », note pour sa part le

Traité théologico-politique (TTP, V, 8). Il faut donc tout un travail social

pour dissimuler l’égalité réelle, celle de cette «  nature humaine une et

commune à tous » (TP, VII, 27), et recréer de l’inégalité imaginaire seule à

même de faire consentir au fait du gouvernement comme aux privilèges

d’assignation. C’est cette re-création que manifeste la division du désir,

assignant imaginairement à chacun ce qu’il lui est permis de désirer selon sa

qualité sociale. L’imaginaire du désir assigné est donc nécessairement pour

certains un imaginaire de l’impuissance, autolimitation du désir par

mésestime de soi. Bernard Pautrat traduit par Bassesse le Abjectio de

Spinoza défini comme cette tendance à «  faire de soi par tristesse moins

d’état qu’il n’est juste » (Éth., III, Déf. des affects, 29). La mésestime de soi

est donc le produit affectif le plus typique de la division du désir dans

certaines de ses strates, telle qu’elle détermine les individus à ne pas désirer

au-delà des assignations de la division du travail. De ce mécanisme

entièrement social que Bourdieu inscrit dans l’habitus et par lequel, dit-il,

les agents ajustent inconsciemment leurs espérances subjectives aux

probabilités objectives, Spinoza donne la formule passionnelle en (Éth., III,

Déf. des affects, 28, expl.)  : «  Ce que l’on imagine ne pas pouvoir, on

l’imagine nécessairement, et l’on est, par cette imagination même, disposé

de telle sorte qu’on n’a effectivement pas le pouvoir qu’on imagine ne pas

avoir.  » Dans l’inégal partage des chances de joie propre à la domination

salariale, la violence symbolique est donc cette production d’affects qui

réserve certains désirs aux uns et les inhibe chez les autres par le travail

d’impuissantisation de la mésestime de soi. La croyance en sa propre

incapacité, et partant en son « illégitimité », est ainsi le corrélat symétrique

et inverse de la croyance des élus, croyance en leur légitimité d’évidence,

en les autorisations naturelles qui gouvernent leurs aspirations et en leur

capacité à les remplir. Mais ces affects, qui augmentent la puissance d’agir

des uns et dépriment celle des autres, ne tombent pas de nulle part, et

Bourdieu a assez montré de quels mécanismes sociaux et, derrière ces

mécanismes, de quels complexes institutionnels (école, famille, médias,

etc.), ils étaient le produit. C’est littéralement toute la société en ses



structures qui produit le saisissement local des corps et les affecte

différentiellement pour empuissantiser les uns et impuissantiser les autres.

 

Il fallait donner à cette dualité de la vérité subjective et de la vérité

objective toute son extension théorique, et surtout du côté «  subjectif  »,

laissé relativement déficitaire par Bourdieu en dépit de tous ses efforts pour

le reprendre en considération. C’est que cette dualité n’ayant de sens que

sous l’espèce d’une réelle articulation de ses termes, il s’agissait aussi de

disposer des concepts locaux qui s’avèrent compatibles avec le cadre

structural-global que rien ne saurait convaincre d’abandonner. C’est bien

cette exigeante condition que satisfont les concepts spinozistes de conatus

et d’affect, construits à même la singularité des choses – «  chaque chose

autant qu’il est en elle s’efforce de persévérer dans son être
8
  », énonce

(Éth., III, 6), la proposition du conatus –, mais sans jamais charrier aucun

des présupposés du libre arbitre, de la conscience transparente et des

pouvoirs de l’autodétermination qui accompagnent immanquablement les

sciences sociales trop visiblement engagées dans la défense de l’acteur-

sujet. Il fallait donc revenir à une philosophie du XVII
e
  siècle, maltraitée

par sa propre tradition et presque entièrement méconnue des sciences

sociales contemporaines, pour trouver de quoi parler des hommes singuliers

mais sans jamais verser dans les partis pris de l’humanisme (théorique) ni

oublier le poids de déterminations, notamment structurales, qui ne cesse de

peser sur eux.

Passé le moment de la rupture fracassante – et nécessaire –, Durkheim

avait pu revenir à la psychologie, mais évidemment sous un tout autre

rapport qu’originellement, pour accorder que les déterminations sociales

s’inscrivent bien dans les esprits –  il faudrait même dire dans les corps-

esprits – individuels, c’est-à-dire que la psychologie exprime localement la

sociologie. À part l’invocation répétée, mais simplement heuristique, des

«  sentiments  », Durkheim ne disait cependant pas grand-chose des

modalités précises de cette inscription des déterminations du social dans les

psychés. Le dispositif théorique monté par Bourdieu fait un progrès

considérable en remettant au concept d’habitus cette expression locale du

global, avec notamment ce bénéfice d’échapper aux visions très

homogénéisatrices de « la contrainte sociale » durkheimienne et de refaire



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

I.

droit à ce que le monde social compte de variété. Mais c’était sans doute

beaucoup demander au concept d’habitus que de porter à lui seul la « part

des individus », ou à tout le moins c’était le laisser encore partiellement à

l’état de boîte noire. Car, si vraiment l’habitus se pose comme le principe

générateur des comportements individuels, alors il reste à éclairer tous les

enchaînements de leur production concrète, depuis l’énergie fondamentale

de la mise en mouvement des corps – et l’on ne chute assurément pas dans

un plat biologisme des échanges métaboliques en disant qu’elle est de

l’ordre d’une puissance désirante  – jusqu’au principe des orientations

particulières de cette énergie, à savoir les affects, dont la production elle-

même renvoie à la réfraction des affections extérieures (sociales) au travers

des complexions affectives individuelles (les ingenia), complexions pour

partie idiosyncratiques et pour partie communes, ou rendues communes,

notamment par l’effet d’expériences semblables (ici encore c’est la part de

la sociologie
9
), etc. Soit en quelques lignes l’esquisse d’un programme de

recherche spinoziste en science sociale, persuadé que la philosophie de

Spinoza s’offre à prolonger la sociologie de Bourdieu par d’autres moyens,

à moins que ce ne soit l’inverse, en tout cas qu’entre ces deux-là il se passe

quelque chose, et que les faire travailler ensemble, sans doute plus

explicitement que Bourdieu lui-même ne l’a fait, recèle quelques

promesses. Notamment celle, comptant sur les propriétés caractéristiques

d’une ontologie de la puissance, c’est-à-dire de la production des effets, de

faire un peu plus complètement la lumière sur le modus operandi par lequel

s’engendre l’action des hommes, et dont Bourdieu faisait le terminus de la

science sociale.

1. Pierre Bourdieu, « La double vérité du travail », art. cit.

Ici dans la traduction de Charles Ramond.

Du grec epithumia – désir.

« Il faut considérer que les sujets relèvent non de leur droit mais de celui de la Cité, dans la mesure même où

ils craignent sa puissance, c’est-à-dire ses menaces, ou encore dans la mesure où ils aiment la société civile. »

Celle de (Éth., II, 35, scolie).

Énoncé qu’il faudrait sans doute modérer en n’excluant pas que certains puissent parfois connaître le régime

des affects actifs et de la causalité adéquate.

Laurent Bove, La Stratégie du conatus, op. cit.

C’est moi qui souligne.

En fait c’est sa part immédiate, car même les idiosyncrasies sont de constitution sociale – et par là justiciables

de l’effort sociologique.

Ce texte est issu d’une communication faite au colloque Pierre Bourdieu. L’insoumission en héritage, Théâtre

de l’Odéon, 3 mai 2012. Il a été publié dans l’ouvrage collectif dirigé par Édouard Louis : Pierre Bourdieu.



L’insoumission en héritage, Paris, PUF, 2013.



8

LES IMBÉCILES HEUREUX

(Encore un effort pour être antilibéraux !)
I

L’imaginaire néolibéral où on l’attend le moins

Il faudrait peut-être s’autoriser l’emprunt à l’anglais pour nommer l’un

des caractères les plus impressionnants de l’imaginaire néolibéral, à savoir

sa pervasiveness. Dire que l’imaginaire néolibéral est pervasive, c’est dire

qu’il s’infiltre dans tous les coins, qu’il envahit tout et se répand partout.

Peut-être même est-ce encore trop peu dire  : car pervasive est trop

horizontal, il y manque la verticale de l’imbibition en profondeur. Pour

mesurer la force de l’imaginaire néolibéral, en effet, il faut se faire une idée

de la profondeur à laquelle il imprègne nos esprits, il faut se faire une idée

de son empire sur nos schèmes mentaux les plus fondamentaux.

Par un argument a fortiori, cette emprise n’est jamais plus

incontestable qu’observée sur des sujets ordinairement considérés comme

aux antipodes de l’homo neoliberalis type –  tel qu’on se le représente en

général sous les traits d’un chef d’entreprise, d’un trader ou d’un cadre…

Le hasard a voulu que l’invitation à intervenir dans ce colloque consacré à

l’imaginaire néolibéral me parvienne le jour même où était diffusé à la



télévision un reportage sur quelques-uns de ces homines neoliberales

inattendus, mais tellement atypiques qu’ils en deviennent parfaitement

typiques. Il s’agissait d’un de ces reportages caractéristiques de la

télévision, elle aussi –  elle en premier  – imbibée de néolibéralisme (de

tendance policière) sur les Go Fast, ces convoyeurs de drogue qui font des

allers-retours en voitures puissantes entre les banlieues et les

approvisionnements de Belgique ou de Hollande. Aux innocents les mains

pleines : le reportage, persuadé de faire dans le sensationnalisme délinquant,

nous montrait en fait de parfaits entrepreneurs, c’est-à-dire, mis à part le

coffre rempli de drogue, des gens qui travaillent beaucoup à l’international,

qui montent des affaires d’import-export, qui prennent des risques, créent

de l’emploi (convoyeurs, guetteurs, revendeurs, informateurs, escortes…),

tiennent des comptes de pertes et profits, en une réalisation exemplaire

(mais rarissime) des optimisateurs stochastiques fantasmés par la théorie

néoclassique : soit la probabilité de me faire coincer par les flics, ma marge

à la revente doit être de tant pour que mon espérance de profit par voyage

soit tant  ; et l’on ne peut alors s’empêcher de penser au personnage de

Stringer Bell dans la série The Wire, numéro  2, il faudrait dire en fait

« directeur général » – du gang Barksdale – que file l’inspecteur McNulty,

sidéré de découvrir que son suspect se rend à l’Université du Maryland pour

y suivre des cours de microéconomie, y acquérir de solides notions sur les

courbes de demande élastiques et revenir, lunettes sur le nez, expliquer à ses

troupes comment on calcule un prix optimal…

Ces homines neoliberales atypiques sont donc tout à fait typiques : ils

sont des entrepreneurs, des hommes d’affaires. Pareils à l’homo

œconomicus d’Adam Smith, ils ont le désir de s’extraire de leur condition,

d’améliorer leur situation matérielle par le travail et le gain monétaire. Et

l’on n’aura jamais vu ceux que le discours dominant tient pour des hors-

société si profondément respectueux des valeurs fondamentales de leur

société. Ils révèrent les valeurs de la concurrence, et sont prêts, tels

n’importe quel cadre supérieur, à écraser leurs rivaux  ; ils révèrent

également les valeurs de la consommation et de l’exhibition matérielle, il y

a peu encore elles aussi consacrées au plus haut niveau de l’État par un

président de la République passablement ingrat sous ce rapport – et ignorant

des proximités réelles qui l’unissaient à ses ennemis déclarés  –  ; bref, ils

sont en tous points semblables à ces hommes peints dans la Théorie des



sentiments moraux, dévorés par une passion de reconnaissance à laquelle

seuls les accomplissements de la richesse peuvent apporter satisfaction. Ils

sont l’idéologie néolibérale en personne, le reflet aussi parfait que méconnu

de la société qui les réprouve.

En fait le reportage n’est pas si innocent (ou inconscient) que je viens

de le laisser entendre car, par un décalage saisissant, il est allé chercher le

commentaire d’un ancien lieutenant de Jacques Mesrine, lui archétype du

truand old school. Or c’est plus qu’un contrepoint  : c’est un abyssal

contraste. On l’aura compris, ce truand ne se reconnaît rien de commun

avec les trafiquants néolibéraux d’aujourd’hui, et précisément parce que,

loin du syndrome générationnel-atrabilaire dit du «  vieux con  », il les

identifie très sûrement comme néolibéraux. Son argument est en effet

explicitement le suivant  : « Nous ne nous voulions pas seulement hors-la-

loi, hors l’ordre juridique de la société  : nous nous voulions hors de son

ordre imaginaire », énoncé à la limite, mais significative, de la tautologie,

où l’on voit cependant toute la différence entre «  être hors-la-loi  » (se

trouver «  hors-la-loi  ») et «  se vouloir hors-la-loi  ». Les trafiquants

néolibéraux se trouvent hors la loi et, si l’on met à part le surprofit

spécifique lié à la nature (illégale) de leur trafic, c’est plutôt pour eux une

source d’inconvénients. Les truands de Mesrine, eux, ont pour propos tout à

fait advertant de rechercher le dehors de la loi, comme métonymie du

dehors de la société, en une récusation pleine et entière de ses normes, donc

de l’imaginaire qui les soutient.

Les canaux les plus efficaces de l’imaginaire néolibéral ne sont donc

pas forcément ceux qu’on croit, et ses plus puissants renforcements ne lui

viennent pas de l’usuel bourrage de crâne médiatique, celui du journal

télévisé ou de la presse convertie Libération, Le Monde, mais de vecteurs

plus inattendus, d’autant plus efficaces qu’ils sont méconnus comme tels,

images «  innocentes  » au sens où rien ne porte le sens commun à les

identifier comme néolibérales – alors qu’elles le sont jusqu’en leur cœur. Il

faudrait ainsi entreprendre un recensement exhaustif de tous les supports

paradoxaux et hétéroclites du néolibéralisme, parmi lesquels, au passage, on

trouverait sans doute, à côté des Go Fast, les magazines féminins,

assurément vecteurs de la domination masculine, ou disons de la

normalisation féminine, mais plus encore de l’imaginaire néolibéral lui-

même, et avec, là encore, une efficacité proportionnelle à la



méconnaissance qui les entoure en cette matière. Peut-être même le

meilleur point d’entrée dans cet imaginaire aurait-il pu être celui-ci  : non

pas les Go Fast et leur kalachnikov, mais Elle, Cosmo, Femme actuelle,

etc., c’est-à-dire tous ces lieux par excellence de l’idéologie psychologiste

du moi –  en fait le pilier central de l’imaginaire néolibéral  –, le moi

souverain, libre et responsable, le moi qui veut et qui décide –  plus

exactement à qui il suffit de vouloir et de décider –, un moi autosuffisant,

porteur de toutes les conditions de sa propre félicité, en une conception en

tous points conforme au subjectivisme libéral, jusque dans ses formes les

plus sophistiquées, celles par exemple de la théorie économique du capital

humain, où l’on est invité à accumuler ici du capital beauté, santé, tonus,

joie de vivre, comme ailleurs du capital compétence, motivation, flexibilité,

etc.

Organes kantiens donc, mais d’un kantisme qui aurait oublié ses

propres différences du sensible et de l’intelligible, ou du phénomène et du

noumène, les magazines féminins sont les propagandistes néolibéraux qui

s’ignorent du libre arbitre et de l’autonomie de la volonté. Ce qui apparaît

alors dans ces magazines, autant si ce n’est davantage que dans la

propagande économique ordinaire, c’est que l’imaginaire néolibéral admet

pour matrice fondamentale une métaphysique vulgaire du sujet. Pour être

vulgaire cependant, cette métaphysique –  mais de manière moins

intellectualiste, il faudrait peut-être dire : cette forme pratique du rapport de

soi à soi qu’on nomme sujet – n’en est pas moins inscrite dans les têtes à

d’extraordinaires profondeurs. C’est bien d’ailleurs parce qu’elle est vécue

sur un mode non pas théorique et métaphysique, mais pratique et pré-

réflexif, que la forme «  soi-sujet  » a acquis cette emprise sur les

entendements, ou plutôt sur les imaginations individuelles. Car, pour

Spinoza, l’idée de notre propre liberté est une imagination spontanée, c’est-

à-dire nécessaire, produite par une troncature cognitive dont (Éth., II, 35,

scolie) donne le principe : « Les hommes se trompent quand ils se croient

libres ; car cette opinion consiste en cela seul qu’ils sont conscients de leurs

actions mais ignorants des causes qui les déterminent.  » C’est la

combinaison de la conscience d’agir et de l’inconscience des causes qui

déterminent à agir qui conduit les hommes à croire en leur capacité d’auto-

origination, à se croire non seulement simples opérateurs, mais authentiques

auteurs de leurs actes. Laissée à ses fonctionnements spontanés,



l’imagination s’arrête donc très vite dans la remontée de la chaîne des

causes pour considérer le moi comme instance première et dernière de

l’action, et elle demeure en cette idée aussi longtemps que rien ne vient la

tirer de son sommeil épistémique.

Les hommes se croient libres auteurs de leurs actes puis, partant, de

leurs destinées ; comme puissances autosuffisantes ils se croient capables de

construire leurs vies sur la base de leur simple vouloir  : voilà le point de

départ de l’imaginaire néolibéral. Le point de départ seulement, car on

pourrait objecter qu’il ne s’agit ici que d’une définition très incomplète de

l’imaginaire néolibéral, peut-être même oublieuse de la spécificité de son

préfixe «  néo  » –  et ce ne serait pas faux… Mais c’est que l’imaginaire

néolibéral est une constellation si vaste qu’on la parcourrait à peine en son

entier  ; c’est pourquoi il faut dire ce qu’on voudrait en retenir ici  – et ce

qu’on en laissera de côté. Il ne sera notamment pas question de

l’individualisme néolibéral si l’on entend par individualisme une certaine

configuration des rapports entre le tout et les parties, en l’occurrence entre

les individus et la totalité sociale. Il y aurait pourtant beaucoup à dire en

cette matière, à propos de la dynamique historique d’affranchissement des

individus d’avec non seulement les liens de la tradition mais plus

généralement les cadres normatifs collectifs. Et, pour ne les mentionner

qu’en passant, il y aurait beaucoup de problèmes à soulever à ce propos qui,

imparfaitement résolus, continuent d’être de redoutables enjeux pour une

théorie critique : que vaut exactement le diagnostic d’affranchissement des

individus d’avec les normes ? La théorie critique doit-elle valider sans autre

forme de procès le discours des agents déclarant récuser les (certaines)

normes et vouloir vivre hors d’elles ? Le discours qui oppose « normes » et

« libre détermination des formes de vie » est-il aussi émancipé qu’il le croit

de toute norme ? N’est-il pas au contraire, se croyant affranchi de tout, un

symptôme typique du néolibéralisme lui-même  ? Ce discours de la

dissidence, donc, est-il véritablement l’expression d’un affaiblissement

tendanciel du fait normatif ou bien, au contraire, celle de sa mutation, de ses

déplacements, sa fragmentation et sa différenciation devant se comprendre

sur un fond de persistance ? Et si vraiment affaiblissement du normatif il y

avait –  énoncé dans le discours médiatique-expert comme «  perte des

repères », « disparition des limites » et autres topoï –, comment en poser le

diagnostic positif sans tomber dans la préconisation réactionnaire de la



restauration des autorités ou du réarmement des formes anciennes de la

contention sociale des comportements individuels
1
  ? Soit en termes

théoriques  : comment penser la cohérence d’ensemble d’une société

individualiste, c’est-à-dire d’une société qui n’est plus d’ordres ni de

places ?

À défaut d’envisager toutes ces questions il est peut-être possible de

discuter ce qui semble leur tenir lieu de noyau dur commun, à savoir que

l’imaginaire néolibéral est en son fond un imaginaire de l’autonomie et de

la suffisance individuelle. Ce noyau dur plonge très profond dans nos

structures mentales, il est l’expression de la manière dont l’individu

contemporain se rapporte spontanément à soi-même en se concevant

comme arbitre libre et capacité d’autodétermination. Or tant que ce noyau

dur demeure inentamé, la matrice néolibérale reste à l’œuvre dans nos

esprits et continue de se soumettre nos imaginaires – quand bien même, en

surface, ceux-ci pensent tenir des discours antilibéraux, et se croient aussi

sincèrement engagés dans la lutte contre le néolibéralisme qu’affranchis de

ses cadres.

Il est donc possible qu’on se trompe de beaucoup à propos de la

radicalité invoquée dans la lutte contre le néolibéralisme. Si, comme on sait,

être radical signifie prendre les choses par la racine, alors la radicalité

antilibérale ne consiste que secondairement à prôner la nationalisation des

banques ou l’arraisonnement des marchés financiers  ; elle s’en prend

d’abord à la matrice inscrite au plus profond de nos esprits, celle que nous

transportons en toute inconscience. C’est bien pourquoi il était

heuristiquement plus utile de faire d’abord le détour par des sujets a priori

peu suspects d’être des agents du néolibéralisme –  les Go Fast  –,

précisément pour observer l’active présence de l’imaginaire néolibéral dans

ces têtes réputées non libérales –  ou a-libérales. Et l’argument a fortiori

n’est véritablement constitué que lorsque l’imaginaire néolibéral continue

d’être vu mais cette fois dans des têtes carrément antilibérales, qui le

déploient et l’effectuent au moment même où elles croient le combattre.

« Penser par soi-même » ?



Ainsi par exemple de ce schème, sur lequel une vulgate critique pense

pouvoir s’édifier, et qui énonce l’impératif de « penser par soi-même ». On

pourrait parler de demi-critiques, comme Pascal parle de demi-habiles, et à

n’en pas douter le «  penser par soi-même  » serait leur maxime princeps.

Reconnaissons à sa décharge qu’elle a pour elle des créances tout à fait

distinguées à produire. On en trouve la forme la plus pure dans ce texte de

Kant intitulé Qu’est-ce que les Lumières  ? dont le ton est donné dès les

toutes premières lignes : « Les Lumières, c’est la sortie de l’homme hors de

l’état de tutelle dont il est lui-même responsable
2
. L’état de tutelle est

l’incapacité de se servir de son entendement sans la conduite d’un autre. On

est soi-même responsable de cet état de tutelle quand la cause tient non pas

à une insuffisance de l’entendement mais à une insuffisance de la résolution

et du courage de s’en servir sans la conduite d’un autre. Sapere aude ! Aie

le courage de te servir de ton propre entendement  ! Voilà la devise des

Lumières
3
. » Le demi-critique kantien qui entend « penser par lui-même »

est donc comme le moment du négatif dans une sorte de dialectique de la

pensée critique – c’est-à-dire tout de même encore en attente de la négation

de la négation… Bien sûr «  penser par soi-même  » c’est revendiquer de

s’affranchir de la tutelle des autorités intellectuelles consacrées par la

tradition et ne plus penser servilement d’après elles seulement. Mais dans

un mouvement violemment antinomique, qui est l’excès même du négatif,

l’affranchi des autorités se pense alors affranchi de tout, monade

épistémique parfaitement autosuffisante.

Il n’y a pas plus révélateur de l’imaginaire néolibéral que la conception

que chacun se fait spontanément de soi-même comme sujet pensant. Le

sujet pensant dit ceci : j’ai des idées, j’ai mes idées, moi qui pense par moi-

même je peux dire : mes idées, c’est moi seul qui les ai faites, puisque ce

sont mes idées. Sans vouloir faire d’assemblage trop hétéroclite, il faut bien

dire que la négation de cette négation est à trouver du côté de Spinoza.

Rigoureusement parlant, l’individu ne pense pas par lui-même, il ne fait

d’ailleurs rien par lui-même si l’on entend par là qu’il en serait la cause

exclusive
4
. Et il en est ainsi, dit Spinoza, car l’homme, comme toute chose

dans la nature, est un mode fini. Si, dans l’ordre des idées
5
, on veut

retourner à la bifurcation qui va séparer la pensée libérale d’un contraire

possible, c’est jusque-là (au moins) qu’il faut remonter : à l’embranchement

de Descartes et de Spinoza. Descartes pense l’homme comme substance



(avec toutes les plénitudes de la substance), Spinoza le pense comme mode

(avec toutes les incomplétudes du mode fini). Descartes commence avec

l’homme – puisque son point de départ, c’est le cogito. Spinoza commence

avec Dieu
6
 – c’est-à-dire la Nature. De cette antinomie sortent deux mondes

possibles. Le premier, celui de Descartes – ou plus exactement celui auquel

la philosophie de Descartes a donné son onction –, c’est le nôtre, le monde

du sujet-substance. Le second est peut-être le seul antidote possible, en tout

cas le dissolvant par excellence des croyances de la subjectivité, fondement

ultime de l’imaginaire néolibéral. Veut-on penser radicalement – en prenant

les choses à la racine  – contre l’imaginaire néolibéral  ? Alors il faut lui

opposer l’ontologie des modes finis !

On aura compris qu’il ne s’agit pas d’un programme politique… C’est

la visée –  pour le dire en termes spinozistes  – d’une réforme de

l’entendement, mais telle qu’elle suit finalement de l’intention de penser le

mot «  radical  » en un sens radical –  soit au-delà de la taxation des

transactions financières… De cette radicalité-là, voici donc à nouveau

l’énoncé de départ  : le sujet néolibéral n’existe pas, car l’homme est un

mode fini – un mode, et pas une substance. (Éth., I, déf. 3) : « Par substance

j’entends ce qui est en soi et est conçu par soi, c’est-à-dire ce dont le

concept n’exige pas le concept d’une autre chose à partir duquel il devrait

être formé.  » Voilà donc les propriétés de la substance  : plénitude,

complétude, entière autodétermination  ; Spinoza démontre d’ailleurs en

(Éth., I, 7) que la substance est causa sui, et surtout en (Éth., I, 11) que la

substance, c’est Dieu ! – donc pas l’homme…

L’homme, lui, est un mode, c’est-à-dire (Éth., I, déf. 5) « ce qui est en

autre chose, par quoi en outre il peut être conçu
7
  ». Par définition, la

condition du mode, c’est la finitude, l’incomplétude et l’insuffisance. Le

mode fini, par construction, ne peut pas penser par lui-même, ni rien faire

par lui-même, pourvu qu’on entende ces mots un peu rigoureusement,

précisément parce que, comme le dit la définition 5, il «  est en autre

chose  », entendre  : il est toujours déterminé à penser ou à agir par autre

chose. (Éth., I, 28)  : «  Une chose singulière, ou, en d’autres termes, une

chose quelconque qui est finie et dont l’existence est déterminée, ne peut

exister ni être déterminée à agir qu’elle ne soit déterminée à l’existence et à

l’action par une autre cause qui est également finie et dont l’existence est

déterminée  ; et à son tour cette cause ne peut pas non plus exister ni être



déterminée à agir qu’une autre cause également finie et dont l’existence est

déterminée, etc. » Ainsi le mode fini humain n’est déterminé à penser que

d’une détermination par autre chose, ce que Spinoza, en matière de pensée

comme de mouvement du corps, exprime en disant qu’il est la cause

inadéquate des effets (de pensée ou de mouvement) qu’il produit. (Éth., III,

déf. 1)  : «  J’appelle cause adéquate celle qui permet par elle-même de

percevoir clairement et distinctement son effet  » –  la cause adéquate est

donc la cause en laquelle l’effet s’épuise – ; « j’appelle cause inadéquate ou

partielle celle qui ne permet pas de comprendre son effet par elle seule
8
 ».

Or, énonce (Éth., IV, 4), «  il est impossible que l’homme ne soit pas une

partie de la Nature et ne puisse subir d’autres changements que ceux qui

peuvent se comprendre par sa seule nature et dont il est la cause adéquate »,

ce qui signifie ceci  : la plupart des effets –  effets de pensée ou de

mouvement – que le mode humain peut produire ne s’expliquent pas par lui

seul, mais sont co-déterminés par des choses extérieures.

« Penser par soi », qui passe pour la maxime directrice de la « pensée

critique », est donc l’un des plus beaux exemples de la pensée a-critique.

L’un des plus beaux exemples de la pensée néolibérale aussi, pensée de

l’autosuffisance épistémique des sujets, par là systématiquement portée à

ignorer que nous ne pensons qu’en connexion avec d’autres «  choses  »,

parmi lesquelles, surtout, d’autres individus, que nous pensons toujours,

non pas leurs pensées, seule chose que voie Kant et dont il fait un motif

d’affranchissement, mais avec et à partir de leurs pensées. Il n’est donc

aucune de nos pensées que nous puissions dire entièrement nôtre. Et, pour

paraphraser (Éth., II, 35, scolie), si nous nous trompons en croyant « penser

par nous-mêmes  », c’est que nous sommes conscients de penser mais

ignorants des innombrables influences qui nous ont déterminés à penser.

On voit ici comment la philosophie de Spinoza appelle spontanément

son propre prolongement sous l’espèce d’une science sociale, en

l’occurrence une science sociale de la communication des idées
9
, où il

entrerait aussi bien des effets d’interactions horizontales, notamment

mimétiques, que des effets d’autorité où la communication des idées se fait

plus verticale, à partir de pôles de capital symbolique concentré, etc. En tout

cas, comme l’a très bien montré Lorenzo Vinciguerra
10

, il n’y a pas

d’atomisme des idées  : toujours nous lions nos idées pour en former de

nouvelles par recombinaisons originales d’idées anciennes, préalablement



métabolisées – influences extérieures transformées, par intégration, en idées

intérieures, disons plutôt en idées propres  –, schème métabolique

d’assimilation qui conduit Nietzsche à voir l’esprit comme un estomac
11

.

Bien sûr ce mécanisme de l’assimilation ne peut être opéré que par une

force active : c’est toujours par notre conatus, c’est-à-dire notre puissance,

en l’occurrence notre puissance de penser, que nous lions et formons nos

idées, et cela selon les manières de notre complexion singulière (ingenium).

Ce qui signifie, par exemple, qu’un autre que nous, sous le coup de la même

affection extérieure, aurait lié et formé ses idées différemment, selon ses

manières à lui, les manières de son ingenium. Dans nos idées, nous n’y

sommes donc pas pour rien – mais nous n’y sommes pas pour tout (comme

le croit le mythe néolibéral de l’autosuffisance épistémique). Parfois même

nous n’y sommes pas pour grand-chose  : de là d’ailleurs que de si

nombreuses personnes, toutes intimement persuadées de « penser par elles-

mêmes », finissent – quelle surprise ! – par penser les mêmes choses. Il y a

donc sans doute autant de philosophie que dans bien des philosophies dans

cette succulente brève de comptoir qui résume les choses à sa façon : « Moi,

j’écoute pas les hommes politiques, je me fais mon opinion tout seul, et ça

m’empêche pas d’avoir la même opinion que tout le monde, au

contraire
12

 ! » – soit en quelques lignes anisées l’intégralité de la dialectique

hégéliano-spinoziste de la pensée critique…

Changer le monde « si on le veut » ?

On ne pense donc pas par soi-même, mais on ne change pas non plus

le monde par soi-même, autre construction de l’imaginaire néolibéral,

pourtant particulièrement prégnante dans les esprits de la gauche

antilibérale. Même quand il se veut dirigé contre la société néolibérale, le

changement politique par la réforme des comportements individuels est

l’une des manifestations paradoxales, mais des plus typiques, de la

persistance de l’imaginaire néolibéral là où on l’attendrait le moins. Le

commerce équitable, l’investissement responsable, les monnaies citoyennes,

le tri des déchets et la fermeture des robinets, le déménagement de ses



comptes au Crédit coopératif ou à la Nef, etc.  : toutes ces injonctions

militantes à la « citoyenneté » ont en commun de proclamer « nous sommes

tous individuellement responsables  », «  le changement commence par

nous  », «  si nous le voulons, il nous appartient de modifier nos

comportements  » –  sous-entendre  : pour changer le monde, puisque le

monde n’est pas autre chose que la somme de nos comportements

individuels. Si mal accueillie ce genre de mise en question dût-elle être,

spécialement auprès des publics militants qui se sont dévoués à cette forme-

là d’activité politique, il faut pourtant faire au moins la clinique des

schèmes discursifs qui ne cessent d’entourer ces pratiques, et apercevoir ce

que, paradoxalement, ils continuent de devoir à l’imaginaire néolibéral,

quoique engagés dans la lutte contre le néolibéralisme. Or tous ces discours,

qui fonctionnent comme des mots d’ordre, tombent sous le coup de trois

objections, respectivement théorique, empirique et sociologique.

Une objection théorique d’abord, pour aller tout de suite au cœur de

l’argument. Car le contresens du changement social par la réforme des

comportements individuels est l’expression typique de la métaphysique

subjectiviste du vouloir libre et souverain : il nous suffit de « le » vouloir, il

nous suffit de «  le » décider. Que l’état du monde ne soit pas autre chose

que la somme des comportements individuels, on pourrait à la rigueur

envisager de l’accorder – en fait il ne faudrait pas, car précisément le social

comme totalité fait davantage que la simple somme de ses parties. Mais les

comportements individuels eux-mêmes, d’où viennent-ils  ? Et par quoi

sont-ils déterminés  ? Cette forme de politique qu’on pourrait appeler la

«  politique citoyenne  » voudrait que ce soit par la vertu –  la vertu des

individus invités à vouloir le bien ; et par « bien », comprendre en l’espèce :

l’équité dans le café, la solidarité dans la microfinance et les robinets bien

fermés. Mais cela est supposer la nativité de la vertu, hypothèse

extrêmement aventureuse, vouée le plus souvent à ne soutenir que des paris

perdus. Même Kant n’avait pas manqué de voir que, dans le monde sensible

régi par la causalité phénoménale, il n’y a de moralité qu’à concurrence des

intérêts (passionnels) à la moralité. Pour le coup les moralistes du

XVII
e
 siècle s’étaient montrés plus lucides encore. Et Spinoza parmi eux.

Dans le Traité politique, Spinoza s’interroge sur la qualité d’un

gouvernement abandonné à la seule vertu des gouvernants : « Un État […]



dont le salut dépend de la loyauté de tel ou tel, et dont les affaires ne

peuvent être correctement prises en charge qu’à la condition que ceux qui

les traitent aient la volonté d’agir loyalement, n’aura aucune stabilité. Pour

qu’il puisse durer, au contraire, les affaires publiques doivent être ordonnées

de telle sorte que ceux qui les administrent, qu’ils soient conduits par la

raison ou par les affects, ne puissent être amenés à manquer de loyauté ou à

mal agir
13

 » (TP, I, 6). Le point de Spinoza, c’est donc qu’en matière de bon

gouvernement comme d’action «  citoyenne  », il ne faut pas attendre les

comportements vertueux de la vertu intrinsèque des individus mais

d’institutions convenablement agencées qui les y poussent. Dans un

paralogisme typique de l’imaginaire néolibéral, la « politique citoyenne »,

qu’on nommerait mieux « politique de la vertu », persiste à croire que le

comportement individuel vertueux est l’affaire des individus eux-mêmes, et

qu’il n’a pas d’autre détermination possible que leur vouloir souverain.

Mais toute la théorie du mode fini s’oppose à cette vue et, de même qu’on

pense toujours à quelque chose avec les autres et par les autres, de même

l’individu humain, incapable de l’autonomie de la causalité adéquate, est

toujours à quelque degré déterminé par le dehors des causes extérieures.

En l’occurrence, le dehors est social  : il est fait de structures,

d’institutions et de rapports sociaux. Les individus ne se comportent donc

jamais que comme les rapports sociaux où ils sont pris, et les

environnements institutionnels où ils sont plongés, les y déterminent. Ce

sont ces environnements institutionnels, avec leurs grammaires et leurs

contraintes propres, qui configurent les intérêts affectifs à tenir telle

conduite plutôt que telle autre. Ainsi par exemple, comme Foucault et

Bourdieu l’avaient fait remarquer (et manière aussi de dire que

l’objectivation critique s’applique à tous…), la rigueur intellectuelle des

savants ne doit rien à un amour natif et pur de la vérité, mais tout à la

surveillance mutuelle des savants par les savants, qui ne louperont pas le

déviant et, par là, incitent chacun à se tenir à carreau avec les règles de

l’argumentation scientifique. La vertu scientifique n’est donc en rien une

propriété individuelle mais un effet de champ infusé en chacun des

individus. Comme l’expérience l’a suffisamment montré, il suffit de sortir

un savant de son univers scientifique, et de le plonger dans un univers à

contrôle intellectuel plus lâche, comme l’univers médiatique, pour le voir à



brève échéance se mettre à tenir des discours d’une médiocrité qu’il n’aurait

jamais osé exposer au regard de ses pairs.

La vertu n’appartient donc pas aux individus, elle est l’effet social d’un

certain agencement des structures et des institutions telles qu’elles

configurent des intérêts affectifs au comportement vertueux. C’est bien

pourquoi Spinoza consacre un temps si minutieux au détail institutionnel

des régimes de gouvernement. Il faudrait être fou pour jouer le salut de

l’État sur la désignation improbable d’un souverain volontaire mais

tempérant, rationnel mais empathique avec le peuple, ambitieux mais pas

mégalomane, etc., c’est-à-dire sur l’hypothèse d’un oiseau rare ou d’un

mouton à cinq pattes. Spinoza pense l’État bien agencé comme une

mécanique, un canevas institutionnel où couler la matière première des

passions humaines, pour les faire jouer toutes seules, ainsi conformées,

dans le bon sens. Dans cet agencement, les propriétés idiosyncratiques du

souverain ne comptent pour rien : c’est la force des effets de configuration

et d’incitation institutionnelles qui fait tout –  résultat évidemment

généralisable à tous les ordres de pratiques et à tous les environnements

institutionnels.

Que la méconnaissance des structures et le pari exclusif sur les

individus condamnent la politique de la vertu à l’insignifiance minoritaire

dans le meilleur des cas, à l’échec flagrant dans tous les autres, la période

actuelle est pourtant bien faite pour nous en convaincre – et ce serait là le

sens de l’objection empirique. Car s’il est un domaine où l’on en a

bruyamment appelé à la moralisation – et avec quels édifiants résultats ! –,

c’est bien la finance. On aura sans doute du mal à trouver invalidation à

plus grand spectacle des faux espoirs de la politique de la vertu –  et, là

encore, sauf à faire l’hypothèse, évidemment injustifiable, d’une nature

essentiellement maléfique des hommes de la finance, il faut bien voir la

généralité du cas. Il fallait croire en effet à la Pentecôte ou à la communion

des saints pour imaginer qu’un univers comme la finance, structuralement

configuré pour maximiser les intérêts matériels (et symboliques) au gain

spéculatif, pût connaître une régulation spontanée par la vertu. À part

l’hypothèse de la sainteté, comment imaginer demander aux individus de la

finance de réfréner d’eux-mêmes leurs ardeurs spéculatives quand tout dans

leur environnement les incite à s’y livrer sans frein  ? Tous leurs intérêts,

monétaires, professionnels, existentiels, sont configurés d’après la



grammaire de la plus-value, et l’on exigerait d’eux d’y renoncer d’un geste

large ? On demande littéralement  : par quel miracle  ? Comme on sait, en

vérité, «  moralisation  » est le nom choisi par l’industrie financière pour

reconduire le statu quo, et endossé par quelques politiques également

cyniques – ou parfaitement crétins, on en dispute encore. Dans un univers

aux intérêts aussi puissamment structurés, la «  moralisation  » est l’autre

nom du « rien », le choix même de l’inanité politique.

Si distants qu’ils croient en être, les militants de la politique de la vertu

ne devraient pas méconnaître l’homologie formelle qui rapproche la

moralisation de la finance de l’antilibéralisme « citoyen » – et promet, on

peut le craindre, les deux causes au même destin. De même qu’on mettra un

terme au fléau de la finance, non par l’entreprise sans espoir du

redressement moral des traders, mais par un geste d’arraisonnement brutal

– réglementaire, légal et fiscal –, c’est-à-dire par une refonte institutionnelle

formulant de nouvelles interdictions et de nouvelles sanctions, de même la

mondialisation néolibérale ne sera-t-elle arrêtée que par des

reconfigurations de structure et non par des appels aux contre-feux

individuels. Les libéraux, eux, structuralistes à l’état pratique, savent

d’ailleurs très bien à quel étage le jeu se joue vraiment : celui de l’OMC, du

Comité de Bâle, du FMI, de la Commission européenne, etc., c’est-à-dire

partout où l’on dessine les environnements institutionnels ensuite offerts à

l’activité des agents – et d’où tout s’ensuivra quasi mécaniquement.

Il reste enfin l’objection sociologique. Le volontarisme de l’action

citoyenne tient qu’il est universellement au pouvoir de l’esprit de se

commander à soi-même l’action vertueuse : le libre arbitre convenablement

orienté le peut. Mais on voit immédiatement le problème  : si l’arbitre est

libre, pourquoi inclinerait-il davantage à vouloir librement les déchets triés

plutôt que les déchets en vrac ? On répond alors que c’est l’effet de la vertu

précisément, qui est une identification claire et distincte du bien. Mais est-

ce là autre chose qu’une explication tautologique, ou par les qualités

occultes, comme jadis on évoquait la vertu dormitive de l’opium ? Le trieur

de déchets cependant proteste : « Moi je le fais bien ! » Et c’est vrai, il le

fait. Il le fait même hors de tout cadre institutionnel formel qui le

déterminerait à le faire. Il a donc effectivement le sentiment de le faire de

lui-même et par lui-même. Lui accordera-t-on pourtant le bien-fondé de ce

sentiment ? Pas davantage, en tout cas si le « de lui-même » et le « par lui-



même  » devaient avoir la valeur d’une origination absolue. Car la

configuration des intérêts affectifs en intérêt (conscient ou inconscient) à la

vertu, c’est-à-dire en détermination au comportement vertueux, ne saurait

avoir pour principe l’individu lui-même. La formation d’une complexion

affective et désirante en général (l’ingenium), et la formation d’une

complexion vertueuse en particulier, doivent tout aux pouvoirs constitutifs

de l’expérience. Ce sont nos expériences, c’est-à-dire l’intégrale de nos

rencontres de situations et de choses extérieures, qui ont fait de nous ce que

nous sommes – et non « nous-mêmes », comme le pensent les esthètes qui

revendiquent de « faire de leur vie une œuvre d’art », le sculpteur souverain

coïncidant avec sa sculpture, mais aussi bien les idéologues ordinaires de

« l’homme qui s’est fait tout seul », littéralement parlant le self-made man,

dont on voit que la figure séduit très au-delà des limites habituelles du

business.

Or nous ne sommes pas self-made. Nous sommes le produit de nos

expériences, de nos rencontres, donc tout à la fois de notre société, de notre

classe sociale, de notre groupe professionnel, de notre environnement

familial – de nos aventures plus idiosyncratiques aussi. Ça n’est donc pas

un soi souverain mais, en termes spinozistes, une certaine trajectoire

d’affections qui a tracé notre complexion affective
14

 et, par exemple, nous a

déterminés à l’engagement dans des pratiques « citoyennes » – ce qui est un

bien  ! Mais un bien qui ne doit pas empêcher de voir que l’ingenium

vertueux n’est pas, comme il le croit le plus souvent, le produit d’une

admirable autoconstruction, universellement réplicable, mais celui de

circonstances sociales particulières. Aussi la politique de la vertu, même la

mieux intentionnée du monde, pèche-t-elle par sociocentrisme lorsqu’elle

méconnait les conditions sociales de l’accès à la vertu politique –  des

conditions qui sont tout sauf universellement satisfaites.

C’est que la disposition à faire abstraction, en tout cas en apparence, de

ses propres intérêts matériels immédiats pour embrasser des points de vue

plus élevés et des intérêts plus vastes (l’intérêt pour d’autres groupes

sociaux ou d’autres pays que le sien, l’intérêt pour la planète, etc.) suppose

des conditions assez spéciales, la plus évidente étant souvent la satisfaction

déjà acquise de ses propres intérêts matériels immédiats  ! Ce qui aide

évidemment à s’en détacher, au moins en mots, et laisse le confort de penser

à autre chose, et de se payer de tous les profits de l’altruisme et de



l’universalisme. Il entre notamment dans cette disposition au dépassement

de sa localité, et à l’adoption des points de vue de la globalité, toute une

série de facteurs bien mis en évidence par la sociologie de l’engagement

militant, notamment en termes de capital scolaire, culturel, etc. Tout ceci

pour dire que la politique de la vertu demeure un produit typique, non

seulement de certaines appartenances sociales, mais aussi de l’imaginaire

néolibéral toutes les fois où, croyant ne devoir qu’au libre vouloir des

individus, elle méconnaît ses propres conditions sociales de possibilité, et

surtout combien ces conditions sont en fait étroitement distribuées. Il est par

exemple inutile de vouloir enrôler dans le commerce équitable des

populations qui ne peuvent en acquitter le surprix. Inutile de les appeler à la

conscience des enjeux planétaires quand leurs esprits sont obnubilés par

l’urgence prioritaire de joindre les deux bouts. Il est vain de les appeler à se

désaliéner de la marchandise quand elles sont encore à peine au seuil de la

consommation, et par ailleurs exposées à tous les messages exaltant la vie

dans et par les objets marchands dont l’espace public est saturé (pour ne

rien dire, par ailleurs, du fait qu’il est plus facile aux prédicateurs de la

frugalité de renoncer à la consommation après en avoir convenablement

joui). Autrement dit, comme le faisait remarquer Bourdieu, il est inutile

d’en appeler à l’universel (abstrait) quand les conditions de l’accès

(concret) à l’universel n’ont pas été universalisées.

La politique de la vertu, fût-elle de gauche, entretient donc d’étranges

rapports de parenté avec l’imaginaire néolibéral auquel elle croit s’opposer,

notamment quand elle repose autant sur la sollicitation en personne des

individus. Mais, dira-t-on, à la fin des fins, dans tout changement social, ce

sont toujours les individus qui se mettent en marche. La question

stratégique demande cependant  : pour aller où, et pour faire quoi  ? Les

expérimentations locales de formes de vie alternatives sont évidemment une

excellente chose : contre les barrières mentales de l’habitude, elles laissent

entrevoir la possibilité de nouveaux rapports sociaux. Mais on peut

s’interroger sur leur portée politique réelle, du moins sur la robustesse de

l’hypothèse qui table sur leur diffusion spontanée, au-delà des cercles

particuliers des individus sociologiquement déterminés à y entrer. Or, la

portée politique vient aux mouvements individuels, d’une part lorsqu’ils

sont coalisés nombreux, et d’autre part lorsqu’ils montent à l’étage

macroéconomique pour s’en prendre aux structures. Dans l’intervalle, la



politique de la vertu, comprise moins comme pratique que comme

injonction prosélyte, méconnaît le poids terrible qu’elle fait parfois peser

sur les individus, chargés de responsabilités qui ne leur reviennent pas – et

culpabilisés en conséquence de ne pas réussir à vider la mer avec une petite

cuillère. Car les voilà sommés de combattre les dégâts structurels du libre-

échange par leurs achats équitables, ou de ralentir la fonte des pôles en

triant leurs déchets (au moment où la Chine entre dans la mondialisation…),

ou encore d’économiser l’eau à la place de Veolia –  qui, elle, économise

l’entretien de son réseau pour servir de plus gros dividendes à ses

actionnaires –, parfois même de prendre avec grâce leur licenciement, par

« solidarité » avec le développement de quelque pays lointain où leur usine

a été délocalisée… Il est même des cas où la politique citoyenne de la vertu

prend le caractère édifiant d’une apologie des personnalités admirables,

ainsi dans l’ouvrage Les Sentiers de l’utopie
15

 à propos duquel la critique de

Franck Poupeau
16

 rappelle toutes les difficultés que finissent par poser les

expérimentations communautaires quand elles ne tiennent plus que le

discours de la hauteur d’âme, de l’élévation morale, de la générosité, de

l’altruisme et du désintéressement, pour donner à entendre que les utopies

sont, pour reprendre les termes de Poupeau, une affaire de «  gens

formidables  » –  mais Poupeau rappelle très opportunément que, comme

toute politique, la politique de transformation sociale se fait avec des gens

ordinaires, les plus nombreux, et que les stratégies qui misent tout sur les

gens formidables ont peu de chances de succès…

Il est sans doute utile de redire qu’il ne s’agissait ici pas tant de

soumettre les pratiques elles-mêmes à l’examen critique – sinon pour poser

incidemment la question de leur possible efficacité à l’échelle

macrosociale –, mais plutôt les schèmes mentaux dont procède le discours

qui s’élabore autour d’elles, et la philosophie implicite de leur prosélytisme

comme ensemble de systématisations morales. Chacun par les inclinations

de son ingenium et le jeu de ses déterminations affectives trouve à

s’engager de la manière qui lui convient, il n’y a rien à redire à ce sujet –

 sinon d’ailleurs pour ajouter que rien n’est plus compréhensible, et même

plus légitime, dans une situation d’urgence politique, que de chercher à faire

ce qu’on peut, c’est-à-dire là où on le peut, soit dans le voisinage immédiat

des choses sous contrôle de son action individuelle directe. La chose

appelée « politique citoyenne », ou « politique de la vertu », a donc moins



trait à l’engagement individuel dans ces pratiques qu’aux discours qui les

environnent en les généralisant comme horizon de la politique antilibérale ;

et dont il faut redire qu’ils procèdent sans le savoir de l’imaginaire

néolibéral, à plus forte raison dans leurs formes extrêmes de survalorisation

édifiante des pouvoirs moraux de l’individu – dont on fait les modèles.

Les briguants

Que ce soit là l’un des tours les plus caractéristiques de la pensée

libérale, la chose ne devrait échapper à personne. C’est même le cœur de la

rhétorique individualiste de la grandeur par le mérite et les

accomplissements qu’on ne doit qu’à soi-même. Or – et c’est peut-être en

cette matière que la théorie des modes finis fournit ses objections les plus

catégoriques  – il n’y a rien qu’on puisse revendiquer ne devoir qu’à soi-

même, sauf à se croire élevé au prodige de la causalité adéquate. S’il y a

bien un paradoxe flagrant du capitalisme néolibéral – il faudrait même dire :

une insoluble contradiction  –, c’est que jamais mode de production n’a

poussé si loin la division du travail, donc le caractère profondément

collectif de toute production, mais pour l’accompagner d’une rhétorique de

la performance individuelle, de l’attribution à soi-même et du mérite

personnel exclusif.

Comme toujours, ce sont les cas maximaux qui sont dotés des

meilleures propriétés révélatrices, c’est pourquoi il faudrait avoir le temps

de s’attarder sur les édifiants récits qui nous sont proposés comme légendes

du capitalisme, épopées de la création héroïque d’entreprise, entièrement

imputable au génie personnel du créateur : Bill Gates, Steve Jobs ou Mark

Zuckerberg sont ainsi tour à tour offerts à l’imaginaire de la surpuissance et

de la suffisance… alors que, même au niveau le plus superficiel, toutes ces

histoires commencent par du collectif et, symptomatiquement, finissent par

de la spoliation. Ainsi, même au moment réputé le plus individualiste des

commencements, Bill Gates s’appuie sur Paul Allen avant de le faire

oublier, Steve Jobs sur Steven Wozniak avant de l’escamoter, Mark

Zuckerberg sur les frères Winklevoss avant de les passer à la trappe. Et dans



une répétition du même schéma, où l’on pourrait voir une insistance propre

au mythe, il s’agit toujours d’éliminer le tiers encombrant, celui qui dit

l’insuffisance originelle du faux créateur, obligé de se faire vrai spoliateur,

pour pouvoir se poser in fine comme vrai faux entrepreneur, au prix d’une

manœuvre d’élimination qui n’est pas sans faire penser aux effacements

photographiques staliniens. La légende du créateur autosuffisant se construit

donc sur une spoliation originelle, et le paradoxe veut que les histoires

présentées comme les archétypes de la saga individualiste commencent

toutes en fait par des dénis de collaboration, c’est-à-dire de

codétermination.

Ces histoires, dont la réalité dit l’exact contraire de ce qu’elles

voudraient raconter, mettent alors sur la voie d’une autre caractéristique de

l’imaginaire néolibéral, qui est en surface un imaginaire de la suffisance,

mais se révèle aussi, contradictoirement et sur le mode de la mauvaise

conscience, un imaginaire de la captation – contradiction manifeste en effet

puisque la captation vaut par elle-même aveu de l’insuffisance du captateur.

Ainsi, en décalage complet d’avec ses fantasmes et ses légendes, la réalité

du capitalisme néolibéral et entrepreneurial n’est pas celle de la plénitude

du mérite personnel, mais celle du constat répété de l’insuffisance

individuelle, à plus forte raison dans une économie de division du travail,

insuffisance complétée, ou compensée, par les pratiques de la brigue, c’est-

à-dire de la captation. Car voici en effet un mot –  la brigue  – dont nous

avons perdu le sens originel alors qu’il est probablement le concept central

du capitalisme. Il faut le secours du Dictionnaire de l’Académie française

de 1718 pour retrouver que la brigue se définit comme «  poursuite vive

qu’on fait par le moyen de plusieurs personnes qu’on engage dans ses

intérêts ». Tout y est  ! « Poursuite vive » dit l’élan du désir impérieux du

créateur ou du conducteur d’entreprise  ; «  par le moyen de plusieurs

personnes  » dit son insuffisance à mener cette poursuite par ses propres

moyens seulement, c’est-à-dire l’excès de son désir par rapport à ses

possibilités personnelles, et partant l’impossibilité de son accomplissement

par soi seul  ; « qu’on engage » dit le rapport d’enrôlement imposé par le

désir-maître aux tiers impliqués dans la réalisation d’un désir qui n’est pas

d’abord le leur
17

 ; enfin « dans ses intérêts » annonce la spoliation à venir,

captation par le désir-maître des produits, monétaires et plus encore

symboliques, d’une activité fondamentalement collective  : des dizaines de



milliers d’employés travaillent pour Apple, mais c’est Steve Jobs qui «  a

fait l’iPhone ».

Le capitalisme, c’est donc le règne de la brigue érigée en principe. Et

littéralement parlant on peut dire des capitalistes qu’ils sont des briguants :

ils sont les bénéficiaires d’un système de brigue instituée. À côté de la

suffisance, et précisément parce que celle-ci est un mensonge, la brigue est

l’autre part, à la fois vivace et sombre, de l’imaginaire néolibéral. Vivace,

car tous les petits apprentis-capitalistes savent de connaissance intuitive les

possibilités de profit que leur ouvre le système de la brigue – et piaffent de

les réaliser. Sombre, car elle est évidemment le symétrique, et le désaveu

flagrant, de la part lumineuse, la part de la suffisance et de l’autonomie.

Brigue est donc le nom d’une prétention : la prétention de se faire attribuer

des effets qui excèdent ses propres puissances, c’est-à-dire d’établir une

égalité (mensongère) entre le briguant et les effets qui suivent en fait de

puissances autres que les siennes. La prétention du briguant, c’est par

excellence le mensonge néolibéral du mérite.

Pouvoirs d’emprunt

La brigue pourtant n’est que la forme la plus visible et la plus

consciente de la captation de puissances externes. Elle ne saurait faire

oublier toutes ces autres configurations où un individu produit des effets par

mobilisation de puissances extérieures à la sienne, mais des puissances qui

ne sont pas nécessairement identifiables ou assignables, comme elles

peuvent l’être dans le cas des enrôlements formels, des puissances

anonymes, des puissances sociales déposées dans les structures. C’est là

sans doute un point passablement abstrait et dont on ne donnera ici que

l’intuition. Car il faudrait beaucoup de temps pour expliquer que les

institutions et les structures sont en quelque sorte des « cristallisations » de

ce que Spinoza nomme la puissance de la multitude
18

, une idée qu’il forme

d’abord à propos de l’institution par excellence, peut-être la mère de toutes

les institutions, l’État. L’idée spinoziste de l’État, c’est que la puissance

étatique, qui semble écrasante et surtout extérieure à chacun, ne provient en



dernière analyse que de nous  : c’est notre puissance, notre puissance de

multitude, mais composée-coalisée d’une manière qui nous la rend

méconnaissable, que le souverain capte… pour la retourner contre nous en

une puissance de régner. (TP, II, 17) : « Ce droit que définit la puissance de

la multitude, on le nomme généralement imperium  » –  imperium qu’on

traduirait aussi bien par État
19

 que par souveraineté
20

. Cette intuition de la

transcendance immanente, transcendance parce que l’État se présente à

nous comme un pouvoir qui vient du haut, sous la forme d’une extériorité

surplombante, mais immanente parce que son origine véritable n’est autre

que la multitude elle-même, La Boétie l’avait eue avant Spinoza  : « D’où

l’État a-t-il pris tant d’yeux dont il vous épie, si vous ne les lui baillez  ?

Comment a-t-il tant de mains pour vous frapper, s’il ne les prend de vous ?

[…] Comment a-t-il aucun pouvoir sur vous, que par vous
21

 ? » C’est dans

cette intuition que s’origine la distinction conceptuelle fondamentale de la

puissance et du pouvoir – du pouvoir d’État, mais de tout pouvoir en fait.

Alexandre Matheron ramasse cette distinction en une formule lapidaire  :

«  Le pouvoir politique c’est la confiscation par les dirigeants de la

puissance collective de leurs sujets
22

.  » La captation –  captation de la

puissance de la multitude – est au principe même du pouvoir de l’État. Ce

que le souverain croit être sa propre puissance en fait ne lui appartient pas :

elle est en dernière analyse la puissance composée de tous ces sujets, sur

lesquels en quelque sorte il règne à leurs frais… On pourrait ainsi dire que

le pouvoir d’État est une super-brigue, mais à l’échelle de la société entière,

une brigue anonymisée et structurelle, par là propice au confort

d’inconscience des occupants de l’État.

À partir du modèle spinozien de l’État, cette théorisation du pouvoir

comme capture de puissances peut être généralisée. Sans même prononcer

les mots « puissance de la multitude », Durkheim en a l’intuition très forte

quand il évoque le pouvoir symbolique de l’homme charismatique, point

focal des résonances affectives de la foule à laquelle il s’adresse  : «  Ce

surcroît de force est bien réel. Il lui vient du groupe même auquel il

s’adresse. Les sentiments qu’il provoque par sa parole reviennent vers lui,

mais, grossis, amplifiés, ils renforcent d’autant son sentiment propre. Les

énergies passionnelles qu’ils soulèvent retentissent en lui et relèvent son ton

vital
23

. » Et Durkheim poursuit : « L’homme qui s’adresse à la foule sent en

lui comme une pléthore anormale de forces qui le débordent et qui tendent à



se répandre hors de lui : il a même parfois l’impression qu’il est dominé par

une puissance morale qui le dépasse et dont il n’est que l’interprète
24

.  »

Pourrait-on mieux dire que le pouvoir, en l’occurrence le pouvoir

symbolique, n’appartient pas à l’homme de pouvoir  ? Il est toujours

d’emprunt : il est l’effet d’une captation de puissances externes qui ne sont

pas les siennes, mais se sont investies en lui. Le charisme n’est donc

nullement une propriété substantielle de l’homme charismatique  : il est

l’effet de l’investissement en lui de la puissance de la multitude. L’homme

charismatique ne fait jamais que réverbérer sur la multitude sa puissance

propre à elle. L’ontologie spinoziste des modes finis, prolongée dans le

modèle de la puissance de la multitude, offre ainsi une machine théorique à

détruire les prétentions –  typiques de l’imaginaire néolibéral  – de la

grandeur personnelle, du mérite intrinsèque, et des réalisations qu’on ne

doit qu’à soi-même, en disant tout ce que ces grandeurs, qui sont autant de

pouvoirs, doivent en réalité à des puissances qui ne sont pas les leurs – mais

dont les captateurs s’attribueront pourtant les effets sans vergogne, ou bien

en toute inconscience.

Ce modèle peut être étendu en considérant structures et institutions

comme des cristallisations de la puissance de la multitude : des ressources

collectives, évidemment inégales, sont déposées en les différents lieux de la

structure sociale, des ressources qui offrent aux puissances individuelles

occupant ces lieux des possibilités de démultiplication – un peu à la manière

d’un levier archimédien. De là par exemple que la même action accomplie

dans un de ces lieux richement dotés puisse produire des effets

considérables, là où elle n’en aurait eu aucun dans un lieu comparativement

pauvre. Par exemple, à pertinence analytique égale, l’annonce d’un krach

financier imminent aura un effet très supérieur si elle est faite depuis ce lieu

de la structure sociale du capitalisme connu sous le nom de «  Réserve

fédérale des États-Unis  » et par l’occupant attitré de ce lieu, plutôt que

depuis un café du XX
e 

arrondissement par un obscur chercheur en science

sociale
25

. De la même manière, un même individu, une même activité, une

même puissance d’agir, produira des effets très différents selon qu’elle

s’exerce dans le lieu de la structure sociale dit «  salle des marches de la

banque X » ou depuis le lieu « épicerie de quartier de la rue Y », des lieux

qui offrent des cristallisations de ressources collectives invisibles très



inégales, et qui promettent la même puissance d’agir à des effets très

inégaux – d’où l’idéologie néolibérale conclura cependant à des mérites très

inégaux… donc à des rémunérations très inégales.

Béquilles et imbéciles heureux

Contre l’imaginaire néolibéral de la félicité monadique, la position

antilibérale affirme qu’il n’est pas une de nos félicités qui ne nous vienne

pour partie du dehors. C’est le cas de nos félicités matérielles, où la

dépendance de chacun à tous prend la forme spécifique de la division du

travail. C’est le cas de nos félicités symboliques, puisque nous ne vivons

que de reconnaissance et à toutes les échelles  : familiale, professionnelle,

sociale – c’est toujours le dehors qui nous irrigue et nous soutient. Il n’y a

donc pas pire, ni plus typique mensonge néolibéral que l’autosuffisance. Et

à propos de certains sujets néolibéraux qui se présentent comme

extrêmement sûrs d’eux-mêmes, sûrs notamment de leur autonomie et de ne

devoir rien de leur existence ou de leur position sociale qu’à leurs propres

mérites, on peut gager qu’il suffirait de les priver de deux ou trois petites

choses, de quelques flux de reconnaissance seulement, pas forcément

nombreux mais vitaux, pour les voir aussitôt s’écrouler comme poupées de

chiffon, et découvrir rétrospectivement qu’ils n’ont jamais marché qu’avec

des béquilles.

Mon point en tout cas était le suivant : on ne lutte radicalement contre

l’imaginaire néolibéral qu’en s’attaquant à son noyau dur métaphysique,

c’est-à-dire à son idée de l’homme. L’imaginaire antidote est donc un

imaginaire anti-humaniste théorique, un imaginaire antisubjectiviste. À

cette aune de l’ontologie des modes finis et de la réforme de l’entendement

qui doit s’ensuivre, on voit combien il y a loin des urgences présentes de la

politique antilibérale au temps long de la reconstruction d’un imaginaire

antilibéral, une distance si grande qu’elle rend comiquement dérisoire

l’ontologie des modes finis présentée comme une arme de guerre ! – où l’on

pourrait même voir le prototype de l’illusion (et de l’inutilité) scolastique. À

ma décharge cependant, je plaiderais que c’est le ridicule qui suit d’avoir



pris au sérieux l’intitulé même du colloque – « L’imaginaire néolibéral » –,

et surtout son invitation implicite à penser ce que pourrait être un

imaginaire antilibéral – mais, comme on sait, les projets de réfection de nos

sous-sols mentaux sont de vastes chantiers… La formation de l’imaginaire

néolibéral lui-même n’a-t-elle pas été le fruit d’un processus historique

multiséculaire  ? Il faudra donc se faire à l’idée que son dépassement

antisubjectiviste par une politique de la raison spinozienne appelle une

temporalité du même ordre – et nous ne sommes visiblement pas rendus…

On pourra bien m’opposer l’objection, si c’en est une, du ridicule politique

de la proposition spinoziste mais, donc, à la condition de m’accorder que le

ridicule était inscrit dès le départ dans la question, et du fait même que la

formation et la reformation d’un imaginaire collectif sont des processus

abandonnés à une histoire si longue qu’on ne saurait presque plus les

qualifier de politiques stricto sensu – plutôt d’anthropologiques. Maintenant

cependant que le vin du ridicule est tiré, je peux le boire avec grâce et

jusqu’au bout, en concluant par ceci  : si l’imaginaire antidote est un

imaginaire spinoziste, c’est parce qu’il doit être un imaginaire de

l’insuffisance devenue consciente d’elle-même, et de la dépendance

généralisée assumée. Cette hétéronomie essentielle n’a en soi rien

d’attristant pour peu qu’on sache reconnaître que la dépendance peut

également être constitutive. Car toute dépendance n’est pas une diminution,

ou elle ne l’est qu’au regard de la norme libérale de l’autosuffisance, mais

cette norme est une pure fabrication imaginaire, il faudrait même dire : elle

est un pur délire. Il n’y a donc pas à s’attrister, ou à vivre sous l’espèce du

manque, de l’inachèvement ou du déficit la non-satisfaction d’une norme

qui délire, et nous fait délirer avec elle. Et si jamais –  parce qu’on ne se

défait pas facilement des plis de son imaginaire – des affects tristes venaient

à persister, il faudrait leur opposer les affects joyeux qui suivent de l’idée

que la dépendance peut être non pas déficitaire mais constitutive, non pas

manque mais construction.

L’insuffisance ontologique du mode fini, sa condamnation sans appel à

la causalité inadéquate, le vouent à la communication constante avec les

autres modes, parmi lesquels, surtout, les autres hommes. Le monde de

l’insuffisance est donc nécessairement, par le fait même, un monde de

connexions et de nourrissages mutuels, un monde d’interdépendances

constitutives qu’Étienne Balibar, empruntant à Simondon, nomme le



1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

«  transindividuel
26

  », et qui fait dire à Spinoza que rien n’est plus utile à

l’homme que l’homme.

Résumons-nous  : l’homme autosuffisant n’existe pas. Mode fini

ontologiquement, essentiellement insuffisant, il est étymologiquement un

imbécile  : im-bacillum, sans bâton –  sans béquille  –, incapable de se

soutenir lui-même, il ne tient pas debout tout seul. L’imbécillité

ontologique, essentielle, et la communication généralisée qu’elle instaure

nécessairement, sont notre condition inexpiable. Mais cette condition n’a

rien de malheureux ! L’horizon d’un imaginaire antilibéral, c’est donc d’en

avoir la conscience lucide et de l’assumer pleinement –  c’est-à-dire

joyeusement. Car, après tout, c’est notre finitude même qui nous engage

nécessairement dans ce régime d’échanges généralisés qu’on appelle la

société. Ainsi l’homo postliberalis ne se raconte-t-il pas d’histoires  : il

prend comme elle est son insuffisance congénitale et permanente, inscrite

dans sa condition de mode fini, il n’en fait pas un drame ni ne s’afflige de

ne pas être à la hauteur d’idéaux fantasmagoriques : bref, il est un imbécile

heureux.

À la manière, typiquement, de Jean-Claude Michéa, voir par exemple, Le Complexe d’Orphée. La gauche, les

gens ordinaires et la religion du progrès, Paris, Climats, 2011. Pour une discussion critique, voir Frédéric

Lordon, « Impasse Jean-Claude Michéa ? », Revue des livres, n° 12, juillet-août 2013.

C’est moi qui souligne.

Emmanuel Kant, Qu’est-ce que les Lumières ?, Paris, Flammarion, « GF », 1991, p. 43.

Sauf, événement rarissime, à accéder au régime de ce que Spinoza nomme la causalité adéquate (voir infra ici

même).

Une clause à souligner pour signifier que l’argument n’emporte aucune visée généalogique.

Comme le souligne avec force Lorenzo Vinciguerra, «  Les trois liens anthropologiques. Prolégomènes

spinozistes à la question de l’homme », L’Homme, Revue française d’anthropologie, n° 191, juillet-septembre

2009.

C’est moi qui souligne.

C’est moi qui souligne.

À la manière, par exemple, des travaux de Yves Citton  : Zazirocratie. Très curieuse introduction à la

biopolitique et à la critique de la croissance, Paris, Amsterdam, 2011, et Renverser l’insoutenable, Paris,

Seuil, « Débats », 2012.

Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe, op. cit.

Voir à ce sujet Barbara Stiegler, Nietzsche et la biologie, Paris, PUF, « Philosophies », 2001.

Jean-Marie Gourio, Brèves de comptoir, Neuilly-sur-Seine, M. Lafon, 1995, p. 24.

Ici dans la traduction de Charles Ramond – je souligne.

Voir Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et le signe, op. cit., à propos de la causalité vestigiale à l’œuvre dans la

constitution de l’ingenium.

Isabelle Fremeaux et John Jordan, Les Sentiers de l’utopie, Paris, La Découverte, « Zones », 2011.

Franck Poupeau, Les Mésaventures de la critique, Paris, Raisons d’agir éditions, « Raisons d’agir », 2012,

chapitre III.

À ce propos, voir Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et servitude, op. cit.



18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

I.

Voir Frédéric Lordon, « L’empire des institutions (et leurs crises) », Revue de la Régulation, n° 7, 2010.

C’est le choix que fait Pierre-François Moreau (Traité politique, Paris, Réplique, 1979).

À la manière de Charles Ramond (Traité politique, Paris, PUF, « Épiméthée », 2005).

Étienne de La Boétie, Discours de la servitude volontaire, op. cit., p. 30.

Alexandre Matheron, Individu et Communauté chez Spinoza, op. cit.

Émile Durkheim, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, op. cit., p. 301.

Ibid., p. 300.

Puisque par une initiative plus que bienvenue des organisateurs, le colloque « L’imaginaire néolibéral » a tenu

sa première journée dans le café Le Lieu-Dit à Belleville.

Étienne Balibar, «  Individualité et transindividualité chez Spinoza  », in Pierre-François Moreau (dir.),

Architectures de la raison. Mélanges offerts à Alexandre Matheron, Lyon, ENS Éditions, 1996.

Communication au colloque L’Imaginaire néolibéral, université Paris Ouest-Nanterre, Le Lieu-Dit, 29-

31 mars 2012.



Bibliographie

Aglietta, Michel, Régulation et crises du capitalisme, Paris, Calmann-

Lévy, 1976 (rééd. O. Jacob, 1997).

Aglietta, Michel, et Orléan, André (dir.), La Monnaie souveraine,

Paris, O. Jacob, 1998.

Akerlof, George, et Shiller, Robert, Animal Spirits. How Human

Psychology Drives the Economy, and Why it Matters for Global Capitalism,

Princeton, Princeton University Press, 2009.

Athané, François, Pour une histoire naturelle du don, Paris, PUF,

« Pratiques théoriques », 2011.

 

Balibar, Étienne, La Philosophie de Marx, Paris, La Découverte,

« Repères », 1993.

–, «  Individualité et transindividualité chez Spinoza  », in Pierre-

François Moreau (dir.), Architectures de la raison. Mélanges offerts à

Alexandre Matheron, Lyon, ENS Éditions, 1996.

Batifoulier, Philippe (dir.), Théorie des conventions, Paris, Economica,

2001.

Bidet, Jacques, et Duménil, Gérard, Altermarxisme. Un autre

marxisme pour un autre monde, Paris, PUF, « Quadrige », 2005.

Boltanski, Luc, De la critique. Précis de sociologie de l’émancipation,

Paris, Gallimard, « Essais », 2009.

Boltanski, Luc, et Bourdieu, Pierre, «  La production de l’idéologie

dominante  », Actes de la recherche en sciences sociales, vol.  2, n°  2-3,

1976.



Boltanski, Luc, et Thévenot, Laurent, De la justification. Les

économies de la grandeur, Paris, Gallimard, « Essais », 1991.

Boltanski, Luc, et Chiapello, Ève, Le Nouvel Esprit du capitalisme,

Paris, Gallimard, « Essais », 1999.

Bourdieu, Pierre, « La double vérité du travail », Actes de la recherche

en sciences sociales, n° 114, 1996.

–, «  Le sociologue et la philosophie  », entretien avec H. Ichizaki in

Klaus Wagenbach (dir.), Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung des

Intellektuellen, Berlin, Klaus Wagenbach Verlag, 1989.

–, Le Sens pratique, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1980.

–, Ce que parler veut dire. Économie des échanges linguistiques, Paris,

Fayard, 1982.

–, Questions de sociologie, Paris, Minuit, « Documents », 1981.

–, Choses dites, Paris, Minuit, « Le sens commun », 1987.

–, L’Ontologie politique de Martin Heidegger, Paris, Minuit, « Le sens

commun », 1988.

–, Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action, Paris, Seuil, 1994.

–, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, « Liber », 1997.

Bourdieu, Pierre, Chamboredon, Jean-Claude, et Passeron, Jean-

Claude, Le Métier de sociologue. Préalables épistémologiques, Paris,

Mouton, 1968.

Bove, Laurent, La Stratégie du conatus. Affirmation et résistance chez

Spinoza, Paris, Vrin, « Âge classique », 1996.

–, «  De la prudence des corps. Du physique au politique  »,

Introduction au Traité politique, Paris, LGF, «  Les classiques de la

philosophie », 2002.

Boyer, Robert, Théorie de la régulation. Une analyse critique, Paris,

La Découverte, « Agalma », 1986.

–, «  Les analyses historiques comparatives du changement

institutionnel  : quels enseignements pour la théorie de la régulation  ?  »,

L’Année de la Régulation, vol. 7, Presses de Sciences-Po, 2003.

–, Théorie de la régulation, t.  I, Les Fondamentaux, Paris, La

Découverte, « Repères », 2004.

–, Une théorie du capitalisme est-elle possible ?, Paris, O. Jacob, 2004.

–, « Historiens et économistes face à l’émergence des institutions du

marché », Annales, Histoire, Sciences sociales, n° 3, 2009, p. 665-693.



Boyer, Robert, et Mistral, Jacques, Accumulation, inflation et crises,

Paris, PUF, 1978.

Boyer, Robert, et Saillard, Yves (dir.), Théorie de la régulation. L’état

des savoirs, Paris, La Découverte, 1995, rééd. 2002.

 

Caillé, Alain (dir.), La Quête de reconnaissance. Nouveau phénomène

social total, Paris, La Découverte, « Textes à l’appui », 2007.

Camus, Albert, Caligula, Paris, Gallimard, « Folio », 1958.

Chevalier, Stéphane, et Chauviré, Christiane, Dictionnaire Bourdieu,

Paris, Ellipses, 2010.

Chottin, Marion, «  Histoire de la philosophie et problèmes de

philosophie », Klésis, n° 11, 2009.

–, Voir et juger. Le problème de Molyneux et ses enjeux philosophiques

aux XVII
e
 et XVIII

e
 siècles, Thèse, Université Paris I, 2010.

Citton Yves, Zazirocratie. Très curieuse introduction à la biopolitique

et à la critique de la croissance, Paris, Amsterdam, 2011.

–, Renverser l’insoutenable, Paris, Seuil, « Débats », 2012.

Citton, Yves, et Lordon, Frédéric (dir.), Spinoza et les sciences

sociales. De la puissance de la multitude à l’économie des affects, Paris,

Amsterdam, « Caute ! », 2008.

 

Damasio, Antonio, L’Erreur de Descartes, Paris, O. Jacob, 1995.

–, Spinoza avait raison, Paris, O. Jacob, 2003.

Damien, Robert, et Lazzeri, Christian (dir.), Conflit, confiance,

Besançon, Presses universitaires de Franche-Comté, 2006.

Debray, Éva, Lordon, Frédéric, et Ong-Van-Cung, Kim Sang (dir.),

Spinoza et les puissances du social, Paris, Amsterdam (à paraître).

Deleuze, Gilles, Spinoza et le problème de l’expression, Paris, Minuit,

« Arguments », 1968.

–, Pourparlers. 1972-1990, Paris, Minuit, « Documents », 1990.

–, « La méthode de dramatisation », in L’Île déserte et autres textes.

Textes et entretiens (1953-1974), édition David Lapoujade, Paris, Minuit,

« Paradoxes », 2002.

Deleuze, Gilles, et Guattari, Félix, Qu’est-ce que la philosophie  ?,

Paris, Minuit, « Critique », 1991.



Delhom, Pascal, « Sous l’égide de Pascal », in Marie-Anne Lescouret

(dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe en sociologie, Paris, PUF, « Débats

philosophiques », 2009.

Descombes, Vincent, La Denrée mentale, Paris, Minuit, « Critique »,

1995.

–, Les Institutions du sens, Paris, Minuit, « Critique », 1996.

Dosse, François, L’Empire du sens. L’humanisation des sciences

humaines, Paris, La Découverte, « Textes à l’appui », 1995.

Dupuy, Jean-Pierre, Introduction aux sciences sociales. Logique des

phénomènes collectifs, Paris, Ellipses, 1992.

Durkheim, Émile, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris,

PUF, « Quadrige », 1990.

 

Eymard-Duvernay, François (dir.), L’Économie des conventions.

Méthodes et résultats, Paris, La Découverte, « Recherches », 2006.

 

Fauconnet, Paul, et Mauss, Marcel, «  La sociologie  : objet et

méthode  », in Marcel Mauss, Essais de sociologie, Paris, Seuil, «  Points

Essais », 1971.

Fischbach, Franck, La Production des hommes. Marx avec Spinoza,

Paris, PUF, « Actuel Marx », 2005.

–, Sans objet. Capitalisme, subjectivité, aliénation, Paris, Vrin,

« Problèmes et controverses », 2009.

Foucault, Michel, L’Archéologie du savoir, Paris, Gallimard,

« Bibliothèque des sciences humaines », 1969.

–, La Volonté de savoir, Paris, Gallimard, «  Bibliothèque des

histoires », 1976.

Fremeaux, Isabelle, et Jordan, John, Les Sentiers de l’utopie, Paris, La

Découverte, « Zones », 2011.

 

Gillot, Pascale, L’Esprit. Figures classiques et contemporaines, Paris,

CNRS éditions, 2007.

Gourio, Jean-Marie, Brèves de comptoir, Neuilly-sur-Seine, M. Lafon,

1995.



Greif, Avner, «  Théorie des jeux et analyse économique des

institutions. Les institutions économiques du Moyen Âge  », Annales,

Histoire, Sciences sociales, n° 3, 1998.

–, Institutions and the Path to the Modern Economy. Lessons from

Medieval Trade, Cambridge, Cambridge University Press, 2006.

Guesnerie, Roger, «  L’économie, discipline autonome au sein des

sciences sociales ? », Revue économique, vol. 52, n° 5, septembre 2001.

 

Haber, Stéphane, L’Aliénation. Vie sociale et expérience de la

dépossession, Paris, PUF, « Actuel Marx », 2007.

Habermas, Jürgen, Théorie de l’agir communicationnel, Paris, Fayard,

« L’espace du politique », 1981.

 

Jaquet, Chantal, L’Unité du corps et de l’esprit. Affects, actions et

passions chez Spinoza, Paris, PUF, « Quadrige », 2007.

Jensen, Michael, «  Some Anomalous Evidences Regarding Market

Efficiency », Journal of Financial Economics, n° 6 (2-3), 1978.

Jouan, Marlène, et Laugier, Sandra (dir.), Comment penser

l’autonomie ? Entre compétences et dépendances, Paris, PUF, « Éthique et

philosophie morale », 2009.

 

Kant, Emmanuel, Qu’est-ce que les Lumières  ?, Paris, Flammarion,

« GF », 1991.

 

La Boétie, Étienne de, Discours de la servitude volontaire, Paris, Vrin,

« Textes philosophiques », 2002.

Latour, Bruno, et Lépinay, Vincent Antonin, L’Économie, science des

intérêts passionnés. Introduction à l’anthropologie économique de Gabriel

Tarde, Paris, La Découverte, 2008.

Lazzarato, Maurizio, Puissances de l’invention. La psychologie

économique de Gabriel Tarde contre l’économie politique, Paris, Les

Empêcheurs de penser en rond, 2002.

Lazzeri, Christian (dir.), La Production des institutions, Besançon,

Presses universitaires de Franche-Comté, 2002.



Le Blanc, Guillaume, Vies ordinaires, vies précaires, Paris, Seuil, « La

couleur des idées », 2007.

–, Dedans, dehors. La condition d’étranger, Paris, Seuil, « La couleur

des idées », 2010.

Lemieux, Cyril, Le Devoir et la Grâce, Paris, Economica, «  Études

sociologiques », 2010.

Lescourret, Marie-Anne (dir.), Pierre Bourdieu. Un philosophe en

sociologie, Paris, PUF, « Débats philosophiques », 2009.

Loewenstein, George, « Emotions in Economic Theory and Economic

Behavior », American Economic Review, vol. 90, n° 2, 2000.

Lordon, Frédéric, « Le désir de faire science », Actes de la recherche

en sciences sociales, n° 119, septembre 1997.

–, «  La légitimité au regard du fait monétaire  », Annales, Histoire,

Sciences sociales, n° 6, 2000.

–, La Politique du capital, Paris, O. Jacob, 2002.

–, L’Intérêt souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste,

Paris, La Découverte, « Armillaire », 2006.

–, Jusqu’à quand  ? Pour en finir avec les crises financières, Paris,

Raisons d’agir éditions, 2008.

–, « Derrière l’idéologie de la légitimité, la puissance de la multitude.

Le Traité politique comme théorie générale des institutions sociales  », in

Chantal Jaquet, Pascal Sévérac et Ariel Suhamy (dir.), Le Traité politique,

nouvelles lectures, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008.

–, Capitalisme, désir et servitude. Marx et Spinoza, Paris, La Fabrique,

2010.

–, «  L’empire des institutions (et leurs crises)  », Revue de la

Régulation, n° 7, 2010.

–, «  L’irrationalisme paradoxal de la science économique  », in La

Raison et ses combats, Actes du colloque, Pantin, Fondation Gabriel-Péri,

2012.

Lordon, Frédéric, et Orléan, André, « Genèse de l’État et genèse de la

monnaie. Le modèle de la potentia multitudinis  », in Citton, Yves, et

Lordon, Frédéric (dir.), Spinoza et les sciences sociales. De la puissance de

la multitude à l’économie des affects, Paris, Amsterdam, « Caute ! », 2008.

 



Maître, Jacques, Autobiographie d’un paranoïaque, Paris, Anthropos,

1994.

Marx, Karl, Contribution à la critique de la philosophie du droit de

Hegel, in Marx, Karl, Philosophie, édition Maximilien Rubel, Paris,

Gallimard, « Folio », 1994.

Matheron, Alexandre, Individu et communauté chez Spinoza, Paris,

Minuit, « Le sens commun », 1969.

Mauger, Gérard (dir.), Droits d’entrée. Modalités et conditions d’accès

dans les univers artistiques, Maison des sciences de l’homme, 2006.

Mauss, Marcel, «  Essai sur le don  », in Sociologie et anthropologie,

Paris, PUF, « Quadrige », 1977 [1950].

Michéa, Jean-Claude, Le Complexe d’Orphée. La gauche, les gens

ordinaires et la religion du progrès, Paris, Climats, 2011.

Moreau, Pierre-François (dir.), Architectures de la raison. Mélanges

offerts à Alexandre Matheron, Lyon, ENS Éditions, 1996.

–, « Les deux genèses de l’État dans le Traité théologico-politique »,

Spinoza, État et religion, Lyon, ENS Éditions, « Feuillets », 2005.

 

Negri, Antonio, L’Anomalie sauvage. Puissance et pouvoir chez

Spinoza, Paris, PUF, «  Pratiques théoriques  », 1982  ; rééd. Amsterdam,

« Caute ! », 2006.

 

Orléan, André, L’Empire de la valeur. Refonder l’économie, Paris,

Seuil, « La couleur des idées », 2011.

 

Pascal, Blaise, Pensées, Œuvres complètes, édition Louis Lafuma,

Paris, Seuil, « L’Intégrale », 2002.

Piaget, Charles, LIP. Charles Piaget et les LIP racontent, Paris, Stock,

1973.

Pinto, Louis, «  Pierre Bourdieu et la philosophie  », in Pinto, Louis,

Sapiro, Gisèle et Champagne, Patrick (dir.), Pierre Bourdieu, sociologue,

Paris, Fayard, « Histoire de la pensée », 2004.

–, La Vocation et le métier de philosophe. Pour une sociologie de la

philosophie dans la France contemporaine, Paris, Seuil, « Liber », 2007.



–, La Théorie souveraine. Les philosophes français et la sociologie au

XX
e
 siècle, Paris, Cerf, « Passages », 2009.

Poupeau, Franck, Les Mésaventures de la critique, Paris, Raisons

d’agir éditions, « Raisons d’agir », 2012.

 

Ramond, Charles, Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza,

Paris, PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 1995.

–, «  La loi du nombre  », Introduction au Traité politique, in Baruch

Spinoza, Œuvres, t. V, Paris, PUF, « Épiméthée », 2005.

Renault, Emmanuel, Souffrances sociales. Philosophie, psychologie et

politique, Paris, La Découverte, « Armillaire », 2008.

Ricœur, Paul, L’Idéologie et l’Utopie, Paris, Seuil, «  La couleur des

idées », 1997.

Rouaud, Christian, Les Lip. L’imagination au pouvoir, DVD, Les

Films du paradoxe, 2007.

 

Sauvagnargues, Anne, Deleuze. L’empirisme transcendantal, Paris,

PUF, « Philosophie d’aujourd’hui », 2010.

Schmidt, Christian, Neuroéconomie. Comment les neurosciences

transforment l’analyse économique, Paris, O. Jacob, « Économie », 2010.

Searle, John, «  What is an Institution  ?  », Journal of Institutional

Economics, vol. I, n° 1, 2005, p. 1-22.

Sibertin-Blanc, Guillaume, Deleuze et l’Anti-Œdipe. La production du

désir, Paris, PUF, « Philosophies », 2010.

Stiegler, Barbara, Nietzsche et la biologie, Paris, PUF,

« Philosophies », 2001.

 

Théret, Bruno, «  Structuralisme et institutionnalisme  : oppositions,

substitutions ou affinités électives ? », Cahiers d’économie politique, n° 44,

2003.

–, La Monnaie dévoilée par ses crises, Paris, École des hautes études

en sciences sociales, 2007.

 



Vigna, Xavier, L’Insubordination ouvrière dans les années 68. Essai

d’histoire politique des usines, Rennes, Presses universitaires de Rennes,

« Histoire », 2007.

Vinciguerra, Lorenzo, «  Les trois liens anthropologiques.

Prolégomènes spinozistes à la question de l’homme  », L’Homme, Revue

française d’anthropologie, n° 191, juillet-septembre 2009.

–, Spinoza et le signe. La genèse de l’imagination, Paris, Vrin, « Âge

classique », Paris, 2005.

 

Wagenbach, Klaus (dir.), Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung

des Intellektuellen, Berlin, Klaus Wagenbach Verlag, 1989.

Weber, Max, Économie et Société, t. I, Les Catégories de la sociologie,

Paris, Pocket, « Agora », 2003.


	Du même auteur
	Copyright
	Table des matières
	INTRODUCTION - Le mouvement en marchant
	Pour un structuralisme des passions
	Socio-économie passionnelle des institutions du capitalisme
	Prolégomènes à une science sociale philosophique

	PREMIÈRE PARTIE - Recroisements
	1 - PHILOSOPHIE ET SCIENCES SOCIALES : VERS UNE NOUVELLE ALLIANCE ?
	Les sciences sociales à la recherche d’une différence linguistique
	L’économie comme fantasmagorie linguistique
	La langue des concepts
	Philosophie, sciences sociales : une histoire contentieuse à liquider
	La mésentente bourdieusienne
	Rapprochements aux frontières – une nouvelle conjoncture ?

	2 - DU SYSTÈME FORMEL AU SYSTÈME SPECTRAL

	DEUXIÈME PARTIE - Structures
	3 - POUR UN STRUCTURALISME DES PASSIONS
	Structures capitalistes et affects salariaux
	Imaginaire, significations, affects
	L’énergie du conatus coulée/conformée dans les structures
	Les expressions locales des structures globales
	Passions mécontentes, mouvements centrifuges et crises institutionnelles
	Sédition et crises, ou le déterminisme passionnel poursuivi dans de nouvelles directions
	« Je maintiens toujours le droit naturel… »

	4 - LA CRISE ÉCONOMIQUE EN SES PASSIONS
	Vie et mort des régimes d’accumulation
	Une philosophie des crises comme événements passionnels


	TROISIÈME PARTIE - Institutions
	5 - LA LÉGITIMITÉ N’EXISTE PAS
	L’action sans acteur : conatus et affects
	Les renoncements de la vie sous les rapports institutionnels
	L’idée de légitimité : aporétique, circulaire et creuse
	Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas…
	Répressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du conatus
	La légitimité, ou « Dieu et mon droit »
	Jusqu’où va le pouvoir de l’institution de faire vivre ses sujets sous ses rapports ?

	6 - LA PUISSANCE DES INSTITUTIONS
	L’autorité véridictionnelle des institutions
	L’autorité, une affaire de puissances et d’affects
	La puissance de la multitude, principe ultime des autorités
	Les institutions souveraines
	La crise des autorités institutionnelles, ou l’ambivalence de l’affect commun
	Sens, discours et affects, ou les puissances de l’imagination
	Séditions et crises de l’ordre salarial
	Puissance de la multitude et transcendance immanente du social


	QUATRIÈME PARTIE - Individus
	7 - LA SERVITUDE VOLONTAIRE N’EXISTE PAS
	Pouvoir, structures et affects dans la domination capitaliste
	Le capitalisme en ses régimes historiques de désirs et d’affects
	Consentement, servitude volontaire, aliénation
	Assujettissements tristes, assujettissements joyeux
	Division du travail, division du désir

	8 - LES IMBÉCILES HEUREUX
	L’imaginaire néolibéral où on l’attend le moins
	« Penser par soi-même » ?
	Changer le monde « si on le veut » ?
	Les briguants
	Pouvoirs d’emprunt
	Béquilles et imbéciles heureux


	Bibliographie

