loannes Paulus PP. Il

Redemptor hominis

A ses freres dans I'épiscopat
aux prétres )
aux familles religieuses, a ses fils et filles dans I'Eglise
et a tous les hommes de bonne volonté

au debut de son ministére pontifical

1979.03.04

. HERITAGE ,
Il. LE MYSTERE DE LA REDEMPTION

lll. U'HOMME RACHETE ET SA SITUATION DANS LE MONDE CONTEMPORAIN
IV. LA MISSION DE L'EGLISE ET LE DESTIN DE L'HOMME

Encycligue Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vénérables Freres, chers Fils,
salut et Bénédiction Apostolique!

. HERITAGE
1. Au terme du deuxieme millénaire

LE REDEMPTEUR DE L'HOMME, Jésus-Christ, est le centre du cosmos et de I'histoire. Vers Lui se tournent
ma pensée et mon coeur en cette heure solennelle que I'Eglise et toute la famille de I'humanité
contemporaine sont en train de vivre. En effet, le moment ou, aprés mon trés cher prédécesseur Jean-Paul
ler, Dieu m'a confié, dans son dessein mystérieux, le service universel lié au Siege de Pierre a Rome, est
déja bien proche de I'an 2000. Il est difficile de dire dés maintenant comment cette année-la marquera le
déroulement de I'histoire humaine, et ce qu'elle sera pour chaque peuple, nation, pays et continent, bien que
I'on essaie dés maintenant de prévoir certains événements. Pour I'Eglise, pour le peuple de Dieu qui s'est
étendu, de fagon inégale il est vrai, jusqu'aux extrémités de la terre, cette année-la sera une année de grand
jubilé. Nous sommes désormais assez proches de cette date qui _ méme en respectant toutes les
corrections que requiert I'exactitude chronologique _ nous remettra en mémoire et renouvellera d'une
maniére particuliere la conscience de la vérité centrale de la foi, exprimée par saint Jean au début de son
Evangile: «Le Verbe s'est fait chair et il a demeuré parmi nous» 1, et ailleurs encore: «Dieu a tant aimé le
monde qu'il a donné son Fils unique, pour que tout homme qui croit en lui ne périsse pas mais ait la vie
éternelle» 2.

Nous sommes nous aussi, d'une certaine fagon, dans le temps d'un nouvel Avent, dans un temps d'attente.
«Apres avoir, & maintes reprises et sous maintes formes, parlé jadis aux Péres par les prophétes, Dieu, en
ces jours qui sont les derniers, nous a parlé par le Fils...» 3, par le Fils-Verbe, qui s'est fait homme et est né
de la Vierge Marie. Dans l'acte méme de cette Rédemption, I'histoire de 'homme a atteint son sommet dans
le dessein d'amour de Dieu. Dieu est entré dans I'histoire de I'numanité et, comme homme, il est devenu son
sujet, I'un des milliards tout en étant Unique. Par I'Incarnation,Dieu a donné a la vie humaine la dimension
qu'il voulait donner a 'nomme dés son premier instant, et il I'a donnée d'une maniére définitive, de la facon
dont Lui seul est capable, selon son amour éternel et sa miséricorde, avec toute la liberté divine; il I'a
donnée aussi avec cette munificence qui, devant le péché originel et toute I'histoire des péchés de
I'humanité, devant les erreurs de l'intelligence, de la volonté et du coeur de I'homme, nous permet de répéter
avec admiration les paroles de la liturgie: «Heureuse faute qui nous valut un tel et un si grand Rédempteur!»
4.

2. Les premieres paroles du nouveau Pontificat

C'est vers le Christ Rédempteur que j'ai élevé mes sentiments et mes pensées le 16 octobre de 'année
derniere lorsque, aprés I'élection canonique, me fut adressée la demande: «Acceptez-vous?». J'ai alors
répondu: «Obéissant, dans la foi, au Christ, mon Seigneur, mettant ma confiance en la Mére du Christ et de
I'Eglise, et malgré les difficultés si grandes, j'accepte». Cette réponse, je veux la faire connaitre
publiguement a tous sans aucune exception, montrant ainsi que le ministere, qui est devenu mon devoir
spécifique en ce Siege de I'Apdtre Pierre quand j'ai accepté mon élection comme Evéque de Rome et
Successeur de cet Apétre, est lié a la vérité premiére et fondamentale de I'Incarnation rappelée ci-dessus.

J'ai voulu porter les noms mémes qu'avait choisis mon trés aimé prédécesseur Jean-Paul ler. Déja en effet,
le 26 ao(t 1978, lorsqu'il déclara au Sacré Collége qu'il voulait s'appeler Jean-Paul _ un tel double nom était
sans précédent dans I'histoire de la papauté _, j'avais vu la un appel éloquent de la grace sur le nouveau
pontificat. Ce pontificat n'ayant duré qu'a peine trente-trois jours, il m'appartient non seulement de le
continuer, mais, d'une certaine maniére, de le reprendre au méme point de départ. Voila ce que confirme
justement le choix que jai fait de ces deux noms. En agissant ainsi, suivant I'exemple de mon vénéré
prédécesseur, je désire comme lui exprimer mon amour pour I'héritage singulier laissé a I'Eglise par les
Pontifes Jean XXIII et Paul VI, et aussi ma disponibilité personnelle a le faire fructifier avec I'aide de Dieu.

Par ces deux noms et ces deux pontificats, je me rattache a toute la tradition du Siége apostolique, avec
mes prédécesseurs du XXe siecle et des siécles antérieurs, me reliant toujours plus, a travers les ages et
jusqu'aux temps les plus lointains, a cette dimension de la mission et du ministére qui confere au Siege de
Pierre une place tout a fait particuliere dans I'Eglise. Jean XXIII et Paul VI constituent une étape a laquelle je
désire me référer directement comme a un seuil a partir duquel je veux, en compagnie de Jean Paul ler pour

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



ainsi dire, continuer a marcher vers l'avenir, me laissant guider, avec une confiance sans borne, par
l'obéissance a I'Esprit que le Christ a promis et envoyé a son Eglise. |l disait en effet aux Apétres, la veille de
sa Passion: «Il vaut mieux pour vous que je parte; car si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra pas a vous;
mais si je pars, je vous l'enverrai» 5. «Quand viendra le Paraclet, que je vous enverrai d'auprés du Peére,
I'Esprit de vérité, qui provient du Pere, il me rendra témoignage. Et vous aussi, vous témoignerez, parce que
vous étes avec moi depuis le commencement» 6. «Quand il viendra, lui, I'Esprit de vérité, il vous conduira
vers la vérité tout entiére; car il ne parlera pas de lui-méme; mais tout ce qu'il entendra, il le dira, et il vous
annoncera les choses a venir» 7.

3. Confiance en I'Esprit de Vérité et d’Amour

Avec une pleine confiance en I'Esprit de Vérité, j'entre donc dans le riche héritage des récents pontificats.
Cet héritage est fortement enraciné dans la conscience de I'Eglise, d'une maniére tout a fait nouvelle et
inconnue jusqu'a maintenant, grace au Concile Vatican Il, convoqué et commencé par Jean XXIII puis
conclu d'une maniere heureuse et mis en pratique avec persévérance par Paul VI, dont j'ai pu observer de
prés l'activité. J'ai toujours admiré sa profonde sagesse et son courage, comme aussi sa constance et sa
patience au cours de la diffficile période postconciliaire de son pontificat. Comme timonier de I'Eglise, barque
de Pierre, il savait conserver un calme et un équilibre providentiels jusque dans les moments les plus
critiques, alors que I'Eglise semblait secouée de l'intérieur, et il gardait toujours une espérance inébranlable
en sa cohésion. Car ce que I'Esprit a dit a I'Eglise en notre temps par le récent Concile, ce que, dans cette
Eglise, il dit a toutes les Eglises 8 ne peut _ malgré les inquiétudes momentanées _ servir a rien d'autre qu'a
une cohésion encore plus mirie de I'ensemble du Peuple de Dieu, conscient de sa mission de salut.

De cette conscience contemporaine de I'Eglise, Paul VI fit le premier theme de son encyclique
fondamentale, qui commence par les mots Ecclesiam suam: qu'il me soit permis de me référer avant tout a
cette encyclique et de me relier a elle dans ce premier document, pour ainsi dire inaugural, du présent
pontificat. A la lumiére et avec le soutien de I'Esprit Saint, I'Eglise a une conscience toujours plus
approfondie de son mystére divin, de sa mission humaine, et méme de ses faiblesses humaines: c'est cette
conscience qui est et doit rester la premiére source de I'amour de cette Eglise, de méme que I'amour, a son
tour, contribue a consolider et a approfondir cette conscience. Paul VI nous a laissé le témoignage d'un sens
extrémement aigu de I'Eglise. A travers les multiples composantes, souvent tourmentées, de son pontificat, il
nous a enseigné un amour intrépide envers I'Eglise, qui est, comme le dit le Concile, «le sacrement, c'est-a-
dire a la fois le signe et le moyen de 'union intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain» 9.

4. Référence a la premiere Encyclique de Paul VI

Pour cette raison méme, la conscience de I'Eglise doit aller de pair avec une ouverture universelle, afin que
tous puissent trouver en elle «l'insondable richesse du Christ» 10 dont parle I'Ap6tre des nations. Cette
ouverture, jointe d'une maniére organique a la conscience de sa propre nature, a la certitude de sa vérité au
sujet de laquelle le Christ disait: «La parole que vous entendez n'est pas de moi, mais du Pere qui m'a
envoyé» 11, détermine le dynamisme apostolique, c'est-a-dire missionnaire, de I'Eglise, qui professe et
proclame intégralement toute la vérité transmise par le Christ. Elle doit en méme temps établir le «dialogue»
que Paul VI, dans son encyclique Ecclesiam suam appelait le «dialogue du salut», en marquant avec
précision chacun des cercles a l'intérieur desquels il devrait étre mené 12. En me référant aujourd'hui a ce
document qui fixait le programme du pontificat de Paul VI, je ne cesse de remercier Dieu, car ce grand
prédécesseur, qui est en méme temps un vrai pere pour moi, a su _ malgré les diverses faiblesses internes
qui ont affecté I'Eglise dans la période postconciliaire _ manifester ad extra, au dehors, le visage authentique
de cette derniére. Ainsi une grande partie de la famille humaine, dans les différents milieux de son existence
complexe, est devenue, a mon avis, plus consciente d'avoir absolument besoin de I'Eglise du Christ, de sa
mission et de son service. Cette prise de conscience s'est parfois montrée plus forte que les divers
comportements critiques qui attaquaient ab intra, de l'intérieur, I'Eglise, ses institutions et ses structures, les
membres de I'Eglise et leur activité. Cette critique croissante a eu évidemment des causes diverses, et nous
sommes certains d'autre part qu'il ne lui a pas toujours manqué un authentique amour pour I'Eglise. Sans
aucun doute s'est manifestée en elle, entre autres, la tendance a sortir du prétendu triomphalisme dont on
avait souvent discuté pendant le Concile. Mais s'il est vrai que I'Eglise, selon I'exemple de son Maitre qui
était «<humble de coeur» 13, est fondée elle aussi sur I'humilité, qu'elle a le sens critique vis-a-vis de tout ce
qui constitue son caractere et son activité humaine, qu'elle est toujours trés exigeante pour elle-méme, la
critique, de son cb6té, doit avoir de justes limites. Autrement, elle cesse d'étre constructive, elle ne révele pas
la vérité, 'amour et la gratitude pour la grace dont nous devenons principalement et pleinement participants

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



dans I'Eglise et par I'Eglise. En outre, I'esprit critique n'exprime pas l'attitude de service, mais plutét la
volonté de diriger I'opinion d'autrui selon sa propre opinion, parfois proclamée d'une fagon trop inconsidérée.

Nous devons de la reconnaissance a Paul VI car, tout en respectant chaque parcelle de vérité contenue
dans les diverses opinions humaines, il a conservé en méme temps le providentiel équilibre du timonier du
navire 14. L'Eglise qui m'a été confiée presque immédiatement aprés lui _ a travers Jean-Paul ler _ n'est
certainement pas exempte de difficultés et de tensions internes. Mais en méme temps elle est
intérieurement mieux prémunie contre les excés de I'autocritique: on pourrait dire qu'elle est plus critique en
face des diverses critiques inconsidérées, plus résistante devant les différentes «nouveautés», plus mire
dans l'esprit de discernement, plus apte a tirer de son trésor éternel «du neuf et du vieux» 15, plus centrée
sur son propre mystere et, grace a tout cela, plus disponible pour la mission de salut de tous: Dieu «veut que
tous les hommes soient sauvés et parviennent a la connaissance de la vérité» 16.

5. Collégialité et apostolat

L'Eglise d'aujourd’hui est, contre toute apparence, plus unie dans la communion de service et dans la
conscience de I'apostolat. Cette union découle du principe de collégialité, rappelé par le Concile Vatican Il,
dont le Christ lui-méme a doté le Collége apostolique des Douze avec Pierre comme chef, et qu'il renouvelle
continuellement pour le College des Evéques; celui-ci croit sans cesse sur toute la terre, en restant uni au
Successeur de Pierre et sous sa conduite. Le Concile ne s'est pas contenté de rappeler ce principe de
collégialité des Evéques; il lui a donné une tres grande vitalité, notamment en souhaitant l'institution d'un
organisme permanent, que Paul VI a établi en instaurant le Synode des Evéques dont I'activité a donné une
nouvelle dimension a son pontificat et s'est méme reflétée clairement des les premiers jours sur le pontificat
de Jean-Paul ler et sur celui de son indigne Successeur.

Le principe de collégialité s'est montré particulierement actuel dans la difficile période postconciliaire, lorsque
la position commune et unanime du College des Evéques _ qui a manifesté surtout a travers le Synode son
union avec le Successeur de Pierre _ contribuait a dissiper les doutes et indiquait également le juste chemin
du renouveau de I'Eglise, dans sa dimension universelle. C'est du Synode, en effet, qu'a jailli, entre autres,
limpulsion essentielle vers I'évangélisation; et elle a trouvé son expression dans I'exhortation
apostolique Evangelii nuntiandi 17, accueillie avec tant de joie comme programme de renouveau de
caractére a la fois apostolique et pastoral. La méme ligne a été suivie également dans les travaux de la
derniére session ordinaire du Synode des Evéques, qui a eu lieu environ un an avant la disparition du
Souverain Pontife Paul VI et fut consacrée, on le sait, a la catéchése. Le résultats de ces travaux doivent
encore faire I'objet d'une synthése et d'une formulation de la part du Siege Apostolique.

Puisque nous traitons du développement évident des formes sous lesquelles se manifeste la collégialité
épiscopale, il faut au moins rappeler le processus de consolidation des Conférences épiscopales nationales
dans toute I'Eglise, et d'autres structures collégiales de caractere international ou continental. En référence a
la tradition séculaire de I'Eglise, il convient de souligner l'activité des divers synodes locaux. L'idée du
Concile, mise en oeuvre de fagon cohérente par Paul VI, était en effet que les structures de ce genre,
expérimentées depuis des siécles par I'Eglise, et aussi les autres formes de la collaboration collégiale des
Evéques, par exemple la province ecclésiastique, sans parler de chaque diocese particulier, exercent leur
activité avec la pleine conscience de leur identité et en méme temps de leur originalité dans I'unité
universelle de I'Eglise. Le méme esprit de collaboration et de co-responsabilité est en train de se diffuser
aussi parmi les prétres, comme en témoignent les nombreux conseils presbytéraux qui ont vu le jour apres le
Concile. Cet esprit s'est étendu également aux laics, suscitant non seulement la confirmation des
organisations d'apostolat des laics qui existaient déja, mais aussi la création de nouveaux organismes ayant
souvent un aspect différent et un dynamisme exceptionnel. En outre, les laics, conscients de leur
responsabilité ecclésiale, se sont engagés volontiers dans la collaboration avec les Pasteurs, avec les
représentants des Instituts de vie consacrée, dans le cadre des synodes diocésains ou des conseils
pastoraux des paroisses et des diocéses.

Il me faut avoir tout cela a I'esprit au début de mon pontificat, pour remercier Dieu, exprimer de vifs
encouragements a tous mes Fréres et Soeurs, et aussi rappeler avec une vive gratitude I'oeuvre du Concile
Vatican Il et de mes grands prédécesseurs qui sont a l'origine de ce nouvel élan de la vie de I'Eglise, bien
plus puissant que les symptémes de doute, d'écroulement, de crise.

6. Chemin vers l'union des chrétiens

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Et que dire de toutes les initiatives suscitées par la nouvelle orientation oecuménique? L'inoubliable Pape
Jean XXIII, avec une clarté évangélique, posa le probléme de I'union des chrétiens comme une simple
conséquence de la volonté de Jésus-Christ lui-méme, notre Maitre, affirmée a maintes reprises, et exprimée
d'une maniére particuliere dans la priere du Cénacle, la veille de sa mort: «Peére, ... je prie ... afin que tous
soient un» 18. Le Concile Vatican Il a répondu a cette exigence sous une forme concise par le Décret sur
'oecuménisme. Le Pape Paul VI, s'appuyant sur l'activité du Secrétariat pour l'unité des chrétiens, fit les
premiers pas difficiles sur le chemin de la réalisation de cette unité. Sommes-nous allés assez loin sur ce
chemin? Sans prétendre donner une réponse détaillée, nous pouvons dire que nous avons fait de vrais
progres, et des progres importants. Et une chose est certaine: nous avons travaillé avec persévérance et
cohérence, et avec nous ont cheminé aussi les représentants d'autres Eglises et d'autres Communautés
chrétiennes; nous leur en sommes sincerement obligés. Il est certain par ailleurs que, dans la présente
situation historique de la chrétienté et du monde, il n'apparait pas d'autre possibilité d'accomplir la mission
universelle de I'Eglise en ce qui concerne les probléemes oecuméniques que celle de chercher loyalement,
avec persévérance, humilité et aussi courage, les voies du rapprochement et de l'union, comme le Pape
Paul VI nous en a donné personnellement I'exemple. Nous devons donc rechercher l'union sans nous
décourager devant les difficultés qui peuvent se présenter ou s'accumuler le long de ce chemin; autrement,
nous ne serions pas fidéles a la parole du Christ, nous ne réaliserions pas son testament. Est-il permis de
courir ce risque?

Il'y a des personnes qui, se trouvant devant des difficultés, ou jugeant négatifs les résultats des premiers
travaux oecuméniques, auraient voulu revenir en arriere. Certains expriment méme l'opinion que ces efforts
nuisent a la cause de I'Evangile, ménent & une nouvelle rupture de I'Eglise, provoquent la confusion des
idées dans les questions de la foi et de la morale, aboutissent a un indifférentisme spécifique. Il est peut-étre
bon que les porte-parole de ces opinions expriment leurs craintes, mais, 1a aussi, il faut maintenir de justes
limites. Il est évident que cette nouvelle étape de la vie de I'Eglise exige de nous une foi particulierement
consciente, approfondie et responsable. La véritable activitt oecuménique signifie ouverture,
rapprochement, disponibilité au dialogue, recherche commune de la vérité au sens pleinement évangélique
et chrétien; mais elle ne signifie d'aucune maniere, ni ne peut signifier, que I'on renonce ou que I'on porte un
préjudice quelconque aux trésors de la vérité divine constamment professée et enseignée par I'Eglise. A
tous ceux qui, pour quelque motif que ce soit, voudraient dissuader I'Eglise de rechercher I'unité universelle
des chrétiens, il faut répéter encore une fois: nous est-il permis de ne pas le faire? Pouvons-nous _ malgré
toute la faiblesse humaine, toutes les déficiences accumulées au cours des siecles passés _ ne pas avoir
confiance en la grace de Notre-Seigneur, telle qu'elle s'est révélée ces derniers temps par la parole de
I'Esprit Saint que nous avons entendue durant le Concile? Ce faisant, nous nierions la vérité qui nous
concerne nous-mémes et que I'Ap6tre a exprimée d'une fagon si éloquente: «C'est par la grace de Dieu que
je suis ce que je suis, et sa grace a mon égard n'a pas été stérile» 19.

Méme si c'est d'une autre maniére et avec les différences qui s'imposent, il faut appliquer les réflexions
précédentes a I'activité qui tend au rapprochement avec les représentants des religions non chrétiennes et
qui s'exprime par le dialogue, les contacts, la priere en commun, la recherche des trésors de la spiritualité
humaine, car ceux-ci, nous le savons bien, ne font pas défaut aux membres de ces religions. N'arrive-t-il pas
parfois que la fermeté de la croyance des membres des religions non chrétiennes _ effet elle aussi de
I'Esprit de vérité opérant au-dela des frontieres visibles du Corps mystique _ devrait faire honte aux
chrétiens, si souvent portés a douter des vérités révélées par Dieu et annoncées par I'Eglise, si enclins a
laisser se relacher les principes de la morale et a ouvrir les portes a une morale permissive? Il est noble
d'étre disposé a comprendre chaque homme, a analyser chaque systéme, a donner raison a ce qui est juste;
mais cela ne signifie nullement perdre la certitude de sa propre foi 20 ou affaiblir les principes de la morale,
dont I'absence se fera vite sentir dans la vie de sociétés entiéres en y provoquant, entre autres, ses
déplorables conséquences.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il. LE MYSTERE DE LA REDEMPTION
7. Dans le mystere du Christ

Les chemins sur lesquels le Concile de notre siécle a engagé I'Eglise, et que le regretté Pape Paul VI nous a
indiqués dans sa premiére encyclique, resteront pour longtemps ceux que nous devons tous suivre; mais en
méme temps, en cette nouvelle étape, nous pouvons a juste titre nous demander: comment, de quelle
maniére faut-il avancer? Que faut-il faire pour que ce nouvel Avent de I'Eglise, lié a la fin, désormais trés
voisine, du deuxieme millénaire, nous rapproche de Celui que la Sainte Ecriture appelle: «Pére a jamais»,
Pater futuri saeculi? 21 Telle est la question fondamentale que le nouveau Pontife doit se poser lorsque, en
esprit d'obéissance dans la foi, il accepte I'appel que constitue pour lui le commandement du Christ adressé
a plusieurs reprises a Pierre: «Pais mes agneaux» 22 ce qui veut dire: Sois le pasteur de mon troupeau; et
ensuite: «... et toi, quand tu seras revenu, affermis tes fréres» 23.

C'est précisément ici, Fréres, Fils et Filles trés chers, que s'impose une réponse fondamentale et essentielle,
a savoir: l'unique orientation de notre esprit, 'unique direction de notre intelligence, de notre volonté et de
notre coeur est pour nous le Christ, Rédempteur de 'homme, le Christ, Rédempteur du monde. C'est vers
Lui que nous voulons tourner notre regard parce que c'est seulement en Lui, le Fils de Dieu, que se trouve le
salut, et nous renouvelons la proclamation de Pierre: «Seigneur, a qui irons-nous? Tu as les paroles de la
vie éternelle» 24.

A travers la conscience, si bien développée par le Concile, que I'Eglise a d'elle-méme, a tous les niveaux de
cette conscience, dans tous les domaines d'activité ou I'Eglise s'exprime, se retrouve et s'affirme, nous
devons tendre constamment vers Celui «qui est la téte» 25, Celui «de qui tout provient et pour qui nous
sommes» 26, Celui qui est tout a la fois «la voie, la vérité» 27 et «la résurrection et la vie» 28, Celui en qui,
en le voyant, nous voyons le Pére 29, Celui qui devait s'en aller d'auprés de nous 30 _ entendons: par sa
mort sur la croix et ensuite par son ascension au ciel _ pour que le Consolateur vienne et continue a venir a
nous comme Esprit de vérité 31.En Lui sont «tous les trésors de la sagesse et de la science» 32, et I'Eglise
est son Corps 33. L'Eglise est «dans le Christ, en quelque sorte le sacrement, c'est-a-dire le signe et le
moyen de l'union intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain» 34: et c'est Lui qui en est la source!
Lui-méme! Lui, le Rédempteur!

L'Eglise ne cesse d'écouter ses paroles, elle les relit continuellement, elle reconstitue avec la plus grande
dévotion tous les détails de sa vie. Ces paroles sont écoutées aussi par les non chrétiens. La vie du Christ
parle en méme temps a nombre d'hommes qui ne sont pas encore en mesure de répéter avec Pierre: «Tu
es le Christ, le Fils du Dieu vivant» 35. Lui, le Fils du Dieu vivant, il parle aux hommes en tant qu'Homme
aussi: c'est sa vie elle-méme qui parle, son humanité, sa fidélité a la vérité, son amour qui s'étend a tous. Sa
mort en croix parle, elle aussi, c'est-a-dire la profondeur insondable de sa souffrance et de son abandon.
L'Eglise ne cesse jamais de revivre sa mort sur la croix et sa résurrection qui constituent le contenu de la vie
quotidienne de I'Eglise. C'est en effet sur mandat du Christ lui-méme, son Maitre, que I'Eglise célébre sans
cesse |I'Eucharistie, trouvant en elle «la source de la vie et de la sainteté» 36, le signe efficace de la grace et
de la réconciliation avec Dieu, le gage de la vie éternelle. L'Eglise vit son mystére, elle y puise sans jamais
se lasser, et elle recherche continuellement tous les moyens pour rendre ce mystere de son Maitre et
Seigneur proche du genre humain, des peuples, des nations, des générations qui se succedent, de chaque
homme en particulier, comme si elle répétait toujours a I'exemple de I'Apbtre: «Je n'ai rien voulu savoir parmi
vous sinon Jésus-Christ, et Jésus-Christ crucifieé» 37. L'Eglise demeure dans la sphere du mystére de la
Rédemption, qui est justement devenu le principe fondamental de sa vie et de sa mission.

8. Rédemption: création renouvelée

Le Rédempteur du monde! En Lui s'est révélée, d'une maniére nouvelle et plus admirable, la vérité
fondamentale sur la création que le livre de la Genése atteste quand il répete a plusieurs reprises: «Dieu vit
que cela était bon» 38. Le bien prend sa source dans la sagesse et dans I'amour. En Jésus-Christ, le monde
visible, créé par Dieu pour 'homme 39 _ ce monde qui, lorsque le péché y est entré, a été soumis a la
caducité 40 _, retrouve de nouveau son lien originaire avec la source divine de la sagesse et de I'amour. En
effet, «Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique» 41. De méme que dans I'hnomme-Adam ce
lien avait été brisé, dans I'Homme-Christ il a été de nouveau renoué 42. Peut-étre ne sommes-nous pas
convaincus, nous, hommes du vingtieme siécle, par les paroles de I'Apbtre des nations, prononcées avec
une éloquence entrainante, sur «la création (qui) gémit dans les douleurs de l'enfantement jusqu'a

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



maintenant» 43 et qui «attend avec impatience la révélation des fils de Dieu» 44, sur la création qui «a été
soumise a la caducité»? Le progrés immense, jusqu'ici inconnu, qui s'est manifesté particulierement au
cours de notre siécle, dans le domaine de la mainmise de 'hnomme sur le monde, ne révéle-t-il pas lui-
méme, et a un degré jamais connu, cette soumission multiforme «a la caducité»? Il suffit de rappeler ici
quelques faits, tels que la menace de la pollution de I'environnement naturel dans les lieux d'industrialisation
rapide, ou les conflits armés qui éclatent et se répétent continuellement, ou encore la perspective de
l'autodestruction par I'usage des armes atomiques a I'hydrogéne, aux neutrons et d'autres semblables, le
manque de respect pour les enfants dans le sein de leur mere. Le monde de I'époque nouvelle, le monde
des vols cosmiques, le monde des conquétes scientifiques et techniques jamais atteintes jusqu'ici n'est-il
pas en méme temps le monde qui «gémit dans les douleurs de I'enfantement» 45 et qui «attend avec
impatience la révélation des fils de Dieu» 467

Le Concile Vatican Il, dans son analyse pénétrante du «monde contemporain», a atteint ce point qui est le
plus important du monde visible, a savoir I'nomme, en descendant, comme le Christ, au plus profond des
consciences humaines, en parvenant jusqu'au mystére intérieur de I'homme qui s'exprime, dans le langage
biblique et méme non biblique, par le mot «coeur». Le Christ, Rédempteur du monde, est celui qui a pénétre,
d'une maniére unique et absolument singuliére, dans le mystére de I'nomme, et qui est entré dans son
«coeur». C'est donc a juste titre que le Concile Vatican Il enseigne ceci: «En réalité, le mystere de I'homme
ne s'éclaire vraiment que dans le mystére du Verbe incarné. Adam, en effet, le premier homme, était la
figure de celui qui devait venir (cf. Rm 5, 14), le Christ Seigneur. Nouvel Adam, le Christ, dans la révélation
méme du mystere du Pére et de son amour, manifeste pleinement I'homme a lui-méme et lui découvre la
sublimité de sa vocation». Et encore: «"Image du Dieu invisible" (Col 1, 15) il est 'Homme parfait qui a
restauré dans la descendance d'Adam la ressemblance divine, altérée dés le premier péché. Parce qu'en lui
la nature humaine a été assumée, non absorbée, par le fait méme cette nature a été élevée en nous aussi a
une dignité sans égale. Car, par son Incarnation, le Fils de Dieu s'est en quelque sorte uni lui-méme a tout
homme. |l a travaillé avec des mains d'homme, il a pensé avec une intelligence d'homme, il a agi avec une
volonté d'homme, il a aimé avec un coeur d'homme. Né de la Vierge Marie, il est vraiment devenu I'un de
nous, en tout semblable a nous, hormis le péché» 47. |l est le Rédempteur de I'homme!

9. Dimension divine du mysteére de la Rédemption

En réfléchissant de nouveau sur ce texte admirable du Magistére conciliaire, nous n'oublions pas, méme un
instant, que Jésus-Christ, Fils du Dieu vivant, est devenu notre réconciliation avec le Pére 48. C'est Lui, et
Lui seulement, qui a correspondu pleinement a I'amour éternel du Peére, a cette paternité que Dieu a
exprimée dés le commencement en créant le monde, en donnant a 'homme toute la richesse de la création,
en le faisant «a peine moindre que les anges» 49 en tant que créé «a l'image et a la ressemblance de Dieu»
50. Le Christ a également correspondu pleinement a cette paternité de Dieu et a cet amour, alors que
I'nomme a rejeté cet amour en rompant la premiére Alliance 51 et toutes celles que Dieu par la suite a
souvent offertes aux hommes 52. La Rédemption du monde _ ce mystere redoutable de I'amour, dans lequel
la création est renouvelée 53 _ est, dans ses racines les plus profondes, la plénitude de la justice dans un
Coeur humain, dans le Coeur du Fils premier-né, afin qu'elle puisse devenir la justice des coeurs de
beaucoup d'hommes, qui, dans ce Fils premier-né, ont été prédestinés de toute éternité a devenir fils de
Dieu 54 et appelés a la grace, appelés a I'amour. La croix du Calvaire, sur laquelle Jésus-Christ _ Homme,
fils de la Vierge Marie, fils putatif de Joseph de Nazareth _ «quitte» ce monde, est en méme temps une
manifestation nouvelle de la paternité éternelle de Dieu, lequel, dans le Christ, se fait de nouveau proche de
I'humanité, de tout homme, en lui donnant «I'esprit de Vérité» 55 trois fois saint.

Cette révélation du Pere et cette effusion de I'Esprit Saint, qui marquent d'un sceau indélébile le mystere de
la Rédemption, font comprendre le sens de la croix et de la mort du Christ. Le Dieu de la création se révéle
comme le Dieu de la Rédemption, Dieu «fidéle a lui-méme» 56, fidele a son amour envers I'homme et
envers le monde, tel qu'il s'est déja révélé au jour de la création. Et son amour est un amour qui ne recule
devant rien de ce qu'exige sa justice. C'est pourquoi le Fils «qui n'avait pas connu le péché, Dieu I'a fait
péché pour nous» 57. S'il «a fait péché» celui qui était absolument sans péché, il I'a fait pour révéler I'amour
qui est toujours plus grand que toutes les créatures, I'amour qu'il est Lui-méme, «car Dieu est amour» 58. Et
surtout, I'amour est plus grand que le péché, que la faiblesse, que la caducité de la créature 59, plus fort que
la mort; c'est un amour toujours prét a relever et a pardonner, toujours prét a aller a la rencontre du fils
prodigue 60, toujours a la recherche de «la révélation des fils de Dieu» 61, qui sont appelés a la gloire 62.
Cette révélation de I'amour est aussi définie comme la miséricorde 63, et cette révélation de I'amour et de la
miséricorde a dans I'histoire de 'nomme un visage et un nom: elle s'appelle Jésus-Christ.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



10. Dimension humaine du mystere de la rédemption

L'hnomme ne peut vivre sans amour. || demeure pour lui-méme un étre incompréhensible, sa vie est privée
de sens s'il ne regoit pas la révélation de I'amour, s'il ne rencontre pas I'amour, s'il n'en fait pas I'expérience
et s'il ne le fait pas sien, s'il n'y participe pas fortement. C'est pourquoi, comme on I'a déja dit, le Christ
Rédempteur révele pleinement I'nomme a lui-méme. Telle est, si I'on peut s'exprimer ainsi, la dimension
humaine du mystére de la Rédemption. Dans cette dimension, I'homme retrouve la grandeur, la dignité et la
valeur propre de son humanité. Dans le mystére de la Rédemption, I'homme se trouve de nouveau
«confirmé» et il est en quelque sorte créé de nouveau. Il est créé de nouveau! «Il n'y a plus ni Juif ni Grec; il
n'y a plus ni esclave ni homme libre; il n'y a plus ni homme ni femme, car vous ne faites plus qu'un dans le
Christ Jésus» 64. L'hnomme qui veut se comprendre lui-méme jusqu'au fond ne doit pas se contenter pour
son étre propre de criteres et de mesures qui seraient immédiats, partiaux, souvent superficiels et méme
seulement apparents; mais il doit, avec ses inquiétudes, ses incertitudes et méme avec sa faiblesse et son
péché, avec sa vie et sa mort, s'approcher du Christ. Il doit, pour ainsi dire, entrer dans le Christ avec tout
son étre, il doit «s'approprier» et assimiler toute la réalité de I'Incarnation et de la Rédemption pour se
retrouver soi-méme. S'il laisse ce processus se réaliser profondément en lui, il produit alors des fruits non
seulement d'adoration envers Dieu, mais aussi de profond émerveillement pour soi-méme. Quelle valeur doit
avoir 'hnomme aux yeux du Créateur s'il «a mérité d'avoir un tel et un si grand Rédempteur» 65, si «Dieu a
donné son Fils» afin que lui, 'homme, «ne se perde pas, mais qu'il ait la vie éternelle» 66!

En réalité, cette profonde admiration devant la valeur et la dignité de 'homme s'exprime dans le mot
Evangile, qui veut dire Bonne Nouvelle. Elle est liée aussi au christianisme. Cette admiration justifie la
mission de I'Eglise dans le monde, et méme, peut-étre plus encore, «dans le monde contemporain». Cette
admiration, qui est en méme temps persuasion et certitude _ et celle-ci, dans ses racines fondamentales, est
certitude de la foi, sans cesser de vivifier d'une maniére cachée et mystérieuse tous les aspects de
I'humanisme authentique _, est étroitement liée au Christ. C'est elle qui détermine aussi la place du Christ et
pour ainsi dire son droit de cité dans I'histoire de 'nomme et de I'humanité. L'Eglise, qui ne cesse de
contempler I'ensemble du mystére du Christ, sait, avec toute la certitude de la foi, que la Rédemption
réalisée au moyen de la croix a définitivement redonné a I'hnomme sa dignité et le sens de son existence
dans le monde, alors qu'il avait en grande partie perdu ce sens a cause du péché. C'est pourquoi la
Rédemption s'est accomplie dans le mystére pascal qui conduit, a travers la croix et la mort, a la
résurrection.

A toutes les époques, et plus particulierement a la nétre, le devoir fondamental de I'Eglise est de diriger le
regard de I'nomme, d'orienter la conscience et I'expérience de toute I'humanité vers le mystére du Christ,
d'aider tous les hommes a se familiariser avec la profondeur de la Rédemption qui se réalise dans le Christ
Jésus. En méme temps, on atteint aussi la sphére la plus profonde de I'nomme, nous voulons dire la sphéere
du coeur de 'homme, de sa conscience et de sa vie.

11. Le mystere du Christ a la base de la mission de I'Eglise et du christianisme

Le Concile Vatican Il a accompli un travail immense pour former la pleine et universelle conscience de
I'Eglise dont le Pape Paul VI a traité dans sa premiéere encyclique. Cette conscience _ ou plutdt cette auto-
conscience de I'Eglise _ se forme dans le «dialogue» qui, avant de devenir colloque, doit tourner notre
attention vers «l'autre», vers celui avec lequel nous voulons parler. Le Concile oecuménique a donné une
impulsion fondamentale pour former l'auto-conscience de I'Eglise en nous présentant, d'une maniére
adéquate et compétente, la vision de I'ensemble du monde comme étant celle d'une «carte» de diverses
religions. Il a montré en outre comment, sur cette carte des religions du monde, se superpose par couches _
chose inconnue auparavant et caractéristique de notre temps _ le phénoméne de l'athéisme dans ses
formes variées, a commencer par l'athéisme programmé, organisé et structuré en un systéme politique.

Quant a la religion, il s'agit avant tout de la religion comme phénoméne universel, qui fait partie de I'histoire
humaine depuis son commencement; puis des diverses religions non chrétiennes et enfin du christianisme
lui-méme. Le document conciliaire consacré aux religions non chrétiennes est, en particulier, plein d'une
profonde estime pour les grandes valeurs spirituelles, bien plus, pour le primat de ce qui est spirituel et qui,
dans la vie de I'humanité, trouve son expression dans la religion, puis dans la moralité qui se reflete dans
toute la culture. A juste titre, les Péres de I'Eglise voyaient dans les diverses religions comme autant de
reflets d'une unique vérité, comme des «semences du Verbe» 67 témoignant que l'aspiration la plus
profonde de l'esprit humain est tournée, malgré la diversité des chemins, vers une direction unique, en

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



s'exprimant dans la recherche de Dieu et, en méme temps, par l'intermédiaire de la tension vers Dieu, dans
la recherche de la dimension totale de I'humanité, c'est-a-dire du sens plénier de la vie humaine. Le Concile
a eu une attention particuliére pour la religion judaique, en rappelant I'important patrimoine spirituel commun
aux chrétiens et aux juifs, et il a exprimé son estime pour les croyants de I'lslam dont la foi se référe aussi a
Abraham 68.

Gréace a l'ouverture faite par le Concile Vatican Il, I'Eglise et tous les chrétiens ont pu parvenir a une
conscience plus compléte du mystére du Christ, «mystére caché depuis les siécles» 69 en Dieu, pour étre
révélé dans le temps _ dans 'Homme Jésus-Christ _ et pour se révéler continuellement, en tout temps.
Dans le Christ et par le Christ, Dieu s'est révélé pleinement a I'humanité et s'est définitivement rendu proche
d'elle; en méme temps, dans le Christ et par le Christ, 'homme a acquis une pleine conscience de sa dignité,
de son élévation, de la valeur transcendante de I'hnumanité elle-méme, du sens de son existence.

Il faut donc que nous tous, disciples du Christ, nous nous rencontrions et nous unissions autour de Lui. Cette
union, dans les divers domaines de la vie, de la tradition, des structures et des disciplines de chaque Eglise
et Communauté ecclésiale, ne peut se réaliser sans un travail sérieux tendant a la connaissance réciproque
et a la suppression des obstacles qui se trouvent sur la voie de I'unité parfaite. Cependant, nous pouvons et
nous devons d'ores et déja parvenir a notre unité et la manifester: en annongant le mystére du Christ, en
montrant la dimension a la fois divine et humaine de la Rédemption, en luttant avec une persévérance
inlassable pour cette dignité que chaque homme a atteinte et peut atteindre continuellement dans le Christ
et qui est la dignité de la grace de l'adoption divine et en méme temps la dignité de la vérité intérieure de
'humanité; si cette dignité a pris un relief aussi fondamental dans la conscience commune du monde
contemporain, elle est encore plus évidente pour nous a la lumiére de cette réalité qu'est le Christ Jésus lui-
méme.

Jésus-Christ est le principe stable et le centre permanent de la mission que Dieu lui-méme a confiée a
I'nomme. Nous devons tous participer a cette mission, nous devons concentrer sur elle toutes nos forces,
car elle est plus que jamais nécessaire a I'hnumanité d'aujourd'hui.

Et si cette mission semble rencontrer a notre époque des oppositions plus grandes qu'en n'importe quel
autre temps, cela montre qu'elle est encore plus nécessaire actuellement et _ malgré les oppositions _ plus
attendue que jamais. Nous touchons indirectement ici le mystére de I'économie divine qui a uni le salut et la
gréace a la croix. Ce n'est pas en vain que le Christ a dit: «Le royaume des cieux souffre violence et les
violents s'en emparent» 70; et aussi: «Les fils de ce monde (...) sont plus habiles que les fils de lumiére» 71.
Nous acceptons volontiers ce reproche, pour ressembler a ces «violents pour Dieu» que nous avons vus
tant de fois dans I'histoire de I'Eglise et que nous voyons encore aujourd'hui, pour nous unir consciemment
dans la grande mission qui consiste a révéler le Christ au monde, a aider chague homme a se retrouver lui-
méme en Lui, a aider les générations contemporaines de nos freres et soeurs, les peuples, les nations, les
Etats, I'humanité, les pays non encore développés et les pays de l'opulence, en un mot aider tous les
hommes a connaitre «l'insondable richesse du Christ» 72, parce qu'elle est destinée a tout homme et
constitue le bien de chacun.

12. Mission de I'Eglise et liberté de I'homme

Dans cette union au plan de la mission, dont décide essentiellement le Christ lui-méme, tous les chrétiens
doivent découvrir ce qui les unit déja, avant méme que ne se réalise leur pleine communion. C'est la l'union
apostolique et missionnaire, missionnaire et apostolique. Grace a cette union, nous pouvons nous approcher
ensemble du magnifique patrimoine de I'esprit humain, qui s'est manifesté dans toutes les religions, comme
le dit la déclaration Nostra aetate du Concile Vatican Il 73. Grace a elle, nous abordons en méme temps
toutes les cultures, toutes les idéologies, tous les hommes de bonne volonté. Nous faisons cette approche
avec l'estime, le respect et le discernement qui, depuis le temps des Apétres, ont marqué l'attitude
missionnaire et du missionnaire. I suffit de rappeler saint Paul et, par exemple, son discours devant
I'Aréopage d'Athénes 74. L'attitude missionnaire commence toujours par un sentiment de profonde estime
face a «ce qu'il y a en tout homme» 75, pour ce que lui-méme, au fond de son esprit, a élaboré au sujet des
problémes les plus profonds et les plus importants; il s'agit du respect pour tout ce que I'Esprit, qui «souffle
ou il veut» 76, a opéré en lui. La mission n'est jamais une destruction, mais elle est une reprise a son
compte des valeurs et une nouvelle construction, méme si dans la pratique on n'a pas toujours correspondu
pleinement & un idéal aussi élevé. Quant a la conversion, qui doit prendre racine dans la mission, nous
savons bien qu'elle est I'oeuvre de la grace, dans laquelle I'nomme doit se retrouver pleinement lui-méme.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



C'est pourquoi I'Eglise de notre temps accorde une grande importance a tout ce que le Concile Vatican Il a
exposé dans la déclaration sur la liberté religieuse, aussi bien dans la premiére partie du document que
dans la seconde 77. Nous sentons profondément le caractére engageant de la vérité que Dieu nous a
révélée. Nous éprouvons en particulier un sens trés vif de responsabilité envers cette vérité. L'Eglise, par
institution du Christ, en est gardienne et maitresse, étant précisément dotée d'une assistance particuliere de
I'Esprit Saint, afin de pouvoir conserver fidelement cette vérité et I'enseigner dans toute son intégrité 78. En
accomplissant cette mission, regardons le Christ lui-méme, lui qui est le premier évangélisateur 79, et
regardons aussi ses Apétres, Martyrs et Confesseurs. La déclaration sur la liberté religieuse nous manifeste
de maniére convaincante que, en annongant la vérité qui ne provient pas des hommes, mais de Dieu («ma
doctrine n'est pas de moi, mais de Celui qui m'a envoyé» 80, c'est-a-dire du Pére), tout en agissant avec
toute la force de leur esprit, le Christ, et ensuite ses Apbtres, conservent une profonde estime pour I'hnomme,
pour son intelligence, sa volonté, sa conscience et sa liberté 81. De cette facon, la dignité de la personne
humaine en vient a faire partie elle-méme de cette annonce, méme sans recourir aux paroles, par le simple
comportement a son égard. Cette attitude semble correspondre aux besoins particuliers de notre temps. Ce
n'est pas dans tout ce que les divers systémes et méme les individus considérent et propagent comme
liberté, que réside la vraie liberté de I'nomme; c'est dire que I'Eglise, en vertu de sa mission divine, devient
d'autant plus gardienne de cette liberté, qui est condition et fondement de la véritable dignité de la personne
humaine.

Jésus-Christ va a la rencontre de 'hnomme de toute époque, y compris de la nbtre, avec les mémes paroles:
«Vous connaitrez la vérité et la vérité vous rendra libres» 82. Ces paroles contiennent une exigence
fondamentale et en méme temps un avertissement: I'exigence d'’honnéteté vis-a-vis de la vérité comme
condition d'une authentique liberté; et aussi l'avertissement d'éviter toute liberté apparente, toute liberté
superficielle et unilatérale, toute liberté qui n'irait pas jusqu'au fond de la vérité sur I'homme et sur le monde.
Aujourd'hui encore, aprés deux mille ans, le Christ nous apparait comme Celui qui apporte a 'nomme la
liberté fondée sur la vérité, comme Celui qui libére I'homme de ce qui limite, diminue et pour ainsi dire détruit
cette liberté jusqu'aux racines mémes, dans l'esprit de 'hnomme, dans son coeur, dans sa conscience. Quelle
preuve admirable de tout cela ont donnée et ne cessent de donner ceux qui, par le Christ et dans le Christ,
sont parvenus a la vraie liberté et en ont fourni le témoignage, méme dans des conditions de contrainte
extérieure!

Et lorsque Jésus-Christ lui-méme comparut comme prisonnier devant le tribunal de Pilate et fut interrogé par
celui-ci sur l'accusation que les représentants du Sanhédrin portaient contre lui, ne répondit-il pas: «Je ne
suis né et je ne suis venu dans le monde que pour rendre témoignage a la vérité» 83?7 Par ces paroles
prononcées devant le juge a un moment décisif, il confirmait pour ainsi dire une nouvelle fois ce qu'il avait dit
précédemment: «Vous connaitrez la vérité, et la vérité vous rendra libres». Tout au long des siécles et des
générations, a commencer par le temps des Apdtres, n'est-ce pas Jésus-Christ lui-méme qui a comparu tant
de fois aux cétés d'hommes jugés a cause de la Vvérité, et qui est allé a la mort avec des hommes
condamnés a cause de la vérité? Est-ce qu'il cesserait d'étre toujours le porte-parole et I'avocat de 'hnomme
qui vit «en esprit et vérité» 84? Non, il ne cesse pas de I'étre devant le Pére, et pas davantage face a
I'histoire de I'homme. L'Eglise, a son tour, malgré toutes les faiblesses qui font partie de son histoire
humaine, ne cesse de suivre Celui qui a dit: «L'heure vient _ et nous y sommes _ ou les vrais adorateurs
adoreront le Pére en esprit et vérité, car ce sont la les adorateurs tels que les veut le Pére. Dieu est esprit, et
ceux qui adorent, c'est en esprit et vérité qu'ils doivent adorer» 85.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



ll. LLHOMME RACHETE ET SA SITUATION DANS LE MONDE CONTEMPORAIN
13. Le Christ s'est uni a chaque homme

Lorsque, a travers l'expérience de la famille humaine qui augmente continuellement a un rythme accéléré,
nous pénétrons le mystere de Jésus-Christ, nous comprenons avec plus de clarté que, au centre de toutes
les routes par lesquelles I'Eglise de notre temps doit poursuivre sa marche, conformément aux sages
orientations de Paul VI 86, il y a une route unique: la route expérimentée depuis des siécles et qui est en
méme temps la route de l'avenir. Le Christ Seigneur a indiqué cette route surtout lorsque, pour reprendre les
termes du Concile, «par I'Incarnation le Fils de Dieu s'est uni d'une certaine maniére a tout homme» 87.
L'Eglise reconnait donc son devoir fondamental en agissant de telle sorte que cette union puisse
continuellement s'actualiser et se renouveler. L'Eglise désire servir cet objectif unique: que tout homme
puisse retrouver le Christ,afin que le Christ puisse parcourir la route de I'existence, en compagnie de
chacun, avec la puissance de la vérité sur 'nomme et sur le monde contenue dans le mystére de
I'lncarnation et de la Rédemption, avec la puissance de I'amour qui en rayonne. Sur la toile de fond des
développements toujours croissants au cours de I'histoire, qui semblent se multiplier de fagon particuliere a
notre époque dans le cercle de divers systémes, conceptions idéologiques du monde et régimes, Jésus-
Christ devient, d'une certaine maniéere, nouvellement présent, malgré I'apparence de toutes ses absences,
malgré toutes les limitations de la présence et de l'activité institutionnelle de I'Eglise. Jésus-Christ devient
présent avec la puissance de la vérité et avec I'amour qui se sont exprimés en lui avec une plénitude unique
et impossible a répéter, bien que sa vie terrestre ait été bréve, et plus bréve encore son activité publique.

Jésus-Christ est la route principale de I'Eglise. Lui-méme est notre route vers «la maison du Pére» 88, et il
est aussi la route pour tout homme. Sur cette route qui conduit du Christ a 'homme, sur cette route ou le
Christ s'unit a chaque homme, I'Eglise ne peut étre arrétée par personne. Le bien temporel et le bien éternel
de 'homme l'exigent. L'Eglise, par respect du Christ et en raison de ce mystére qui constitue la vie de
I'Eglise elle-méme, ne peut demeurer insensible a tout ce qui sert au vrai bien de 'homme, comme elle ne
peut demeurer indifférente a ce qui le menace. Le Concile Vatican Il, en divers passages de ses documents,
a exprimé cette sollicitude fondamentale de I'Eglise, afin que la vie en ce monde soit «plus conforme a
I'éminente dignité de I'homme» 89 a tous points de vue, pour la rendre «toujours plus humaine» 90.Cette
sollicitude est celle du Christ lui-méme, le bon Pasteur de tous les hommes. Au nom de cette sollicitude,
comme nous le lisons dans la constitution pastorale du Concile, «I'Eglise qui, en raison de sa charge et de
sa compétence, ne se confond d'aucune maniére avec la communauté politique et n'est liée a aucun
systeme politique, est a la fois le signe et la sauvegarde du caractére transcendant de la personne
humaine» 91.

Il s'agit donc ici de 'hnomme dans toute sa vérité, dans sa pleine dimension. Il ne s'agit pas de 'homme
«abstrait», mais réel, de 'hnomme «concret», «historique». Il s'agit de chaque homme, parce que chacun a
été inclus dans le mystere de la Rédemption, et Jésus-Christ s'est uni a chacun, pour toujours, a travers ce
mystere. Tout homme vient au monde en étant congu dans le sein de sa mére et en naissant de sa mere, et
c'est précisément a cause du mystere de la Rédemption qu'il est confié a la sollicitude de I'Eglise. Cette
sollicitude s'étend a 'hnomme tout entier et est centrée sur lui d'une maniere toute particuliere. L'objet de
cette profonde attention est I'homme dans sa réalité humaine unique et impossible a répéter, dans laquelle
demeure intacte limage et la ressemblance avec Dieu lui-méme 92. C'est ce qu'indique précisément le
Concile lorsque, en parlant de cette ressemblance, il rappelle que «I'homme est la seule créature sur terre
que Dieu ait voulue pour elle-méme» 93. L'homme, tel qu'il est «voulu» par Dieu, «choisi» par Lui de toute
éternité, appelé, destiné a la grace et a la gloire: voila ce qu'est «tout» homme, I'nomme «le plus concret»,
«le plus réel»; c'est cela, 'hnomme dans toute la plénitude du mystére dont il est devenu participant en Jésus-
Christ et dont devient participant chacun des quatre milliards d'hommes vivant sur notre planete, dés l'instant
de sa conception pres du coeur de sa meére.

14. Toutes les routes de I'Eglise conduisent a 'homme

L'Eglise ne peut abandonner I'homme, dont le «destin», c'est-a-dire le choix, I'appel, la naissance et la mort,
le salut ou la perdition, sont liés d'une maniére si étroite et indissoluble au Christ. Et il s'agit bien de chaque
homme vivant sur cette planéte, sur cette terre que le Créateur a donnée au premier homme, en disant a
I'homme et a la femme: «Soumettez-la et dominez-la» 94. Il s'agit de tout homme, dans toute la réalité
absolument unique de son étre et de son action, de son intelligence et de sa volonté, de sa conscience et de
son coeur. L'homme, dans sa réalité singuliere (parce qu'il est une «personne»), a une histoire personnelle

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de sa vie, et surtout une histoire personnelle de son ame. L'homme, conformément a I'ouverture intérieure
de son esprit et aussi aux besoins si nombreux et si divers de son corps, de son existence temporelle, écrit
cette histoire personnelle a travers quantité de liens, de contacts, de situations, de structures sociales, qui
l'unissent aux autres hommes; et cela, il le fait depuis le premier moment de son existence sur la terre,
depuis l'instant de sa conception et de sa naissance. L'homme, dans la pleine vérité de son existence, de
son étre personnel et en méme temps de son étre communautaire et social _ dans le cercle de sa famille, a
l'intérieur de sociétés et de contextes tres divers, dans le cadre de sa nation ou de son peuple (et peut-étre
plus encore de son clan ou de sa tribu), méme dans le cadre de toute I'numanité _, cet homme est la
premiere route que I'Eglise doit parcourir en accomplissant sa mission: il est la premiére route et la route
fondamentale de I'Eglise, route tracée par le Christ lui-méme, route qui, de facon immuable, passe par le
mystere de I'Incarnation et de la Rédemption.

C'est cet homme-la, dans toute la vérité de sa vie, dans sa conscience, dans sa continuelle inclination au
péché et en méme temps dans sa continuelle aspiration a la vérité, au bien, au beau, a la justice, a I'amour,
c'est bien cet homme-la que le Concile Vatican Il avait devant les yeux lorsque, décrivant sa situation dans
le monde contemporain, il allait toujours des éléments extérieurs de cette situation a la vérité immanente de
I'humanité: «C'est en I'homme lui-méme que de nombreux éléments se combattent. D'une part, comme
créature, il fait I'expérience de ses multiples limites; d'autre part, il se sent illimité dans ses désirs et appelé a
une vie supérieure. Sollicité de tant de facons, il est sans cesse contraint de choisir et de renoncer. Pire:
faible et pécheur, il accomplit souvent ce qu'il ne veut pas et n'accomplit point ce qu'il voudrait. En somme,
c'est en lui-méme qu'il souffre division, et c'est de la que naissent au sein de la société tant et de si grandes
discordes» 95.

Cet homme est la route de I'Eglise, route qui se déploie, d'une certaine fagon, a la base de toutes les routes
que I'Eglise doit emprunter, parce que 'hnomme _ tout homme sans aucune exception _ a été racheté par le
Christ, parce que le Christ est en quelque sorte uni a 'homme, a chaque homme sans aucune exception,
méme si ce dernier n'en est pas conscient: «Le Christ, mort et ressuscité pour tous, offre a I'homme» _ a
tout homme et a tous les hommes _ «... lumiere et forces pour lui permettre de répondre a sa trés haute
vocation» 96.

Cet homme étant donc la route de I'Eglise, route de sa vie et de son expérience quotidiennes, de sa mission
et de son labeur, I'Eglise de notre temps doit étre, de fagon toujours universelle, consciente de la situation de
I'homme. Elle doit donc étre consciente de ses possibilités, qui se manifestent en prenant toujours une
nouvelle orientation; I'Eglise doit étre en méme temps consciente des menaces qui se présentent a I'homme.
Elle doit étre consciente pareillement de tout ce qui semble contraire a l'effort visant a rendre «la vie
humaine toujours plus humaine» 97, afin que tout ce qui compose cette vie corresponde a la vraie dignité de
I'hnomme. En un mot, I'Eglise doit étre consciente de tout ce qui est contraire a ce processus.

15. Ce que craint I'homme d'aujourd’hui

Conservant donc bien vivante dans la mémoire I'image que le Concile Vatican Il a tracée de maniére si
perspicace et si autorisée, nous chercherons encore une fois a adapter ce cadre aux «signes des temps»,
ainsi qu'aux exigences de la situation qui change continuellement tout en évoluant dans des directions
déterminées.

L'homme d'aujourd’'hui semble toujours menaceé par ce qu'il fabrique, c'est-a-dire par le résultat du travail de
ses mains, et plus encore du travail de son intelligence, des tendances de sa volonté. D'une maniére trop
rapide et souvent imprévisible, les fruits de cette activité multiforme de 'hnomme ne sont pas seulement et
pas tant objet d'«aliénation», c'est-a-dire purement et simplement enlevés a celui qui les a produits; mais,
partiellement au moins, dans la ligne, méme indirecte, de leurs effets, ces fruits se retournent contre
I'hnomme lui-méme; ils sont dirigés ou peuvent étre dirigés contre lui. C'est en cela que semble consister le
chapitre principal du drame de I'existence humaine aujourd'hui, dans sa dimension la plus large et la plus
universelle. L'homme, par conséquent, vit toujours davantage dans la peur. Il craint que ses productions, pas
toutes naturellement ni dans leur majeure partie, mais quelques-unes et précisément celles qui contiennent
une part spéciale de son génie et de sa créativité, puissent étre retournées radicalement contre lui-méme; il
craint qu'elles puissent devenir les moyens et les instruments d'une auto-destruction inimaginable, en face
de laquelle tous les cataclysmes et toutes les catastrophes connues dans I'histoire semblent palir. Une
question doit donc surgir: pour quelle raison ce pouvoir donné a 'homme dés le commencement et qui
devait lui permettre de dominer la terre 98 se retourne-t-il contre lui-méme, provoquant un état bien

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



compréhensible d'inquiétude, de peur consciente ou inconsciente, de menace qui se communique de
diverses maniéres a toute la famille humaine contemporaine et se manifeste sous toutes sortes d'aspects ?

Cet état de menace pour I'homme, venant de ses productions, se manifeste dans des directions différentes
et comporte divers degrés d'intensité. Il semble que nous sommes toujours plus conscients du fait que
I'exploitation de la terre, de la planéte sur laquelle nous vivons, exige une planification rationnelle et honnéte.
En méme temps, cette exploitation a des fins non seulement industrielles mais aussi militaires, un
développement de la technique non contrdlé ni organisé au plan universel et d'une maniére authentiquement
humaniste, comportent souvent une menace pour le milieu naturel de I'homme, aliénent ce dernier dans ses
rapports avec la nature et le détournent d'elle. L'homme semble souvent ne percevoir d'autres significations
de son milieu naturel que celles de servir a un usage et a une consommation dans I'immédiat. Au contraire,
la volonté du Créateur était que 'nomme entre en communion avec la nature comme son «maitre» et son
«gardien» intelligent et noble, et non comme son «exploiteur» et son «destructeur» sans aucun
menagement.

Le développement de la technique, et le développement de la civilisation de notre temps marqué par la
maitrise de la technique, exigent un développement proportionnel de la vie morale et de I'éthique. Ce dernier
semble malheureusement rester toujours en arriere. Certes ce progrés est merveilleux et il est difficile de ne
pas découvrir aussi en lui des signes authentiques de la grandeur de 'homme, dont la créativité se trouve
révélée en germes dans les pages du livre de la Genése, a commencer par la description de sa création 99;
cependant ce méme progres ne peut pas ne pas engendrer de multiples inquiétudes. La premiere inquiétude
concerne la question essentielle et fondamentale: ce progrés, dont 'homme est l'auteur et le défenseur,
rend-il la vie humaine sur la terre «plus humaine» a tout point de vue? La rend-il plus «digne de I'nomme»?
On ne peut douter que sous un certain nombre d'aspects il en est bien ainsi. Cette interrogation, toutefois,
revient obstinément sur ce qui est essentiel: 'homme, comme homme, dans le contexte de ce progres,
devient-il véritablement meilleur, c'est-a-dire plus mir spirituellement, plus conscient de la dignité de son
humanité, plus responsable, plus ouvert aux autres, en particulier aux plus démunis et aux plus faibles, plus
disposé a donner et a apporter son aide a tous?

C'est la question que les chrétiens doivent se poser, précisément parce que Jésus-Christ les a
universellement sensibilisés au probléme de 'hnomme. C'est aussi la méme question que tous les hommes
doivent se poser, spécialement ceux qui appartiennent aux milieux sociaux qui se consacrent activement au
développement et au progrés en notre temps. En observant ces processus et en y participant, nous ne
pouvons pas nous laisser prendre par l'euphorie, et pas davantage nous laisser transporter par un
enthousiasme unilatéral pour nos conquétes; mais nous devons tous nous poser, en toute loyauté et en
toute objectivité, et avec un grand sens de responsabilité morale, les questions essentielles relatives a la
situation de I'nomme aujourd'hui et dans I'avenir. Toutes les conquétes atteintes jusqu'ici, et celles que la
technique projette de réaliser a I'avenir, vont-elles de pair avec le progrés moral et spirituel de I'homme?
Dans ce contexte, est-ce que I'hnomme, en tant qu'homme, se développe et progresse, ou est-ce qu'il
régresse et se dégrade dans son humanité? Est-ce que chez les hommes, «dans le monde de 'homme»,
qui est en soi un monde de bien et de mal moral, le bien I'emporte sur le mal? Est-ce que croissent vraiment
dans les hommes, entre les hommes, I'amour social, le respect des droits d'autrui _ pour tout homme,
nation, peuple _ ou est-ce que croissent au contraire les égoismes aux différents niveaux, les nationalismes
exageres au lieu de l'authentigue amour de la patrie, et encore la tendance a dominer les autres au-dela de
ses propres droits et mérites légitimes, ainsi que la tendance a exploiter I'ensemble du progrés matériel,
technique et productif dans le seul but de dominer les autres ou en faveur de tel ou tel impérialisme?

Voila les interrogations essentielles que I'Eglise ne peut pas ne pas se poser, étant donné que des milliards
d'hommes vivant aujourd'hui dans le monde se les posent d'une maniére plus ou moins explicite. Le theme
du développement et du progrés est sur les levres de tous et apparait sur les colonnes de tous les journaux
et publications, dans presque toutes les langues du monde contemporain. N'oublions pas, toutefois, que ce
théme ne contient pas seulement des affirmations et des certitudes, mais aussi des questions et des
inquiétudes angoissantes. Ces dernieres ne sont pas moins importantes que les premieres. Elles
correspondent a la nature de la conscience humaine, et plus encore au besoin fondamental de la sollicitude
de I'nomme pour I'homme, pour son humanité méme, pour l'avenir des hommes sur la terre. L'Eglise,
animée par la foi eschatologique, considére cette sollicitude pour I'homme, pour son humanité, pour l'avenir
des hommes sur la terre et donc aussi pour l'orientation de I'ensemble du développement et du progres,
comme un élément essentiel de sa mission, indissolublement lié & celle-ci. Et elle trouve le principe de cette
sollicitude en Jésus-Christ lui-méme, comme en témoignent les Evangiles. C'est pour cela qu'elle désire

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



accroitre continuellement en Lui cette sollicitude, en relisant la situation de I'nomme dans le monde
d'aujourd'hui a la lumiere des signes les plus importants de notre temps.

16. Progrés ou menace?

Si donc notre temps, le temps de notre génération, ce temps qui est proche de la fin du deuxieme millénaire
de notre ere chrétienne, se manifeste a nos yeux comme un temps de grand progres, il apparait aussi
comme un temps de menaces de toutes sortes pour I'homme: I'Eglise doit en parler a tous les hommes de
bonne volonté et elle doit toujours dialoguer avec eux a ce sujet. La situation de 'homme dans le monde
contemporain semble en effet éloignée des exigences objectives de I'ordre moral, comme des exigences de
la justice et, plus encore, de celles de I'amour social. Il ne s'agit ici que de ce qui est exprimé par le premier
message adressé a I'nomme par le Créateur au moment ou il lui confiait la terre, pour qu'il la «soumette»
100. Ce premier message a été confirmé, dans le mystére de la Rédemption, par le Christ Seigneur. Ceci
est exprimé par le Concile Vatican Il dans les tres beaux chapitres de son enseignement sur la «royauté» de
I'hnomme, c'est-a-dire sur sa vocation a participer au service royal _ au munus regale _ du Christ lui-méme
101. Le sens fondamental de cette «royauté» et de cette «domination» de 'homme sur le monde visible, qui
lui est assignée comme tache par le Créateur lui-méme, consiste dans la priorité de I'éthique sur la
technique, dans le primat de la personne sur les choses, dans la supériorité de I'esprit sur la matiere.

C'est pour cela qu'il faut suivre attentivement toutes les phases du progrés moderne: il faut, pour ainsi dire,
faire de ce point de vue la radiographie de chacune de ses étapes. Il s'agit du développement des
personnes et pas seulement de la multiplication des choses dont les personnes peuvent se servir. |l s'agit
moins _ comme l'a dit un philosophe contemporain et comme I'a affirmé le Concile _ d'«avoir plus» que
d'«étre plus» 102. En effet, il existe déja un danger réel et perceptible: tandis que progresse énormément la
domination de I'homme sur le monde des choses, I'homme risque de perdre les fils conducteurs de cette
domination, de voir son humanité soumise de diverses manieres a ce monde et de devenir ainsi lui-méme
I'objet de manipulations multiformes _ pas toujours directement perceptibles _ a travers toute 'organisation
de la vie communautaire, a travers le systéme de production, par la pression des moyens de communication
sociale. L'homme ne peut renoncer a lui-méme ni a la place qui lui est propre dans le monde visible, il ne
peut devenir esclave des choses, esclave des systémes économiques, esclave de la production, esclave de
ses propres produits. Une civilisation au profil purement matérialiste condamne I'nomme a un tel esclavage,
méme si, bien sir, cela arrive parfois a I'encontre des intentions et des principes de ses pionniers. Ce
probléme se trouve certainement a la base du souci de I'homme qu'ont nos contemporains. Il ne s'agit pas
ici de donner seulement une réponse abstraite a la question: qui est I'nomme? Mais il s'agit de tout le
dynamisme de la vie et de la civilisation. Il s'agit du sens des diverses initiatives de la vie quotidienne, et en
méme temps, des points de départ de nombreux programmes de civilisation, programmes politiques,
économiques, sociaux, étatiques et beaucoup d'autres.

Si nous osons définir la situation de I'homme dans le monde contemporain comme éloignée des exigences
objectives de I'ordre moral, éloignée des exigences de la justice et, plus encore, de I'amour social, c'est
parce que cela se voit confirmé par des faits et des exemples bien connus qui ont déja trouvé plus d'une fois
leur écho dans les documents pontificaux, conciliaires, synodaux 103. La situation de I'nomme a notre
époque n'est certainement pas uniforme; elle est différenciée de multiples facons. Ces différences ont leurs
causes historiques, mais elles ont aussi une forte résonance éthique. On connait bien en effet le cadre de la
civilisation de consommation qui consiste dans un certain excés des biens nécessaires a I'homme, a des
sociétés entiéres _ et il s'agit ici des sociétés riches et trés développées _, tandis que les autres sociétés, au
moins de larges couches de celles-ci, souffrent de la faim et que beaucoup de personnes meurent chaque
jour d'inanition et de dénutrition. Parallélement il y a pour les uns un certain abus de la liberté, qui est lié
précisément a un appétit de consommation non contrdlé par la morale, et cet abus limite par le fait méme la
liberté des autres, c'est-a-dire de ceux qui souffrent de déficiences importantes et sont entrainés vers des
conditions de misére et d'indigence encore plus fortes.

Cet exemple universellement connu et le contraste auquel se sont référés, dans les documents de leur
magistere, les Pontifes de notre siécle, plus recemment Jean XXIII et Paul VI 104, représentent en quelque
sorte un gigantesque développement de la parabole biblique du riche qui festoie et du pauvre Lazare 105.

L'ampleur du phénomene met en cause les structures et les mécanismes financiers, monétaires, productifs
et commerciaux qui, appuyés sur des pressions politiques diverses, régissent I'économie mondiale: ils
s'averent incapables de résorber les injustices héritées du passé et de faire face aux défis urgents et aux

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



exigences éthiques du présent. Tout en soumettant I'homme aux tensions qu'il crée lui-méme, tout en
dilapidant a un rythme accéléré les ressources matérielles et énergétiques, tout en compromettant
I'environnement géophysique, ces structures font s'étendre sans cesse les zones de misere et avec elles la
détresse, la frustration et I'amertume 106.

Nous sommes ici en face d'un drame dont I'ampleur ne peut laisser personne indifférent. Le sujet qui, d'une
part, cherche a tirer le profit maximal et celui qui, d'autre part, paye le tribut des dommages et des injures,
est toujours 'hnomme. Le drame est encore exacerbé par le voisinage des couches sociales privilégiées et
des pays de l'opulence qui accumulent les biens de maniére excessive et dont la richesse devient trés
souvent, par son excés méme, la cause de troubles divers. A cela s'ajoutent la fievre de l'inflation et la
langueur du chémage, autres symptdbmes de ce désordre moral que l'on remarque dans la situation
mondiale et qui appelle des innovations hardies et créatrices, conformes a la dignité authentiqgue de 'homme
107.

La tache n'est pas impossible. Le principe de solidarité, au sens large, doit inspirer la recherche efficace
d'institutions et de mécanismes appropriés: il s'agit aussi bien de l'ordre des échanges,ou il faut se laisser
guider par les lois d'une saine compétition, que de l'ordre d'une plus ample et plus immédiate redistribution
des richesses et des contréles sur celles-ci, afin que les peuples en voie de développement économique
puissent non seulement satisfaire leurs besoins essentiels, mais aussi se développer progressivement et
efficacement.

On n'avancera dans cette voie difficile, dans la voie des indispensables transformations des structures de la
vie économique, que moyennant une véritable conversion de I'esprit, de la volonté et du coeur. La tache
requiert I'engagement résolu d'hommes et de peuples libres et solidaires. Trop souvent, on confond la liberté
avec l'instinct de l'intérét individuel ou collectif, ou encore avec l'instinct de lutte et de domination, quelles
que soient les couleurs idéologiques dont on le teinte. Il est bien certain que ces instincts existent et
agissent, mais il n'y aura de possibilité d'économie vraiment humaine que s'ils sont assumés, orientés et
maitrisés par les forces les plus profondes qui se trouvent dans I'hnomme et qui déterminent la vraie culture
des peuples. C'est précisément de ces sources que doit naitre I'effort dans lequel s'exprimera 'authentique
liberté humaine et qui sera capable d'assurer celle-ci dans le domaine économique aussi. La croissance
économique, avec tout ce qui appartient seulement a son mode d'action propre et adéquat, doit étre
constamment planifiée et réalisée a l'intérieur d'une perspective de développement plénier et solidaire des
hommes et des peuples, comme le rappelait avec force mon prédécesseur Paul VI dans Populorum
progressio; sans quoi, la seule catégorie de «progres économique» devient une catégorie supérieure qui
subordonne toute I'existence humaine a ses exigences partiales, étouffe I'homme, disloque les sociétés et
finit par s'enliser elle-méme dans ses contradictions et ses propres exces.

Il est possible de remplir ce devoir; les faits avérés et les résultats qu'il est difficile d'énumérer ici d'une
maniére plus analytique en témoignent. Une chose, en tout cas, est certaine: il faut mettre, accepter et
approfondir, a la base de cet effort gigantesque, le sens de la responsabilité morale que I'homme doit
assumer. Encore et toujours: I'nomme. Nous voici encore une fois renvoyés a la responsabilité morale, dont
le sujet n'est autre que I'homme. Pour nous chrétiens, une telle responsabilité devient particulierement
évidente, lorsque nous évoquons _ et il faut toujours la rappeler _ la scéne du jugement dernier, selon les
paroles du Christ rapportées par I'Evangile de Matthieu 108.

Cette scéne eschatologique doit toujours étre appliquée a I'histoire de I'homme, elle doit toujours étre prise
comme «mesure» des actes humains, comme un schéma essentiel d'examen de conscience pour chacun et
pour tous: «J'avais faim, et vous ne m'avez pas donné a manger...; j'étais nu et vous ne m'avez pas vétu...;
j'étais en prison et vous n'étes pas venu me voir» 109. Ces paroles prennent davantage encore valeur
d'avertissement si nous pensons que, au lieu du pain et de l'aide culturelle aux nouveaux Etats et aux
nouvelles nations qui s'éveillent a la vie de l'indépendance, on offre parfois en abondance des armes
modernes et des moyens de destruction, mis au service de conflits armés et de guerres qui sont moins une
exigence de la défense de leurs justes droits et de leur souveraineté qu'une forme de chauvinisme,
d'impérialisme, de néo-colonialisme en tout genre. Tout le monde sait bien que les zones de misere ou de
faim qui existent sur notre globe auraient pu étre «fertilisées» en un bref laps de temps, si les
investissements phénoménaux consacrés aux armements pour servir a la guerre et a la destruction avaient
été changés en investissements consacrés a la nourriture pour servir a la vie.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Peut-étre cette considération demeurera-t-elle partiellement «abstraite», peut-étre offrira-t-elle I'occasion, a
l'une ou a l'autre «partie», de s'accuser réciproquement en oubliant chacune ses propres fautes. Peut-étre
provoquera-t-elle encore de nouvelles accusations contre I'Eglise. Celle-ci, cependant, ne disposant pas
d'autres armes que celles de I'esprit, de la parole et de I'amour, ne peut renoncer a annoncer «la parole... a
temps et a contretemps» 110. C'est pourquoi elle ne cesse de demander a chacune des deux parties et de
demander a tous au nom de Dieu et au nom de I'hnomme: ne tuez pas! Ne préparez pas pour les hommes
destructions et exterminations! Pensez a vos fréres qui souffrent de la faim et de la misere! Respectez la
dignité et la liberté de chacun!

17. Droits de I'hnomme: «lettre» ou «esprit»?

Notre siécle a été jusqu'ici un siécle de grands désastres pour 'hnomme, de grandes dévastations, non
seulement matérielles, mais encore morales, et peut-étre surtout morales. Certes, il n'est pas facile de
comparer sous cet aspect les époques et les siecles, car cela dépend aussi des critéres historiques qui
changent. Néanmoins, sans appliquer ces comparaisons, il faut pourtant constater que ce siécle a été
jusqu'ici un siecle ou les hommes se sont préparés pour eux-mémes beaucoup d'injustices et de
souffrances. Ce processus a-t-il été vraiment freiné? En tout cas on ne peut s'empécher de rappeler ici, avec
des sentiments d'estime pour le passé et de profonde espérance pour I'avenir, le magnifique effort accompli
pour donner vie a I'Organisation des Nations Unies, effort qui tend a définir et a établir les droits objectifs et
inviolables de I'nomme, en obligeant les Etats membres a une rigoureuse observance de ces droits, avec
réciprocité. Cet engagement a été accepté et ratifié par presque tous les Etats d'aujourd'hui, et cela devrait
constituer une garantie permettant aux droits de I'homme de devenir, dans le monde entier, un principe
fondamental des efforts accomplis pour le bien de 'homme.

L'Eglise n'a pas besoin de réaffirmer a quel point ce probléme est lié de fagon étroite a sa mission dans le
monde contemporain. Il est en effet a la base méme de la paix sociale et internationale, comme I'ont déclaré
a ce sujet Jean XXIlI, le Concile Vatican Il, puis Paul VI dans des documents qui ont traité le sujet en détail.
En définitive, la paix se réduit au respect des droits inviolables de I'homme _ opus iustitiae pax _, tandis que
la guerre nait de la violation de ces droits et entraine encore de plus graves violations de ceux-ci. Si les
droits de I'homme sont violés en temps de paix, cela devient particulierement douloureux; du point de vue du
progres, cela représente un phénomene incompréhensible de lutte contre 'homme, et ce fait ne peut en
aucune fagon s'accorder avec quelque programme que ce soit qui se deéfinisse <humaniste». Et quel
programme social, économique, politique, culturel pourrait renoncer a cette définition? Nous nourrissons la
profonde conviction qu'il n'y a aujourd'hui dans le monde aucun programme qui, méme avec des idéologies
opposées quant a la conception du monde, ne mette I'homme au premier plan.

Or, si malgré de telles prémisses les droits de I'homme sont violés de différentes fagons, si, en fait, nous
sommes témoins des camps de concentration, de la violence, de la torture, du terrorisme et de multiples
discriminations, ce doit étre une conséquence des autres prémisses qui minent ou méme souvent annulent
en quelque sorte l'efficacité des prémisses humanistes de ces programmes et systémes modernes. Le
devoir s'impose alors nécessairement de soumettre ces programmes a une continuelle révision a partir des
droits objectifs et inviolables de I'homme.

La Déclaration de ces droits et aussi l'institution de I'Organisation des Nations Unies ne se limitaient
certainement pas a vouloir rompre avec les horribles expériences de la derniére guerre mondiale, mais elles
visaient aussi a créer la base d'une révision continuelle des programmes, des systémes, des régimes,
précisément a partir de ce point de vue unique et fondamental qu'est le bien de 'homme _ disons de la
personne dans la communauté _ et qui, comme facteur fondamental du bien commun, doit constituer le
critére essentiel de tous les programmes, systemes et régimes. Dans le cas contraire, la vie humaine, méme
en période de paix, est condamnée a des souffrances diverses, et en méme temps ces souffrances sont
accompagnées d'un développement de formes variées de domination, de totalitarisme, de néo-colonialisme,
d'impérialisme, qui menacent aussi les rapports entre les nations. En vérité,c'est un fait significatif, et
confirmé a bien des reprises par les expériences de I'histoire, que la violation des droits de I'homme va de
pair avec la violation des droits de la nation, avec laquelle 'homme est uni par des liens organiques, comme
avec une famille agrandie.

Dés la premiére moitié de ce siécle, dans la période ou se développaient divers totalitarismes d'Etat qui _ on
ne le sait que trop _ conduisirent a I'horrible catastrophe de la guerre, I'Eglise avait déja clairement précisé
sa position en face de ces régimes qui agissaient apparemment pour un bien supérieur, a savoir le bien de

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I'Etat, alors que ['histoire devait démontrer au contraire qu'il s'agissait seulement du bien d'un parti déterminé
qui s'identifiait avec I'Etat 111. En réalité ces régimes avaient réduit les droits des citoyens en refusant de
leur reconnaitre les droits inviolables de I'hnomme qui, au milieu de notre siécle, ont obtenu leur formulation
au plan international. En partageant la joie de cette conquéte avec tous les hommes de bonne volonté, avec
tous les hommes qui aiment vraiment la justice et la paix, I'Eglise, consciente que la «lettre» seule peut tuer,
tandis que seul «|'esprit donne la vie» 112, doit s'unir a ces hommes de bonne volonté pour demander sans
cesse si la Déclaration des droits de 'hnomme et I'acceptation de leur «lettre» signifient partout également la
réalisation de leur «esprit». Il surgit en effet la crainte fondée que trés souvent nous ne soyons encore loin
de cette réalisation et que parfois I'esprit de la vie sociale et publique ne se trouve dans une douloureuse
opposition avec la «lettre» des droits de I'hnomme telle qu'elle figure dans la Déclaration. Cet état de choses,
lourd de conséquences pour les diverses sociétés, gréverait particulierement, au regard de ces sociétés et
de I'histoire de I'homme, la responsabilité de ceux qui contribuent a I'établir.

Le sens fondamental de I'Etat comme communauté politique consiste en ce que la société qui le compose,
le peuple, est maitre de son propre destin. Ce sens n'est pas réalisé si, au lieu d'un pouvoir exercé avec la
participation morale de la société ou du peuple, nous sommes témoins d'un pouvoir imposé par un groupe
déterminé a tous les autres membres de cette société. Ces choses sont essentielles a notre époque ou la
conscience sociale des hommes s'est énormément accrue et, en méme temps qu'elle, le besoin d'une
participation correcte des citoyens a la vie de la communauté politique, compte tenu des conditions réelles
de chaque peuple et de la nécessité d'une autorité publique suffisamment forte 113. Ce sont la des
problemes de premiere importance en ce qui concerne le progrés de 'homme lui-méme et le développement
global de son humanité.

L'Eglise a toujours enseigné le devoir d'agir pour le bien commun et, ce faisant, elle a éduqué aussi de bons
citoyens pour chaque Etat. Elle a en outre toujours enseigné que le devoir fondamental du pouvoir est la
sollicitude pour le bien commun de la société; de la dérivent ses droits fondamentaux. Au nom de ces
prémisses relatives a l'ordre éthique objectif, les droits du pouvoir ne peuvent étre entendus que sur la base
du respect des droits objectifs et inviolables de 'hnomme. Ce bien commun, au service duquel est l'autorité
dans I'Etat, ne trouve sa pleine réalisation que lorsque tous les citoyens sont assurés de leurs droits.
Autrement on arrive a la désagrégation de la société, a l'opposition des citoyens a I'autorité, ou alors a une
situation d'oppression, d'intimidation, de violence, de terrorisme, dont les totalitarismes de notre siecle nous
ont fourni de nombreux exemples. C'est ainsi que le principe des droits de I'homme touche profondément le
secteur de la justice sociale et devient la mesure qui en permet une vérification fondamentale dans la vie
des organismes politiques.

Parmi ces droits, on compte a juste titre le droit a la liberté religieuse a c6té du droit a la liberté de
conscience. Le Concile Vatican Il a estimé particulierement nécessaire I'élaboration d'une déclaration plus
étendue sur ce théeme. C'est le document qui s'intitule Dignitatis humanae 114: on y trouve exprimées non
seulement la conception théologique du probléme, mais encore la conception qui part du droit naturel, c'est-
a-dire d'un point de vue «purement humain», sur la base des prémisses dictées par I'expérience méme de
I'hnomme, par sa raison et par le sens de sa dignité. Certes la limitation de la liberté religleuse des personnes
et des communautés n'est pas seulement une douloureuse expérience pour elles, mais elle atteint avant tout
la dignitt méme de I'homme, indépendamment de la religion que ces personnes ou ces communautés
professent ou de la conception du monde qu'elles ont. La limitation de la liberté religieuse et sa violation sont
en contradiction avec la dignité de I'homme et avec ses droits objectifs. Le document conciliaire cité plus
haut dit assez clairement en quoi consiste une telle limitation et une telle violation de la liberté religieuse.
Sans aucun doute, nous nous trouvons dans ce cas en face d'une injustice radicale affectant ce qui est
particulierement profond dans I'homme, ce qui est authentiquement humain. De fait, méme le phénomene de
l'incrédulité, de l'attitude areligieuse et de I'athéisme, comme phénomene humain, ne se comprend qu'en
relation avec le phénomene de la religion et de |a foi. Il est par conséquent difficile, méme d'un point de vue
«purement humain», d'accepter une position selon laquelle seul I'athéisme a droit de cité dans la vie
publique et sociale, tandis que les croyants, comme par principe, sont a peine tolérés, ou encore traités
comme citoyens de «catégorie» inférieure et finalement _ ce qui est déja arrivé _ totalement privés de leurs
droits de citoyens.

Il faut, méme brievement, traiter également ce théme, car il rentre lui aussi dans I'ensemble complexe des
situations de I'homme dans le monde actuel, et il témoigne lui aussi a quel point cette situation est grevée de
préjugés et d'injustices de tout genre. Si nous nous abstenons d'entrer dans les détails en ce domaine _ et
nous aurions un droit et un devoir spécial de le faire _, c'est avant tout parce que, unis a tous ceux qui
souffrent de la discrimination et de la persécution pour le nom de Dieu, nous sommes guidés par la foi en la

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



force rédemptrice de la croix du Christ. Cependant, en vertu de ma charge, je désire, au nom de tous les
croyants du monde entier, m'adresser a ceux dont dépend de quelque maniére l'organisation de la vie
sociale et publique, en leur demandant instamment de respecter les droits de la religion et de l'activité de
I'Eglise. On ne demande aucun privilege, mais le respect d'un droit élémentaire. La réalisation de ce droit est
l'un des tests fondamentaux pour Vérifier le progrés authentique de I'nomme en tout régime, dans toute
société, systeme ou milieu.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



IV. LA MISSION DE L'EGLISE ET LE DESTIN DE L'HOMME
18. La sollicitude de I'Eglise pour la vocation de 'homme dans le Christ

Ce regard nécessairement sommaire sur la situation de 'hnomme dans le monde contemporain nous améne
a tourner davantage nos pensées et nos coeurs vers Jésus-Christ, vers le mystére de la Rédemption, dans
lequel le probleme de I'homme est inscrit avec une force spéciale de vérité et d'amour. Si le Christ «s'est en
quelque sorte uni lui-méme a tout homme» 115, I'Eglise, en pénétrant dans l'intimité de ce mystére, dans
son langage riche et universel, vit aussi plus profondément sa nature et sa mission. Ce n'est pas en vain que
I'Apbtre parle du Corps du Christ qu'est I'Eglise 116. Si ce Corps mystique du Christ est le peuple de Dieu _
comme dira par la suite le Concile Vatican Il en se fondant sur toute la tradition biblique et patristique _, cela
signifie que tout homme est dans ce Corps pénétré par le souffle de vie qui vient du Christ. En ce sens
également se tourner vers I'hnomme, vers ses problémes réels, vers ses espérances et ses souffrances, ses
conquétes et ses chutes, fait que I'Eglise elle-méme comme corps, comme organisme, comme unité sociale,
percoit les impulsions divines, les lumiéres et les forces de I'Esprit Saint qui proviennent du Christ crucifié et
ressuscité, et c'est la précisément la raison d'étre de sa vie. L'Eglise n'a pas d'autre vie que celle que lui
donne son Epoux et Seigneur. En effet, parce que le Christ s'est uni a elle dans son ministére de
Rédemption, I'Eglise doit étre fortement unie a chaque homme.

Cette union du Christ avec I'homme est en elle-méme un mystére dont nait I'<homme nouveau», appelé a
participer a la vie de Dieu 117, créé a nouveau dans le Christ et élevé a la plénitude de la grace et de la
vérité 118. Son union avec le Christ fait la force de I'hnomme et est la source de cette force, selon
I'expression incisive de saint Jean dans le prologue de son Evangile: «Le Verbe a donné le pouvoir de
devenir enfants de Dieu» 119. Voila la force qui transforme intérieurement I'homme, comme principe d'une
vie nouvelle qui ne disparait ni ne passe, mais qui dure pour la vie éternelle 120. Cette vie promise et offerte
a chaque homme par le Pére en Jésus-Christ, Fils unique et éternel, incarné et né de la Vierge Marie
«quand vint la plénitude du temps» 121, est I'accomplissement final de la vocation de I'homme. C'est en
quelque sorte I'accomplissement de ce «destin» que Dieu lui a préparé de toute éternité. Ce «destin divin»
suit son cours par-dela toutes les énigmes, les inconnues, les méandres, les détours du «destin humain»
dans le monde temporel. Si en effet tout ceci conduit par une nécessité inévitable, malgré la richesse de la
vie temporelle, jusqu'aux confins de la mort et a la destruction du corps humain, le Christ nous apparait au-
dela de cette frontiere. «Je suis la résurrection et |a vie; celui qui croit en moi... ne mourra pas pour toujours»
122. En Jésus-Christ crucifié, déposé dans le sépulcre et ensuite ressuscité, «resplendit pour nous
I'espérance de la résurrection bienheureuse..., la promesse de I'immortalité future» 123, vers laquelle s'en va
I'hnomme a travers la mort du corps, en partageant avec toutes les créatures visibles cette nécessité a la
quelle la matiére est soumise. Nous cherchons a approfondir toujours davantage le langage de cette vérité
que le Rédempteur de 'homme a enfermée dans cette phrase: «C'est I'Esprit qui donne la vie, la chair ne
sert de rien» 124. Ces paroles, malgré les apparences, expriment la plus haute affirmation de 'homme:
l'affirmation du corps, que I'Esprit vivifie!

L'Eglise vit cette réalité, vit de cette vérité sur 'hnomme qui lui permet de franchir les frontieres de la
temporalité et en méme temps de penser avec une sollicitude et un amour particuliers a tout ce qui, dans les
dimensions de cette temporalité, a une répercussion sur la vie de I'hnomme, sur la vie de I'esprit humain ou
s'exprime l'inquiétude permanente dont parle saint Augustin: «Tu nous as faits pour Toi, Seigneur, et notre
coeur est inquiet jusqu'a ce qu'il repose en Toi» 125. Dans cette inquiétude créative palpite tout ce qui est
profondément humain: la recherche de la vérité, l'insatiable nécessité du bien, la faim de la liberté, la
nostalgie du beau, la voix de la conscience. L'Eglise, cherchant a regarder I'homme comme «avec les yeux
du Christ lui-méme», prend toujours davantage conscience d'étre la gardienne d'un grand trésor qu'elle n'a
pas le droit de gaspiller, mais qu'elle doit continuellement accroitre. De fait le Seigneur Jésus a dit: «Qui
n'amasse pas avec moi dissipe» 126. Ce trésor de I'humanité, enrichi de l'ineffable mystere de la filiation
divine 127, de la grace d'«adoption de fils» 128 dans le Fils Unique de Dieu par lequel nous disons a Dieu
«Abba, Pére» 129, est en méme temps une force puissante qui unifie I'Eglise surtout de l'intérieur, et donne
un sens a toute son activité. Par cette force, I'Eglise s'unit a I'Esprit du Christ, a cet Esprit Saint que le
Rédempteur avait promis, qu'il communique sans cesse et dont la venue, manifestée le jour de la Pentecote,
dure toujours. Ainsi se révelent dans les hommes les forces de I'Esprit 130, les dons de I'Esprit 131, les fruits
de I'Esprit Saint 132. Et I'Eglise de notre temps semble répéter avec une ferveur toujours plus grande et une
sainte insistance: «Viens, Esprit Saint!». Viens! Viens! «Lave ce qui est souillé! Baigne ce qui est aride!
Guéris ce qui est blessé! Assouplis ce qui est raide! Réchauffe ce qui est froid! Rends droit ce qui est
faussé!» 133.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Cette supplication a I'Esprit Saint, visant a obtenir I'Esprit, est la réponse a tous les «matérialismes» de notre
époque. Ce sont eux qui font naitre tant de formes d'insatiabilité du coeur humain. Cette supplication se fait
sentir de divers c6tés et elle semble porter des fruits de bien des maniéres. Peut-on dire que I'Eglise n'est
pas seule dans cette supplication? Oui, on peut le dire, parce que «le besoin» de ce qui est spirituel est
exprimé également par des personnes qui se trouvent hors des frontieres visibles de I'Eglise 134.

Cela n'est-il pas confirmé par cette vérité sur I'Eglise, mise en évidence avec tant d'acuité par le récent
Concile dans la constitution dogmatique Lumen gentium, la ou il enseigne que I'Eglise est «sacrement, c'est-
a-dire a la fois le signe et le moyen de l'union intime avec Dieu et de I'unité de tout le genre humain» 1357
Cette invocation a I'Esprit et par I'Esprit n'est autre qu'une fagon constante de pénétrer dans la pleine
dimension du mystére de la Rédemption, selon lequel le Christ, uni au Péere et avec tout homme, nous
communique continuellement cet Esprit qui met en nous les sentiments du Fils et nous tourne vers le Pére
136. C'est pour cette raison que I'Eglise de notre époque _ époque particulierement affamée d'Esprit parce
qu'affamée de justice, de paix, d'amour, de bonté, de force, de responsabilité, de dignité humaine _ doit se
concentrer et se réunir autour de ce Mystére, en retrouvant en lui la lumiére et la force indispensable a sa
propre mission. Si en effet, comme il a été dit précédemment, 'hnomme est la route de la vie quotidienne de
I'Eglise, il est nécessaire que I'Eglise elle-méme soit toujours consciente de la dignité de I'adoption divine
que I'hnomme obtient dans le Christ par la grace de I'Esprit Saint 137, et consciente de sa destination a la
gréce et a la gloire 138. En reprenant toujours la réflexion sur tout ceci, en I'acceptant avec une foi toujours
plus consciente et avec un amour toujours plus ferme, I'Eglise se rend dés lors plus capable de ce service
de 'hnomme auquel le Christ Seigneur I'appelle quand il dit: «Le Fils de 'hnomme... n'est pas venu pour étre
servi, mais pour servir» 139. L'Eglise exerce ce ministere en participant a «la triple fonction» qui est
proprement celle de son Maitre et Rédempteur. Cette doctrine, avec son fondement biblique, a été mise en
lumiere par le Concile Vatican Il, au grand profit de la vie de I'Eglise. Lorsque, en effet, nous devenons
conscients de la participation a la triple mission du Christ, a sa triple fonction _ sacerdotale, prophétique et
royale 140 _, nous devenons également plus conscients de ce a quoi doit servir toute I'Eglise, en tant que
société et communauté du peuple de Dieu sur la terre, et nous comprenons aussi quelle doit étre la
participation de chacun d'entre nous a cette mission et a ce service.

19. L'Eglise responsable de la vérité

Ainsi, a la lumiere de la doctrine du Concile Vatican Il, I'Eglise apparait a nos yeux comme étant socialement
sujet de responsabilité a I'égard de la vérité divine. C'est avec une profonde émotion que nous écoutons le
Christ lui-méme lorsqu'il déclare: «La parole que vous entendez n'est pas la mienne, mais elle est celle du
Pere qui m'a envoyé» 141. Dans cette affirmation de notre Maitre, ne doit-on pas voir cette responsabilité a
I'égard de la vérité révélée, qui est «propriété» de Dieu seul, puisque méme Lui, le «Fils unique» qui vit
«dans le sein du Pere» 142 sent le besoin, lorsqu'il la transmet comme prophéte et maitre, de souligner qu'il
agit dans une fidélité entiere a la source divine de la vérité? La méme fidélité doit étre une qualité
constitutive de la foi de I'Eglise, soit qu'elle enseigne, soit qu'elle professe cette foi. Celle-ci, en tant que
vertu surnaturelle spécifique infusée dans l'esprit humain, nous fait participer a la connaissance de Dieu en
réponse a sa Parole révélée. C'est pourquoi il est nécessaire que I'Eglise, lorsqu'elle professe et enseigne la
foi, adhére étroitement a la vérité divine 143 et que cela se traduise par une attitude vécue de soumission
conforme a la raison 144. Le Christ lui-méme, pour garantir la fidélité a la vérité divine, a promis a I'Eglise
I'assistance spéciale de I'Esprit de vérité; il a donné le don de linfaillibilité 145 a ceux auxquels il a confié la
charge de transmettre cette vérité et de I'enseigner 146_ comme le premier Concile du Vatican l'avait déja
clairement défini 147 et comme le Concile Vatican Il I'a réaffirmé a sa suite 148 _ et il a doté en outre le
peuple de Dieu tout entier d'un sens particulier de la foi 149.

En conséquence, nous sommes devenus participants de cette mission du Christ prophéte et, en vertu de la
méme mission, nous sommes avec lui au service de la vérité divine dans I'Eglise. La responsabilité envers
cette vérité signifie aussi que nous devons I'aimer, en chercher la compréhension la plus exacte, de maniere
a la rendre plus accessible a nous-mémes et aux autres dans toute sa force salvifique, dans sa splendeur,
dans sa profondeur et en méme temps dans sa simplicité. Cet amour et cette aspiration a comprendre la
vérité doivent progresser ensemble, comme le montre I'histoire des saints de I'Eglise. lls étaient les plus
éclairés par la lumiére authentique qui reflete la vérité divine et approche la réalité méme de Dieu, parce
qu'ils abordaient cette vérité avec vénération et amour: amour avant tout pour le Christ, Verbe vivant de la
vérité divine, et en méme temps amour envers son expression humaine dans I'Evangile, dans la tradition,
dans la théologie. Aujourd'hui aussi, il est nécessaire d'avoir avant tout une telle compréhension et une telle
interprétation de la Parole divine; il est nécessaire d'avoir une telle théologie. La théologie a toujours eu et
continue d'avoir une grande importance pour que I'Eglise, Peuple de Dieu, puisse participer d'une maniere

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



créatrice et féconde a la mission prophétique du Christ. C'est pourquoi les théologiens qui, en tant que
serviteurs de la vérité divine, consacrent leurs études et leurs travaux a une compréhension toujours plus
pénétrante de celle-ci, ne peuvent jamais perdre de vue la signification de leur service ecclésial, signification
contenue dans le concept de [lintellectus fidei. Ce concept a une fonction pour ainsi dire bilatérale,
conformément a I'expression intellege ut credas - crede ut intellegas 150, et il est utilisé correctement
lorsque les théologiens cherchent & servir le Magistere, confié dans I'Eglise aux évéques unis par le lien de
la communion hiérarchique avec le Successeur de Pierre, et encore lorsqu'ils se mettent au service de leur
souci de l'enseignement et de la pastorale, tout comme aussi lorsqu'ils se mettent au service des
engagements apostoliques de tout le peuple de Dieu.

Comme aux époques précédentes, et peut-étre plus encore aujourd'hui, les théologiens et tous les hommes
de science de I'Eglise sont appelés a unir la foi a la science et a la sagesse pour contribuer a leur
compénétration réciprogue, comme nous le lisons dans la priére liturgique pour la féte de saint Albert,
Docteur de I'Eglise. Cet engagement s'est énormément développé aujourd’hui en raison du progrés du
savoir humain, de ses méthodes et de ses conquétes dans la connaissance du monde et de I'hnomme. Ceci
concerne aussi bien les sciences exactes que les sciences humaines comme aussi la philosophie, dont les
liens étroits avec la théologie ont été rappelés par le Concile Vatican Il 151.

Dans ce domaine de la connaissance humaine qui s'étend et se différencie continuellement, la foi doit elle
aussi s'approfondir constamment, en mettant en lumiére I'ampleur du mystére révélé et en tendant a la
compréhension de la vérité qui a en Dieu sa source unique et supréme. S'il est permis _ et il faut méme le
souhaiter _ que le travail énorme a accomplir en ce sens prenne en considération un certain pluralisme
méthodologique, un tel travail ne peut pas cependant s'éloigner de I'unité fondamentale dans I'enseignement
de la foi et de la morale, qui est sa fin propre. C'est pourquoi une collaboration étroite de la théologie avec le
Magistére est indispensable. Tout théologien doit étre particulierement conscient de ce que le Christ lui-
méme a exprimé lorsqu'il a dit: «La parole que vous entendez n'est pas de moi mais du Pére qui m'a
envoyé» 152. Personne ne peut donc faire de la théologie comme si elle consistait simplement a faire un
exposeé de ses idées personnelles; mais chacun doit étre conscient de demeurer en union étroite avec la
mission d'enseigner la vérité, dont I'Eglise est responsable.

La participation a la fonction prophétique du Christ modéle la vie de toute I'Eglise selon sa dimension
fondamentale. Une participation particuliére a cette fonction revient aux Pasteurs de I'Eglise, qui enseignent
et qui, continuellement et de diverses manieres, annoncent et transmettent la doctrine de la foi et de la
morale chrétienne. Cet enseignement, sous son aspect missionnaire ou sous son aspect ordinaire, contribue
a unir le peuple de Dieu autour du Christ, prépare a la participation a I'Eucharistie, indique les voies de la vie
sacramentelle. Le Synode des Evéques de 1977 a consacré une attention particuliére a la catéchése dans le
monde contemporain et le fruit de ses délibérations, de ses expériences et de ses suggestions trouvera d'ici
peu son expression dans un document pontifical, conformément a la proposition faite par les membres du
Synode. La catéchése constitue, c'est bien certain, une forme a la fois permanente et fondamentale de
l'activité de I'Eglise, dans laquelle se manifeste son charisme prophétique: témoignage et enseignement vont
de pair. Bien qu'on parle ici en premier lieu des prétres, il est impossible de ne pas rappeler aussi le grand
nombre de religieux et de religieuses qui s'adonnent a I'activité catéchétique par amour de leur divin Maitre.
Il serait difficile aussi de ne pas mentionner tant de laics qui trouvent dans cette activité I'expression de leur
foi et de leur responsabilité apostolique.

En outre, il faut viser toujours davantage a ce que les diverses formes de catéchése, en ses différents
domaines _ a commencer par cette forme fondamentale qu'est la catéchese «familiale», c'est-a-dire la
catéchese faite par les parents a leurs propres enfants _, manifestent la participation universelle de tout le
peuple de Dieu & la fonction prophétique du Christ lui-méme. En fonction de cela, il faut que la responsabilité
de I'Eglise envers la vérité divine se trouve partagée par tous, toujours davantage, et de bien des manieres.
Et que dire ici des spécialistes des diverses disciplines, des scientifiques, des littéraires, des médecins, des
juristes, des artistes et des techniciens, des enseignants de tous niveaux et de toutes spécialités? Tous, en
tant que membres du peuple de Dieu, ils ont leur réle propre dans la mission prophétique du Christ, dans
son service de la vérité divine, y compris a travers leur approche honnéte de la vérité en tout domaine, dans
la mesure ou ils forment autrui a la vérité et lui enseignent a grandir dans I'amour et la justice. Ainsi, le sens
de la responsabilité a I'égard de la vérité est un des points fondamentaux de rencontre de I'Eglise avec
chaque homme, et il est de méme l'une des exigences fondamentales qui déterminent la vocation de
I'hnomme dans la communauté ecclésiale. L'Eglise de notre temps, guidée par le sens de sa responsabilité
envers la vérité, doit persévérer dans la fidélité a sa propre nature, a laquelle se rapporte la mission

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



prophétique regue du Christ: «Comme le Pére m'a envoyé, moi aussi je vous envoie... Recevez le Saint-
Esprit».

20. Eucharistie et pénitence

Dans le mystére de la Rédemption, c'est-a-dire dans I'oeuvre de salut accomplie par le Christ, I'Eglise ne
participe pas seulement a la bonne nouvelle de son Maitre par sa fidélité a sa parole et le service de la
vérité, mais elle participe également, par sa soumission pleine d'espérance et d'amour, a la force de son
action rédemptrice, qu'il a exprimée et placée dans les sacrements, principalement dans I'Eucharistie 154.
Celle-ci est le centre et le sommet de toute la vie sacramentelle par laquelle chaque chrétien regoit la force
salvifique de la Rédemption, en commencant par le mystére du baptéme par lequel nous sommes plongés
dans la mort du Christ pour devenir participants de sa résurrection 155, comme I'enseigne I'Apétre. A la
lumiéere de cette doctrine, on voit encore mieux la raison pour laquelle toute la vie sacramentelle de I'Eglise
et de chaque chrétien atteint son sommet et sa plénitude dans I'Eucharistie. Dans ce sacrement, en effet, le
mystere du Christ s'offrant lui-méme en sacrifice au Pére sur l'autel de la croix se renouvelle continuellement
de par sa volonté: sacrifice que le Pére a accepté, échangeant le don total de son Fils, qui s'est fait
«obéissant jusqu'a la mort» 156, avec son propre don paternel, c'est-a-dire avec le don de la vie nouvelle et
immortelle dans la résurrection, car le Pére est la source premiéere de la vie et celui qui la donne depuis le
commencement. Cette vie nouvelle, qui implique la glorification corporelle du Christ crucifié, est devenue
signe efficace du don nouveau fait a I'humanité: ce don est I'Esprit Saint grace auquel la vie divine que le
Pere a en lui et qu'il donne a son Fils 157 se trouve communiquée a tous les hommes qui sont unis au
Christ.

L'Eucharistie est le sacrement le plus parfait de cette union. En célébrant I'Eucharistie et en y participant,
nous sommes unis au Christ terrestre et céleste qui intercéde pour nous auprés du Péere 158, mais nous ne
sommes unis a Lui qu'a travers l'acte rédempteur de son sacrifice par lequel il nous a rachetés de maniére
telle que nous avons été «achetés a grand prix» 159. Le «grand prix» de notre Rédemption montre tout a la
fois la valeur que Dieu lui-méme attribue a 'hnomme et notre dignité dans le Christ. En devenant «fils de
Dieu» 160, fils adoptifs 161, nous devenons en méme temps a sa ressemblance «un royaume de prétres»,
nous recevons «le sacerdoce royal» 162, c'est-a-dire que nous participons a cette unique et irréversible
restitution de 'hnomme et du monde au Pére que Lui, a la fois Fils éternel 163 et homme véritable, a
accomplie une fois pour toutes. L'Eucharistie est le sacrement dans lequel s'exprime le plus complétement
notre étre nouveau; en lui aussi le Christ lui-méme, continuellement et de fagon toujours nouvelle, «rend
témoignage» dans I'Esprit Saint a notre esprit 164 que chacun de nous, en tant que participant au mystere
de la Rédemption, a acces aux fruits de la réconciliation filiale avec Dieu 165 qu'll a lui-méme réalisée et qu'il
réalise toujours parmi nous par le ministere de I'Eglise.

C'est une vérité essentielle, non seulement doctrinale mais existentielle, que I'Eucharistie construit I'Eglise
166, et elle la construit comme communauté authentique du peuple de Dieu, comme assemblée des fideles,
marquée par ce caractere d'unité auquel participerent les Apétres et les premiers disciples du Seigneur.
L'Eucharistie construit toujours de nouveau cette communauté et cette unité; elle la construit et la régénére
toujours a partir du sacrifice du Christ, parce qu'elle commémore sa mort sur la croix 167, qui a été le prix
dont il nous a rachetés. C'est pourquoi nous touchons pour ainsi dire dans I'Eucharistie le mystére méme du
Corps et du Sang du Seigneur, comme en témoignent les paroles de l'institution qui sont devenues, en vertu
de celle-ci, les paroles de la célébration perpétuelle de I'Eucharistie par ceux qui sont appelés a ce ministere
dans I'Eglise.

L'Eglise vit de I'Eucharistie, elle vit de la plénitude de ce sacrement dont la signification et le contenu
admirables ont souvent trouvé leur expression dans le magistere de I'Eglise depuis les temps les plus
anciens jusqu'a nos jours 168. Et pourtant, nous pouvons dire avec certitude que cet enseignement, mis en
valeur avec pénétration par les théologiens, par les hommes de foi profonde et de priere, par les ascétes et
les mystiques dans leur fidélité totale au mystére eucharistique, demeure pratiquement sur le seuil, parce
qu'il est incapable de saisir et de traduire en paroles ce qu'est I'Eucharistie dans sa plénitude, ce qu'elle
exprime et ce qui se réalise en elle. Elle est, au sens propre, le sacrement ineffable! L'engagement essentiel,
et par-dessus tout la grace visible et jaillissante de la force surnaturelle de I'Eglise comme peuple de Dieu,
consiste a persévérer et a progresser constamment dans la vie eucharistique, dans la piété eucharistique, a
se développer spirituellement dans le climat de I'Eucharistie. A plus forte raison, il n'est donc pas permis,
dans notre maniere de penser, de vivre et d'agir, d'enlever a ce Sacrement qui est vraiment trés saint sa
dimension totale et sa signification essentielle. Il est en méme temps sacrement et sacrifice, sacrement et

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



communion, sacrement et présence. Et bien qu'il soit vrai que I'Eucharistie fut toujours et doit étre encore la
révélation la plus profonde et la célébration la meilleure de la fraternité humaine des disciples du Christ et de
ceux qui lui rendent témoignage, elle ne peut pas étre traitée seulement comme une «occasion» de
manifester cette fraternité. Dans la célébration du sacrement du Corps et du Sang du Seigneur, il faut
respecter la pleine dimension du mystére divin, le sens plénier de ce signe sacramentel dans lequel le Christ
réellement présent est recu, 'ame est comblée de grace et le gage de la gloire future nous est donné 169.
De la découle le devoir d'observer rigoureusement les régles liturgiques et tout ce qui est le témoignage du
culte communautaire rendu a Dieu, et ceci d'autant plus que, dans ce signe sacramentel, le Seigneur s'en
remet a nous avec une confiance illimitée, comme s'il ne prenait pas en considération notre faiblesse
humaine, notre indignité, I'habitude, la routine ou méme la possibilité de I'outrage. Tous dans I'Eglise, mais
surtout les évéques et les prétres, doivent veiller a ce que ce sacrement d'amour soit au centre de la vie du
peuple de Dieu pour qu'on agisse, a travers toutes les manifestations du culte qui lui est d{i, de maniére a
rendre au Christ «amour pour amour», et qu'il devienne vraiment «la vie de nos ames» 170. Et d'autre part,
nous ne pourrons jamais oublier ces paroles de saint Paul: «Que chacun s'éprouve donc lui-méme et qu'il
mange de ce pain et qu'il boive de ce calice» 171.

Cette exhortation de I'Ap6tre indique au moins indirectement le lien étroit qui existe entre I'Eucharistie et la
Pénitence. Et de fait, si la premiére parole de I'enseignement du Christ, si la premiére phrase de la «Bonne
Nouvelle» de I'Evangile était: «Convertissez-vous, et croyez a I'Evangile» (métanoéite) 172, le sacrement de
la Passion, de la Croix et de la Résurrection semble renforcer et fortifier d'une maniére toute spéciale cet
appel dans nos ames. L'Eucharistie et la Pénitence deviennent ainsi, en un certain sens, deux dimensions
étroitement connexes de la vie authentique selon I'esprit de I'Evangile, de la vie vraiment chrétienne. Le
Christ, qui invite au banquet eucharistique, est toujours le Christ qui exhorte a la pénitence, qui répeéte:
«Convertissez-vous» 173. Sans cet effort constant et toujours repris pour la conversion, la participation a
I'Eucharistie serait privée de sa pleine efficacité rédemptrice; en elle ferait défaut ou du moins se trouverait
affaiblie la disponibilité particuliere a offrir a Dieu le sacrifice spirituel 174 dans laquelle s'exprime de maniére
essentielle et universelle notre participation au sacerdoce du Christ. Dans le Christ, en effet, le sacerdoce
est uni a son propre sacrifice avec la donation qu'il fait de lui-méme au Pére; et cette donation, précisément
parce qu'elle est illimitée, fait naitre en nous, hommes sujets a de multiples limitations, le besoin de nous
tourner vers Dieu d'une maniére toujours plus réfléchie, grace a une conversion constante et toujours plus
profonde.

On a beaucoup fait, au cours des dernieres années, pour mettre en relief, conformément du reste a la
tradition la plus ancienne de I'Eglise, I'aspect communautaire de la pénitence, et surtout du sacrement de
pénitence dans la pratique ecclésiale. Ces initiatives sont utiles et serviront certainement a enrichir la
pratique pénitentielle de I'Eglise contemporaine. Nous ne pouvons pas oublier cependant que la conversion
est un acte intérieur d'une profondeur particuliére dans lequel 'homme ne peut pas étre suppléé par autrui, il
ne peut se faire «remplacer» par la communauté. Bien que la communauté fraternelle des fidéles qui
participent a la célébration pénitentielle favorise grandement la conversion personnelle, il est cependant
nécessaire, en définitive, que cet acte soit une démarche de l'individu lui-méme, dans toute la profondeur de
sa conscience, avec le sentiment plénier de sa culpabilité et de sa confiance en Dieu, en se mettant en face
de Lui comme le psalmiste pour confesser: «J'ai péché contre toi» 175. C'est pourquoi I'Eglise, observant
fidelement la pratique pluriséculaire du sacrement de pénitence _ la pratique de la confession individuelle
unie a l'acte personnel de contrition, au propos de se corriger et de réparer _, défend le droit particulier de
I'Ame humaine. C'est le droit a une rencontre plus personnelle de 'homme avec le Christ crucifié qui
pardonne, avec le Christ qui dit par l'intermédiaire du ministre du sacrement de la réconciliation: «Tes
péchés te sont remis» 176; «Va, et ne péche plus désormais» 177. Il est évident qu'il s'agit en méme temps
du droit du Christ lui-méme a I'égard de chaque homme qu'il a racheté. C'est le droit de rencontrer chacun
de nous a ce moment capital de la vie de I'dme qu'est le moment de la conversion et du pardon. En
sauvegardant le sacrement de pénitence, I'Eglise affirme expressément sa foi dans le mystére de la
Rédemption comme réalité vivante et vivifiante qui correspond a la vérité intérieure de I'homme, a sa
culpabilité et aussi aux désirs de sa conscience. «Bienheureux ceux qui ont faim et soif de la justice, car ils
seront rassasiés» 178. Le sacrement de pénitence est le moyen de rassasier 'nomme de cette justice qui
vient du Rédempteur.

L'Eglise, surtout en notre temps, se rassemble spécialement autour de I'Eucharistie et désire que la
communauté eucharistique authentique devienne le signe de I'unité de tous les chrétiens, unité qui va en
mrissant progressivement: dans ces conditions, on doit ressentir vivement le besoin de la pénitence, aussi
bien sous son aspect sacramentel 179 que sous son aspect de vertu. Ce second aspect a été exprimé par le
Pape Paul VI dans la constitution apostoliquePaenitemini 180. Un des devoirs de I'Eglise est de mettre en

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



oeuvre son enseignement; il s'agit la d'un théme qu'il nous faudra, c'est certain, approfondir encore dans une
réflexion commune et qui devra faire |'objet de nombreuses décisions ultérieures, en esprit de collégialité
pastorale, en tenant compte des diverses traditions existant a ce sujet et des diverses circonstances de la
vie des hommes de notre temps. Cependant il est certain que I'Eglise du nouvel Avent, I'Eglise qui se
prépare continuellement a la nouvelle venue du Seigneur, doit étre I'Eglise de I'Eucharistie et de la
Pénitence. C'est seulement sous cet angle spirituel de sa vitalité et de son activité qu'elle est I'Eglise de la
mission divine, I'Eglise in statu missionis, en état de mission, telle que le Concile Vatican Il nous en a révélé
le visage.

21. Vocation chrétienne: servir et régner

Le Concile Vatican II, en élaborant a partir de ses fondements I'image de I'Eglise comme peuple de Dieu,
gréce a la mise en relief de la triple mission du Christ et du fait qu'en y participant nous devenons vraiment le
peuple de Dieu, a mis aussi en relief cette caractéristique de la vocation chrétienne que I'on peut appeler
«royale». Pour présenter toute la richesse de la doctrine conciliaire, il faudrait se référer ici & de nombreux
chapitres et paragraphes de la constitution Lumen gentium, et aussi a bien d'autres documents conciliaires.
Au milieu de toute cette richesse, un élément semble cependant ressortir: la participation a la mission royale
du Christ, c'est-a-dire le fait de redécouvrir en soi et dans les autres la dignité particuliere de notre vocation
qui peut se définir comme «royauté». Cette dignité s'exprime dans la disponibilité pour servir, a I'exemple du
Christ qui «n'est pas venu pour étre servi mais pour servir» 181. Donc, si on ne peut vraiment «régner»
qu'en «servant», comme le montre l'attitude du Christ, le «service» exige en méme temps une maturité
spirituelle telle qu'il faut le définir a juste titre comme une «royauté». Pour étre capable de servir les autres
dignement et efficacement, il faut savoir se dominer soi-méme, il faut posséder les vertus qui rendent cette
domination possible. Notre participation a la mission royale du Christ, et précisément & sa «fonction royale»
(munus), est liée étroitement a toute la sphére de la morale, chrétienne et aussi humaine.

Le Concile Vatican Il, en présentant une vision compléte du peuple de Dieu et en rappelant quelle place y
tiennent non seulement les prétres mais aussi les laics, non seulement les représentants de la hiérarchie
mais aussi ceux des instituts masculins et féminins de vie consacrée, n'a pas déduit cette image seulement
de prémisses sociologiques. L'Eglise, en tant que société humaine, peut sans nul doute étre examinée et
définie aussi selon les criteres que les sciences utilisent au sujet de toute société humaine. Mais ces
catégories ne sont pas suffisantes. Pour I'ensemble de la communauté du peuple de Dieu et pour chacun de
ses membres, il ne s'agit pas seulement d'une «appartenance sociale» spécifique, mais I'essentiel est bien
plutdt, pour chacun et pour tous, une «vocation» particuliere. L'Eglise, en effet, en tant que peuple de Dieu,
est aussi, selon I'enseignement déja cité de saint Paul et admirablement rappelé par Pie Xll, «Corps
mystique du Christ» 182. Le fait de lui appartenir dérive d'un appel particulier uni a I'action salvifique de la
grace. Si nous voulons donc considérer cette communauté du peuple de Dieu, si vaste et tellement
différenciée, nous devons avant tout regarder le Christ, qui dit d'une certaine maniére a chaque membre de
cette communauté: «Suis-moi» 183. C'est cela la communauté des disciples dont chaque membre suit le
Christ de maniére diverse, parfois trés consciente et cohérente, parfois peu consciente et trés incohérente.
En ceci se manifestent aussi I'aspect profondément «personnel» et la dimension de cette société qui, en
dépit de toutes les déficiences de la vie communautaire au sens humain du terme, est communauté
précisément par le fait que tous la constituent avec le Christ lui-méme, ne flt-ce que parce qu'ils portent
dans leur &me le signe indélébile du chrétien.

Le Concile Vatican Il a consacré une attention toute particuliere a montrer de quelle maniére cette
communauté «ontologique» des disciples et des témoins doit devenir toujours davantage, méme au plan
«humain», une communauté consciente de sa vie et de ses activités propres. Les initiatives du Concile en
ce domaine ont trouvé une suite dans les nombreuses initiatives ultérieures de caractére synodal,
apostolique et organique. Nous devons, cependant, avoir présente a l'esprit la vérité selon laquelle une
initiative sert au renouvellement authentique de I'Eglise et contribue a apporter la véritable lumiere qu'est le
Christ 184 seulement dans la mesure ou elle est fondée sur la juste conscience de la vocation et de la
responsabilité envers cette grace singuliere, unique et non renouvelable, par laquelle chaque chrétien de la
communauté du peuple de Dieu construit le Corps du Christ. Ce principe, qui est le principe-clé de toute
I'activité chrétienne _ activité apostolique et pastorale, pratique de la vie intérieure et de la vie sociale _ doit
étre appliqué, selon de justes proportions, a tous les hommes et a chacun d'eux. Méme le Pape, comme
d'ailleurs tout évéque, doit se I'appliquer a lui-méme. A ce principe doivent étre fidéles les prétres, les
religieux et les religieuses. C'est sur cette base que doivent construire leur vie les époux, les parents, les
femmes et les hommes de toutes conditions ou professions, depuis ceux qui occupent dans la société les
charges les plus hautes, jusqu'a ceux qui accomplissent les travaux les plus simples. Il s'agit vraiment la du

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



principe de ce «service royal», qui impose a chacun de nous, suivant I'exemple du Christ, le devoir d'exiger
de nous-mémes exactement ce a quoi nous sommes appelés, ce a quoi, pour répondre a notre vocation,
nous sommes personnellement obligés, avec la grace de Dieu. Une telle fidélité a la vocation, obtenue de
Dieu par l'intermédiaire du Christ, porte avec elle cette responsabilité collective envers I'Eglise a laquelle le
Concile Vatican Il veut éduquer tous les chrétiens. Dans I'Eglise, en effet comme dans la communauté du
peuple de Dieu guidée par I'action du Saint-Esprit, chacun a son «propre don», comme I'enseigne saint Paul
185. Ce don, tout en étant une vocation personnelle et une maniére de participer a l'oeuvre salvifique de
I'Eglise, est aussi utile aux autres, construit I'Eglise et les communautés fraternelles dans les différents
domaines de I'existence humaine sur terre.

La fidélité a la vocation, c'est-a-dire la disponibilité persévérante pour le «service royal», a une signification
particuliere pour cette construction complexe, surtout en ce qui concerne les engagements majeurs qui ont
une plus grande influence sur la vie de notre prochain et de toute la société. Les époux doivent se distinguer
par la fidélité a leur propre vocation, comme l'exige la nature indissoluble de l'institution sacramentelle du
mariage. Les prétres doivent se distinguer par une fidélité semblable a leur propre vocation, étant donné le
caractere indélébile que le sacrement de I'ordre imprime dans leur &me. En recevant ce sacrement, nous
nous engageons consciemment et librement, dans I'Eglise latine, a vivre dans le célibat, et c'ést pourquoi
chacun de nous doit faire tout son possible, avec la grace de Dieu, pour étre reconnaissant de ce don et
fidele a I'engagement pris pour toujours. Il n'en va pas différemment des époux, qui doivent tendre de toutes
leurs forces a persévérer dans l'union matrimoniale, en construisant par ce témoignage d'amour la
communauté familiale et en éduquant de nouvelles générations d'hommes capables eux aussi de consacrer
toute leur vie a leur propre vocation, c'est-a-dire a ce «service royal» dont I'exemple et le plus beau modele
nous sont offerts par Jésus-Christ. Son Eglise, que nous formons a nous tous, est «pour les hommes» en ce
sens que, en nous fondant sur I'exemple du Christ 186 et en collaborant avec la grace qu'il nous a acquise,
Nnous pouvons parvenir a cette «royauté», c'est-a-dire réaliser en chacun de nous une humanité parvenue a
son épanouissement. Humanité épanouie signifie le plein usage du don de la liberté que nous avons obtenu
du Créateur lorsqu'il a appelé a I'existence 'homme fait «a son image et a sa ressemblance». Ce don trouve
sa pleine réalisation dans la donation sans réserve de la personne humaine tout entiére, dans un esprit
d'amour nuptial envers le Christ et, avec le Christ, envers tous ceux auxquels il envoie les hommes et les
femmes qui lui sont totalement consacrés selon les conseils évangéliques. Tel est I'idéal de la vie religieuse
assumé par les Ordres et les Congrégations, aussi bien anciens que récents, et par les Instituts séculiers.

A notre époque, on estime parfois de maniére erronée que la liberté est a elle-méme sa propre fin, que tout
homme est libre quand il s'en sert comme il veut, et qu'il est nécessaire de tendre vers ce but dans la vie des
individus comme dans la vie des sociétés. La liberté, au contraire, est un grand don seulement quand nous
savons en user avec sagesse pour tout ce qui est vraiment bien. Le Christ nous enseigne que le meilleur
usage de la liberté est la charité, qui se réalise dans le don et le service. C'est par une telle «liberté que le
Christ nous a rendus libres» 187 et qu'il nous libére toujours. L'Eglise trouve ici l'inspiration incessante,
I'appel et I'élan pour sa mission et son service parmi tous les hommes. La pleine vérité sur la liberté humaine
est inscrite en profondeur dans le mystere de la Rédemption. L'Eglise sert réellement I'hnumanité lorsqu'elle
conserve cette vérité avec une attention inlassable, avec un amour fervent, avec un engagement mri, et
lorsque, dans sa communauté tout entiére, a travers la fidélité de chaque chrétien a sa vocation, elle la
transmet et la réalise dans la vie humaine. De cette manieére se trouve confirmé ce que nous avons déja
rappelé ci-dessus, a savoir que 'hnomme est et devient toujours le «chemin» de la vie quotidienne de I'Eglise.

22. La Mere de notre espérance

Lorsque, au commencement de ce nouveau pontificat, je tourne vers le Rédempteur du monde mes
pensées et mon coeur, je désire par la entrer et pénétrer dans le rythme le plus profond de la vie de I'Eglise.
En effet, si I'Eglise vit de sa propre vie, ceci vient de ce qu'elle la puise dans le Christ qui n'a toujours qu'un
désir: que nous ayons la vie, et que nous I'ayons en abondance 188. Cette plénitude de vie qui est en Lui est
aussi pour I'hnomme. C'est pourquoi I'Eglise, en participant a toute la richesse du mystere de la Rédemption,
devient une Eglise d'hommes vivants, vivants parce que vivifiés intérieurement par l'action de «I'Esprit de
vérité» 189, parce que visités par I'amour que I'Esprit Saint répand dans nos coeurs 190. Le but de tout
service dans I'Eglise, qu'il s'agisse du service apostolique, pastoral, sacerdotal, épiscopal, est de maintenir
ce lien dynamique du mystére de la Rédemption avec tout homme.

Si nous sommes conscients de cette tache, alors nous pouvons mieux comprendre en quel sens I'Eglise est
mere 191, et aussi en quel sens I'Eglise a toujours, et particulierement en notre temps, besoin d'une Mére.

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Nous devons une gratitude spéciale aux Péres du Concile Vatican Il qui ont exprimé cette vérité dans la
constitution Lumen gentium et sa riche doctrine mariale 192. Puisque le Pape Paul VI, s'inspirant de cette
doctrine, a proclamé la Mére du Christ «Mére de I'Eglise» 193, et que ce titre a trouvé une large résonance,
qu'il soit permis aussi a son indigne successeur, au terme de ces considérations qu'il était bon de
développer a l'aube de son service pontifical, de s'adresser a Marie, comme Meére de I'Eglise. Marie est
Mére de I'Eglise parce que, en vertu de I'élection ineffable du Pére éternel lui-méme 194 et sous l'action
particuliere de I'Esprit d'Amour 195, elle a donné la vie humaine au Fils de Dieu, «pour qui et par qui existent
toutes choses» 196, et dont le peuple de Dieu tout entier recoit la grace et la dignité de son élection. Son
propre Fils a voulu explicitement étendre la maternité de sa Mére _ et I'étendre d'une maniere facilement
accessible a toutes les &mes et a tous les coeurs _ en lui donnant du haut de la croix son disciple bien-aimé
pour fils 197. L'Esprit Saint lui suggéra de demeurer elle aussi au Cénacle aprés I'Ascension de Notre-
Seigneur, recueillie dans la priere et dans l'attente avec les Apétres jusqu'au jour de la Pentecbte, jour ou
I'Eglise, sortant de l'obscurité, devait naitre visiblement 198. Et depuis, toutes les générations des disciples
et de tous ceux qui rendent témoignage au Christ et qui I'aiment, comme I'apbtre Jean, accueillirent
spirituellement dans leurs maisons 199 cette Mére qui se trouve ainsi depuis le commencement, c'est-a-dire
depuis le moment de I'Annonciation, insérée dans ['histoire du salut et dans la mission de I'Eglise. C'est
pourquoi nous tous qui formons la génération actuelle des disciples du Christ, nous désirons nous unir a Elle
d'une maniére particuliere. Nous le faisons avec tout notre attachement a la tradition ancienne et, en méme
temps, avec beaucoup de respect et d'amour pour les membres de toutes les communautés chrétiennes.

Nous le faisons poussés par la nécessité profonde de la foi, de I'espérance et de la charité. Si en effet, dans
cette période difficile et capitale de I'histoire de I'Eglise et de I'humanité, nous ressentons un besoin
particulier de nous tourner vers le Christ, qui est le Seigneur de son Eglise et le Seigneur de ['histoire
humaine en vertu du mystére de la Rédemption, nous croyons que personne d'autre ne peut nous introduire
comme le fait Marie dans la dimension divine et humaine de ce mystére. Personne n'y a été introduit comme
Marie par Dieu lui-méme. C'est en cela que consiste le caractére exceptionnel de la grace de la maternité
divine. Ce n'est pas seulement la dignité de cette maternité qui est unique et absolument singuliére dans
I'histoire du genre humain, mais ce qui est unique aussi par sa profondeur et I'amplitude de son action, c'est
la participation de Marie, en raison de cette méme maternité, au dessein divin du salut de 'homme, a travers
le mystére de la Rédemption.

Ce mystere s'est formé pour ainsi dire, dans le coeur de la Vierge de Nazareth lorsqu'elle a prononcé son
«fiat». A partir de ce moment, ce coeur a la fois virginal et maternel, soumis a I'action particuliére de I'Esprit
Saint, suit continuellement I'oeuvre de son Fils et va vers tous ceux que le Christ a embrassés et embrasse
continuellement dans son amour inépuisable. Et c'est pourquoi ce coeur doit étre lui aussi maternellement
inépuisable. La caractéristique de cet amour maternel que la Mére de Dieu fait passer dans le mystére de la
Rédemption et dans la vie de I'Eglise, s'exprime dans le fait qu'elle est singulierement proche de 'homme et
de toute sa vie. C'est en ceci que consiste le mystére de la Mére. L'Eglise, qui la considére avec une
affection et une espérance toutes particuliéres, désire s'approprier ce mystere d'une maniere toujours plus
profonde. La encore, I'Eglise reconnait le chemin de sa vie quotidienne, que constitue tout homme.

L'amour éternel du Pére, qui s'est manifesté dans I'histoire de I'humanité par le Fils que le Pere a donné
«afin que celui qui croit en lui ne meure pas, mais qu'il ait la vie éternelle» 200, cet amour se fait proche de
chacun d'entre nous grace a cette Méere, et il se manifeste ainsi de maniére plus compréhensible et plus
accessible a chague homme. En conséquence, Marie doit se trouver sur tous les chemins de la vie
quotidienne de I'Eglise. Grace a sa présence maternelle, I'Eglise acquiert la certitude qu'elle vit vraiment de
la vie de son Maitre et Seigneur, qu'elle vit le mystere de la Rédemption dans toute sa profondeur et sa
plénitude vivifiante. C'est également la méme Eglise qui, enracinée dans des secteurs nombreux et variés
de la vie de toute I'humanité contemporaine, acquiert aussi la certitude et on dirait méme I'expérience qu'elle
est proche de 'hnomme, de chaque homme, qu'elle est son Eglise, I'Eglise du peuple de Dieu.

En face de ces taches qui se présentent le long des chemins de I'Eglise, le long de ces chemins que le Pape
Paul VI nous a clairement indiqués dans la premiére encyclique de son pontificat, nous-mémes, conscients
de l'absolue nécessité de toutes ces voies et en méme temps des difficultés qui s'y amoncellent, nous
sentons d'autant plus le besoin d'un lien profond avec le Christ. Ses paroles résonnent en nous comme un
écho sonore: «Sans moi, vous ne pouvez rien faire» 201. Nous sentons non seulement le besoin mais
davantage encore I'obligation impérieuse d'une priére plus large, intense et croissante de toute I'Eglise. La
priere seule peut faire que toutes ces grandes taches et les difficultés qui s'ensuivent ne deviennent pas des
sources de crises, mais soient I'occasion et comme le point de départ de conquétes toujours plus profondes
sur le chemin du peuple de Dieu vers la Terre Promise, en cette étape de I'histoire qui nous achemine vers

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



la fin du second millénaire. Cependant, en achevant cette méditation par un appel humble et chaleureux a la
priere, je voudrais que I'on persévere dans cette priére en union avec Marie, Mére de Jésus 202, comme
persévéraient autrefois les Apbtres et les disciples du Seigneur, aprés son Ascension, au Cénacle de
Jérusalem 203. Je supplie surtout Marie, Mére céleste de I'Eglise, qu'elle daigne persévérer avec nous dans
cette priere du nouvel Avent de I'humanité, afin que nous formions I'Eglise, le Corps mystique de son Fils
unique. J'espere que, grace a cette priere, nous serons capables de recevoir I'Esprit Saint qui descend sur
nous 204 et de devenir ainsi témoins du Christ «jusqu'aux extrémités de la terre» 205, comme ceux qui
sortirent du Cénacle de Jérusalem au jour de la Pentecéte.

Avec ma Bénédiction Apostolique.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 4 mars 1979, premier dimanche du Caréme, en la premiére année
de mon pontificat.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encyclique Redemptor Hominis — Jean-Paul Il — 1979 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



