loannes Paulus PP. Il

Slavorum apostoli

Aux éveques, aux pretres
aux familles religieuses, a tous les chretiens
a l'occasion du onzieme centenaire de I'oeuvre d'evangelisation
des Saints Cyrille et Methode

1985.06.02

[. INTRODUCTION

Il. APERGU BIOGRAPHIQUE

Ill. HERAUTS DE L'EVANGILE

IV. ILS IMPLANTERENT L'EGLISE DE DIEU

V. UN SENS CATHOLIQUE DE L'EGLISE

VI. L'EVANGILE ET LA CULTURE

VII. LA PORTEE ET LE RAYONNEMENT DU MILLENAIRE CHRETIEN DANS LE MONDE SLAVE

VIIl. CONCLUSION

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I. INTRODUCTION

1. APOTRES DES SLAVES, les saints Cyrille et Méthode restent liés dans la mémoire de I'Eglise a la
grande ceuvre d'évangélisation qu'ils ont réalisée. On peut méme dire que leur souvenir est devenu
particulierement vivant et actuel a notre époque.

Considérant la vénération pleine de gratitude dont les deux Fréres de Salonique (I'antique Thessalonique)
sont l'objet depuis des siécles, particulierement dans les nations slaves, et gardant en mémoire la
contribution inestimable qu'ils ont apportée a I'annonce de I'Evangile dans ces peuples et, en méme temps,
a la cause de la réconciliation, de la convivialité amicale, du développement humain et du respect de la
dignité intrinséque de chaque nation, j'ai proclamé les saints Cyrille et Méthode co-patrons de I'Europe, par
la Lettre apostolique Egregiae virtutis 1 du 31 décembre 1980. Je reprenais ainsi la perspective de mes
prédécesseurs, notamment Léon XllIl qui, il y a plus de cent ans, le 30 septembre 1880, étendit a toute
I'Eglise le culte des deux Saints par la Lettre encyclique Grande munus 2, et Paul VI qui, par la Lettre
apostolique Pacis nuntius 3 du 24 octobre 1964, proclama saint Benoit patron de I'Europe.

2. Le document d'il y a cing ans avait pour but de raviver la mémoire de ces actes solennels de I'Eglise, afin
d'attirer I'attention des chrétiens et de tous les hommes de bonne volonté qui ont a cceur le bien, la concorde
et l'unité de I'Europe, sur l'actualité toujours vivante des figures éminentes de Benoit, de Cyrille et de
Méthode, modéles concrets et soutiens spirituels pour les chrétiens de notre temps et, spécialement, pour
les nations du continent européen qui, depuis longtemps, et surtout grace a la priére et a I'ceuvre de ces
Saints, ont été enracinées dans I'Eglise et dans la tradition chrétienne en toute conscience et de maniére
originale.

En 1980, la publication de ma Lettre apostolique déja citée, dictée par la ferme espérance de voir surmonter
progressivement en Europe et dans le monde tout ce qui divise les Eglises, les nations et les peuples,
s'inspirait de trois événements qui furent I'objet de ma priére et de ma réflexion. Le premier était le onzieme
centenaire de la Lettre pontificale Industriae tuae 4, par laquelle Jean VIII, en 880, approuva l'usage de la
langue slave dans la liturgie qu'avaient traduite les deux Saints. Le deuxiéme était le centenaire de
I'Encycligue Grande munus déja citée. Le troisieme était I'ouverture, précisément en 1980, d'un dialogue
théologique heureux et prometteur entre I'Eglise catholique et les Eglises orthodoxes dans I'lle de Patmos.

3. Dans le présent document, je désire me référer en particulier a I'encyclique mentionnée ci-dessus, par
laquelle le Pape Léon XIII voulut rappeler a | 'Eglise et au monde les mérites apostoliques des deux Fréres:
non seulement de Méthode, qui, selon la tradition, acheva sa vie a Velehrad en Grande-Moravie en 885,
mais aussi de Cyrille que la mort sépara de son frere des 869 a Rome, ville qui accueillit et conserve encore
avec une vénération émue ses reliques, dans I'antique basilique Saint-Clément.

Rappelant la sainteté et les mérites apostoliques des deux Fréres de Salonique, le Pape Léon XllI fixa leur
féte liturgique au 7 juillet. Apres le Concile Vatican Il, a la suite de la réforme liturgique, la féte fut transférée
au 14 février date qui marque historiguement la naissance au ciel de saint Cyrille 5.

Plus d'un siécle aprés la publication de I'encyclique de Léon XIll, les circorstances nouvelles, au moment de
célébrer le onziéme centenaire de la bienheureuse mort de saint Méthode, invitent a exprimer a nouveau ce
que I'Eglise garde dans sa mémoire en cet anniversaire important. Et le premier Pape appelé de Pologne, et
donc du cceur des nations slaves, a occuper le siége de saint Pierre se sent particulierement poussé a le
faire.

Les événements du siécle écoulé, et, particulierement, de ces derniéres décennies, ont contribué a raviver
dans I'Eglise, avec les souvenirs de nature spirituelle, I'intérét historique et culturel pour les deux Saints. Le
sens de leurs charismes particuliers est devenu encore plus clair a la lumiére des situations et des
expériences de notre époque. Cela résulte de nombreux événements qui appartiennent, comme des signes
authentiques des temps, a I'histoire du XXe siecle et, surtout, du Concile Vatican Il, le grand événement
survenu dans la vie de I'Eglise. A la lumiére du magistére et de l'orientation pastorale de ce Concile, nous
pouvons considérer d'une maniére nouvelle, plus mdre et plus profonde, ces deux saintes figures, dont nous
séparent désormais onze siécles, et déchiffrer aussi, a travers leur vie et leur activité apostolique, les legons
que la sagesse de la Providence divine y inscrivit, afin qu'elles se révelent dans une nouvelle plénitude a
notre époque et portent de nouveaux fruits.

Il. APERCU BIOGRAPHIQUE

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



4. Suivant I'exemple de I'Encyclique Grande munus, je voudrais évoquer la vie de saint Méthode, sans pour
autant négliger l'itinéraire de son frere saint Cyrille, qui lui est si étroitement lié. Je le ferai a grands traits,
laissant a la recherche historique le soin de préciser et de discuter les divers éléments dans le détail.

La ville qui vit naitre les deux freres est I'actuelle Salonique; elle constituait au 1Xe sieécle un centre important
de vie commerciale et politique dans I'Empire byzantin et jouait un r6le remarquable dans la vie intellectuelle
et sociale de cette région des Balkans. Située aux confins des territoires slaves, elle avait certainement
aussi un nom slave: Solun.

Méthode était I'ainé des deux fréres et son nom de baptéme était vraisemblablement Michel. Il naquit entre
815 et 820. Plus jeune, Constantin, connu par la suite sous son nom religieux de Cyrille, vint au monde en
827 ou 828. Leur pére était un haut fonctionnaire de I'administration impériale. La situation de la famille dans
la société ouvrait aux deux fréres la possibilité d'une carriere semblable, que du reste Méthode entreprit,
arrivant a la charge d'archonte, c'est-a-dire de préfet de I'une des provinces de la frontiere, ou vivaient de
nombreux Slaves. Toutefois, vers 840 déja, il interrompit cette carriere pour se retirer dans un des
monasteres qui se trouvent au pied du Mont Olympe en Bithynie, connu alors sous le nom de Montagne
sainte.

Son frére Cyrille fit de brillantes études a Byzance, ou il recut les ordres sacrés aprés avoir volontairement
refusé une carriere politique prestigieuse. En raison de ses qualités exceptionnelles et de ses
connaissances profanes et religieuses, il se vit confier, encore jeune, de délicates fonctions ecclésiastiques,
comme celle de bibliothécaire des archives conservées auprés de la grande église Sainte-Sophie a
Constantinople et, au méme moment, la charge prestigieuse de secrétaire du patriarche de cette cité.
Cependant il manifesta bient6t le désir de se soustraire a ces fonctions, pour se consacrer aux études et a la
vie contemplative, sans chercher a satisfaire aucune ambition. C'est ainsi qu'il se réfugia secrétement dans
un monastére au bord de la Mer Noire. Retrouvé au bout de six mois, il se laissa convaincre d'accepter
I'enseignement des disciplines philosophiques a I'Ecole supérieure de Constantinople, méritant par
I'excellence de son savoir le titre de Philosophe sous lequel il est encore connu a présent. Plus tard, il fut
envoyé par I'empereur et le patriarche en mission auprés des Sarrasins. Ayant mené cette mission a son
terme, il se retira de la vie publique afin de rejoindre son frere ainé Méthode et de partager avec lui la vie
monastique. Mais, a nouveau, en méme temps que son frere, il fit partie, en qualité d'expert religieux et
culturel, d'une délégation byzantine envoyée auprés des Khazars. Pendant leur séjour en Crimée, a
Cherson, ils ont cru retrouver I'église ou avait été enseveli autrefois saint Clément, pape de Rome et martyr,
exilé dans cette région lointaine; ils recueillirent et emportérent avec eux ses reliques 6 qui accompagnerent
ensuite les deux Fréres dans leur voyage missionnaire vers l'occident, jusqu'au moment ou ils purent les
déposer solennellement a Rome, en les remettant au Pape Adrien .

5. L'événement qui devait décider de toute la suite de leur vie fut la requéte adressée par le Prince Rastislav
de Grande-Moravie a 'Empereur Michel Ill, pour obtenir I'envoi a ses peuples d'« un évéque et maitre, ... qui
ft en mesure de leur expliquer la vraie foi chrétienne dans leur langue » 7.

On choisit les saints Cyrille et Méthode qui acceptérent sans hésiter, se mirent en route et arriverent,
probablement dés 863, en Grande Moravie, Etat qui comprenait alors diverses populations slaves d'Europe
centrale, carrefour des influences réciproques entre I'Orient et I'Occident. Ils entreprirent parmi ces peuples
la mission a laquelle ils consacrérent, I'un et l'autre, tout le reste de leur vie, marquée par des voyages, des
privations, des souffrances, une hostilité et des persécutions qui allérent, pour Méthode, jusqu'a une cruelle
captivité. lls supportérent tout avec la force de la foi et une espérance invincible en Dieu. En effet, ils
s'étaient bien préparés a la tache qu'on leur confiait: ils apportaient les textes de la sainte Ecriture
indispensables a la célébration de la sainte liturgie, préparés et traduits par eux en langue paléoslave, écrits
avec un alphabet nouveau, congu par Constantin le Philosophe et parfaitement adapté a la phonétique de
cette langue. L'activité missionnaire des deux Fréres connut un succes considérable, mais aussi les
difficultés compréhensibles que la premiére christianisation, antérieurement accomplie par les Eglises latines
limitrophes, suscitait pour les nouveaux missionnaires.

Aprés trois années environ, en route vers Rome, ils s'arrétérent en Pannonie ou le prince slave Kocel, qui
avait fui l'important centre civil et religieux de Nitra, leur offrit un accueil bienveillant. De la, quelques mois
plus tard, ils reprirent le chemin de Rome avec leurs disciples pour lesquels ils désiraient obtenir les ordres
sacrés. Leur itinéraire passait par Venise, ou I'on discuta publiquement les principes novateurs de la mission
qu'ils étaient en train d'accomplir. A Rome, le Pape Adrien Il, ayant entre temps succédé a Nicolas ler, les
accueillit avec beaucoup de bienveillance. Il approuva les livres liturgiques slaves qu'il ordonna de déposer
solennellement sur l'autel de I'église Sainte-Marie ad Praesepe, appelée aujourd’hui Sainte-Marie-Majeure,
et il recommanda d'ordonner prétres leurs disciples. Cette période de leurs efforts eut une conclusion
particulierement favorable. Cependant Méthode dut repartir seul pour I'étape suivante, parce que son frére

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



cadet, gravement malade, eut a peine le temps de prononcer ses voeux religieux et de revétir I'habit
monastique, avant de mourir le 14 février 869 a Rome.

6. Saint Méthode resta fidéle aux paroles que Cyrille lui avait dites sur son lit de mort: « Mon frére, nous
avons partagé le méme sort, conduisant la charrue dans le méme sillon; a présent, je tombe dans le champ
au terme de ma journée. Toi, je le sais, tu aimes beaucoup ta Montagne; mais n'abandonne pas la tache
d'enseignement pour retourner sur la Montagne. En vérité, ou pourrais-tu mieux accomplir ton salut? » 8.

Consacré archevéque pour le territoire de I'antique diocése de Pannonie, nommé Iégat pontifical ad gentes
(pour les peuples slaves), il prit le titre ecclésiastique du siege épiscopal rétabli de Sirmium. L'activité
apostolique de Méthode fut cependant interrompue par suite de difficultés politico-religieuses qui aboutirent
a sa captivité pendant deux ans, alors qu'on I'accusait d'avoir usurpé la juridiction épiscopale d'un autre. Il ne
fut libéré qu'a la suite de l'intervention personnelle du Pape Jean VIII. Le nouveau souverain de la Grande-
Moravie, le prince Swatopluk, finit par se montrer lui aussi opposé a l'oeuvre de Méthode, refusant la liturgie
slave et faisant naitre des doutes a Rome sur l'orthodoxie du nouvel archevéque. En 880, Méthode fut
convoqué ad limina Apostolorum, pour présenter encore une fois toute la question personnellement a Jean
VIIl. A Rome, lavé de toutes les accusations, il obtint du Pape la publication de la bulle Industriae tuae 9 qui,
au moins en substance, rétablissait les prérogatives reconnues a la liturgie en slavon par son prédécesseur
Adrien 1.

Quand Méthode se rendit a Constantinople, en 881 ou 882, sa parfaite légitimité et son orthodoxie furent
reconnues de maniére analogue par I'Empereur byzantin et le Patriarche Photius, alors en pleine
communion avec Rome. Il consacra les derniéres années de sa vie principalement a d'autres traductions de
la sainte Ecriture, des livres liturgiques, des ceuvres des Peéres de I'Eglise et aussi du recueil des lois
ecclésiastiques et civiles byzantines qu'on appelle le Nomocanon. Préoccupé par la survie de I'ceuvre qu'il
avait commencée, il désigna pour lui succéder son disciple Gorazd. Il mourut le 6 avril 885, au service de
I'Eglise fondée dans les peuples slaves.

7. Par son action prévoyante, sa doctrine profonde et orthodoxe, son équilibre, sa loyauté, son zele
apostolique, sa magnanimité intrépide, il gagna la reconnaissance et la confiance des Pontifes romains, des
Patriarches de Constantinople, des Empereurs byzantins et d'un certain nombre de Princes des nouveaux
peuples slaves. C'est pourquoi Méthode devint le guide et le pasteur légitime de I'Eglise qui, a cette époque,
fut établie au milieu de ces nations, et il est unanimement vénéré, de méme que son frére Constantin,
comme annonciateur de I'Evangile et maitre « de la part de Dieu et du saint Apétre Pierre » 10 et comme
fondement de la pleine unité entre les Eglises récemment établies et les Eglises plus anciennes.

Aussi est-ce une foule « dhommes et de femmes, d'humbles et de puissants, de riches et de pauvres,
d'hommes libres et d'esclaves, de veuves et d'orphelins, d'étrangers et de gens du pays, de bien-portants et
de malades » 11 qui, dans les larmes et les chants, accompagna au lieu de sa sépulture le bon Maitre et
Pasteur, qui s'était fait « tout a tous, afin de sauver tous les hommes » 12.

A vrai dire, I'ceuvre des deux Saints, aprés la mort de Méthode, traversa une crise grave et la persécution
contre leurs disciples devint si forte qu'ils furent contraints d'abandonner le terrain de leur mission; malgré
cela, la semence évangélique ne cessa pas de produire des fruits et leur attitude pastorale, marquée par le
souci de porter la vérité révélée a de nouveaux peuples, en respectant leur originalité culturelle, reste un
modéle vivant pour I'Eglise et pour les missionnaires de tous les temps.

Ill. HERAUTS DE L'EVANGILE

8. Byzantins de culture, les fréeres Cyrille et Méthode surent se faire apbtres des Slaves au plein sens du
terme. Dieu exige parfois des hommes qu'il choisit I'éloignement de leur patrie; I'accepter dans la foi en sa
promesse, c'est toujours une condition mystérieuse et féconde du développement et de la croissance du
Peuple de Dieu sur la terre. Le Seigneur dit a Abraham: « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton
pere, pour le pays que je tindiquerai. Je ferai de toi un grand peuple, je te bénirai, je magnifierai ton nom;
sois une bénédiction » 13.

Au cours de la vision nocturne que saint Paul eut a Troas en Asie mineure, un Macédonien, donc un
habitant du continent européen, se présenta devant lui et le pria de faire le voyage jusqu'a son pays pour y
annoncer la Parole de Dieu: « Passe en Macédoine, viens a notre secours! » 14.

La divine Providence qui, pour les deux Freres, s'exprima a travers la voix et l'autorité de I'Empereur de
Byzance et du Patriarche de I'Eglise de Constantinople, leur adressa un appel semblable, quand il leur fut

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



demandé de se rendre en mission chez les Slaves. Une telle charge impliquait pour eux I'abandon, non
seulement d'une situation honorable, mais aussi de la vie contemplative; elle entrainait leur départ hors de
I'Empire byzantin pour entreprendre un long pelerinage au service de I'Evangile, chez des peuples qui, sous
bien des aspects, se trouvaient loin du systeme de vie en société fondé sur l'organisation avancée de I'Etat
et la culture raffinée de Byzance imprégnée de principes chrétiens. A trois reprises, le Pontife romain fit la
méme demande a Méthode quand il I'envoya comme évéque chez les Slaves de la Grande-Moravie, dans
les régions ecclésiastiques de I'ancien diocése de Pannonie.

9. La Vie de Méthode en slavon présente ainsi la requéte adressée par le Prince Rastislav a I'Empereur
Michel Il par l'intermédiaire de ses envoyés: « De nombreux maitres chrétiens sont venus jusqu'a nous
depuis I'ltalie, la Gréce et la Germanie, pour nous instruire de diverses maniéres. Mais nous, les Slaves, ...
nous n'avons personne qui nous oriente vers la vérité et nous instruise de maniére compréhensible » 15.
C'est alors que Constantin et Méthode furent invités a partir. En cette circonstance, comme dans toutes les
circonstances semblables, leur réponse profondément chrétienne a une telle invitation s'exprima
admirablement par les paroles que Constantin adressa a I'Empereur: « Bien qu'épuisé et physiquement
€prouve, j'irai avec joie dans ce pays » 16; « avec joie, je pars au nom de la foi chrétienne » 17.

La vérité et la force de leur mandat missionnaire naissaient de la profondeur du mystere de la Rédemption,
et leur ceuvre d'évangélisation chez les peuples slaves devait constituer un maillon important dans la
mission confiée par le Sauveur a I'Eglise universelle jusqu'a la fin des temps. Elle fut I'accomplissement - a
une époque et dans des circonstances concretes - des paroles du Christ qui, avec la puissance de sa Croix
et de sa Résurrection, ordonna aux Apbtres: « Proclamez I'Evangile a toute la création » 18; « allez donc, de
toutes les nations faites des disciples » 19.En agissant ainsi, les évangélisateurs et maitres des peuples
slaves se laissérent guider par l'idéal apostolique de saint Paul: « Vous étes tous fils de Dieu, par la foi, dans
le Christ Jésus. Vous tous en effet, baptisés dans le Christ, vous avez revétu le Christ: il n'y a ni Juif ni Grec,
il 'y a ni esclave ni homme libre, il n'y a ni homme ni femme; car tous vous ne faites qu'un dans le Christ
Jésus » 20.

En méme temps qu'un grand respect des personnes et qu'une sollicitude désintéressée pour leur bien
véritable, les deux saints Freres eurent aussi des réserves d'énergie, de prudence, de zele et de charité,
indispensables pour apporter la lumiere aux futurs croyants et pour leur montrer en méme temps le bien et
les aider concrétement a l'atteindre. Dans ce but, ils désirerent devenir semblables en tout a ceux a qui ils
apportaient I'Evangile; ils voulurent s'intégrer a ces peuples et partager entierement leur sort.

10. C'est précisément pour ces motifs qu'ils trouverent naturel de prendre clairement position dans tous les
conflits qui troublaient alors les sociétés slaves en cours d'organisation, assumant pleinement les difficultés
et les problémes inévitables pour des peuples qui défendaient leur identité face a la pression militaire et
culturelle du nouvel Empire romain-germanique et qui tentaient de refuser les formes de vie qu'ils
considéraient comme étrangeres. C'était aussi le commencement de plus larges divergences,
malheureusement destinées a s'accentuer, entre la chrétienté orientale et la chrétienté occidentale, et les
deux saints missionnaires s'y trouverent personnellement impliqués; mais ils surent maintenir toujours une
orthodoxie incontestable et ils surent étre attentifs a ce que les nouvelles maniéres de vivre, propres aux
peuples qu'ils évangélisaient, demeurent cohérentes avec le dépét de la tradition. Souvent les situations de
conflit s'imposeérent dans toute leur complexité ambigué et douloureuse; mais Constantin et Méthode ne
tentérent pas pour autant de se soustraire a I'épreuve: l'incompréhension, la mauvaise foi manifeste et
finalement, pour saint Méthode, les chaines acceptées par amour du Christ, ne firent dévier ni I'un ni l'autre
de leur ferme dessein de favoriser et de servir le bien des peuples slaves et 'unité de I'Eglise universelle.
C'est la le prix qu'ils durent payer pour la diffusion de I'Evangile, pour I'ccuvre missionnaire, pour la
recherche courageuse de nouvelles formes de vie et de voies efficaces afin que la Bonne Nouvelle atteigne
les nations slaves en train de se constituer.

Dans la perspective de I'évangélisation - comme lindiquent leurs biographies - , les deux Fréres se
consacrerent a la tache difficile de traduire la sainte Ecriture, qu'ils connaissaient en grec, dans la langue de
cette lignée slave qui s'était fixée aux confins de leur région et de leur ville natales. Engageant dans cette
ceuvre ardue et singuliére leur maitrise de la langue grecque et leur propre culture, ils se fixéerent comme
objectif de comprendre et de pénétrer la langue, les usages et les traditions propres des peuples slaves, en
interprétant fidélement leurs aspirations et les valeurs humaines qu'ils possédaient et qu'ils exprimaient.

11. Pour traduire les vérités évangéliques dans une langue nouvelle, ils durent faire en sorte de bien
connaitre le monde intérieur de ceux auxquels ils avaient l'intention d'annoncer la Parole de Dieu avec des
images et des concepts qui leur fussent familiers. Introduire correctement les notions de la Bible et les
concepts de la théologie grecque dans un contexte tres différent d'expérience historique et de pensée, cela
leur parut une condition indispensable a la réussite de leur activité missionnaire. Il s'agissait d'une nouvelle
méthode de catéchese. Pour en défendre la légitimité et en montrer la valeur, saint Méthode n'hésita pas,

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



d'abord avec son frére, puis seul, a accueillir avec docilité les invitations a venir a Rome regues en 867 du
Pape Nicolas ler, puis en 879 du Pape Jean VIII, qui voulurent confronter la doctrine enseignée dans la
Grande-Moravie avec celle que les saints Apdtres Pierre et Paul laisserent, en méme temps que le trophée
glorieux de leurs saintes reliques, au premier siege épiscopal de I'Eglise.

Antérieurement, Constantin et ses collaborateurs s'étaient appliqués a créer un alphabet nouveau, afin que
les vérités a annoncer et a expliquer pussent étre écrites dans la langue slave et fussent ainsi pleinement
compréhensibles et assimilables par leurs destinataires. Ce fut un effort véritablement digne de l'esprit
missionnaire que de se familiariser avec la langue et la mentalité des peuples nouveaux auxquels on
apportait la foi, comme fut également exemplaire la détermination avec laquelle furent assimilées et
assumées vraiment toutes les exigences et les attentes des peuples slaves. Le choix généreux de s'identifier
a leur vie et a leur tradition, aprés les avoir purifiées et éclairées par la Révélation, fait de Cyrille et Méthode
de vrais modeéles pour tous les missionnaires qui, a toutes les époques, ont répondu a l'appel de saint Paul a
se faire tout a tous pour sauver tous les hommes, et, en particulier, pour les missionnaires qui, de I'antiquité
aux temps modernes - de I'Europe a I'Asie et aujourd'hui sur tous les continents - , ont travaillé a traduire
dans les langues vivantes des divers peuples la Bible et les textes liturgiques, afin d'y faire entendre l'unique
Parole de Dieu, rendue ainsi accessible selon les moyens d'expression propres a chaque civilisation.

La communion parfaite dans I'amour préserve I'Eglise de toute forme de particularisme et d'exclusivisme
ethnique ou de préjugé racial, comme de toute arrogance nationaliste. Une telle communion doit élever ou
sublimer tous les sentiments purement naturels qui se trouvent lIégitimement dans le cceur humain.

IV. ILS IMPLANTERENT L'EGLISE DE DIEU

12. Mais la caractéristiqgue que je désire particulierement souligner dans I'action menée par les apdtres des
Slaves, Cyrille et Méthode, c'est leur maniere pacifique d'édifier I'Eglise, inspirés qu'ils étaient par leur
conception de I'Eglise une, sainte et universelle.

Méme si les chrétiens slaves, plus que les autres, considérent volontiers les deux Saints comme des «
Slaves de coeur », ceux-ci toutefois restent des hommes de culture hellénique et de formation byzantine,
c'est-a-dire des hommes appartenant totalement a la tradition de I'Orient chrétien, aussi bien profane
qu'ecclésiastique.

Dés leur époque, les divergences entre Constantinople et Rome avaient commencé a devenir des motifs de
désunion, méme si la déplorable scission entre les deux parties de la méme chrétienté ne devait se produire
que plus tard. Les évangélisateurs et maitres des Slaves partirent vers la Grande-Moravie, pénétrés de toute
la richesse de la tradition et de I'expérience religieuse caractéristiques du christianisme oriental et exprimées
particulierement dans I'enseignement théologique et dans la célébration de la sainte liturgie.

Bien que depuis longtemps déja tous les offices sacrés fussent célébrés en grec dans toutes les Eglises se
trouvant dans le territoire de I'Empire byzantin, les traditions propres de nombreuses Eglises nationales
d'Orient - comme I'Eglise géorgienne ou syriaque - qui utilisaient pour le service divin la langue de leur
peuple, étaient bien connues dans la grande culture de Constantinople et, spécialement, de Constantin le
Philosophe, grace a ses études et aux contacts répétés qu'il avait eus avec des chrétiens de ces Eglises soit
dans la capitale, soit au cours de ses voyages.

Les deux Fréres, conscients de I'antiquité et de la |égitimité de ces saintes traditions, n'eurent donc pas peur
d'utiliser la langue slave pour la liturgie, faisant d'elle un instrument efficace pour familiariser avec les vérités
divines ceux qui parlaient cette langue. lIs le firent dans un esprit libre de toute attitude de supériorité ou de
domination, par amour de la justice et avec un zele apostolique évident envers des peuples alors en train de
s'affirmer.

Le Christianisme occidental, apres les migrations des nouvelles populations, avait amalgamé les groupes
ethniques qui s'étaient joints aux populations latines locales, donnant a tous, dans le but de les unir, la
langue, la liturgie et la culture latines, transmises par I'Eglise de Rome. De l'uniformité ainsi réalisée, ces
sociétés relativement jeunes et en pleine expansion retiraient un sentiment de force et de cohérence qui
contribuait a les unir plus étroitement et aussi a ce qu'elles s'affirment avec plus d'énergie en Europe. On
peut comprendre que, dans une telle situation, toute diversité risquait d'étre regcue comme une menace a
cette unité encore in fieri, et que la tentation pouvait devenir forte de I'éliminer, méme en recourant a
diverses formes de coercition.

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



13. A ce point de vue, il est singulier et admirable de voir comment les deux Saints, ceuvrant dans des
situations si complexes et si précaires, n'essayerent dimposer aux peuples a qui ils devaient précher ni
l'indiscutable supériorité de la langue grecque et de la culture byzantine, ni les usages et les comportements
de la société plus avancée dans lesquels ils avaient été formés et auxquels ils restaient évidemment
attachés et habitués. Poussés par le grand désir de réunir dans le Christ les nouveaux croyants, ils
adaptérent a la langue slave les textes riches et raffinés de la liturgie byzantine et harmonisérent a la
mentalité et aux coutumes des peuples nouveaux les élaborations subtiles et complexes du droit gréco-
romain. En fonction de ce programme de concorde et de paix, ils respectérent a tout moment les obligations
de leur mission, tenant compte des prérogatives traditionnelles et des droits ecclésiastiques définis par les
canons conciliaires, et de méme ils pensérent qu'il était de leur devoir - eux qui étaient sujets de I'Empire
d'Orient et fidéles dépendant du Patriarcat de Constantinople - de rendre compte au Pontife romain de leur
travail missionnaire et de soumettre a son jugement, pour en obtenir I'approbation, la doctrine qu'ils
professaient et enseignaient, les livres liturgiques composés en langue slave et les méthodes adoptées pour
I'évangélisation de ces peuples.

Ayant entrepris leur mission sur le mandat de Constantinople, par la suite, ils chercherent, en un sens, a la
faire confirmer en se tournant vers le Siége apostolique de Rome, centre visible de I'unité de I'Eglise 21.
C'est ainsi qu'ils édifierent I'Eglise, animés par le sens de son universalité, I'Eglise une, sainte, catholique et
apostolique. Cela ressort, de la maniére la plus claire et la plus explicite, de tout leur comportement. On peut
dire que linvocation de Jésus dans la priere sacerdotale, ut unum sint 22, représente leur devise
missionnaire, dans I'esprit des paroles du psalmiste: « Louez le Seigneur, toutes les nations, louez-le, vous
tous les peuples! » 23. Pour nous, les hommes d'aujourd'hui, leur apostolat exprime aussi un appel
cecumeénique: il invite a reconstruire, dans la paix de la réconciliation, l'unité qui a été gravement
compromise apres I'époque des saints Cyrille et Méthode et, en tout premier lieu, l'unité entre I'Orient et
I'Occident.

La conviction des deux Saints de Salonique, suivant laquelle toute Eglise locale est appelée a enrichir de
ses propres dons le « plérdme » catholique, était en parfaite harmonie avec leur intuition évangélique que
les divers modes de vie des Eglises chrétiennes particulieres ne peuvent jamais justifier des dissonances,
des discordes, des déchirures dans la profession de la foi unique et dans la pratique de la charité.

14. On sait que, suivant I'enseignement du Concile Vatican Il, « par "mouvement cecuménique”, on entend
les entreprises et les initiatives provoquées et organisées en faveur de l'unité des chrétiens, selon les
nécessités variées de I'Eglise et selon les circonstances » 24. Il ne parait donc nullement anachronique de
voir dans les saints Cyrille et Méthode les précurseurs authentiques de l'cecuménisme, car ils ont voulu
efficacement éliminer ou diminuer toutes les divisions véritables ou seulement apparentes entre les diverses
communautés appartenant a la méme Eglise. En effet, la division qui, malheureusement, se produisit dans
I'histoire de I'Eglise et qu'on doit, hélas, encore déplorer, non seulement « s'oppose ouvertement a la volonté
du Christ », mais « elle est pour le monde un objet de scandale et elle fait obstacle a la plus sainte des
causes: la prédication de I'Evangile a toute créature » 25.

La sollicitude fervente que montrérent les deux Fréres - et particulierement Méthode, en raison de sa
responsabilité épiscopale - pour garder I'unité de la foi et de I'amour entre les Eglises dont ils faisaient partie,
c'est-a-dire I'Eglise de Constantinople et I'Eglise romaine d'une part, et les Eglises naissantes en terre slave
d'autre part, fut et restera toujours leur grand mérite. Celui-ci apparait encore plus grand, si I'on pense que
leur mission se déroula dans les années 863 a 885, donc au cours des années critiques ou se manifestérent
et commencérent a s'approfondir le désaccord fatal et I'apre controverse entre les Eglises d'Orient et
d'Occident. La division fut accentuée par le probléme de l'appartenance canonique de la Bulgarie qui,
précisément a ce moment, avait accepté officiellement le christianisme.

Dans cette période agitée, marquée également par des conflits armés entre peuples chrétiens voisins, les
saints Freres de Salonique garderent une fidélité ferme et trés vigilante a la juste doctrine et a la tradition de
I'Eglise parfaitement unie, et en particulier aux « institutions divines » et aux « institutions ecclésiastiques»
26 sur lesquelles, suivant les canons des anciens Conciles, reposait sa structure et son organisation. Cette
fidélité leur permit de mener a leur terme leurs grandes taches missionnaires et de rester pleinement dans
l'unité spirituelle et canonique avec I'Eglise romaine, avec I'Eglise de Constantinople et avec les nouvelles
Eglises qu'ils avaient fondées parmi les peuples slaves.

15. Méthode, en particulier, n'hésitait pas a faire face aux incompréhensions, aux oppositions et méme aux
diffamations et aux persécutions physiques, plutét que de manquer a son loyalisme ecclésial exemplaire et
pour rester fidéle a ses devoirs de chrétien et d'évéque et aux obligations assumées a I'égard de I'Eglise de
Byzance qui l'avait engendré et envoyé comme missionnaire avec Cyrille; a I'égard de I'Eglise de Rome,
gréace a laquelle il accomplissait sa charge d'archevéque pro fide dans « les terres de saint Pierre » 27; a
I'égard aussi de cette Eglise naissante en terre slave qu'il considéra comme la sienne et qu'il sut défendre,

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



convaincu de son bon droit, face aux autorités ecclésiastiques et civiles, protégeant spécialement la liturgie
en langue paléoslave et les droits ecclésiastiques fondamentaux propres aux Eglises dans les diverses
nations.

Agissant ainsi, il recourait toujours, comme Constantin le Philosophe, au dialogue avec ceux qui étaient
opposés a ses idées ou a ses initiatives pastorales et qui mettaient en doute leur légitimité. A cause de cela,
il restera toujours un maitre pour tous ceux qui, a n'importe quelle époque, cherchent a atténuer les
différends en respectant la plénitude multiforme de I'Eglise qui, conformément a la volonté de son fondateur
Jésus Christ, doit étre toujours une, sainte, catholique et apostolique: cette consigne est clairement
exprimée dans le Symbole des cent cinquante Péres du deuxiéme Concile cecuménique de Constantinople,
qui constitue la profession de foi intangible de tous les chrétiens.

V. UN SENS CATHOLIQUE DE L'EGLISE

16. Ce n'est pas seulement le contenu évangélique de la doctrine annoncée par les saints Cyrille et Méthode
qui mérite d'étre mis en relief. Pour I'Eglise d'aujourd'hui, il y a aussi des aspects suggestifs et instructifs
dans la méthode catéchétique et pastorale gu'ils appliquérent au cours de leur activité apostolique auprés de
peuples qui n'avaient pas encore entendu célébrer dans leur langue maternelle les Mystéres divins, et qui
n'avaient pas encore écouté I'annonce de la parole de Dieu faite d'une maniére qui corresponde pleinement
a leur mentalité propre et qui respecte les conditions de vie concrétes ou ils se trouvaient.

Nous savons que le Concile Vatican Il, il y a vingt ans, eut comme tache principale de réveiller la conscience
que I'Eglise a d'elle-méme et, grace a son renouvellement intérieur, de lui donner une nouvelle impulsion
missionnaire en vue de l'annonce du message éternel de salut, de paix et d'entente mutuelle entre les
peuples et les nations, par-dela toutes les frontiéres qui divisent encore notre planéte destinée a étre une
demeure commune pour toute I'humanité par la volonté de Dieu créateur et rédempteur. Les menaces qui
s'accumulent sur elle en notre temps ne peuvent faire oublier l'intuition prophétique du Pape Jean XXIII qui
convoqua le Concile dans le but et la conviction qu'il serait en mesure de préparer et de commencer un
printemps et une renaissance dans la vie de I'Eglise.

Et, au sujet de l'universalité, le Concile lui-méme s'est exprimé notamment en ces termes: « A faire partie du
Peuple de Dieu, tous les hommes sont appelés. C'est pourquoi ce Peuple, demeurant un et unique, est
destiné a se dilater aux dimensions de l'univers entier et a toute la suite des siécles pour que s'accomplisse
ce que s'est proposé la volonté de Dieu créant a l'origine la nature humaine dans l'unité, et décidant de
rassembler enfin dans l'unité ses fils dispersés (cf. Jn 11, 52).... L'Eglise ou Peuple de Dieu par qui ce
royaume prend corps ne retire rien aux richesses temporelles de quelque peuple que ce soit, au contraire,
elle sert et assume toutes les richesses, les ressources et les formes de vie des peuples en ce qu'elles ont
de bon, elle les purifie, elle les renforce, elle les éléve... Ce caractére d'universalité qui brille sur le Peuple de
Dieu est un don du Seigneur lui-méme... En vertu de cette catholicité, chacune des parties apporte aux
autres et a I'Eglise tout entiére le bénéfice de ses propres dons, en sorte que le tout et chacune des parties
s'accroissent par un échange mutuel universel et par un effort commun vers une plénitude dans I'unité » 28.

17. Nous pouvons tranquillement affirmer qu'une telle vision de la catholicité de I'Eglise, traditionnelle et
aussi extrémement actuelle - comprise a l'image d'une symphonie des diverses liturgies dans toutes les
langues du monde unies en une seule liturgie, ou comme un choeur harmonieux qui, fort des voix
d'innombrables multitudes d'hommes, s'éléve avec des modulations, des timbres et des contrepoints infinis
pour la louange de Dieu, de tous les points de notre terre, & tout moment de r'histoire - , correspond
particulierement bien a la vision théologique et pastorale qui inspira I'ceuvre apostolique et missionnaire de
Constantin le Philosophe et de Méthode et fut le principe de leur mission dans les nations slaves.

A Venise, face aux représentants de la culture ecclésiastique qui, attachés a une conception plutét étroite de
la réalité ecclésiale, étaient opposés a cette vision, saint Cyrille la défendit avec courage, soulignant le fait
que beaucoup de peuples avaient déja introduit dans le passé et possédaient une liturgie écrite et célébrée
dans leur langue, comme « les Arméniens, les Perses, les Abasges, les Géorgiens, les Sogdiens, les Goths,
les Avares, les Tyrses, les Khazars, les Arabes, les Coptes, les Syriens, et beaucoup d'autres » 29.

Rappelant que Dieu fait lever son soleil et tomber la pluie sur tous les hommes sans exception 30, il disait: «
Ne respirons-nous pas l'air tous de la méme maniére? Et vous n'avez pas de scrupules a vous limiter a trois
langues seulement (I'hébreu, le grec et le latin) pour décider que tous les autres peuples et races restent
aveugles et sourds! Dites-moi: soutenez-vous cela parce que vous considérez que Dieu est trop faible pour
pouvoir I'accorder, ou trop jaloux pour le vouloir? » 31. Aux arguments historiques et dialectiques qu'on lui
opposait, le Saint répondait en prenant appui sur la Sainte Ecriture: « Que toute langue proclame que Jésus

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Christ est Seigneur, pour la gloire de Dieu le Péere » 32; « que toute la terre t'adore, qu'elle fasse monter ses
chants et ses hymnes pour ton nom, Dieu tréshaut! » 33; « louez le Seigneur, toutes les nations, louez-le,
vous tous les peuples! » 34.

18. L'Eglise est catholique aussi parce qu'elle sait présenter dans tous les contextes humains la vérité
révélée, dont elle conserve intact le contenu divin, de telle maniere qu'elle rencontre les pensées nobles et
les attentes justes de chaque homme et de chaque peuple. Du reste, tout le patrimoine du bien que chaque
génération transmet aux suivantes en méme temps que l'inestimable don de la vie, constitue comme une
immense quantité de pierres multicolores qui composent la mosaique vivante du Pantocrator, lequel ne se
manifestera dans sa splendeur entiére qu'au moment de la Parousie.

L'Evangile ne conduit pas a appauvrir ou a effacer ce que tous les hommes, les peuples et les nations,
toutes les cultures au long de l'histoire, reconnaissent et réalisent comme bien, comme vérité et comme
beauté. Il pousse plutét a assimiler et a développer toutes ces valeurs: a les vivre avec générosité et dans la
joie, a les parachever a la lumiére exaltante et mystérieuse de la Révélation.

La dimension concréte de la catholicité, inscrite par le Christ Seigneur dans la structure méme de I'Eglise,
n'est pas quelque chose de statique, qui serait hors de I'histoire et platement uniforme, mais elle nait et se
développe, en un sens, quotidiennement, comme une nouveauté de la foi unanime de tous ceux qui croient
en Dieu un et trine, révélé par Jésus Christ et préché par I'Eglise avec la force de I'Esprit Saint. Cette
dimension apparait tout a fait spontanément a partir du respect mutuel - c'est-a-dire de la charité fraternelle -
de tous les hommes et de toutes les nations, grandes ou petites, et a partir de la reconnaissance loyale des
caractéristiques et des droits des fréres dans la foi.

19. La catholicité de I'Eglise se manifeste, par ailleurs, par la coresponsabilité active et la coopération
généreuse de tous en faveur du bien commun. L'Eglise réalise avant tout son universalité quand elle
accueille, unifie et exalte de la maniere qui lui est propre, avec une sollicitude maternelle, toute véritable
valeur humaine. En méme temps, elle met tout en ceuvre, sous toutes les latitudes et les longitudes et dans
toutes les situations historiques, pour gagner a Dieu chague homme et tous les hommes, pour les unir entre
eux et avec lui dans sa vérité et son amour.

Tous les hommes, toutes les nations, toutes les cultures et toutes les civilisations ont un réle propre a remplir
et une place particuliere dans le plan mystérieux de Dieu et dans I'histoire universelle du salut. C'était la la
pensée des deux Saints: le Dieu qui est « tendresse et justice 35, lui qui veut que tous les hommes soient
sauveés et parviennent a la connaissance de la vérité 36, ... n'accepte pas que le genre humain succombe a
sa faiblesse et périsse, cédant aux tentations de I'ennemi, mais chaque année et en tout temps il ne cesse
de nous combler de sa grace multiforme, depuis les origines jusqu'a ce jour, de la méme maniére: d'abord
par les patriarches et les péres et, aprés eux, par les prophétes; puis les ap6tres et les martyrs, les hommes
justes et les docteurs, qu'il choisit au cceur de ce monde agité par la tempéte » 37.

20. Le message évangélique que les saints Cyrille et Méthode ont traduit pour les peuples slaves, puisant
avec sagesse dans le trésor de I'Eglise « du neuf et de I'ancien » 38, a été transmis par la prédication et la
catéchese en accord avec les vérités éternelles tout en I'adaptant a la situation historique concréte. Grace
aux efforts missionnaires des deux Saints, les peuples slaves purent prendre conscience, pour la premiére
fois, de leur vocation a participer a I'éternel dessein de la Trés Sainte Trinité, dans le plan universel de salut
du monde. lls prenaient ainsi conscience aussi de leur role positif dans toute I'histoire de I'humanité créée
par Dieu le Pére, rachetée par le Fils Sauveur et illuminée par I'Esprit Saint. Grace a cette annonce,
approuvée en son temps par les autorités de I'Eglise, par les Evéques de Rome et les Patriarches de
Constantinople, les Slaves purent se sentir, avec les autres nations de la terre, les descendants et les
héritiers de la promesse faite par Dieu a Abraham 39. De cette maniére, grace a l'organisation
ecclésiastique créée par saint Méthode et aussi a la conscience qu'ils eurent de leur identité chrétienne, ils
prirent la place qui leur revenait dans I'Eglise, désormais établie aussi dans cette partie de I'Europe. C'est
pourquoi leurs descendants gardent aujourd'hui un souvenir reconnaissant et impérissable de celui qui est
devenu le maillon qui les unit a la chaine des grands hérauts de la Révélation divine de I'Ancien et du
Nouveau Testaments: « Apres tous ceux-1a, le Dieu miséricordieux, en notre temps, suscita pour la bonne
cause en faveur de notre peuple - dont personne ne s'était jamais préoccupé - notre Maitre, le bienheureux
Méthode, dont nous comparons sans rougir les vertus et les luttes, une a une, a celles de ces hommes qui
ont plu a Dieu ».40

VI. L'EVANGILE ET LA CULTURE

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



21. Les Fréres de Salonique étaient les héritiers non seulement de la foi, mais aussi de la culture de la
Gréce antique, continuée par Byzance. Et I'on sait quelle importance revét cet héritage pour toute la culture
européenne et, directement ou indirectement, pour la culture universelle. Dans I'ceuvre d'évangélisation
qu'ils entreprirent, en pionniers, dans les territoires habités par des peuples slaves, on trouve aussi un
modele de ce que l'on appelle aujourd'hui I'« inculturation »: l'incarnation de I'Evangile dans les cultures
autochtones, et en méme temps l'introduction de ces cultures dans la vie de I'Eglise.

En incarnant I'Evangile dans la culture autochtone des peuples qu'ils évangélisaient, les saints Cyrille et
Méthode eurent le mérite particulier de former et de développer cette méme culture ou, plutét, de
nombreuses cultures. En effet, toutes les cultures des nations slaves doivent leur « origine » ou leur
développement a l'ceuvre des deux Fréres de Salonique. Ce sont eux, de fait, qui, en créant, de maniere
originale et géniale, un alphabet pour la langue slave, apportérent une contribution fondamentale a la culture
et a la littérature de toutes les nations slaves.

Par ailleurs, la traduction des Livres saints, réalisée par Cyrille et Méthode en collaboration avec leurs
disciples, conféra une efficience et une dignité culturelle a la langue liturgique paléoslave qui devint pour de
longs siécles non seulement la langue ecclésiastique, mais aussi la langue officielle et littéraire, et méme la
langue courante des milieux les plus cultivés dans la majeure partie des nations slaves et, en particulier, de
tous les Slaves de rite oriental. Elle fut en usage aussi a I'église Sainte-Croix de Cracovie ou s'étaient établis
les Bénédictins slaves. C'est la que furent publiés les premiers livres liturgiques imprimés dans cette langue.
Aujourd’hui encore, c'est la langue utilisée dans la liturgie byzantine des Eglises orientales slaves de rite
constantinopolitain, catholiques ou orthodoxes, en Europe de l'est et du sud-est, et également en divers
pays d'Europe occidentale; elle est aussi utilisée dans la liturgie romaine des catholiques de Croatie.

22. Dans le développement historique des Slaves de rite oriental, cette langue eut un réle semblable a celui
de la langue latine en Occident. En outre, elle s'est maintenue plus longtemps - en partie jusqu'au XIXe
siecle - et elle a exercé une influence beaucoup plus directe sur la formation des langues littéraires locales,
grace aux rapports étroits de parenté qui les unissaient.

De ces services rendus a la culture de tous les peuples et de toutes les nations slaves, il résulte que I'ceuvre
de I'évangélisation accomplie par les saints Cyrille et Méthode est, en un sens, constamment présente dans
I'histoire et dans la vie de ces peuples et de ces nations.

VII. LA PORTEE ET LE RAYONNEMENT DU MILLENAIRE CHRETIEN DANS LE MONDE SLAVE

23. L'activité apostolique et missionnaire des saints Cyrille et Méthode, qui se déroula dans la seconde
moitié du IXe siécle, peut étre considérée comme la premiere évangélisation efficace des Slaves.

Elle concerna a des degrés divers chacun des territoires, se concentrant principalement sur les territoires
compris dans I'Etat de la Grande-Moravie d'alors. En premier lieu, elle couvrit les régions de la métropole
dont Méthode était le pasteur: la Moravie, la Slovaquie et la Pannonie, c'est-a-dire une partie de la Hongrie
actuelle. L'influence plus large exercée par cette ceuvre apostolique, spécialement par les missionnaires que
Méthode avait préparés, atteignit les autres groupes de Slaves occidentaux, surtout ceux de Bohéme. Le
premier prince de l'histoire de la Bohéme appartenant a la dynastie des Premyslides, Bozyvoj (Borivoj), fut
probablement baptisé suivant le rite slave. Plus tard, cette influence s'étendit aux tribus serbo-lusaciennes et
aux territoires de la Pologne méridionale. Toutefois, a partir de la chute de la Grande-Moravie (vers 905-
906), ce rite fut remplacé par le rite latin et la Bohéme fut rattachée du point de vue ecclésiastique a la
juridiction de I'Evéque de Ratisbonne et a la métropole de Salzbourg. Mais il est utile de noter que, vers le
milieu du Xe siecle encore, au temps de saint Venceslas, il existait une forte pénétration réciproque des
éléments de I'un et I'autre rite et une symbiose importante entre les deux langues utilisées dans la liturgie: la
langue slave et la langue latine. Du reste, la christianisation du peuple n'était pas possible sans l'usage de la
langue maternelle. Et c'est seulement sur cette base que put se développer le langage chrétien en Bohéme,
et de 13, ensuite, le langage ecclésiastique put se développer et s'affermir en Pologne. La notice concernant
le prince des Vislanes dans la Vie de Méthode est la mention historique la plus ancienne sur I'une des tribus
polonaises 41. On ne dispose pas de données suffisantes pour pouvoir lier a cette mention l'institution dans
les terres polonaises d'une organisation ecclésiastique de rite slave.

24. Le baptéme de la Pologne, en 966, en la personne du premier souverain de l'histoire, Mieszko, qui
épousa la princesse Dubravka de Bohéme, eut lieu principalement par l'intermédiaire de I'Eglise de Bohéme,
et c'est par cette voie que le christianisme parvint en Pologne, depuis Rome, sous sa forme latine. C'est un
fait, néanmoins, que les prémices du christianisme en Pologne se rattachent en quelque maniere a I'ceuvre
des Freres partis de la lointaine Salonique.

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Chez les Slaves de la péninsule balkanique, le zele des deux Saints porta des fruits encore plus visibles.
Gréce a leur apostolat, le christianisme, implanté depuis longtemps en Croatie, y fut renforcé.

La mission entreprise par Cyrille et Méthode s'affermit et se développa admirablement en Bulgarie,
essentiellement par I'ceuvre des disciples expulsés de leur premier champ d'action. Dans cette région, sous
l'influence de saint Clément d'Ocrida, des centres dynamiques de vie monastique furent fondés et I'usage de
l'alphabet cyrillique y fut particulierement développé. De la, cependant, le christianisme gagna d'autres
territoires pour atteindre, a travers la Roumanie voisine, I'ancien Rus' de Kiev et s'étendre ensuite de
Moscou vers I'Orient. Dans quelques années, précisément en 1988, on célébrera le millénaire du baptéme
de saint Vladimir le Grand, Prince de Kiev.

25. C'est donc a juste titre que les saints Cyrille et Méthode furent rapidement reconnus par la famille des
peuples slaves comme les peres de leur christianisme aussi bien que de leur culture. Dans beaucoup de
territoires déja nommés, malgré la venue de divers missionnaires, la majorité de la population slave
conservait, au |Xe siécle encore, des coutumes et des croyances paiennes. Ce n'est que sur le terrain
cultivé par nos Saints, ou du moins préparé par eux pour étre cultivé, que le christianisme entra
définitivement dans I'histoire des Slaves au cours du siecle suivant.

Leur ceuvre constitue une contribution éminente a la formation des racines chrétiennes communes de
I'Europe, racines qui, par leur solidité et leur vitalité, constituent un fondement des plus fermes que ne peut
ignorer aucune tentative sérieuse de reformer I'unité du continent de maniére nouvelle et actuelle.

Aprés onze siécles de christianisme chez les Slaves, nous voyons clairement que I'héritage des Fréres de
Salonique est et reste pour eux plus profond et plus fort que n'importe quelle division. L'une et l'autre
traditions chrétiennes - la tradition orientale qui vient de Constantinople et la tradition occidentale qui vient
de Rome - sont nées dans le sein de l'unique Eglise, méme si ce fut sur la trame de cultures différentes et
d'approches différentes des mémes problemes. Une telle diversité, quand on en comprend bien l'origine et
quand on prend bien en considération sa valeur et son sens, ne peut qu'enrichir la culture de I'Europe et sa
tradition religieuse; et elle devient, par ailleurs, la base qui convient au renouveau spirituel souhaitable pour
elle.

26. Dés le 1Xe siecle, alors qu'un nouveau visage de I'Europe chrétienne se dessinait, les saints Cyrille et
Méthode nous proposérent un message qui se révele tout a fait actuel pour notre époque ou, précisément
en raison de probléemes nombreux et complexes d'ordre religieux et culturel, profane et international, on
recherche I'unité vitale dans une communion réelle de diverses composantes. Des deux évangélisateurs, on
peut dire qu'ils furent caractérisés par leur amour de la communion de I'Eglise universelle en Orient comme
en Occident, et, dans I'Eglise universelle, par 'amour de I'Eglise particuliere qui était en train de naitre dans
les nations slaves. C'est aussi d'eux que vient I'appel a construire ensemble la communion, appel qui
s'adresse aux chrétiens et aux hommes de notre temps.

Mais c'est sur le terrain spécifique de I'activité missionnaire que I'exemple de Cyrille et de Méthode a encore
plus de valeur. Cette activité est en effet pour I'Eglise un devoir fondamental, aujourd'hui urgent, sous la
forme déja mentionnée de I'« inculturation ». Les deux Fréres non seulement ont rempli leur mission en
respectant pleinement la culture qui existait déja chez les peuples slaves, mais ils la soutinrent et la
developpérent inlassablement et de maniere éminente en méme temps que la religion. De maniére analogue
aujourd'hui, les Eglises anciennes peuvent et doivent aider les Eglises et les peuples jeunes a mdarir leur
propre identité et a y progresser 42.

27. Cyrille et Méthode sont comme les maillons d'unité, ou comme un pont spirituel, entre la tradition
orientale et la tradition occidentale qui convergent I'une et I'autre dans l'unique grande Tradition de I'Eglise
universelle. lls sont pour nous les champions et en méme temps les patrons de l'effort cecuménique des
Eglises sceurs d'Orient et d'Occident pour retrouver, par le dialogue et la priére, I'unité visible dans la
communion parfaite et totale, « I'unité qui - comme je l'ai dit a l'occasion de ma visite a Bari - n'est pas
absorption, ni méme fusion » 43. L'unité est la rencontre dans la vérité et dans I'amour que nous donne
I'Esprit. Cyrille et Méthode, par leur personnalité et leur ceuvre, sont des figures qui réveillent en tout chrétien
une grande « nostalgie de I'union » et de l'unité entre les deux Eglises sceurs d'Orient et d'Occident 44. Pour
la pleine catholicité, toute nation, toute culture a un réle propre a jouer dans le plan universel du salut. Toute
tradition particuliere, toute Eglise locale doit rester ouverte et attentive aux autres Eglises et aux autres
traditions et, en méme temps, a la communion universelle et catholique; si elle restait fermée sur elle-méme,
elle courrait le risque de s'appauvrir elle-méme.

En mettant en ceuvre leur propre charisme, Cyrille et Méthode apporterent une contribution décisive a la
construction de I'Europe, non seulement dans la communion religieuse chrétienne, mais aussi dans les

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



domaines de son union politique et culturelle. Il n'y a pas non plus d'autre voie aujourd'hui pour surmonter
les tensions et dépasser, en Europe ou dans le monde, les ruptures et les antagonismes qui menacent de
provoquer une terrible destruction de la vie et des valeurs. Etre chrétien en notre temps signifie étre artisan
de communion dans I'Eglise et dans la société. A cette fin, il importe d'avoir I'dme ouverte a ses fréres, de
vivre la compréhension mutuelle, de coopérer spontanément par I'échange généreux des biens culturels et
spirituels.

En effet, I'une des aspirations fondamentales de I'humanité d'aujourd’hui consiste a retrouver l'unité et la
communion, pour une vie vraiment digne de I'nomme, dans une dimension planétaire. L'Eglise, consciente
d'étre signe et sacrement universel du salut et de l'unité du genre humain, se déclare préte a remplir son
devoir, auquel « les conditions présentes ajoutent une nouvelle urgence: il faut que tous les hommes,
désormais plus étroitement unis entre eux par les liens sociaux, techniques, culturels, réalisent également
leur pleine unité dans le Christ » 45.

VIIl. CONCLUSION

28. Il convient donc que toute I'Eglise célebre avec solennité et avec joie les onze siécles écoulés depuis la
conclusion de l'ceuvre apostolique du premier archevéque ordonné a Rome pour les peuples slaves,
Méthode, et de son frere Cyrille, en faisant mémoire de I'entrée de ces peuples sur la scéne de I'histoire du
salut et au nombre des nations européennes qui avaient déja recu le message évangélique au cours des
siécles précédents. Tous peuvent comprendre avec quelle profonde exultation le premier fils de la lignée
slave appelé, aprés presque deux millénaires, a occuper le siége épiscopal qui fut celui de saint Pierre dans
cette ville de Rome, désire participer a cette célébration.

29. « En tes mains je remets mon esprit »: nous saluons le onzieme centenaire de la mort de saint Méthode
avec les paroles mémes qu'il prononga avant de mourir - selon ce que rapporte sa Vie en langue paléoslave
46 -, au moment ou il allait s'unir a ses peres dans la foi, I'espérance et la charité: aux patriarches, aux
prophétes, aux apbtres, aux docteurs, aux martyrs. Par le témoignage de sa parole et de sa vie, soutenu par
le charisme de I'Esprit, il donna I'exemple d'une vocation féconde pour le siécle ou il vécut comme pour les
siecles ultérieurs, et particulierement pour notre temps.

Son bienheureux « passage », au printemps de I'année 885 de I'Incarnation du Christ (et, suivant le comput
byzantin du temps, en 'an 6393 de la création du monde), se produisit a une époque ou des nuages
inquiétants s'amassaient sur Constantinople et ou les tensions de I'hostilité menacaient toujours plus la
tranquillité et la vie des nations, et méme les liens sacrés de la fraternité chrétienne et de la communion
entre les Eglises d'Orient et d'Occident.

Dans sa cathédrale, remplie de fideles de diverses lignées, les disciples de saint Méthode rendirent un
hommage solennel au pasteur défunt, a cause du message de salut, de paix et de réconciliation qu'il avait
apporté et auquel il avait consacré sa vie: « lls célébrérent un office sacré en latin, en grec et en slavon » 47,
adorant Dieu et vénérant le premier archevéque de I'Eglise qu'il avait fondée chez les Slaves, auxquels,
avec son frere, il avait annoncé I'Evangile dans leur propre langue. Cette Eglise devint encore plus forte
quand, du consentement exprés du Pape, elle recut une hiérarchie autochtone, fondée dans la succession
apostolique et demeurant en unité de foi et d'amour avec I'Eglise de Rome et avec celle de Constantinople,
celle d'ou la mission slave avait pris le départ.

Tandis que onze siécles se sont écoulés depuis sa mort, je voudrais me retrouver, au moins en esprit, a
Velehrad ou, vraisemblablement, la Providence permit & Méthode d'achever sa vie apostolique:

- je désire aussi faire halte a la Basilique Saint-Clément de Rome, au lieu ou fut enseveli saint Cyrille; - et
aupres des tombeaux de ces deux Freres, apbtres des Slaves, je voudrais recommander a la Trés Sainte
Trinité leur héritage spirituel en une priere particuliére.

30. « En tes mains je remets ... ».

O Dieu grand, un dans la Trinité, je te confie I'néritage de la foi des nations slaves; garde et bénis ton ceuvre!

Souviens-toi, 6 Pére tout-puissant, du moment ou, selon ta volonté, advint pour ces peuples et ces nations la
« plénitude des temps », et ou les saints missionnaires de Salonique accomplirent fidélement le
commandement que ton Fils Jésus Christ avait donné a ses Apbétres; suivant leurs traces et celles de leurs
successeurs, ils portérent la lumiére de I'Evangile, la Bonne Nouvelle du salut, dans les terres habitées par
les Slaves, et rendirent témoignage

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



- que tu es le Créateur de I'homme, que tu es notre Pére et que, nous les hommes, en toi nous sommes tous
fréres; - que par ton Fils, ta Parole éternelle, tu as donné l'existence a toutes choses, et tu as appelé les
hommes a participer a ta vie pour toujours; - que tu as tant aimé le monde que tu lui as fait don de ton Fils
unique, qui, pour nous les hommes et pour notre salut, descendit du ciel, s'est incarné par I'ceuvre de I'Esprit
Saint dans le sein de la Vierge Marie et s'est fait homme; - et que, enfin, tu as envoyé I'Esprit de force et de
consolation pour que tout homme, racheté par le Christ, puisse recevoir en lui la dignité de fils et devenir
cohéritier des promesses indéfectibles que tu as faites a I'humanité!

Ton plan créateur, 6 Pére, couronné par la Rédemption, regarde I'homme vivant; il embrasse sa vie entiere
et I'histoire de tous les peuples.

Entends, 6 Pére, les supplications que te présente aujourd'hui toute I'Eglise, et fais que les hommes et les
nations qui, grace a la mission apostolique des saints Freres de Salonique, te connurent et t'accueillirent, toi
le vrai Dieu, et qui entrérent dans la sainte communauté de tes fils par le baptéme, puissent continuer
encore, sans obstacles, a accueillir avec foi et enthousiasme ce programme évangélique et a épanouir
toutes leurs possibilités humaines en s'appuyant sur leur enseignement!

- Puissent-ils suivre, conformément a leur conscience, ton appel sur les chemins qui, pour la premiere fois,
leur ont été ouverts il y a onze siécles! - Puisse leur appartenance au Regne de ton Fils n'étre jamais
considérée par personne comme opposée au bien de leur patrie terrestre! - Puissent-ils proclamer les
louanges qui te sont dues dans leur vie privée et dans leur vie publique! - Puissent-ils vivre dans la vérité,
dans la charité, dans la justice et dans cette expérience de la paix messianique qui touche les cceurs
humains, la communauté, la terre et tout le cosmos! - Conscients de leur dignité d'hommes et de fils de
Dieu, puissent-ils avoir la force de surmonter toute haine et de vaincre le mal par le bien!

Mais accorde aussi a toute I'Europe, 6 Trinité trés sainte, que, par l'intercession des deux saints Freres, elle
percoive toujours mieux I'exigence de I'unité religieuse chrétienne et de la communion fraternelle de tous ses
peuples, afin que, surmontant l'incompréhension et la méfiance réciproque, et dépassant les conflits
idéologiques dans une conscience commune de la vérité, elle puisse étre pour le monde entier un exemple
de convivialité juste et pacifique dans le respect mutuel et |a liberté inviolable.

31. A toi donc, Dieu Peére tout-puissant, Dieu Fils qui as racheté le monde, Dieu Esprit qui es le soutien et le
maitre de toute sainteté, je voudrais confier toute I'Eglise d'hier, d'aujourd'hui et de demain, I'Eglise qui est
en Europe et qui est répandue sur toute la terre. En tes mains, je remets cette unique richesse, composée
de tant de dons divers, anciens et nouveaux, inclus dans le trésor commun de tant de fils différents.

Toute I'Eglise te rend grace, toi qui as appelé les nations slaves a la communion de la foi, pour I'héritage et
pour la contribution qu'elles ont apportés au patrimoine universel. D'une maniére particuliere, le Pape
d'origine slave te remercie pour cela. Que cette contribution ne cesse jamais d'enrichir I'Eglise, le continent
européen et le monde entier! Qu'elle ne fasse pas défaut a I'Europe et au monde d'aujourd'hui! Qu'elle ne
manque pas a la conscience de nos contemporains! Nous désirons accueillir intégralement tout ce que les
nations slaves ont apporté et apportent d'original et de valable dans le patrimoine spirituel de I'Eglise et de
I'humanité. L'Eglise entiére, consciente de la richesse commune, professe sa solidarité spirituelle avec elles
et redit qu'elle a une responsabilité propre envers I'Evangile, pour I'ceuvre du salut qu'elle est appelée a
réaliser encore aujourd'hui dans le monde entier, jusqu'aux confins de la terre. Il est nécessaire de remonter
au passé pour comprendre, a sa lumiéere, la réalité présente et prévoir le lendemain. La mission de I'Eglise
est, en effet, toujours orientée et tendue dans une indéfectible espérance vers l'avenir.

32. L'avenir! Alors qu'il peut humainement paraitre lourd de menaces et d'incertitudes, nous le déposons
avec confiance entre tes mains, Pére céleste, en invoquant pour lui l'intercession de la Mére de ton Fils et la
Mére de I'Eglise, et celle de tes saints Apbtres Pierre et Paul, et des saints Benoit, Cyrille et Méthode,
d'Augustin et Boniface et de tous les autres évangélisateurs de I'Europe qui, forts dans la foi, dans
I'espérance et dans la charité, annoncerent a nos Péres ton salut et ta paix, et qui, dans les peines des
semalilles spirituelles, commencerent la construction de la civilisation de I'amour, de I'ordre nouveau fondé
sur ta sainte loi et sur le secours de ta grace qui, a la fin des temps, vivifiera tout et tous dans la Jérusalem
céleste. Amen.

A vous tous, fréres et sceurs bien-aimés, ma Bénédiction apostolique.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 2 juin 1985, solennité de la Trés Sainte Trinité, en la septieme
année de mon pontificat.

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encyclique Slavorum Apostoli — Jean-Paul Il — 1985

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

14



