loannes Paulus PP. Il

Dominum et vivificantem

Sur I'Esprit Saint dans la vie de I'Eglise et du monde

1986.05.18

INTRODUCTION

PREMIERE PARTIE - L'ESPRIT DU PERE ET DU FILS DONNE A L'EGLISE
1. La promesse et la révélation de Jésus au cours du repas pascal

2. Le Peére, le Fils et I'Esprit Saint

. Le don que Dieu falt de lui-méme dans I'Esprit Saint pour le salut

. Le Messie, Qint de I'Esprit Saint

. Jésus de Nazareth, «manifesté» dans I'Esprit Saint

. «Recevez I'Esprit Saint», dit le Christ ressuscité

. L'Esprit Saint et le temps de I'Eglise

NOoO O W

DEUXIEME PARTIE - L'ESPRIT QUI MET EN LUMIERE LE PECHE DU MONDE
. Péché, justice et jugement

. Le témoignage du jour de la Pentecéte

. Le témoignage du commencement: la réalité originelle du péché

. L'Esprit qui transforme la souffrance en amour sauveur

. Le sang qui purifie la conscience

. Le péché contre I'Esprlt Saint

OO~ WN =

TROISIEME PARTIE - L'ESPRIT QUI DONNE LA VIE

1. Motif du Jubilé de I'An 2000: le Christ, qui a été congu du Saint-Esprit

2. Motif du Jubilé: la grace s'est manifestée

3. L'Esprit Saint dans le conflit interne de 'homme: La chair, en ses désirs, s'oppose a l'esprit et I'esprit a la
chair

4. L'Esprit Saint vient affermir I'<chomme intérieur»

5. L'Eglise, sacrement de l'union intime avec Dieu

6. L'Esprit et 'Epouse disent: «Viens!»

CONCLUSION

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 1
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Bénédiction

Vénérables Freres, chers Fils et Filles,
Salut et Bénédiction Apostolique!

INTRODUCTION

1. Dans sa foi en I' Esprit Saint, I'Eglise proclame qu'il «est Seigneur et qu'il donne la vie». C'est ce qu'elle
proclame dans le Symbole de la foi, dit de Nicée-Constantinople, du nom des deux Conciles - de Nicée
(325) et de Constantinople (381) -, ou il fut formulé ou promulgué. Il 'y est dit aussi que I'Esprit Saint «a parlé
par les prophetes».

Ces paroles, I'Eglise les recoit de la source méme de la foi, Jésus Christ. En effet, selon I'Evangile de Jean,
I'Esprit Saint nous est donné avec la vie nouvelle, comme Jésus I'annonce et le promet au grand jour de la
féte des Tentes: «Si quelqu'un a soif, qu'il vienne a moi, et qu'il boive, celui qui croit en moi! Selon le mot de
I'Ecriture: De son sein couleront des fleuves d'eau vive»1. Et I'évangéliste explique: «ll parlait de I'Esprit que
devaient recevoir ceux qui avaient cru en lui»2. C'est la méme comparaison de I'eau que Jésus emploie
dans le dialogue avec la Samaritaine, quand il parle de la «source d'eau jaillissant en vie éternelle»3, et
dans le dialogue avec Nicodéme, quand il annonce la nécessité d'une nouvelle naissance «d'eau et d'Esprit»
pour «entrer dans le Royaume de Dieu»4.

Par conséquent, I'Eglise, instruite par la parole du Christ, puisant dans I'expérience de la Pentecbte et dans
son histoire apostolique, proclame depuis le début sa foi en I'Esprit Saint, celui qui donne la vie, celui par qui
le Dieu un et trine, insondable, se communique aux hommes, établissant en eux la source de la vie
éternelle.

2. Cette foi, professée sans interruption par I'Eglise, doit étre sans cesse ravivée et approfondie dans la
conscience du Peuple de Dieu. Depuis un siécle, cela a été proposé plusieurs fois: de Léon XllII , qui publia
I'Encyclique Divinum illud munus (1897) entiérement consacrée a I'Esprit Saint, jusqu'a Pie XIl qui, dans
I'Encyclique Mystici Corporis (1943), présentait I'Esprit Saint comme le principe vital de I'Eglise ou il est a
I'ceuvre en union avec le Chef du Corps Mystique, le Christ5; et jusqu'au Concile CEcuménique Vatican Il qui
a fait comprendre qu'une attention renouvelée a la doctrine sur I'Esprit Saint était nécessaire, comme le
soulignait Paul VI : « A la christologie et spécialement & I'ecclésiologie du Concile, doivent succéder une
étude nouvelle et un culte nouveau de I'Esprit Saint, précisément comme complément indispensable de
I'enseignement du Concile»6.

Ainsi, a notre époque, la foi de I'Eglise, la foi ancienne qui demeure et qui est toujours neuve, nous appelle a
renouveler notre approche de I'Esprit Saint comme celui qui donne la vie. En cela, nous sommes aidés et
encouragés par notre héritage commun avec les Eglises orientales, qui ont conservé jalousement les
richesses extraordinaires de I'enseignement des Péres sur I'Esprit Saint. C'est pourquoi on peut dire aussi
que l'un des événements ecclésiaux les plus importants de ces derniéres années a été le XVle centenaire
du Premier Concile de Constantinople, célébré simultanément a Constantinople et & Rome en la solennité
de la Pentecdte de I'année 1981. Dans la méditation sur le mystere de I'Eglise, I'Esprit Saint est alors mieux
apparu comme celui qui ouvre les voies conduisant a l'unité des chrétiens, comme la source supréme de
l'unité qui vient de Dieu lui-méme et que saint Paul a exprimée particulierement par les paroles prononcées
fréequemment au début de la liturgie eucharistique: «La grace de Jésus notre Seigneur, I'amour de Dieu le
Pere et la communion de I'Esprit Saint soient toujours avec vous»7.

C'est dans une telle orientation que les précédentes Encycliques Redemptor hominis et Dives in misericordia
ont trouvé en quelque sorte un point de départ et une inspiration: elles célébrent I'événement de notre salut
accompli dans le Fils envoyé par le Pére dans le monde «pour que le monde soit sauvé par lui»8 et «que
toute langue proclame, de Jésus Christ, qu'il est Seigneur, a la gloire de Dieu le Pére»9. A cette méme
orientation répond aujourd'hui la présente Encyclique sur I'Esprit Saint qui procéde du Pére et du Fils; avec
le Pere et le Fils, il regoit méme adoration et méme gloire: Personne divine, il est au cceur de la foi
chrétienne et il est la source et la force dynamique du renouveau de I'Eglise10. Cette Encyclique découle du
plus profond de I'héritage du Concile. En effet, les textes conciliaires, par leur enseignement sur I'Eglise elle-
méme et sur I'Eglise dans le monde, nous invitent a pénétrer toujours mieux le mystére trinitaire de Dieu, en
suivant la voie évangélique, patristique, liturgique: au Peére, par le Christ, dans I'Esprit Saint.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



De cette maniére, I'Eglise répond aussi a certains désirs profonds qu'elle pense lire dans le coeur des
hommes d'aujourd'hui: une découverte nouvelle de Dieu dans sa réalité transcendante d'Esprit infini, tel que
Jésus le présente a la Samaritaine; le besoin de I'adorer «en esprit et en vérité»11; I'espoir de trouver en lui
le secret de I'amour et la puissance d'une «création nouvelle»12: oui, vraiment celui qui donne la vie.

L'Eglise se sent appelée a cette mission d'annoncer I'Esprit alors qu'avec la famille humaine, elle arrive au
terme du second millénaire apres le Christ. Devant un ciel et une terre qui «passent», elle sait bien que «les
paroles qui ne passeront point»13 revétent une éloquence particuliére. Ce sont les paroles du Christ sur
I'Esprit Saint, source inépuisable de I'«eau jaillissant en vie éternelle»14, vérité et grace du salut. Elle veut
réfléchir sur ces paroles, elle veut rappeler ces paroles aux croyants et a tous les hommes, tandis qu'elle se
prépare a célébrer - comme on le dira en son temps - le grand Jubilé qui marquera le passage du deuxiéme
au troisiéme millénaire chrétien.

Naturellement, les réflexions qui suivent n'ont pas pour but d'examiner de maniére exhaustive la trés riche
doctrine sur I'Esprit Saint, ni de privilégier telle ou telle solution des questions encore ouvertes. Elles ont
comme objectif principal de développer dans I'Eglise la conscience que «I'Esprit Saint la pousse a coopérer
a la réalisation totale du dessein de Dieu qui a fait du Christ le principe du salut pour le monde tout
entier»15.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



PREMIERE PARTIE - L'ESPRIT DU PERE ET DU FILS DONNE A
L'EGLISE

1. La promesse et la révélation de Jésus au cours du repas pascal

3. Quand pour Jésus Christ I'neure était venue de quitter ce monde, il annonga aux Apbtres «un autre
Paraclet»16. L'évangéliste Jean, qui était présent, écrit que, au cours du repas pascal, la veille de sa
passion et de sa mort, Jésus leur adressa ces paroles: «Tout ce que vous demanderez en mon nom, je le
ferai, afin que le Pere soit glorifié dans le Fils... Je prierai le Péere et il vous donnera un autre Paraclet, pour
qu'il soit avec vous a jamais, I'Esprit de vérité»17.

Cet Esprit de vérité, précisément, Jésus I'appelle le Paraclet - et Parakletos veut dire «consolateur», et aussi
«intercesseur» ou «défenseur». Et il dit qu'il est « un autre » Paraclet, le second, parce que Jésus Christ lui-
méme est le premier Paraclet18, car il est le premier qui porte et donne la Bonne Nouvelle. L'Esprit Saint
vient apres lui et par lui pour poursuivre dans le monde, grace a I'Eglise, I'ceuvre de la Bonne Nouvelle du
salut. Cette continuation de son ceuvre par I'Esprit Saint, Jésus en parle plus d'une fois pendant le méme
discours d'adieu ou il préparait les Ap6tres, réunis au Cénacle, a son départ, c'est-a-dire a sa passion et a sa
mort sur la Croix.

Les paroles auxquelles nous nous référerons ici se trouvent dans I'Evangile de Jean. Chacune d'elles ajoute
un contenu nouveau a cette annonce et a cette promesse. En méme temps, elles sont étroitement reliées
les unes aux autres, non seulement dans la perspective des mémes événements, mais aussi dans la
perspective du mystére du Pere, du Fils et de I'Esprit Saint qui n'est sans doute exprimé avec autant de relief
dans aucun autre passage de la Sainte Ecriture.

4. Peu aprés l'annonce rappelée ci-dessus, Jésus ajoute: «Mais le Paraclet, I'Esprit Saint, que le Pere
enverra en mon nom, lui, vous enseignera tout et vous rappellera tout ce que je vous ai dit»19. L'Esprit Saint
sera le Consolateur des Apbétres et de I'Eglise, toujours présent au milieu d'eux, méme s'il demeure invisible,
comme maitre de la Bonne Nouvelle que le Christ a annoncée. «Il enseignera» et «il rappellera», cela
signifie non seulement qu'il continuera, a sa maniére qui lui est propre, a inspirer la proclamation de
I'Evangile du salut, mais aussi qu'il aidera a comprendre le sens juste du contenu du message du Christ;
qu'il en maintiendra la continuité et l'identité de sens alors que changent les conditions et les circonstances.
L'Esprit Saint fera en sorte que dans I'Eglise demeure toujours la vérité méme que les Apbtres ont entendue
de leur Maitre.

5. Pour transmettre la Bonne Nouvelle, les Apdtres seront associés a I'Esprit Saint d'une maniére
particuliere. Voici comment Jésus poursuit: «Lorsque viendra le Paraclet, que je vous enverrai d'aupres du
Pere, I'Esprit de vérité, qui vient du Pére, il me rendra témoignage. Mais vous aussi, vous témoignerez,
parce que vous étes avec moi depuis le commencement»20.

Les Apbtres ont été les témoins directs, oculaires. lls «ont entendu» et «ils ont vu de leurs yeux», «ils ont
contemplé» et méme «touché de leurs mains» le Christ, comme le dit le méme évangéliste Jean dans un
autre passage21. Leur témoignage humain, oculaire et «historique» sur le Christ est lié au témoignage de
I'Esprit Saint: «Il me rendra témoignage». Dans le témoignage de I'Esprit de vérité, le témoignage humain
des Apbtres trouvera son appui supréme. Et par la suite, il trouvera aussi en lui le fondement intérieur de sa
continuation parmi les générations des disciples et des confesseurs du Christ qui se succéderont au cours
des siecles.

Si Jésus Christ lui-méme est la révélation supréme et la plus compléte de Dieu a I'humanité, le témoignage
de I'Esprit en inspire, en garantit et en confirme la transmission fidele dans la prédication et dans les écrits
apostoliques22, tandis que le témoignage des Apbtres en assure I'expression humaine dans I'Eglise et dans
I'histoire de I'humanité.

6. Cela ressort aussi de I'étroite corrélation de contenu et d'intention avec I'annonce et la promesse qui
viennent d'étre mentionnées, corrélation exprimée par les paroles qui suivent dans le texte de Jean: «J'ai
encore beaucoup a vous dire, mais vous ne pouvez pas le porter a présent. Mais quand il viendra, lui,
I'Esprit de vérité, il vous introduira dans la vérité tout entiére; car il ne parlera pas de lui-méme, mais ce qu'il
entendra, il le dira et il vous dévoilera les choses a venir»23.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Par les paroles précédentes, Jésus présente le Paraclet, I'Esprit de vérité, comme celui qui «enseignera» et
«rappellera», comme celui qui lui «rendra témoignage»; a présent il dit: «Il vous introduira dans la vérité tout
entiere». Ces mots «introduire dans la vérité tout entiére», en rapport avec ce que les Apbtres «ne peuvent
pas porter a présent», sont en lien direct avec le dépouillement du Christ par la passion et la mort en Croix
qui étaient imminentes lorsqu'il pronongait ces paroles.

Cependant il deviendra clair, par la suite, que les mots «introduire dans la vérité tout entiere» se rattachent
également, au-dela du scandalum Crucis, a tout ce que le Christ «a fait et enseigné»24. En effet, le
mysterium Christi dans son intégralité exige la foi, parce que c'est la foi qui introduit véritablement 'homme
dans la réalité du mystére révélé. «Introduire dans la vérité tout entiére», cela s'accomplit donc dans la foi et
par la foi: c'est I'ceuvre de I'Esprit de vérité et c'est le fruit de son action dans I'homme. En cela, I'Esprit Saint
doit étre le guide supréme de I'hnomme, la lumiére de I'esprit humain. Cela vaut pour les Apbtres, témoins
oculaires, qui doivent désormais porter a tous les hommes l'annonce de ce que le Christ «a fait et
enseigné», et, spécialement, de sa Croix et de sa Résurrection. Dans une perspective plus large, cela vaut
aussi pour toutes les générations des disciples et des confesseurs du Maitre, car ils devront accueillir dans
la foi et proclamer avec fermeté le mystére de Dieu agissant dans ['histoire de I'homme, le mystére révélé qui
éclaire le sens ultime de cette histoire.

7. Il existe donc entre I'Estrit Saint et le Christ, dans I'économie du salut, un lien intime, par lequel I'Esprit agit
dans l'histoire de I'homme comme «un autre Paraclet», assurant durablement la transmission et le
rayonnement de la Bonne Nouvelle révélée par Jésus de Nazareth. C'est pourquoi la gloire du Christ
resplendit dans I'Esprit Saint Paraclet qui, dans le mystére et dans l'action de I'Eglise, continue sans
interruption la présence historique du Rédempteur sur la terre et son ceuvre de salut; c'est ce qu'attestent les
paroles de Jean qui viennent ensuite: «Lui (c'est-a-dire I'Esprit) me glorifiera, car c'est de mon bien qu'il
recevra et il vous le dévoilera»25. Ces paroles confirment une fois encore tout ce qui a été dit
précédemment: «Il enseignera..., il rappellera..., il rendra témoignage». La révélation supréme et compléte
que Dieu fait de lui-méme, accomplie dans le Christ - la prédication des Apbtres lui rendant témoignage -
continue a étre manifestée dans I'Eglise par la mission du Paraclet invisible, I'Esprit de vérité. A quel point
cette mission est intimement liée a la mission du Christ, a quel point elle découle entierement de cette
mission du Christ, en affermissant et en développant dans I'histoire ses fruits de salut, cela est exprimé dans
le verbe «recevoir»: «C'est de mon bien qu'il recevra et il vous le dévoilera». Comme pour expliquer le mot
«recevoir», et faire apparaitre clairement l'unité divine et trinitaire de la source, Jésus ajoute: «Tout ce qu'a
le Pére est a moi. Voila pourquoi j'ai dit que c'est de mon bien qu'il recoit et qu'il vous le dévoilera»26. En
recevant de «mon bien», par la méme il puisera a «ce qu'a le Péere».

Ainsi a la lumiére de cette expression «il recevra», peuvent s'expliquer aussi les autres paroles sur |'Esprit
Saint prononcées par Jésus au Cénacle avant la Paque, paroles significatives: «C'est votre intérét que je
parte; car si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra pas vers vous; mais si je pars, je vous l'enverrai. Et lui,
une fois venu, il établira la culpabilité du monde en fait de péché, en fait de justice et en fait de jugement»27.
Il conviendra de revenir encore sur ces paroles dans une réflexion particuliere.

2. Le Pere, le Fils et I'Esprit Saint

8. Il est caractéristique du texte johannique que le Pére, le Fils et I'Esprit Saint soient désignés clairement
comme des Personnes, la premiére étant distincte de la deuxiéme et de la troisiéme, et aussi les trois entre
elles. Jésus parle de I'Esprit-Paraclet utilisant a plusieurs reprises le pronom personnel «lI», et en méme
temps, dans tout le discours d'adieu, il dévoile les liens qui unissent dans la réciprocité le Pere, le Fils et le
Paraclet. Ainsi donc «L'Esprit ... vient du Pére» 28 et le Pére «donne» I'Esprit29. Le Pere «envoie» I'Esprit
au nom du Fils30, I'Esprit «rend témoignage» au Fils31. Le Fils demande au Pére d'envoyer I'Esprit-
Paraclet32, mais, par ailleurs, il déclare et promet, en rapport a son «départ» par la Croix: «Si je pars, je
vous l'enverrai»33. Ainsi, le Pére, par la puissance de sa paternité, envoie I'Esprit Saint comme il a envoyé
le Fils34; mais en méme temps il I'envoie en vertu de la puissance de la rédemption accomplie par le Christ -
et, en ce sens, I'Esprit Saint est envoyé aussi par le Fils: «Je vous I'enverrai».

Il faut noter ici que, si toutes les autres promesses faites au Cénacle annoncaient la venue de I'Esprit Saint
aprés le départ du Christ, celle du texte de Jean 16, 7-8 implique aussi et souligne clairement le rapport
d'interdépendance, on pourrait dire de causalité, entre la manifestation de I'un et de l'autre: «Si je pars, je
vous l'enverrai». L'Esprit Saint viendra en fonction du départ du Christ par la Croix: il viendra non seulement
a la suite, mais a cause de la rédemption accomplie par le Christ, selon la volonté et I'oeuvre du Pére.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



9. Ainsi, dans le discours pascal d'adieu on parvient, pouvons-nous dire, au sommet de la révélation
trinitaire. Au méme moment, nous nous trouvons au seuil des événements décisifs et des paroles suprémes
qui, a la fin, se traduiront par le grand envoi en mission adressé aux Apbtres et, par leur intermédiaire, a
I'Eglise: «Allez donc, de toutes les nations faites des disciples», envoi en mission qui comprend, en un sens,
la formule trinitaire du baptéme: «... les baptisant au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit»35. La
formule reflete le mystére intime de Dieu, de la vie divine, qui est le Pere, le Fils et I'Esprit Saint, unité divine
de la Trinité. On peut lire le discours d'adieu comme une préparation particuliere a cette formule trinitaire, ou
s'exprime la puissance vivifiante du sacrement qui réalise la participation a la vie de Dieu un et trine, parce
qu'il donne a I'homme la grace sanctifiante comme un don surnaturel. Par elle, I'homme est appelé a
participer a l'insondable vie de Dieu et il en recoit la «capacité».

10. Dans sa vie intime, Dieu «est amour»36, un amour essentiel, commun aux trois Personnes divines:
I'Esprit Saint est I'amour personnel en tant qu'Esprit du Pére et du Fils. C'est pourquoi il «sonde jusqu'aux
profondeurs de Dieu»37, en tant qu'Amour-Don incréé. On peut dire que, dans I'Esprit Saint, la vie intime du
Dieu un et trine se fait totalement don, échange d'amour réciproque entre les Personnes divines, et que, par
I'Esprit Saint, Dieu «existe» sous le mode du don. C'est I'Esprit Saint qui est I'expression personnelle d'un tel
don de soi, de cet étre-amour38. Il est Personne-amour. Il est Personne-don. Cela nous montre, au sujet du
concept de personne en Dieu, une richesse insondable de la réalité et un approfondissement dépassant ce
qui se peut exprimer, tels que seule la Révélation peut nous les faire connaitre.

En méme temps, I'Esprit Saint, en tant que consubstantiel au Pére et au Fils dans la divinité, est Amour et
Don (incréé) d'ou découle comme d'une source (fons vivus) tout don accordé aux créatures (don créé): le
don de l'existence a toutes choses par la création; le don de la grace aux hommes par toute I'économie du
salut. Comme I'Apbtre Paul I'écrit: «L'amour de Dieu a été répandu dans nos cceurs par le Saint-Esprit qui
nous fut donné»39.

3. Le don que Dieu falt de lui-méme dans I'Esprit Saint pour le salut

11. Le discours d'adieu du Christ au cours du repas pascal se rattache particulierement a ce «don» et a ce
«don de soi» de I'Esprit Saint. Dans I'Evangile de Jean se dévoile, pour ainsi dire, la «logique» la plus
profonde du mystére salvifique inclus dans le dessein éternel de Dieu, comme extension de la communion
ineffable du Pére, du Fils et de I'Esprit Saint. C'est la «logique» divine qui, a partir du mystére de la Trinité,
conduit au mystére de la Rédemption du monde en Jésus Christ. La Rédemption accomplie par le Fils dans
le cadre de I'histoire terrestre de I'nomme, accomplie en son «départ» par la Croix et par la Résurrection, se
trouve en méme temps transmise, dans toute sa puissance salvifique, a I'Esprit Saint, celui qui «recevra de
mon bien»40. Les paroles du texte johannique montrent que, selon le plan divin, le «départ» du Christ est
une condition indispensable pour I'<envoi» et la venue de I'Esprit Saint, mais elles disent aussi que
commence alors le nouveau don que Dieu fait de lui-méme dans I'Esprit Saint pour le salut.

12. C'est un nouveau commencement par rapport au premier commencement, a l'origine du don que Dieu a
fait de lui-méme pour le salut, qui s'identifie avec le mystere méme de la création. Voici ce que nous lisons
deés les premiers mots du Livre de la Genése: «Au commencement Dieu créa le ciel et la terre..., et I'esprit
de Dieu (ruah Elohim) planait sur les eaux»41. Ce concept biblique de création comporte non seulement
l'appel a I'existence de I'étre méme du cosmos, c'est-a-dire le don de I'existence, mais aussi la présence de
I'Esprit de Dieu dans la création, c'est-a-dire le commencement du don que Dieu fait de lui-méme pour leur
salut aux choses qu'il a créées. Cela vaut avant tout pour 'homme, qui a été créé a limage et a la
ressemblance de Dieu: «Faisons I'homme a notre image, comme notre ressemblance»42. «Faisons»: peut-
on considérer que le pluriel, employé ici par le Créateur en parlant de lui-méme, suggere déja en quelque
facon le mystére trinitaire, la présence de la Trinité dans I'ceuvre de la création de 'homme? Le lecteur
chrétien qui connait déja la révélation de ce mystére peut aussi en reconnaitre le reflet dans ces paroles. En
tout cas, le contexte du Livre de la Genese nous permet de voir dans la création de I'homme le premier
commencement du don que Dieu fait de lui-méme pour le salut dans la mesure ou il a accordé a I'homme
d'étre a «l'image» et a «la ressemblance» de lui-méme.

13. Il semble donc que les paroles prononcées par Jésus dans le discours d'adieu doivent aussi étre relues
en rapport avec ce «commencement» si lointain, mais fondamental, que nous connaissons par le Livre de la
Genese. «Si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra pas vers vous; mais si je pars, je vous l'enverrai». En
présentant son «départ» comme une condition de la «venue» du Paraclet, le Christ fait le lien entre le
nouveau commencement du don que Dieu fait de lui-méme par I'Esprit Saint pour le salut, et le mystére de
la Rédemption. C'est la un nouveau commencement, avant tout parce que, entre le premier commencement

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



et toute l'histoire de I'homme, s'est interposé, a partir de la chute originelle, le péché qui s'oppose a la
présence de I'Esprit de Dieu dans la création et qui, surtout, s'oppose au don que Dieu fait de lui-méme a
I'nomme pour son salut. Saint Paul écrit que, précisément a cause du péché, «la création... fut assujettie a la
vanité..., jusqu'a ce jour elle gémit en travail d'enfantement» et «elle attend avec impatience la révélation des
fils de Dieu»43.

14. C'est pourquoi Jésus dit au Cénacle: «C'est votre intérét que je parte»; «si je pars, je vous l'enverrai»44.
Le «départ» du Christ par la Croix a la puissance de la Rédemption - et cela signifie aussi une nouvelle
présence de I'Esprit de Dieu dans la création: le nouveau commencement du don que Dieu fait de lui-méme
a I'nomme dans I'Esprit Saint. «Et la preuve que vous étes des fils, c'est que Dieu a envoyé dans nos cceurs
I'Esprit de son Fils qui crie: Abba! Pérel», écrit I'Apbtre Paul dans la Lettre aux Galates45. L'Esprit Saint est
I'Esprit du Pere, comme en témoignent les paroles du discours d'adieu au Cénacle. Il est, en méme temps,
I'Esprit du Fils: il est I'Esprit de Jésus Christ, comme en témoigneront les Apétres et particulierement Paul de
Tarse46. Par I'envoi de cet Esprit «dans nos cceurs», commence a s'accomplir ce que «la création attend
avec impatience», comme nous le lisons dans la Lettre aux Romains.

L'Esprit Saint vient au prix du «départ» du Christ. Si ce «départ» a provoqué la tristesse des Apbtres47, qui
devait atteindre son point culminant dans la passion et dans la mort du Vendredi Saint, a son tour «cette
tristesse se changera en joie» 48. Le Christ, en effet, marquera son «départ» rédempteur par la gloire de la
résurrection et de I'ascension vers le Pére. Ainsi donc, la tristesse a travers laquelle transparait la joie, voila
ce qu'éprouvent les Apbtres dans la perspective du «départ» de leur Maitre, un départ qui a lieu «dans leur
intérét», parce que, grace a lui, viendra un autre «Paraclet»49. Au prix de la Croix ou se réalise la
Rédemption, par la puissance de tout le mystére pascal de Jésus Christ, I'Esprit Saint vient demeurer dés le
jour de la Pentecbdte avec les Apbtres, pour demeurer avec I'Eglise et dans I'Eglise et, grace a elle, dans le
monde.

De cette maniere s'accomplit définitivement ce nouveau commencement du don que le Dieu un et trine fait
de lui-méme dans I'Esprit Saint par Jésus Christ, Rédempteur de 'hnomme et du monde.

4. Le Messie, Oint de I'Esprit Saint

15. La mission du Messie s'accomplit aussi jusqu'a son terme, car elle est la mission de celui qui a regu la
plénitude de I'Esprit Saint pour le Peuple élu de Dieu et pour I'humanité entiére. Littéralement, «Messie» veut
dire «Christ», c'est-a-dire «Qint», et, dans I'histoire du salut, le sens est «Qint de I'Esprit Saint». Telle était la
tradition prophétiqgue de I'Ancien Testament. En s'y conformant, Simon Pierre dira dans la maison de
Corneille: «Vous savez ce qui s'est passé dans toute la Judée: Jésus de Nazareth... aprés le baptéme
proclamé par Jean; comment Dieu I'a consacré par I'Esprit Saint et rempli de sa force»50.

De ces paroles de Pierre et de beaucoup d'autres semblables51, il convient de remonter avant tout a la
prophétie d'lsaie, parfois appelée «le cinquieme évangile» ou bien «I'évangile de I'Ancien Testament».
Evoquant la venue d'un personnage mystérieux, que la révélation néo-testamentaire identifiera avec Jésus,
Isaie en associe la personne et la mission avec une action spéciale de I'Esprit de Dieu, I'Esprit du Seigneur.
Voici les paroles du prophéte:

«Un rejeton sortira de la souche de Jessé,

un surgeon poussera de ses racines.

Sur lui reposera I'Esprit du Seigneur

esprit de sagesse et d'intelligence,

esprit de conseil et de force,

esprit de connaissance et de crainte du Seigneur:
son inspiration est dans la crainte du Seigneur»52.

Ce texte est important pour toute la pneumatologie de I'Ancien Testament, car il constitue comme un pont
entre le concept bibligue ancien de I'«esprit», entendu avant tout comme un «souffle charismatique», et
I'«<Esprit> comme personne et comme don, don pour la personne. Le Messie de la lignée de David («de la
souche de Jessé») est précisément la personne sur laquelle «reposera» I'Esprit du Seigneur. Il est évident
que, dans ce cas, on ne peut pas encore parler de la révélation du Paraclet: cependant, avec cette allusion
voilée a la figure du futur Messie s'ouvre, pour ainsi dire, la voie sur laquelle est préparée la pleine révélation
de I'Esprit Saint dans I'unité du mystére trinitaire qui se manifestera finalement dans la Nouvelle Alliance.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



16. Cette voie, c'est précisément le Messie. Dans I'Ancienne Alliance, I'onction était devenue le symbole
extérieur du don de I'Esprit. Le Messie (plus que tout autre personnage oint dans I'Ancienne Alliance) est
l'unique et grand Oint du Seigneur lui-méme. Il est I'Oint en ce sens qu'il possede la plénitude de I'Esprit de
Dieu. Et il sera lui-méme le médiateur du don de cet Esprit au Peuple tout entier. Voici, en effet, d'autres
paroles du prophete:

«L'esprit du Seigneur Dieu est sur moi,

car le Seigneur m'a consacré par l'onction;

il m'a envoyé porter la bonne nouvelle aux pauvres,
panser les coeurs meurtris,

annoncer aux captifs la libération

et aux prisonniers la délivrance,

proclamer une année de gréce de la part du Seigneur»53.

L'Oint est aussi envoyé «avec I'Esprit du Seigneur»:
«Et maintenant le Seigneur Dieu
m'a envoyé avec son esprit»54.

Selon le Livre d'Isaie, I'Oint, 'Envoyé avec I'Esprit du Seigneur, est aussi le Serviteur du Seigneur élu, sur
qui repose I'Esprit de Dieu:

«Voici mon serviteur que je soutiens,

mon élu en qui mon &me se complait.

J'ai mis sur lui mon esprit»55.

On sait que le Serviteur du Seigneur est révélé dans le Livre d'lsaie comme le véritable Homme des
douleurs: le Messie souffrant pour les péchés du monde56. Et, simultanément, il est celui méme qui recoit la
mission de porter de véritables fruits de salut pour toute I'humanité: «Il présentera aux nations le droit ...»57;
et il deviendra «l'alliance du peuple, la lumiére des nations ...»58; «pour que mon salut atteigne aux
extrémités de la terre»59.

Car: «Mon esprit qui est sur toi,

et mes paroles que j'ai mises dans ta bouche

ne s'éloigneront pas de ta bouche,

ni de la bouche de ta descendance,

ni de la bouche de la descendance de ta descendance,
dit le Seigneur, dés maintenant et a jamais»60.

Les textes prophétiques cités ici, nous devons les lire ala lumiére de I'Evangile, de méme que, pour sa part,
le Nouveau Testament recoit de la lumiére admirable de ces textes vétéro-testamentaires une clarté
particuliere. Le prophéte présente le Messie comme celui qui vient dans I'Esprit Saint, comme celui qui
possede la plénitude de cet Esprit en lui et, en méme temps, pour les autres, pour Israél, pour toutes les
nations, pour toute I'numanité. La plénitude de I'Esprit de Dieu s'accompagne de nombreux dons, les biens
du salut, destinés spécialement aux pauvres et a ceux qui souffrent, a tous ceux qui ouvrent leur cceur a ces
dons, parfois a travers l'expérience douloureuse de leur propre existence, mais avant tout dans la
disponibilité intérieure qui provient de la foi. Cela, le vieillard Syméon, «homme juste et pieux» sur qui
«reposait I'Esprit Saint», en eut l'intuition au moment de la présentation de Jésus au Temple, lorsqu'il vit en
lui «le salut préparé a la face de tous les peuples» au prix de la grande souffrance, celle de la Croix, qu'il
devait éprouver en méme temps que sa Mére61. La Vierge Marie comprenait cela encore mieux, elle qui
«avait congu du Saint-Esprit»62, lorsqu'elle méditait en son cceur les «mystéres» du Messie auxquels elle
était associee63.

17. 1l convient de souligner ici que I'«esprit du Seigneur», qui «repose» sur le futur Messie, est clairement et
avant tout un don de Dieu pour la personne de ce Serviteur du Seigneur. Mais lui-méme n'est pas une
personne isolée et existant par elle-méme, parce qu'il agit par la volonté du Seigneur, en vertu de sa
décision ou de son choix. Méme si, a la lumiére des textes d'lsaie, I'oeuvre salvifique du Messie, Serviteur
du Seigneur, implique I'action de I'Esprit accomplie a travers lui, dans leur contexte vétéro-testamentaire la
distinction des sujets ou des Personnes divines - telles que ces Personnes subsistent dans le mystere
trinitaire et seront révélées ensuite dans le Nouveau Testament - n'est cependant pas suggérée. Que ce soit
en Isaie ou dans tout I'Ancien Testament, la personnalité de I'Esprit Saint est complétement cachée: cachée
dans la révélation du Dieu unique, comme aussi dans I'annonce prophétique du Messie a venir.

18. Au début de son activité messianique, Jesus Christ se réclamera de cette annonce que comprenaient les
paroles d'Isaie. Il le fera a Nazareth méme ou il avait passé trente années de sa vie dans la maison de
Joseph le charpentier, aux c6tés de Marie, la Vierge sa Mere. Quand il eut I'occasion de prendre la parole a

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



la Synagogue, ouvrant le Livre d'lsaie, il trouva le passage ou il était écrit: «L'Esprit du Seigneur est sur moi,
parce qu'il m'a consacré par I'onction» et, apres avoir lu ce passage, il dit a I'assemblée: «Aujourd'hui, cette
écriture est accomplie pour vous qui I'entendez»64. De cette maniére, il confessait et il proclamait qu'il était
celui qui «a regu l'onction» du Pére, qu'il était le Messie, c'est-a-dire celui en qui demeure I'Esprit Saint, le
don de Dieu lui-méme, celui qui posséde la plénitude de cet Esprit, celui qui marque le «nouveau
commencement» du don que Dieu fait a I'numanité dans I'Esprit.

5. Jésus de Nazareth, «manifesté» dans I'Esprit Saint

19. Méme si dans sa propre ville de Nazareth Jesus n'est pas reconnu comme Messie, sa mission
messianique dans I'Esprit Saint est cependant révélée au peuple par Jean-Baptiste au commencement de
son activité publique. Au bord du Jourdain, Jean, fils de Zacharie et d'Elisabeth, annonce la venue du
Messie et administre le baptéme de pénitence. Il dit: «Pour moi, je vous baptise avec de I'eau, mais vient le
plus fort que moi, et je ne suis pas digne de délier la courroie de ses sandales: lui vous baptisera dans
I'Esprit Saint et le feu»65.

Jean-Baptiste annonce le Messie-Christ non seulement comme celui qui «vient» dans I'Esprit Saint, mais
aussi comme celui qui «porte» I'Esprit Saint, comme Jésus le révélera mieux au Cénacle. Jean se fait ici
I'écho fidéle des paroles d'lsaie, qui concernaient I'avenir chez le prophéte ancien, tandis que dans son
enseignement sur les rives du Jourdain, elles constituent l'introduction immédiate a la réalité messianique
nouvelle. Jean n'est pas seulement prophéte, il est aussi messager: il est le précurseur du Christ. Ce qu'il
annonce se réalise aux yeux de tous. Jésus de Nazareth vient au Jourdain pour recevoir, lui aussi, le
baptéme de pénitence. En voyant celui qui arrive, Jean proclame: «Voici I'agneau de Dieu, qui enléve le
péché du monde»66. Il dit cela sous l'inspiration du Saint-Esprit67 et rend témoignage a I'accomplissement
de la prophétie d'lsaie. En méme temps, il proclame la foi en la mission rédemptrice de Jésus de Nazareth.
Sur les levres de Jean-Baptiste, «Agneau de Dieu» est une expression de la vérité sur le Rédempteur qui
n'a pas moins de portée que celle de «Serviteur du Seigneur».

Ainsi, par le témoignage de Jean au Jourdain, Jésus de Nazareth, rejeté par ses compatriotes, se trouve
manifesté aux yeux d'lsraél comme le Messie, c'est-a-dire «|'Oint» de I'Esprit Saint. Et ce témoignage est
confirmé par un autre témoignage supérieur, mentionné par les trois synoptiques. En effet, quand tout le
peuple fut baptisé et tandis que Jésus, ayant recu le baptéme, se trouvait en priére, «le ciel s'ouvrit, et
I'Esprit Saint descendit sur lui sous une forme corporelle, comme une colombe»68 et, en méme temps,
«voici qu'une voix venue des cieux disait: "Celui-ci est mon Fils bien-aimé, qui a toute ma faveur"»69.

C'est une théophanie trinitaire, qui est un témoignage rendu a la glorification du Christ a l'occasion de son
baptéme dans le Jourdain. Non seulement elle confirme le témoignage de Jean-Baptiste, mais elle dévoile
une dimension encore plus profonde de la vérité sur Jésus de Nazareth comme Messie. Il est dit: le Messie
est le Fils bien-aimé du Pere. Son investiture solennelle ne se réduit pas a la mission messianique du
«Serviteur du Seigneur». A la lumiere de la théophanie du Jourdain, c'est le mystére de la Personne méme
du Messie qui est exalté. Il est glorifié parce qu'il est Fils de la complaisance divine. La voix d'en haut dit:
«Mon Fils».

20. La théophanie du Jourdain n'éclaire que fugitivement le mystére de Jésus de Nazareth dont toute
l'activité se déroulera en présence de I'Esprit Saint70. Ce mystere sera révélé par Jésus lui-méme et peu a
peu confirmé & travers tout ce qu'il «a fait et enseigné»71. Dans la ligne de cet enseignement et des signes
messianiques que Jésus accomplit avant de parvenir au discours d'adieu du Cénacle, nous rencontrons des
événements et des paroles qui représentent des moments particulierement importants de cette révélation
progressive. Ainsi I'évangéliste Luc, qui a déja présenté Jésus «rempli d'Esprit Saint» et «<mené par I'Esprit a
travers le désert»72, nous apprend que, apres le retour des soixante-douze disciples de la mission que le
Maitre leur avait confiée73, alors que, tout joyeux, ils décrivaient le fruit de leur travail, a cette heure méme,
Jésus «tressaillit de joie sous l'action de I'Esprit Saint et dit: "Je te bénis, Pére, Seigneur du ciel et de la
terre, d'avoir caché cela aux sages et aux intelligents et de I'avoir révélé aux tout-petits. Oui, Pére, car tel a
été ton bon plaisir"»74. Jésus exulte a cause de la paternité divine; il exulte parce qu'il lui est donné de
révéler cette paternité; il exulte, enfin, parce qu'il y a comme un rayonnement particulier de cette paternité
divine sur les «petits». Et I'évangéliste qualifie tout cela de «tressaillement de joie dans I'Esprit Saint».

Un tel tressaillement de joie, en un sens, entraine Jésus a dire encore davantage. Ecoutons: «Tout m'a été
remis par mon Pere, et nul ne sait qui est le Fils si ce n'est le Pére, ni qui est le Pere si ce n'est le Fils, et
celui a qui le Fils veut bien le révéler»75.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



21. Ce qui, au cours de la théophanie du Jourdain, est venu pour ainsi dire «de I'extérieur» d'en haut,
provient ici «de l'intérieur», c'est-a-dire du plus profond de ce qu'est Jésus. C'est une autre révélation du
Pere et du Fils, unis dans I'Esprit Saint. Jésus parle seulement de la paternité de Dieu et de sa propre
filiation; il ne parle pas explicitement de I'Esprit qui est Amour et, par la, union du Pére et du Fils.
Néanmoins, ce qu'il dit du Pére et de lui-méme comme Fils résulte de la plénitude de I'Esprit qui est en lui,
qui remplit son coeur, pénétre son propre «Moi», inspire et vivifie en profondeur son action. De la, ce
«tressaillement de joie dans I'Esprit Saint». L'union du Christ avec I'Esprit Saint, dont il a une parfaite
conscience, s'exprime dans ce «tressaillement de joie» qui, en un sens, rend «perceptible» sa source
secrete. Il en résulte une manifestation et une exaltation particuliéres qui sont propres au Fils de I'homme,
au Christ-Messie dont I'humanité appartient a la personne du Fils de Dieu, substantiellement un avec I'Esprit
Saint dans la divinité.

Dans sa magnifiqgue confession de la paternité de Dieu, Jésus de Nazareth se manifeste aussi lui-méme, il
manifeste son «Moi» divin: il est en effet le Fils «de la méme substance», c'est pourquoi «nul ne sait qui est
le Fils si ce n'est le Pére, ni qui est le Pére si ce n'est le Fils», ce Fils qui «pour nous et pour notre salut»
s'est fait homme par I'Esprit Saint et est né d'une Vierge dont le nom était Marie.

6. «<Recevez I'Esprit Saint», dit le Christ ressuscité

22. Gréace a son récit, Luc nous conduit a un point extrémement proche de la vérité comprise dans le
discours au Cénacle. Jésus de Nazareth, «exalté» dans I'Esprit Saint, se présente au cours de ce discours
et de cet entretien comme celui qui «porte» I'Esprit, comme celui qui doit le porter et le «donner» aux
Apbtres et a I'Eglise au prix de son «départ» par la Croix.

Par le verbe «porter» on entend ici avant tout «révéler». L'Ancien Testament, depuis le Livre de la Genese, a
fait connaitre en quelque sorte I'Esprit de Dieu d'abord comme le «souffle» de Dieu qui donne la vie, comme
«un souffle vital» surnaturel. Dans le Livre d'Isaie, il est présenté comme un «don» pour la personne du
Messie, comme celui qui vient sur lui pour guider de lintérieur toute son activité salvifigue. Au bord du
Jourdain, I'annonce d'lsaie a revétu une forme concréte: Jésus de Nazareth est celui qui vient dans I'Esprit
Saint et le porte comme le don propre de sa Personne méme, pour le répandre grace a son humanité: «Lui
vous baptisera dans I'Esprit Saint»76. Dans I'évangile de Luc, cette révélation de I'Esprit Saint est confirmée
et enrichie, présentée comme la source intime de la vie et de I'action messianique de Jésus Christ.

A la lumiere de ce que Jésus dit dans le discours apres la Céne, I'Esprit Saint est révélé d'une maniere
nouvelle et plus ample. Il n'est pas seulement le don a la personne (a la personne du Messie), mais il est
une Personne-Don. Jesus annonce sa venue comme celle d'«un autre Paraclet» qui, étant I'Esprit de vérité,
conduira les Apobtres et I'Eglise «a la vérité tout entiere»77. Cela s'accomplira en raison de la communion
particuliere qui existe entre I'Esprit Saint et le Christ: «C'est de mon bien qu'il recevra et il vous le
dévoilera»78. Cette communion a sa source premiere dans le Pére: «Tout ce qu'a le Pére est a moi. Voila
pourquoi j'ai dit que c'est de mon bien qu'il recoit et qu'il vous le dévoilera»79. Venant du Pére, I'Esprit Saint
est envoyé d'auprés du Pére80. L'Esprit Saint a d'abord été envoyé comme don au Fils qui s'est fait homme,
pour accomplir les prophéties messianiques. Apres le «départ» du Christ-Fils, suivant le texte johannique,
I'Esprit Saint «viendra» directement- c'est sa mission nouvelle - pour achever I'ceuvre du Fils. Ainsi, c'est lui
qui menera a son accomplissement I'ére nouvelle de I'histoire du salut.

23. Nous nous trouvons au seuil de I'événement pascal. La révélation nouvelle et définitive de I'Esprit Saint
comme Personne qui est le Don s'accomplit précisément a ce moment. Les événements de Paques- la
passion, la mort et la résurrection du Christ - sont aussi le temps de la nouvelle venue de I'Esprit Saint
comme Paraclet et Esprit de vérité. C'est le temps du «nouveau commencement» du don que le Dieu un et
trine fait de lui-méme a I'humanité dans I'Esprit Saint par I'action du Christ Rédempteur. Ce nouveau
commencement est la rédemption du monde: «Car Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils
unique»81. Déja, dans le fait de «donner» le Fils, dans le don du Fils, s'exprime l'essence la plus profonde
de Dieu qui, comme Amour, est une source inépuisable de libéralité. Dans le don fait par le Fils s'achévent la
révélation et la libéralité de I'Amour éternel: I'Esprit Saint, qui dans les profondeurs insondables de la divinité
est une Personne-Don, par I'ceuvre du Fils, c'est-a-dire par le mystére pascal, est donné d'une maniére
nouvelle aux Apbtres et a I'Eglise et, a travers eux, a 'humanité et au monde entier.

24. L'expression définitive de ce mystére apparait le jour de la Résurrection. En ce jour, Jésus de Nazareth,
«issu de la lignée de David selon la chair», comme ['écrit I'Apdtre Paul, est «établi Fils de Dieu avec

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



puissance selon I'Esprit de sainteté, par sa résurrection des morts»82. On peut donc dire que I'«exaltation»
messianique du Christ dans I'Esprit Saint atteint son sommet dans la Résurrection; il se révéle alors comme
Fils de Dieu, «rempli de puissance». Et cette puissance, dont les sources jaillissent dans l'insondable
communion trinitaire, se manifeste avant tout dans le fait que si, d'une part, le Christ ressuscité réalise la
promesse de Dieu déja exprimée par la voix du prophéte: «Je vous donnerai un coeur nouveau, je mettrai
en vous un esprit nouveau, ... mon esprit»83, d'autre part, il accomplit sa propre promesse faite aux Apobtres
par ces mots: «Si je pars, je vous l'enverrai»84. C'est lui, I'Esprit de vérité, le Paraclet envoyé par le Christ
ressuscité pour nous transformer et faire de nous I'image méme du ressuscité85.

Ecoutons: «Le soir, ce méme jour, le premier de la semaine, et les portes étant closes, la ou se trouvaient
les disciples, par peur des juifs, Jésus vint et se tint au milieu et il leur dit: «Paix a vous!». Ayant dit cela, il
leur montra ses mains et son c6té. Les disciples furent remplis de joie a la vue du Seigneur. Il leur dit alors,
de nouveau: "Paix a vous! Comme le Pére m'a envoyé, moi aussi je vous envoie". Ayant dit cela, il souffla
sur eux et leur dit: "Recevez I'Esprit Saint"»86.

Tous les détails de ce texte clé de I'Evangile de Jean ont une réelle portée, spécialement si nous les relisons
en relation avec les paroles prononcées dans le méme Cénacle au début des événements de Paques.
Désormais, ces événements - le triduum sacrum de Jésus que le Pére a consacré par 'onction et envoyé
dans le monde - atteignent leur achevement. Le Christ, qui «avait remis I'esprit» sur la Croix87 comme Fils
de I'hnomme et Agneau de Dieu, une fois ressuscité, va vers les Apbtres pour «souffler sur eux» avec la
puissance dont parle la Lettre aux Romains88. La venue du Seigneur remplit de joie ceux qui sont présents:
«Leur tristesse se change en joie»89, comme il I'avait déja promis lui-méme avant sa passion. Et surtout
I'annonce essentielle du discours d'adieu se réalise: le Christ ressuscité, comme inaugurant une création
nouvelle, «porte» aux Apbtres I'Esprit Saint. Il le leur porte au prix de son «départ»; il leur donne cet Esprit
en quelque sorte a travers les plaies de sa crucifixion: «Il leur montra ses mains et son cété». C'est en vertu
de cette crucifixion qu'il leur dit: «<Recevez I'Esprit Saint».

Un lien étroit s'établit ainsi entre I'envoi du Fils et celui de I'Esprit Saint. L'envoi de I'Esprit Saint (aprés le
péché originel) ne peut avoir lieu sans la Croix et la Résurrection: «Si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra
pas vers vous»90. Un lien étroit s'établit aussi entre la mission de I'Esprit Saint et celle du Fils dans la
Rédemption. La mission du Fils, en un sens, trouve son «achévement» dans la Rédemption. La mission de
I'Esprit Saint «découle» de la Rédemption: «C'est de mon bien qu'il recoit et il vous le dévoilera»91. La
Rédemption est accomplie pleinement par le Fils comme I'Oint qui est venu et a agi par la puissance de
I'Esprit Saint, s'offrant lui-méme a la fin en sacrifice supréme sur le bois de la Croix. Et cette Rédemption est
aussi accomplie continuellement dans les coeurs et les consciences des hommes - dans I'histoire du monde
- par I'Esprit Saint qui est I'«autre Paraclet».

7. L'Esprit Saint et le temps de I'Eglise

25. «Une fois achevée I'ceuvre que le Pére avait chargé son Fils d'accomplir sur la terre (cf. Jn 17, 4), le jour
de la Pentecbte, I'Esprit Saint fut envoyé qui devait sanctifier I'Eglise en permanence et procurer ainsi aux
croyants, par le Christ, dans l'unique Esprit, I'accés auprés du Peére (cf. Ep 2, 18). C'est lui, I'Esprit de vie, la
source d'eau jaillissant pour la vie éternelle (cf. dn 4, 14; 7, 38-39), par qui le Pére donne la vie aux hommes
que le péché avait fait mourir, en attendant de ressusciter dans le Christ leur corps mortel (cf. Rm 8, 10-
11)»92.

C'est ainsi que le Concile Vatican Il parle de la naissance de I'Eglise le jour de la Pentecéte. L'événement de
la Pentecdte constitue la manifestation définitive de ce qui s'était accompli dans le méme Cénacle des le
dimanche de Paques. Le Christ ressuscité vint et «porta» aux Apbétres I'Esprit Saint. Il le leur donna en
disant: «Recevez I'Esprit Saint». Ce qui s'était produit alors a l'intérieur du Cénacle, «les portes closes», plus
tard, le jour de la Pentecéte, fut manifesté aussi a I'extérieur, devant les hommes. Les portes du Cénacle
s'ouvrent et les Apbtres se dirigent vers les habitants et les pélerins rassemblés a Jérusalem a I'occasion de
la féte, pour rendre témoignage au Christ par la puissance de I'Esprit Saint. Ainsi se réalise la parole de
Jésus: «Il me rendra témoignage; mais vous aussi, vous témoignerez, parce que vous étes avec moi depuis
le commencement»93.

Nous lisons dans un autre document du Concile Vatican II: «Sans aucun doute, le Saint-Esprit était déja a
l'ceuvre dans le monde avant la glorification du Christ. Pourtant, le jour de la Pentecéte, il descendit sur les
disciples pour demeurer avec eux a jamais: I'Eglise se manifesta publiguement devant la multitude, la
diffusion de I'Evangile commenca avec la prédication parmi les paiens»94.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le temps de I'Eglise a commencé par la «venue», c'est-a-dire par la descente de I'Esprit Saint sur les
Apbtres réunis au Cénacle de Jérusalem avec Marie, la Mére du Seigneur95. Le temps de I'Eglise a
commencé au moment ou les promesses et les prophéties qui se rapportaient de maniére tres explicite au
Paraclet, a I'Esprit de vérité, ont commencé a se réaliser sur les Apbtres avec puissance et de toute
évidence, déterminant ainsi la naissance de I'Eglise. Les Actes des Apdtres parlent de cela fréquemment, en
de nombreux passages. Il en résulte que, suivant la conscience de la communauté primitive dont Luc
exprime les certitudes, I'Esprit Saint a assuré la conduite, de maniére invisible mais d'une certaine fagon
«perceptible», de ceux qui, aprés le départ du Seigneur Jésus, avaient profondément le sentiment d'étre
restés orphelins. Par la venue de I'Esprit Saint, ils se sont sentis aptes a accomplir la mission qui leur avait
été confiée. lls se sont sentis pleins de force. C'est la précisément l'action de I'Esprit Saint en eux, et c'est
son action constante dans I'Eglise par leurs successeurs. En effet, la grace de I'Esprit Saint, que les Apbtres
ont donnée a leurs collaborateurs par I'imposition des mains, continue a étre transmise par I'ordination
épiscopale. Puis, par le sacrement de l'ordre, les évéques font participer les ministres sacrés a ce don
spirituel, et ils font en sorte que tous ceux qui sont renés de I'eau et de I'Esprit en soient fortifiés par le
sacrement de la confirmation; d'une certaine fagon, la grace de la Pentecbte est ainsi perpétuée dans
I'Eglise.

Comme l'écrit le Concile, «I'Esprit demeure dans I'Eglise et dans le cceur des fidéles comme dans un temple
(cf. 1 Co 3, 16; 6, 19), en eux il prie et atteste leur condition de fils de Dieu par adoption (cf. Ga 4, 6; Rm 8,
15-16. 26). Cette Eglise qu'il introduit dans la vérité tout entiére (cf. Jn 16, 13), qu'il unifie par la communion
et le ministére, I'Esprit lui fournit ses moyens d'action et la dirige par la diversité de ses dons hiérarchiques et
charismatiques, et il I'embellit par ses fruits (cf. Ep 4, 11-12; 1 Co 12, 4; Ga 5, 22). Par la vertu de I'Evangile,
il rajeunit I'Eglise et il la renouvelle sans cesse, I'acheminant a I'union parfaite avec son Epoux»96.

26. Les passages cités de la Constitution conciliaire Lumen gentium nous disent que, par la venue de I'Esprit
Saint, commenca le temps de I'Eglise. lls nous disent aussi que ce temps, le temps de I'Eglise, continue. |l
dure au cours des siécles et des générations. En notre siecle, ou I'numanité est désormais proche de la fin
du deuxieme millénaire apres le Christ, ce temps de I'Eglise a été particulierement exprimé dans le Concile
Vatican Il , le concile de notre siecle. On sait, en effet, qu'il a été spécialement un concile
«ecclésiologique»:un concile sur le theme de I'Eglise. En méme temps, I'enseignement de ce Concile est
essentiellement «pneumatologique», pénétré de la vérité sur I'Esprit Saint, &me de I'Eglise. Nous pouvons
dire que, dans la richesse de son magistere, le Concile Vatican Il contient a proprement parler tout ce «que
I'Esprit dit aux Eglises»97 en fonction de la période actuelle de I'histoire du salut.

Guidé par I'Esprit de vérité et rendant témoignage avec lui, le Concile a donné une particuliére confimation
de la présence de I'Esprit Saint-Paraclet. En un sens, il I'a rendu nouvellement «présent» dans notre époque
difficile. On comprend mieux, a la lumiére de cette conviction, la grande importance de toutes les initiatives
tendant a la réalisation de Vatican Il, de son magistére et de sa visée pastorale et cecuménique. Dans cette
perspective, il convient de prendre en considération et d'apprécier les Assemblées du Synode des Eveques,
réunies par la suite, qui ont eu pour but de permettre que les fruits de la Vérité et de I'Amour - les fruits
authentiques de I'Esprit Saint - deviennent un bien durable du Peuple de Dieu dans son pélerinage terrestre
au cours des siécles. Ce travail de I'Eglise est indispensable, car il est destiné a vérifier et a consolider les
fruits salvifiques de I'Esprit accordés au Concile. A cette fin, il est nécessaire de savoir les «discerner»
attentivement par rapport a tout ce qui peut, au contraire, provenir en premier lieu du «Prince de ce
monde»98. Ce discernement est d'autant plus nécessaire dans la réalisation de I'ceuvre du Concile que
celui-ci s'est largement ouvert au monde contemporain, comme on le voit clairement dans les Constitutions
importantes Gaudium et spes et Lumen gentium.

Nous lisons dans la Constitution pastorale: «Leur communauté (celle des disciples du Christ) ... s'édifie avec
des hommes, rassemblés dans le Christ, conduits par I'Esprit Saint dans leur marche vers le Royaume du
Pere, et porteurs d'un message de salut qu'il leur faut proposer a tous. La communauté des chrétiens se
reconnait donc réellement et intimement solidaire du genre humain et de son histoire»99. «L'Eglise sait
parfaitement que Dieu seul, dont elle est la servante, répond aux plus profonds désirs du coeur humain que
jamais ne rassasient pleinement les nourritures terrestres»100. «L'Esprit de Dieu .... par une providence
admirable, conduit le cours des temps et rénove la face de la terre»101.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



DEUXIEME PARTIE - L'ESPRIT QUI MET EN LUMIERE LE PECHE DU
MONDE

1. Péché, justice et jugement

27. Jésus, pendant son discours au Cénacle, annonce la venue de I'Esprit Saint «au prix» de son propre
départ, et il promet: «Si je pars, je vous l'enverrai». Mais, dans ce méme contexte, il ajoute: «Et lui, une fois
venu, il établira la culpabilité du monde en fait de péché, en fait de justice et en fait de jugement»102. Le
Paraclet lui-méme, I'Esprit de vérité, promis comme celui qui «enseignera» et «rappellera», comme celui qui
«rendra témoignage», comme celui qui «introduira dans la vérité tout entiére», est maintenant annoncé, par
les paroles que nous venons de citer, comme celui qui «établira la culpabilité du monde en fait de péché, en
fait de justice et en fait de jugement».

Le contexte semble déja significatif. Jésus relie cette annonce de la venue de I'Esprit Saint aux paroles qui
indiquent son «départ» par la Croix et qui en soulignent méme la nécessité: «C'est votre intérét que je parte;
car si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra pas vers vous»103.

Mais ce qui compte le plus, c'est I'explication que Jésus ajoute lui-méme a ces trois mots: péché, justice,
jugement. Il dit en effet: «Il établira la culpabilité du monde en fait de péché, en fait de justice et en fait de
jugement: de péché, parce qu'ils ne croient pas en moi; de justice, parce que je vais vers le Pére et que vous
ne me verrez plus; de jugement, parce que le Prince de ce monde est jugé»104. Dans la pensée de Jésus,
le péché, la justice, le jugement ont un sens bien précis, différent de celui que I'on aurait peut-étre tendance
a attribuer a ces mots indépendamment de I'explication donnée par celui qui parle. Cette explication indique
aussi comment il faut comprendre I'expression «établir la culpabilité du monde», qui est propre a l'action de
I'Esprit Saint. Et ici, le sens de chaque mot importe, et aussi le fait que Jésus les a unis entre eux dans la
méme phrase.

«Le péché», dans ce texte, signifie l'incrédulité que Jésus rencontre parmi les «siens», a commencer par
ses concitoyens de Nazareth. Il signifie le refus de sa mission, qui aménera les hommes a le condamner a
mort. Lorsque, ensuite, il parle de «la justice», Jésus semble envisager la justice définitive que lui rendra le
Pére en l'entourant de la gloire de la résurrection et de I'ascension au ciel: «Je m'en vais vers le Pére». A
son tour, dans le contexte du «péché» et de la «justice» ainsi entendus, «le jugement» signifie que I'Esprit
de vérité montrera, dans la condamnation de Jésus a la mort en Croix, le péché du «monde». Toutefois, le
Christ n'est pas venu dans le monde uniquement pour le juger et le condamner: il est venu pour le
sauver105. La mise en lumiere du péché et de la justice a pour but le salut du monde, le salut des hommes.
C'est bien cette vérité qui semble soulignée par l'affirmation que «le jugement» concerne seulement le
«Prince de ce monde», a savoir Satan, celui qui, depuis le commencement, exploite I'ceuvre de la création
contre le salut, contre I'alliance et I'union de I'homme avec Dieu: il est «déja jugé» depuis le commencement.
Si I'Esprit-Paraclet doit confondre le monde en fait de jugement, c'est pour continuer en lui I'ceuvre salvatrice
du Christ.

28. Nous voulons ici concentrer principalement notre attention sur cette mission de «manifester le péché du
monde», qui est celle de I'Esprit Saint, tout en respectant les paroles de Jésus dans I'ensemble du contexte.
L'Esprit Saint, qui recoit du Fils I'ceuvre de la Rédemption du monde, assume par la méme la tache de
«manifester le péché» pour sauver. Cela se fait en référence permanente a la «justice», c'est-a-dire au salut
définitif en Dieu, a I'accomplissement de I'économie qui a pour centre le Christ crucifié et glorifié. Et cette
économie salvifique de Dieu soustrait 'homme, en un sens, au «jugement», c'est-a-dire a la damnation, qui
a frappé le péché de Satan, le «Prince de ce monde», celui qui, a cause de son péché, est devenu
«régisseur de ce monde de ténebres»106. Et voici qu'en vertu de cette référence au «jugement», s'ouvrent
de vastes horizons pour la compréhension du «péché», et aussi de la «justice». Montrant le péché, sur
l'arriere-plan de la Croix du Christ, dans I'économie du salut (on pourrait dire «le péché sauvé»), I'Esprit
Saint fait comprendre que sa mission est de mettre en évidence méme le péché qui a déja été jugé
définitivement («le péché condamné»).

29. Toutes les paroles prononcées par le Rédempteur au Cénacle, a la veille de sa passion, s'inscrivent
dans le temps de I'Eglise, a commencer par celles qui concernent I'Esprit Saint comme Paraclet et comme
Esprit de vérité. Elles s'y inscrivent d'une maniére toujours nouvelle, a chaque génération, a chaque époque.
Cela est confirmé, pour ce qui est de notre siecle, par I'ensemble de I'enseignement du Concile Vatican Il,
spécialement dans la Constitution pastorale «Gaudium et spes». De nombreux passages de ce document

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



montrent clairement que le Concile, s'ouvrant a la lumiére de I'Esprit de vérité, se présente comme le
dépositaire authentique de tout ce qui a été annoncé et promis par le Christ aux Apbtres et a I'Eglise dans le
discours d'adieu, en particulier de I'annonce selon laquelle I'Esprit Saint doit «établir la culpabilité du monde
en fait de péché, en fait de justice et en fait de jugement».

C'est ce qu'indique déja le texte dans lequel le Concile explique ce gu'il entend par «monde»: «Le monde
qu'il (le Concile lui-méme) a ainsi en vue est celui des hommes, la famille humaine tout entiere avec l'univers
au sein duquel elle vit. C'est le théatre ou se joue l'histoire du genre humain, le monde marqué par l'effort de
I'nomme, ses défaites et ses victoires. Pour la foi des chrétiens, ce monde a été fondé et demeure conservé
par I'amour du Créateur; il est tombé, certes, sous l'esclavage du péché, mais le Christ, par la Croix et la
Résurrection, a brisé le pouvoir du Malin et I'a libéré pour qu'il soit transformé selon le dessein de Dieu et
qu'il parvienne ainsi a son accomplissement»107. Il faut, en référence a ce texte trés synthétique, lire les
autres passages de la Constitution qui cherchent a montrer, avec tout le réalisme de la foi, la situation du
péché dans le monde contemporain et aussi a expliquer son essence, en partant de divers points de
vue108.

Lorsque Jésus, la veille de Paques, parle de I'Eprit Saint comme de celui qui «mettra en lumiere le péché du
monde», il faut, d'un c6té, donner a cette affirmation la portée la plus grande possible, en ce sens qu'elle
comprend tout I'ensemble des péchés qui marquent I'histoire de I'humanité. Mais, d'un autre c6té, quand
Jésus explique que ce péché consiste dans le fait qu'«ils ne croient pas en lui», la portée de I'affirmation
semble se restreindre a ceux qui ont refusé de reconnaitre la mission messianique du Fils de I'nomme, le
condamnant a la mort sur la Croix. Il est cependant difficile de ne pas remarquer que cette portée plus
«réduite» du sens du péché, située avec précision dans ['histoire, s'élargit jusqu'a prendre une ampleur
universelle en raison de l'universalité de la Rédemption accomplie par la Croix. La révélation du mystére de
la Rédemption ouvre la voie a une intelligence de ce mystére selon laquelle tout péché, quel que soit le lieu
ou le temps ou il a été commis, est mis en rapport avec la Croix du Christ - et donc aussi, indirectement,
avec le péché de ceux qui «n'ont pas cru en lui» et ont condamné Jésus Christ a la mort sur la Croix.

De ce point de vue, il nous faut revenir a I'événement de la Pentecote.

2. Le témoignage du jour de la Pentecéte

30. Le jour de la Pentecdte, tout ce que le Christ avait annoncé lors de son discours d'adieu fut confirmé de
la maniére la plus exacte et la plus directe, en particulier I'annonce dont nous parlons ici: «Le Paraclet ...
établira la culpabilité du monde en fait de péché». Ce jour-la, I'Esprit Saint promis descendit sur les Ap6tres
réunis dans la priere avec Marie, Méere de Jésus, au Cénacle, comme nous le lisons dans les Actes des
Apotres: «Tous furent alors remplis de I'Esprit Saint et commencérent a parler en d'autres langues, selon
que I'Esprit leur donnait de s'exprimer»109, «I'Esprit ramenant ainsi a I'unité les races séparées et offrant au
Pere les prémices de toutes les nations»110.

On voit clairement le rapport entre ce qu'avait annoncé le Christ et cet événement. Nous y distinguons
I'accomplissement premier et fondamental de la promesse concernant le Paraclet. Envoyé par le Peére, il
vient «aprés» le départ du Christ, «au prix» de ce départ. Ce départ s'effectue d'abord par la mort sur la
Croix, puis quarante jours apres la résurrection, par I'ascension au ciel. Au moment de I'ascension, Jésus
ordonne encore aux Apbtres «de ne pas s'éloigner de Jérusalem, mais d'y attendre ce que le Pere avait
promis»; «vous serez baptisés dans I'Esprit Saint sous peu de jours»; «vous allez recevoir une force, celle
de I'Esprit Saint qui descendra sur vous. Vous serez alors mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et
la Samarie, et jusqu'aux extrémités de la terre»111.

Ces derniéres paroles contiennent un echo, ou un rappel, de I'annonce faite au Cénacle. Et le jour de la
Pentec6te, cette annonce se réalise de facon trés précise. Agissant sous l'influence de I'Esprit Saint recu par
les Ap6tres pendant la priere au Cénacle, devant une multitude de personnes de langues différentes réunies
pour la féte, Pierre se présente et parle. Il proclame ce qu'il n'aurait certainement pas eu le courage de dire
auparavant: «<Hommes d'lsraél ..., Jésus le Nazaréen, cet homme que Dieu a accrédité aupres de vous par
les miracles, prodiges et signes qu'il a opérés par lui au milieu de vous ..., cet homme qui avait été livré
selon le dessein bien arrété et la prescience de Dieu, vous l'avez pris et fait mourir en le clouant a la croix
par la main des impies, mais Dieu I'a ressuscité, le délivrant des affres de la mort. Aussi bien n'était-il pas
possible qu'il fit retenu en son pouvoir»112.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Jésus avait prédit et promis: «ll me rendra témoignage... Mais vous aussi, vous témoignerez». Ce
«témoignage» trouve clairement son commencement dans le premier discours de Pierre a Jérusalem: c'est
le témoignage sur le Christ crucifié et ressuscité. C'est le témoignage de I'Esprit-Paraclet et des Apbtres. Et
selon le contenu méme de ce premier témoignage, I'Esprit de vérité, par la bouche de Pierre, «met en
lumiere le péché du monde», a commencer par le péché qu'est le refus du Christ jusqu'a le faire condamner
a mort, jusqu'a la Croix du Golgotha. Des proclamations de méme contenu se répéteront, selon le texte des
Actes des Apbtres, en d'autres occasions et en différents endroits113.

31. Depuis ce témoignage initial de la Pentecbte, I'action de I'Esprit de vérité, qui «manifeste le péché du
monde», celui de refuser le Christ, est en relation organique avec le témoignage rendu au mystéere pascal,
au mystere du Crucifé et du Ressuscité. Et dans cette relation, I'expression «manifester le péché» révéle sa
propre dimension salvifique. C'est en effet une «manifestation» qui n'a pas pour but le seul fait d'accuser le
monde, encore moins de le condamner. Jésus Christ n'est pas venu dans le monde pour le juger et le
condamner, mais pour le sauver114. Cela est souligné des ce premier discours, lorsque Pierre s'écrie: «Que
toute la maison d'Israél le sache donc avec certitude: Dieu I'a fait Seigneur et Christ, ce Jésus que vous,
vous avez crucifié»115. Et par la suite, lorsque les personnes présentes demandent a Pierre et aux Apétres:
«Freres, que devons-nous faire?», voici la réponse: «Repentez-vous, et que chacun de vous se fasse
baptiser au nom de Jésus Christ pour la rémission de ses péchés, et vous recevrez alors le don du Saint-
Esprit»116.

De cette facon, la «manifestation du péché» devient en méme temps manifestation de la rémission des
péchés, par la puissance de I'Esprit Saint. Dans son discours de Jérusalem, Pierre exhorte a la conversion,
comme Jésus exhortait ses auditeurs au début de son activité messianique117. La conversion requiert la
mise en lumiére du péché, elle contient en elle-méme le jugement intérieur de la conscience. On peut y voir
la preuve de l'action de I'Esprit de vérité au plus profond de I'homme, et cela devient en méme temps le
commencement d'un nouveau don de la grace et de I'amour: «Recevez I'Esprit Saint»118. Ainsi, dans cette
«mise en lumiere du péché», nous découvrons un double don: le don de la vérité de la conscience et le don
de la certitude de la rédemption. L'Esprit de vérité et le Paraclet.

La manifestation du péché, par le ministere de la prédication apostolique dans I'Eglise naissante, est mise
en relation - sous l'impulsion de I'Esprit recu a la Pentecéte - avec la puissance rédemptrice du Christ
crucifié et ressuscité. Ainsi s'accomplit la promesse relative a I'Esprit Saint qui a été faite avant Paques:
«C'est de mon bien qu'il recoit, et il vous le dévoilera». Lorsque, pendant I'événement de la Pentecbte,
Pierre parle du péché de ceux qui «n'ont pas cru»119 et qui ont livré Jésus de Nazareth a une mort
ignominieuse, il rend donc témoignage a la victoire sur le péché, victoire qui a été remportée, en un sens, a
travers le péché le plus grand que I'hnomme ait pu commettre: le meurtre de Jésus, Fils de Dieu, de méme
nature que le Pére! Pareillement, la mort du Fils de Dieu I'emporte sur la mort humaine: «Ero mors tua, o
mors», «j'étais ta mort, 6 mort»120, de méme que le péché d'avoir crucifié le Fils de Dieu «I'emporte» sur le
péché humain! Ce péché est celui qui a été consommé a Jérusalem le jour du Vendredi Saint, et aussi tout
péché de I'nomme. En effet, au plus grand des péchés commis par I'homme correspond, dans le coeur du
Rédempteur, I'offrande de I'amour supréme qui surpasse le mal de tous les péchés des hommes. Se fondant
sur cette certitude, I'Eglise n'hésite pas a répéter chaque année, dans la liturgie romaine de la veillée
pascale, «O felix culpa! heureuse faute!», lors de I'annonce de la résurrection que fait le diacre par le chant
de I'«<Exsultet».

32. Mais de cette vérité ineffable, personne ne peut convaincre le monde, 'homme, la conscience humaine,
sinon Lui-méme, I'Esprit de vérité. Il est I'Esprit qui «sonde les profondeurs de Dieu»121. Face au mystére
du péché, il faut sonder «les profondeurs de Dieu» jusqu'au bout. Il ne suffit pas de sonder la conscience
humaine, en tant que mystere intime de I'homme; il est nécessaire de pénétrer dans le mystére intime de
Dieu, dans ces «profondeurs de Dieu» que synthétise la formule: au Pére, dans le Fils, par I'Esprit Saint.
C'est précisément I'Esprit Saint qui «sonde» ces profondeurs, et qui en tire la réponse de Dieu au péché de
I'nomme. Avec cette réponse se conclut le processus de «mise en lumiére du péché», comme le montre
clairement I'événement de la Pentecéte.

En établissant la culpabilité du «monde» pour ce qui est du péché du Golgotha, de la mort de I'Agneau
innocent, comme cela se produit le jour de la Pentec6te, I'Esprit Saint fait de méme pour tout péché commis
en quelque lieu ou moment que ce soit dans ['histoire de I'homme: il montre en effet son rapport avec la
Croix du Christ. Etablir la culpabilité, c'est montrer le mal qu'est le péché, tout péché, par rapport a la Croix
du Christ. Le péché, sous I'éclairage de ce rapport, est vu dans toute la dimension du mal qui lui est propre,
en raison du mysterium iniquitatis122 qu'il contient et qu'il cache. L'homme ne connait pas cette dimension, il
ne la connait absolument pas en dehors de la Croix du Christ. Il ne peut donc étre «convaincu» de cela que
par I'Esprit Saint, Esprit de vérité mais aussi Paraclet.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Car le péché, mis en relation avec la Croix du Christ, est en méme temps identifié dans la pleine dimension
du «mysterium pietatis»123, comme I'a montré I'Exhortation apostolique post-synodale Reconciliatio et
paenitentia124. Cette autre dimension du péche, 'homme ne la connait absolument pas non plus en dehors
de la Croix du Christ. Et il ne peut en étre convaincu que par I'Esprit Saint, par celui qui sonde les
profondeurs de Dieu.

3. Le témoignage du commencement: la réalité originelle du péché

33. C'est la dimension du péché que nous trouvons dans le témoignage sur le commencement tel que le
donne le Livre de la Genése125. C'est le péché qui, selon la Parole de Dieu révélée, constitue le principe et
la racine de tous les autres péchés. Nous nous trouvons en face de la réalité originelle du péché dans
I'histoire de 'nomme, et en méme temps dans I'ensemble de I'économie du salut. On peut dire que le
mysterium iniquitatis a son origine dans ce péché, mais que c'est aussi le péché a I'égard duquel la
puissance rédemptrice du mysterium pietatis devient particulierement transparente et efficace. C'est ce
qu'exprime saint Paul lorsque, a la «désobéissance» du premier Adam, il oppose I'«obéissance» du Christ,
second Adam: «L'obéissance jusqu'a la mort»126.

Selon le témoignage du commencement, le péché, dans sa réalité originelle, se produit dans la volonté - et
dans la conscience - de 'hnomme, avant tout comme «désobéissance», c'est-a-dire comme opposition de la
volonté de 'homme a la volonté de Dieu. Cette désobéissance originelle présuppose le refus, ou au moins
I'éloignement, de la vérité contenue dans la Parole de Dieu qui crée le monde. Cette Parole est le Verbe lui-
méme, qui était <au commencement avec Dieu», qui «était Dieu» et sans qui «rien ne fut», car «le monde
fut par lui»127. C'est le Verbe qui est aussi la Loi éternelle, la source de toute loi, qui régit le monde et
spécialement les actions de I'homme. Lorsque, a la veille de sa passion, Jésus Christ parle du péché de
ceux qui «ne croient pas en lui», il y a donc, dans ces paroles pleines de douleur, comme une allusion
lointaine au péché qui s'inscrit obscurément sous sa forme originelle dans le mystere méme de la création.
Celui qui parle est, en effet, non seulement le Fils de 'nomme, mais celui qui est aussi «le premier-né de
toute créature», «car c'est en lui qu'ont été créées toutes choses...; tout a été créé par lui et pour lui»128. A
la lumiére de cette vérité, on comprend que la «désobéissance», dans le mystére du commencement,
présuppose en un sens la méme «non-foi», le méme «ils n'ont pas cru» que I'on retrouvera face au mysteére
pascal. Il s'agit, nous l'avons dit, du refus, ou au moins de I'éloignement, de la vérité contenue dans la Parole
du Pére. Le refus s'exprime dans les faits comme une «désobéissance», un acte accompli comme un effet
de la tentation qui provient du «pére du mensonge»129. A la racine du péché humain, il y a donc le
mensonge en tant que refus radical de la vérité qui est dans le Verbe du Pére, par lequel s'exprime la toute-
puissance aimante du Créateur: la toute-puissance et en méme temps I'amour «de Dieu le Pére, Créateur
du ciel et de la terre».

34. «L'Esprit de Dieu», qui, selon la description biblique de la création, «planait sur les eaux»130, désigne le
méme «Esprit qui sonde les profondeurs de Dieu»: il sonde les profondeurs du Pére et du Verbe-Fils dans le
mystére de la création. Non seulement il est le témoin direct de leur amour réciproque, d'ou est issue la
création, mais il est lui-méme cet Amour. Lui-méme, comme Amour, est I'éternel don incréé. En lui se trouve
la source et le commencement de tout don fait aux créatures. Le témoignage du commencement, que nous
trouvons dans toute la Révélation, des le Livre de la Genese, est clair et ne varie pas sur ce point. Créer
veut dire appeler a l'existence a partir du néant; créer signifie donc donner I'existence. Et si le monde visible
est créé pour 'homme, c'est donc a 'homme que le monde est donné131. Simultanément, I'homme recoit
comme don, dans son humanité, une particuliere «image et ressemblance» de Dieu. Cela signifie non
seulement que la nature humaine possede d'une maniere constitutive la rationalité et la liberté, mais aussi
que, depuis le commencement, 'homme est capable d'un rapport personnel avec Dieu, comme «je» et «tu»,
et donc qu'il est capable d'une alliance, qui sera établie grace a la communication salvifigue que Dieu fait de
lui-méme a I'hnomme. Enfin, avec en arriére-plan I'<image et ressemblance» de Dieu, «le don de I'Esprit»
signifie appel a I'amitié dans laquelle les transcendantes «profondeurs de Dieu» s'ouvrent, en quelque sorte,
a la participation de I'homme. Le Concile Vatican Il enseigne que «le Dieu invisible (cf. Col 1, 15;1 Tm 1, 17)
s'adresse aux hommes en son immense amour ainsi qu'a des amis (cf. Ex 33, 11; Jn 15, 14-15), il
s'entretient avec eux (cf. Ba 3, 38) pour les inviter et les admettre a partager sa propre vie»132.

35. En conséquence, I'Esprit, «qui sonde tout, jusqu'aux profondeurs de Dieu», connait depuis le
commencement «ce qui concerne I'homme»133. C'est précisément pour cela que lui seul peut pleinement
«mettre en lumiére» le péché qui a existé au commencement, ce péché qui est la racine de tous les autres
et le foyer de la perversité - qui ne disparait jamais - de I'homme sur la terre. L'esprit de vérité connait la
réalité originelle du péché suscité dans la volonté de I'homme par I'ceuvre du «pere du mensonge», celui qui,

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



déja, «est jugé»134. L'Esprit Saint établit donc la culpabilité du monde en fait de péché par rapport a ce
«jugement», mais en menant constamment vers la «justice» qui a été révélée a 'homme avec la Croix du
Christ, par I'<obéissance jusqu'a la mort»135.

Seul I'Esprit Saint peut mettre en évidence le péché de I'origine de I'humanité, Lui qui est Amour du Pére et
du Fils, Lui qui est Don, alors que le péché des origines de I'hnomme consiste dans le mensonge et dans le
refus du Don et de I'Amour qui déterminent le commencement du monde et de I'homme.

36. Selon le témoignage du commencement, que nous trouvons dans toute I'Ecriture et dans la Tradition,
apres la premiére (et aussi la plus compléte) description figurant dans le Livre de la Genése, le péché, dans
sa forme originelle, est compris comme une «désobéissance», ce qui a le sens simple et direct de
transgression d'une interdiction établie par Dieu136. Mais, a la lumiére de tout le contexte, il est clair aussi
que les racines de cette désobéissance doivent étre cherchées en profondeur dans l'ensemble de la
situation réelle de I'hnomme. Appelé a l'existence, I'étre humain - homme et femme - est une créature.
L'«<image de Dieu», constituée par la rationalité et la liberté, indique la grandeur et la dignité du sujet humain,
qui est une personne. Mais ce sujet personnel reste toujours une créature qui, dans son existence et dans
son essence, dépend du Créateur. Selon la Genese, «l'arbre de la connaissance du bien et du mal» devait
exprimer et rappeler constamment a I'homme la «limite» infranchissable pour un étre créé. C'est en ce sens
que l'on entend l'interdiction posée par Dieu: le Créateur défend a I'nomme et a la femme de manger les
fruits de l'arbre de la connaissance du bien et du mal. Les paroles de l'incitation, c'est-a-dire de la tentation
telle qu'elle est formulée dans le texte sacré, poussent a transgresser cette interdiction, c'est-a-dire a franchir
cette «limite»: «Le jour ou vous en mangerez, vos yeux s'ouvriront et vous serez comme des dieux, qui
connaissent le bien et le mal»137.

La «désobéissance» signifie justement le dépassement de cette limite, qui reste infranchissable pour la
volonté et la liberté de 'homme comme étre créé. Le Dieu Créateur est en effet la source unique et définitive
de I'ordre moral dans le monde qu'il a créé. L'homme ne peut par lui-méme décider ce qui est bon et ce qui
est mauvais, il ne peut « connaitre le bien et le mal», comme Dieu. Oui, dans le monde créé, Dieu demeure
la source premiere et supréme de la décision du bien et du mal, a travers la vérité intime de I'étre, vérité qui
est le reflet du Verbe, Fils éternel consubstantiel au Pére. A I'homme créé a limage de Dieu, I'Esprit Saint
accorde le don de la conscience, afin qu'en elle I'image puisse refléter fidelement son modele, qui est en
méme temps la Sagesse et la Loi éternelles, source de |'ordre moral dans 'homme et dans le monde. La
«désobéissance», comme dimension originelle du péché, signifie le refus de cette source, motivé par la
prétention de 'nomme de devenir source autonome et exclusive pour décider du bien et du mal. L'Esprit qui
«sonde ... les profondeurs de Dieu», et qui, en méme temps, est pour 'hnomme la lumiére de la conscience
et la source de I'ordre moral, connait dans toute son ampleur cette dimension du péché, qui s'inscrit dans le
mystere du commencement de I'numanité. Et il ne cesse d'en «convaincre le monde» en relation avec la
Croix du Christ au Golgotha.

37. Selon le témoignage du commencement, Dieu, dans la création, s'est révélé lui-méme comme toute-
puissance qui est Amour. En méme temps, il a révélé a 'nomme que, en tant qu'«image et ressemblance»
de son Créateur, il est appelé a participer a la vérité et a I'amour. Cette participation veut dire vivre en union
avec Dieu, qui est la «vie éternelle»138. Mais I'homme, sous linfluence du «pére du mensonge», s'est
détaché de cette participation. Dans quelle mesure? Certes pas dans la mesure du péché d'un pur esprit,
pas dans la mesure du péché de Satan. L'esprit humain est incapable d'atteindre une telle mesure139. Dans
la description de la Genése, on remarque aisément la différence de degré entre, d'un c6té, le «souffle du
mal» de la part de celui qui «est pécheur (c'est-a-dire demeure dans le péché) dés l'origine»140 et qui déja
«est jugé»141, et, d'un autre cété, le mal de la désobéissance de la part de 'homme.

Cependant, cette désobéissance signifie toujours que I'on tourne le dos a Dieu et, en un sens, que la liberté
humaine se ferme a lui. Elle signifie aussi une certaine ouverture de cette liberté - de la connaissance et de
la volonté humaine - vers celui qui est le «pere du mensonge». Cet acte de choix conscient n'est pas
seulement une «désobéissance» mais comporte aussi une certaine adhésion a la motivation contenue dans
la premiere incitation au péché et constamment renouvelée durant toute I'histoire de I'homme sur la terre:
«Dieu sait que, le jour ou vous en mangerez, vos yeux s'ouvriront et vous serez comme des dieux, qui
connaissent le bien et le mal».

Nous nous trouvons ici au centre méme de ce que l'on pourrait appeler I'«anti-Verbe», c'est-a-dire I'«anti-
vérité». Ainsi se trouve faussée la vérité de 'hnomme, a savoir: ce qu'est I'homme et quelles sont les limites
infranchissables de son étre et de sa liberté. Cette «antivérité» est possible car, en méme temps, est
completement «faussée» la vérité sur ce qu'est Dieu. Le Dieu Créateur est mis en suspicion, et méme en
accusation, dans la conscience de la créature. Pour la premiére fois dans I'histoire de 'hnomme apparait dans

sa perversité le «génie du soupcon». Il cherche a «fausser» le Bien lui-méme, le Bien absolu, qui s'est
justement manifesté dans I'ceuvre de la création comme le Bien qui donne d'une maniére ineffable, comme
Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 17

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



bonum diffusivum sui, comme Amour créateur. Qui peut pleinement «manifester le péché», c'est-a-dire cette
motivation de la désobéissance originelle de I'homme, sinon celui qui seul est le Don et la source de toute
largesse, sinon I'Esprit, qui «sonde les profondeurs de Dieu» et qui est 'Amour du Peére et du Fils?

38. En effet, malgré tout le témoignage de la création et de I'économie du salut qui s'y rattache, I'esprit des
ténebres142 est capable de montrer Dieu comme un ennemi de sa créature et, avant tout, comme un
ennemi de I'hnomme, comme une source de danger et de menace pour 'hnomme. Ainsi, Satan introduit dans
la psychologie de I'homme le germe de I'opposition a I'égard de celui qui, «depuis l'origine», doit étre
considéré comme ennemi de 'hnomme, et non comme Pére. L'homme est poussé a devenir I'adversaire de
Dieu!

L'analyse du péché dans sa dimension originelle montre que, de par le «pére du mensonge», il y aura au
cours de I'histoire de I'humanité une pression constante pour que I'homme refuse Dieu, jusqu'a le hair:
«L'amour de soi jusqu'au meépris de Dieu», selon I'expression de saint Augustin143. L'homme sera enclin a
voir en Dieu avant tout une limitation pour lui-méme, et non la source de sa liberté et la plénitude du bien.
Nous en voyons la confirmation a I'époque moderne ou les idéologies athées tendentaextirper la religion en
partant du présupposé qu'elle entraine la radicale «aliénation» de I'nomme, comme si 'nomme était
dépouillé de son humanité lorsque, aprés avoir accepté l'idée de Dieu, il attribue a ce dernier ce qui
appartient a I'homme, et exclusivement a I'nomme! D'ou un processus de pensée et de comportement
historique et sociologique ou le refus de Dieu est allé jusqu'a déclarer sa «mort». C'est une absurdité, dans
le concept et dans les termes! Mais I'idéologie de la «mort de Dieu» menace plutét I'homme, comme le
souligne Vatican Il lorsque, se livrant a I'analyse de la question de I'«autonomie des réalités terrestres», il
écrit: «La créature sans Créateur s'évanouit ... Et méme, l'oubli de Dieu rend opaque la créature elle-
méme»144. L'idéologie de la «mort de Dieu» montre aisément par ses effets qu'elle est, sur le plan
théorique comme sur le plan pratique, I'idéologie de la «mort de I'homme».

4. L'Esprit qui transforme la souffrance en amour sauveur

39. L'Esprit, qui sonde les profondeurs de Dieu, a été appelé par Jésus, dans son discours du Cénacle, le
Paraclet. En effet, depuis le commencement, «il est invoqué»145 pour «manifester le péché du monde». Il
est invoqué de fagon définitive a travers la Croix du Christ. Manifester le péché veut dire montrer le mal qu'il
comporte. Ce qui revient a révéler le mysterium iniquitatis. Il n'est pas possible de saisir le mal du péché
dans toute sa douloureuse réalité sans «sonder les profondeurs de Dieu». Depuis les origines, le mystére
obscur du péché s'est manifesté dans le monde avec en arriére-plan la référence au Créateur de la liberté
humaine. Il s'est manifesté comme un acte de volonté de la créature-homme contraire a la volonté de Dieu,
a la volonté salvifique de Dieu; bien plus, il s'est manifesté en opposition a la vérité, sur la base du
mensonge désormais «jugé» définitivement, ce mensonge qui a mis en état d'accusation, en état de
suspicion permanente, I'Amour créateur et sauveur lui-méme. L'homme a suivi le «pere du mensonge», en
s'opposant au Péere de la vie et a I'Esprit de vérité.

«Manifester le péché» ne devrait-il pas alors signifier également révéler la souffrance, révéler la douleur,
inconcevable et inexprimable, que, a cause du péché, le Livre saint semble, dans sa vision
anthropomorphique, entrevoir dans les «profondeurs de Dieu» et, en un sens, au cceur méme de
l'inexprimable Trinité? L'Eglise, s'inspirant de la Révélation, croit et professe que le péché est une offense
faite a Dieu. Qu'est-ce qui correspond, dans l'insondable intimité du Pére, du Verbe et de I'Esprit Saint, a
cette «offense», a ce refus de I'Esprit qui est Amour et Don? La conception de Dieu comme étre
nécessairement trés parfait exclut évidemment, en Dieu, toute souffrance provenant de carences ou de
blessures; mais dans les «profondeurs de Dieu», il y a un amour de Pére qui, face au péché de I'homme,
réagit, selon le langage biblique, jusqu'a dire: «Je me repens d'avoir fait 'hnomme»146. «Le Seigneur vit que
la méchanceté de 'hnomme était grande sur la terre... Le Seigneur se repentit d'avoir fait 'homme sur la terre,
et il s'affligea dans son cceur. Et le Seigneur dit... "je me repens de les avoir faits" »147. Mais plus souvent le
Livre saint nous parle d'un Pére qui éprouve de la compassion pour 'hnomme, comme s'il partageait sa
souffrance. En définitive, cette insondable et indescriptible «douleur» de pére donnera surtout naissance a
I'admirable économie de I'amour rédempteur en Jésus Christ, afin que, par le mysterium pietatis, I'amour
puisse, dans I'histoire de I'homme, se révéler plus fort que le péché. Afin que prévale le «Don»!

L'Esprit Saint, qui, selon les paroles de Jésus, «manifeste le péché», est I'Amour du Pére et du Fils, et,
comme tel, il est le Don trinitaire tout en étant la source éternelle de toute largesse divine aux créatures. En
lui précisément, nous pouvons concevoir comme personnifiée et réalisée d'une maniere transcendante la
miséricorde que la tradition patristique et théologique, dans la ligne de I'Ancien et du Nouveau Testament,

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



attribue a Dieu. En 'hnomme, la miséricorde inclut la douleur et la compassion pour les miséres du prochain.
En Dieu, I'Esprit qui est Amour fait que la considération du péché humain se traduit par de nouvelles
libéralités de I'amour sauveur. De lui, dans l'unité avec le Pére et le Fils, nait 'économie du salut, qui remplit
I'histoire de I'homme des dons de la Rédemption. Si le péché, en refusant I'amour, a engendré la
«souffrance» de I'hnomme qui s'est étendue d'une certaine maniere a toute la création148, I'Esprit Saint
entrera dans la souffrance humaine et cosmique avec une nouvelle effusion d'amour qui rachétera le monde.
Et sur les levres de Jésus Rédempteur, dans I'humanité de qui se concrétise la «souffrance» de Dieu,
reviendra un mot par lequel se manifeste I'Amour éternel plein de miséricorde: «Misereor», «j'ai pitié»149.
Ainsi, pour I'Esprit Saint, «mettre en lumiére le péché» revient a manifester, devant la création «assujettie a
la vanité» et surtout au plus profond des consciences humaines, que le péché est vaincu par le sacrifice de
'Agneau de Dieu, lequel est devenu «jusqu'a la mort» le serviteur obéissant qui, remédiant a la
désobéissance de I'nomme, opeére la rédemption du monde. C'est de cette facon que I'Esprit de vérité, le
Paraclet, «met en lumiére le péché».

40. La valeur rédemptrice du sacrifice du Christ est exprimée en des phrases trés significatives par 'auteur
de la Lettre aux Hébreux. Celui-ci, apres avoir rappelé les sacrifices de I'Ancienne Alliance, dans lesquels
«le sang des boucs et des jeunes taureaux... procurait la pureté de la chair», ajoute: «Combien plus le sang
du Christ, qui, par un Esprit éternel, s'est offert lui-méme sans tache a Dieu, purifiera-t-il notre conscience
des ceuvres mortes pour que nous rendions un culte au Dieu vivant!»150. Certes, d'autres interprétations
sont possibles, mais nos considérations sur la présence de I'Esprit Saint dans toute la vie du Christ nous
portent a reconnaitre dans ce texte comme une invitation a réfléchir sur la présence de ce méme Esprit
Saint également dans le sacrifice rédempteur du Verbe incarné.

Revenons donc d'abord sur les paroles initiales qui traitent de ce sacrifice, puis, séparément, sur la
«purification de la conscience» qu'il opére. Il s'agit en effet d'un sacrifice offert «par (= par I'ceuvre de) un
Esprit éternel», qui «regoit» de lui la force de «manifester le péché» pour le salut. C'est ce méme Esprit
Saint que, selon la promesse faite au Cénacle, Jésus Christ «portera» aux Apdtres le jour de sa
résurrection, en se présentant a eux avec les plaies de la crucifixion, et qu'il leur «donnera pour la rémission
des péchés»: «Recevez I'Esprit Saint. Ceux a qui vous remettrez les péchés, ils leur seront remis»151.

Nous savons que «Dieu a oint de I'Esprit Saint et de puissance Jésus de Nazareth», comme le disait Simon
Pierre dans la maison du centurion Corneille152. Nous connaissons le mystére pascal de son «départ»,
selon I'Evangile de Jean. Les paroles de la Lettre aux Hébreux nous expliquent maintenant de quelle fagon
le Christ «s'est offert lui-méme sans tache a Dieu», et nous disent qu'il I'a fait «par un Esprit éternel». Dans
le sacrifice du Fils de I'homme, I'Esprit Saint est présent et agit de la méme maniére qu'il agissait dans sa
conception, dans sa venue au monde, dans sa vie cachée et dans son ministére public. Selon la Lettre aux
Hébreux, en route vers son «départ» a travers Gethsémani et le Golgotha, ce méme Jésus Christ s'est
ouvert totalement, dans son humanité, a l'action de I'Esprit-Paraclet qui, dans la souffrance, fait apparaitre
I'amour éternel source de salut. Il a donc été «exauceé en raison de sa piété; tout Fils qu'il était, il apprit, de
ce qu'il souffrit, I'obéissance»153. Ainsi cette Lettre montre que I'humanité, soumise au péché dans les
descendants du premier Adam, est devenue en Jésus Christ parfaitement soumise a Dieu et unie a lui, tout
en étant remplie de miséricorde a I'égard des hommes. Apparait alors une nouvelle humanité qui, en Jésus
Christ, par la souffrance de la Croix, est revenue a l'amour trahi par le péché d'Adam. Cette nouvelle
humanité s'est retrouvée dans la méme source divine du don originel: dans I'Esprit, qui «sonde les
profondeurs de Dieu» et qui est lui-méme Amour et Don.

Le Fils de Dieu, Jésus Christ, en tant qu'homme, dans la priére ardente de sa passion, a permis a I'Esprit
Saint, qui avait déja pénétré jusqu'au fond son humanité, de la transformer en un sacrifice parfait par I'acte
de sa mort, comme victime d'amour sur la Croix. C'est seul qu'il a présenté cette offrande. Prétre unique, il
«s'est offert lui-méme sans tache a Dieu»154. Dans son humanité, il était digne de devenir un tel sacrifice
car lui seul était «sans tache». Mais il I'a offert «par un Esprit éternel»: cela signifie que I'Esprit Saint a agi
d'une maniére spéciale dans ce don absolu de lui-méme réalisé par le Fils de 'hnomme pour transformer la
souffrance en amour rédempteur.

41. Dans I'Ancien Testament, on parle souvent du «feu du ciel» qui brdlait les offrandes présentées par les
hommes155. Par analogie, on peut dire que I'Esprit Saint est le «feu du ciel» qui agit au plus profond du
mystére de la Croix. Venant du Pére, il tourne vers le Pére le sacrifice du Fils, le faisant entrer dans la divine
réalité de la communion trinitaire. Si le péché a engendré la souffrance, maintenant la douleur de Dieu dans
le Christ crucifié acquiert, par I'Esprit Saint, toute son expression humaine. On se trouve ainsi devant un
mystere paradoxal d'amour: dans le Christ souffre un Dieu repoussé par sa propre créature: «lls ne croient
pas en moil»; mais en méme temps, devant la profondeur de cette souffrance - et, indirectement, la
profondeur du péché méme «de ne pas avoir cru» -, I'Esprit fait croitre a un degré nouveau le don fait a
I'nomme et a la création depuis le commencement. Dans les profondeurs du mystére de la Croix, I'Amour
agit, et cet Amour améne I'homme a participer de nouveau a la vie qui est en Dieu méme.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'Esprit Saint, en tant qu'Amour et Don, descend, en un sens, au cceur méme du sacrifice offert sur la Croix.
En nous référant a la tradition biblique, nous pouvons dire gu'il consomme ce sacrifice par le feu de I'Amour
qui unit le Fils au Pére dans la communion trinitaire. Et comme le sacrifice de la Croix est un acte propre du
Christ, dans ce sacrifice aussi il «recgoit» I'Esprit Saint. Il le recoit d'une maniere telle qu'il peut ensuite lui-
méme - et lui seul avec Dieu le Pére - «le donner» aux Apbtres, a I'Eglise, a I'numanité. Lui seul «I'envoie»
d'auprés du Pere156. Lui seul se présente devant les Apdtres réunis au Cénacle, «souffle sur eux» et dit:
«Recevez I'Esprit Saint. Ceux a qui vous remettrez les péchés, ils leur seront remis»157, ainsi que l'avait
annoncé Jean-Baptiste: «Lui vous baptisera dans I'Esprit Saint et le feu»158. Par ces paroles de Jésus,
I'Esprit Saint est révélé et en méme temps rendu présent comme I'Amour qui agit au plus profond du
mystére pascal, comme source de la puissance salvifique de la Croix du Christ, comme Don de la vie
nouvelle et éternelle.

Cette vérité sur I'Esprit Saint est exprimée quotidiennement dans la liturgie romaine, lorsque le prétre, avant
la communion, prononce ces paroles significatives: «Seigneur Jésus Christ, Fils du Dieu vivant, selon la
volonté du Pére et avec la puissance du Saint-Esprit, tu as donné, par ta mort, la vie au monde ...». Et dans
la troisieme Priére eucharistique, se référant a cette méme économie du salut, le prétre demande a Dieu que
I'Esprit Saint «fasse de nous une éternelle offrande a ta gloire».

5. Le sang qui purifie la conscience

42. Nous avons dit qu'au point culminant du mystére pascal, I'Esprit Saint est définitivement révélé et rendu
présent d'une fagon nouvelle. Le Christ ressuscité dit aux Apétres: «Recevez I'Esprit Saint». Ainsi est révélé
I'Esprit Saint, car les paroles du Christ constituent la confirmation des promesses et des annonces du
discours du Cénacle. Et par la méme, le Paraclet est rendu présent d'une maniere nouvelle. En réalité, il
agissait depuis le commencement dans le mystere de la création et tout au long de I'histoire de I'Ancienne
Alliance de Dieu avec I'homme. Son action a été pleinement confirmée par la mission du Fils de 'homme, le
Messie venu dans la puissance de |'Esprit Saint. Au sommet de la mission messianique de Jésus, I'Esprit
Saint se rend présent au sein du mystére pascal dans sa qualité de sujet divin: il est celui qui doit
maintenant continuer I'ceuvre salvifique enracinée dans le sacrifice de la Croix. Cette ceuvre, bien sdr, est
confiée par Jésus a des hommes: aux Apbtres, a I'Eglise. Toutefois, en ces hommes et par eux, I'Esprit Saint
demeure le sujet transcendant de la réalisation de cette ceuvre dans I'esprit de I'nomme et dans I'histoire du
monde: lui, le Paraclet invisible tout en étant omniprésent! L'Esprit qui «souffle ou il veut» 159.

Les paroles prononcées par le Christ ressuscité le «premier jour aprés le sabbat» mettent particuliérement
en relief la présence du Paraclet-Consolateur, celui qui «établit la culpabilité du monde en fait de péché, en
fait de justice et en fait de jugement». C'est seulement dans ce rapport, en effet, que s'expliquent les paroles
que Jésus met en relation directe avec le «don» de I'Esprit Saint aux Apdtres. Il dit: «<Recevez I'Esprit Saint.
Ceux a qui vous remettrez les péchés, ils leur seront remis; ceux a qui vous les retiendrez, ils leur seront
retenus»160. Jésus confére aux Apbtres le pouvoir de remetire les péchés, pour gu'ils le transmettent a
leurs successeurs dans I'Eglise. Toutefois, ce pouvoir, accordé aux hommes, présuppose et inclut I'action
salvifique de I'Esprit Saint. En devenant la «lumiére des cceurs»161, c'est-a-dire des consciences, I'Esprit
Saint «<manifeste le péché», c'est-a-dire fait connaitre a 'hnomme son mal et en méme temps l'oriente vers le
bien. Grace a la multiplicité de ses dons - on l'invoque comme le «Porteur des sept dons» -, la puissance
salvifique de Dieu peut atteindre tout péché, de quelque genre qu'il soit. En réalité, comme le dit saint
Bonaventure, «en vertu des sept dons de I'Esprit Saint, tous les maux sont détruits tandis que sont réalisés
tous les biens»162.

Sous linfluence du Paraclet s'accomplit donc cette conversion du coeur humain qui est la condition
indispensable du pardon des péchés. Sans une vraie conversion, qui suppose une contrition intérieure, et en
I'absence d'une résolution ferme et sincére de changement, les péchés restent «non remis», comme le dit
Jésus, et avec lui la Tradition de I'Ancienne et de la Nouvelle Alliance. En effet, les premiéres paroles
prononcées par Jésus au début de son ministére, selon I'Evangile de Marc, sont les suivantes:
«Convertissez-vous et croyez a I'Evangile»163. Nous avons une confirmation de cette exhortation dans la
«mise en lumiére du péché» que I'Esprit Saint entreprend d'une maniére nouvelle en vertu de la Rédemption
opérée par le Sang du Fils de I'hnomme. C'est pourquoi la Lettre aux Hébreux dit que ce «sang purifie la
conscience»164. Et donc celui-ci, pour ainsi dire, ouvre a I'Esprit Saint la route qui conduit au cceur de
I'hnomme, c'est-a-dire au sanctuaire des consciences humaines.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



43. Le Concile Vatican Il a rappelé I'enseignement catholique sur la conscience, en parlant de la vocation de
'homme et en particulier de la dignité de la personne humaine. C'est précisément la conscience qui
détermine d'une maniére spécifique cette dignité. Elle est en effet «le centre le plus secret de 'homme, le
sanctuaire ou il est seul avec Dieu et ou sa voix se fait entendre». C'est clairement qu'elle «dit dans l'intimité
de son ceeur: "Fais ceci, évite cela"». Cette capacité de commander le bien et d'interdire le mal, inscrite dans
I'hnomme par le Créateur, est la propriété caractéristique du sujet personnel. Mais en méme temps, au fond
de sa conscience, I'homme découvre la présence d'une loi qu'il ne se donne pas lui-méme, mais a laquelle il
est tenu d'obéir»165. La conscience n'est donc pas une source autonome et exclusive pour décider ce qui
est bon et ce qui est mauvais; au contraire, en elle est profondément inscrit un principe d'obéissance a
I'égard de la norme objective qui fonde et conditionne la conformité de ses décisions aux commandements
et aux interdits qui sont a la base du comportement humain, comme il apparait des la page du Livre de la
Genese déja évoquée166. En ce sens précis, la conscience est le «sanctuaire secret» ou «la voix de Dieu
se fait entendre». Et c'est la «voix de Dieu», méme quand I'nomme reconnait exclusivement en elle le
principe de I'ordre moral dont on ne peut douter humainement, fit-ce sans référence directe au Créateur: la
conscience trouve toujours son fondement et sa justification dans cette référence.

La «mise en lumiere du péché» sous l'influence de I'Esprit de vérité, dont parle I'Evangile, ne peut se réaliser
dans I'hnomme autrement que par le chemin de la conscience. Si la conscience est droite, elle sert a trouver
«selon la vérité la solution de tant de probléemes moraux que soulevent aussi bien la vie privée que la vie
sociale»; et alors, «les personnes et les groupes s'éloignent d'une décision aveugle et tendent a se
conformer aux normes objectives de la moralité»167.

Le premier fruit d'une conscience droite est d'appeler par leur nom le bien et le mal, comme le fait, par
exemple, la méme Constitution pastorale de Vatican II: «Tout ce qui s'oppose a la vie elle-méme, comme
toute espéce d'homicide, le génocide, l'avortement, I'euthanasie et méme le suicide délibéré; tout ce qui
constitue une violation de l'intégrité de la personne humaine, comme les mutilations, la torture physique ou
morale, les contraintes psychologiques; tout ce qui est offense a la dignité de I'homme, comme les
conditions de vie sous-humaines, les emprisonnements arbitraires, les déportations; l'esclavage, la
prostitution, le commerce des femmes et des jeunes; ou encore les conditions de travail dégradantes qui
réduisent les travailleurs au rang de purs instruments de rapport, sans égard pour leur personnalité libre et
responsable»; et, aprés avoir appelé par leur nom les multiples péchés si fréquents et si répandus en notre
temps, la Constitution ajoute: «Toutes ces pratiques et d'autres analogues sont, en vérité, infames. Tandis
qu'elles corrompent la civilisation, elles déshonorent ceux qui s'y livrent plus encore que ceux qui les
subissent et insultent gravement a I'honneur du Créateur»168.

En appelant par leur nom les péchés les plus déshonorants pour 'homme, et en démontrant qu'ils sont un
mal moral qui s'inscrit au passif de tout bilan du progrés de I'humanité, le Concile caractérise tout cela
comme une étape «de la lutte, combien dramatique, entre le bien et le mal, entre la lumiére et les ténébres»,
qui caractérise «toute la vie des hommes, individuelle et collective»169. L'assemblée du Synode des
Evéques de 1983 sur la réconciliation et la pénitence a précisé davantage encore la signification personnelle
et sociale du péché de 'homme170.

44. Au Cénacle, la veille de sa Passion puis le soir de Paques, Jésus Christ a fait appel a I'Esprit Saint
comme a celui qui témoigne que, dans I'histoire de I'humanité, le péché continue a exister. Toutefois, le
péché est soumis a la puissance salvifique de la Rédemption. La «manifestation du péché du monde» ne
s'arréte pas au simple fait d'appeler celui-ci par son nom et de lidentifier pour ce qu'il est dans toute
I'étendue de sa nature. Dans la manifestation du péché du monde, I'Esprit de vérité rencontre la voix des
consciences humaines.

De cette fagon, on en arrive a mettre en évidence les racines du péché, qui se trouvent au cceur de I'homme,
comme le souligne la méme Constitution pastorale: «En vérité, les déséquilibres qui travaillent le monde
moderne sont liés a un déséquilibre plus fondamental, qui prend racine dans le cceur de 'hnomme. C'est en
I'hnomme lui-méme, en effet, que de nombreux éléments se combattent. D'une part, comme créature, il fait
I'expérience de ses multiples limites; d'autre part, il se sent illimité dans ses désirs et appelé a une vie
supérieure. Sollicité de tant de facons, il est sans cesse contraint de choisir et de renoncer. Pire: faible et
pécheur, il accomplit souvent ce qu'il ne veut pas et n'accomplit point ce qu'il voudrait»171. Le texte
conciliaire se référe ici aux paroles bien connues de saint Paul172.

La «mise en lumiére du péché», qui accompagne la conscience humaine chaque fois qu'elle réfléchit en
profondeur sur elle-méme, conduit donc a la découverte des racines du péché dans 'homme, et aussi des
conditionnements de la conscience elle-méme au cours de I'histoire. Nous retrouvons de cette facon la
réalité originelle du péché dont nous avons déja parlé. L'Esprit Saint «met en lumiére le péché» par rapport
au mystere du commencement, en indiquant le fait que I'nomme est un étre créé et qu'il est donc en totale
dépendance ontologique et éthique du Créateur, tout en rappelant la condition pécheresse héréditaire de la

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



nature humaine. Mais c'est toujours en relation avec la Croix du Christ que I'Esprit Saint-Paraclet «met en
lumiére le péché». Dans cette relation, le christianisme exclut toute «fatalité» du péché. «Un dur combat
contre les puissances des ténébres passe a travers toute I'histoire des hommes; commencé dés les origines,
il durera, le Seigneur nous I'a dit, jusqu'au dernier jour», ainsi s'exprime le Concile173. «Mais le Seigneur en
personne est venu pour restaurer 'hnomme dans sa liberté et sa force»174. Loin de se laisser prendre au
piege de sa condition de pécheur, I'homme, s'appuyant sur la voix de sa propre conscience, doit donc «sans
cesse combattre pour s'attacher au bien; et ce n'est qu'au prix de grands efforts, avec la grace de Dieu, qu'il
parvient a réaliser son unité intérieure»175. A juste titre, le Concile voit dans le péché le responsable de la
rupture qui pése sur la vie personnelle comme sur la vie sociale de 'homme; mais en méme temps il
rappelle inlassablement la possibilité de la victoire.

45. L'Esprit de vérité, qui «met en évidence le péché du monde», rencontre les efforts de la conscience
humaine, dont les textes conciliaires parlent d'une maniéere trés suggestive. Ces efforts de la conscience
déterminent aussi les voies de la conversion humaine: tourner le dos au péché pour rebatir la vérité et
I'amour au cceur méme de I'nomme. On sait que parfois il en colte beaucoup de reconnaitre le mal en soi-
méme. On sait que non seulement la conscience commande ou interdit, mais qu'elle juge a la lumiére des
ordres et des défenses intérieurs. Elle est aussi la source des remords: 'hnomme souffre intérieurement a
cause du mal qu'il a commis. Cette souffrance n'est-elle pas comme un écho lointain de ce «regret d'avoir
créé I'homme» que le Livre saint, dans un langage anthropomorphique, attribue a Dieu, de cette
«réprobation» qui, s'inscrivant au «coeur» de la Trinité, se traduit par la douleur de la Croix, par l'obéissance
du Christ jusqu'a la mort en vertu de I'amour éternel? Quand I'Esprit de vérité permet a la conscience
humaine de participer a cette douleur, la souffrance de la conscience devient particulierement profonde,
mais aussi particulierement salvifique. Par un acte de contrition parfaite s'opére alors la conversion
authentique du coeur: c'est la «metanoia» évangélique.

Les efforts du coeur humain, les efforts de la conscience, grace auxquels s'opére cette «metanoia» ou
conversion, sont le reflet du processus par lequel la réprobation est transformée en amour salvifique qui
accepte de souffrir. L'auteur caché de cette force salvatrice est I'Esprit Saint: Lui qui est appelé par I'Eglise
«lumiére des consciences» pénetre et remplit «jusqu'a l'intime les cceurs» humains176. Par une telle
conversion dans I'Esprit Saint, 'homme s'ouvre au pardon, a la rémission des péchés. Et tout cet admirable
dynamisme de la conversion-rémission confirme la vérité de ce qu'écrit saint Augustin sur le mystere de
I'hnomme en commentant les paroles du psaume: «L'abime appelle I'abime»177. C'est précisément a I'égard
de cette «profondeur abyssale» de 'homme, de la conscience humaine, que s'accomplit la mission du Fils et
de I'Esprit Saint. L'Esprit Saint «vient» en vertu du «départ» du Christ dans le mystére pascal: il vient dans
tout cas concret de conversion-rémission, en vertu du sacrifice de la Croix: en lui, en effet, «le sang du
Christ ... purifie notre conscience des ceuvres mortes pour que nous rendions un culte au Dieu vivant»178.
Ainsi s'accomplissent continuellement les paroles sur I'Esprit Saint présenté comme «un autre Paraclet»,
paroles qui, au Cénacle, furent adressées aux Apobtres et indirectement a tous: «Vous, vous le connaissez,
parce qu'il demeure auprés de vous et qu'il sera en vous»179.

6. Le péché contre I'Esprlt Saint

46. Compte tenu de ce que nous avons dit jusqu'a maintenant, certaines autres paroles impressionnantes et
saisissantes de Jésus deviennent plus compréhensibles. On pourrait les appeler les paroles du «non-
pardon». Elles nous sont rapportées par les synoptiques, a propos d'un péché particulier qui est appelé
«blaspheme contre I'Esprit Saint». Voici comment elles ont été rapportées dans les trois rédactions:

Matthieu: «Tout péché et blasphéme sera remis aux hommes, mais le blaspheme contre I'Esprit ne sera pas
remis. Et quiconque aura dit une parole contre le Fils de I'homme, cela lui sera remis; mais quiconque aura
parlé contre I'Esprit Saint, cela ne lui sera remis ni en ce monde ni dans I'autre»180.

Marc: «Tout sera remis aux enfants des hommes, les péchés et les blasphémes tant qu'ils en auront
proférés; mais quiconque aura blasphémé contre I'Esprit Saint n'aura jamais de rémission: il est coupable
d'une faute éternelle»181.

Luc: «Quiconque dira une parole contre le Fils de 'hnomme, cela lui sera remis, mais a qui aura blasphémé
contre le Saint-Esprit, cela ne sera pas remis»182.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Pourquoi le blasphéme contre I'Esprit Saint est-il impardonnable? En quel sens entendre ce blasphéme?
Saint Thomas d'Aquin répond qu'il s'agit d'un péché «irrémissible de par sa nature, parce qu'il exclut les
éléments grace auxquels est accordée la rémission des péchés»183.

Selon une telle exégése, le «blasphéme» ne consiste pas a proprement parler a offenser en paroles I'Esprit
Saint; mais il consiste a refuser de recevoir le salut que Dieu offre a 'hnomme par I'Esprit Saint agissant en
vertu du sacrifice de la Croix. Si 'hnomme refuse la «manifestation du péché», qui vient de I'Esprit Saint et qui
a un caractere salvifique, il refuse en méme temps la «venue» du Paraclet, cette «venue» qui s'est effectuée
dans le mystere de Paques, en union avec la puissance rédemptrice du Sang du Christ, le Sang qui «purifie
la conscience des ceuvres mortes».

Nous savons que le fruit d'une telle purification est la rémission des péchés. En conséquence, celui qui
refuse I'Esprit et le Sang demeure dans les «ceuvres mortes», dans le péché. Et le blasphéme contre I'Esprit
Saint consiste précisément dans le refus radical de cette rémission dont Il est le dispensateur intime et qui
présuppose la conversion véritable qu'il opére dans la conscience. Si Jésus dit que le péché contre I'Esprit
Saint ne peut étre remis ni en ce monde ni dans l'autre, c'est parce que cette «non-rémission» est liée,
comme a sa cause, a la «non-pénitence», c'est-a-dire au refus radical de se convertir. Cela signifie le refus
de se tourner vers les sources de la Rédemption, qui restent cependant «toujours» ouvertes dans
I'économie du salut, dans laquelle s'accomplit la mission de I'Esprit Saint. Celui-ci a le pouvaoir infini de puiser
a ces sources: «C'est de mon bien qu'il recoit», a dit Jésus. |l compléte ainsi dans les ames humaines
I'ceuvre de la Rédemption accomplie par le Christ, en leur partageant ses fruits. Or le blasphéme contre
I'Esprit Saint est le péché commis par I'homme qui présume et revendique le «droit» de persévérer dans le
mal - dans le péché quel qu'il soit - et refuse par |a méme la Rédemption. L'homme reste enfermé dans le
péché, rendant donc impossible, pour sa part, sa conversion et aussi, par conséquent, la rémission des
péchés, qu'il ne juge pas essentielle ni importante pour sa vie. Il y a la une situation de ruine spirituelle, car
le blasphéme contre I'Esprit Saint ne permet pas a 'homme de sortir de la prison ou il s'est lui-méme
enfermé et de s'ouvrir aux sources divines de la purification des consciences et de la rémission des péchés.

47. L'action de I'Esprit de vérité, qui tend a la «mise en lumiére du péché» pour le salut, se heurte, dans
I'hnomme qui se trouve en une telle situation, a une résistance intérieure, presque une impénétrabilité de la
conscience, un état d'ame que l'on dirait durci en raison d'un libre choix: c'est ce que la Sainte Ecriture
appelle «l'endurcissement du cceur»184. De nos jours, a cette attitude de I'esprit et du coeur fait peut-étre
écho la perte du sens du péché, a laquelle I'Exhortation apostolique Reconciliatio et paenitentia a consacré
de nombreuses pages185. Déja, le Pape Pie Xll avait affirmé que «le péché de ce siécle est la perte du
sens du péché»186, et cela va de pair avec la «perte du sens de Dieu». Dans I'Exhortation mentionnée ci-
dessus, nous lisons: «En réalité, Dieu est l'origine et la fin supréme de I'homme, et celui-ci porte en lui un
germe divin. C'est pourquoi, c'est le mystére de Dieu qui dévoile et éclaire le mystére de I'nomme. Il est donc
vain d'espérer qu'un sens du péché puisse prendre consistance par rapport a 'homme et aux valeurs
humaines si fait défaut le sens de l'offense commise contre Dieu, c'est-a-dire le véritable sens du
péché»187.

C'est pourquoi I'Eglise ne cesse de demander a Dieu que la rectitude ne fasse jamais défaut dans les
consciences humaines, et que ne s'atténue pas leur saine sensibilité face au bien et au mal. Cette rectitude
et cette sensibilité sont intimement liées a I'action de I'Esprit de vérité. Cet éclairage rend particulierement
éloquentes les exhortations de I'Apbdtre: «N'éteignez pas I'Esprit»; «ne contristez pas I'Esprit Saint»188. Mais
surtout, I'Eglise ne cesse de prier intensément pour que n'augmente pas dans le monde le péché appelé par
I'Evangile «blasphéme contre I'Esprit Saint», et, plus encore, pour qu'il régresse dans les dmes - et par
contrecoup dans les divers milieux et les différentes formes de la société -, cédant la place a I'ouverture des
consciences indispensable a I'action salvifique de I'Esprit Saint. L'Eglise demande que le dangereux péché
contre I'Esprit laisse la place a une sainte disponibilité a accepter sa mission de Paraclet, lorsqu'il vient
«manifester la culpabilité du monde en fait de péché, en fait de justice et en fait de jugement».

48. Dans son discours d'adieu, Jésus a lié ces trois domaines de «la manifestation», qui sont les
composantes de la mission du Paraclet: le péché, la justice et le jugement. lls indiquent la place de ce
mysterium pietatis qui, dans I'histoire de 'homme, s'oppose au péché, au mysterium iniquitatis189. D'un
c6té, comme le dit saint Augustin, il y a I'<amour de soi jusqu'au mépris de Dieu», et de l'autre, il y a
I'«amour de Dieu jusqu'au mépris de soi»190. L'Eglise fait continuellement monter sa priere et accomplit sa
tdche pour que I'histoire des consciences et I'histoire des sociétés, dans la grande famille humaine, ne
s'abaissent pas vers le pble du péché par le refus des commandements de Dieu «jusqu'au mépris de Dieu»,
mais bien plutdt s'élévent vers I'amour dans lequel se révéle I'Esprit qui donne la vie.

Ceux qui acceptent la «mise en évidence du péché» par I'Esprit Saint I'acceptent également pour «la justice
et le jugement». L'Esprit de vérité, qui aide les hommes, les consciences humaines, a connaitre la vérité du
péché, fait en sorte, par la méme, qu'ils connaissent la vérité de la justice qui est entrée dans I'histoire de

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I'hnomme avec la venue de Jésus Christ. Ainsi, ceux qui, convaincus qu'ils sont pécheurs, se convertissent
sous l'action du Paraclet, sont en un sens conduits hors du cercle du «jugement», de ce «jugement» par
lequel «le Prince de ce monde est déja jugé»191. La conversion, dans la profondeur de son mystere divin et
humain, signifie la rupture de tout lien par lequel le péché unit 'homme a I'ensemble du mysterium iniquitatis.
Donc, ceux qui se convertissent sont conduits par I'Esprit Saint hors du cercle du «jugement» et introduits
dans la justice qui se trouve dans le Christ Jésus, et qui s'y trouve parce qu'il la recoit du Pere192, comme
un reflet de la sainteté trinitaire. Telle est la justice de I'Evangile et de la Rédemption, la justice du Discours
sur la montagne et de la Croix, qui opére la purification de la conscience par le sang de I'Agneau. C'est la
justice que le Péere rend au Fils et a tous ceux qui lui sont unis dans la vérité et dans I'amour.

Dans cette justice, I'Esprit Saint, Esprit du Pére et du Fils, qui «manifeste le péché du monde», se réveéle et
se rend présent dans I'nomme comme Esprit de vie éternelle.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul 1l- 1986 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



TROISIEME PARTIE - L'ESPRIT QUI DONNE LA VIE

1. Motif du Jubilé de I'An 2000: le Christ, qui a été concu du Saint-Esprit

49. C'est vers I'Esprit Saint que se tournent la pensée et le cceur de I'Eglise en cette fin du vingtiéme siecle
et dans la perspective du troisieme millénaire depuis la venue au monde de Jésus Christ, tandis que nous
portons notre regard vers le grand Jubilé par lequel I'Eglise célébrera I'événement. Cette venue prend place
en effet, dans l'ordre du temps humain, comme un événement qui appartient a I'histoire de 'homme sur la
terre. La mesure du temps habituellement adoptée situe les années, les siecles, les millénaires selon qu'ils
s'écoulent avant ou apres la naissance du Christ. Mais il faut aussi avoir conscience que cet événement
signifie pour nous chrétiens, selon I'Apbtre, la «plénitude du temps»193, car, par lui, c'est la «mesure» de
Dieu lui-méme qui a totalement marqué I'histoire de I'homme: une présence transcendante dans le «nunc»,
I'Aujourd'hui éternel. «Celui qui est, qui était et qui vient»; celui qui est «L'Alpha et 'Oméga, le Premier et le
Dernier, le Principe et la Fin»194. «Car Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique, afin que
quiconque croit en lui ne se perde pas, mais ait la vie éternelle»195. «Quand vint la plénitude du temps,
Dieu envoya son Fils, né d'une femme ... afin de nous conférer I'adoption filiale»196. Et cette Incarnation du
Fils-Verbe est advenue par I'Esprit Saint.

Les deux évangélistes auxquels nous devons le récit de la naissance et de I'enfance de Jésus de Nazareth
s'expriment sur cette question de la méme maniere. Selon Luc, lors de I'annonciation de la naissance de
Jésus, Marie demande: «Comment cela sera-t-il, puisque je ne connais pas d'homme?», et elle regoit cette
réponse: «L'Esprit Saint viendra sur toi et la puissance du Tres-Haut te prendra sous son ombre; c'est
pourquoi I'étre saint qui naitra sera appelé Fils de Dieu»197.

Matthieu raconte directement: «Telle fut la genése de Jésus Christ. Marie, sa mére, était Sancée a Joseph:
or, avant qu'ils eussent mené vie commune, elle se trouva enceinte par le fait de I'Esprit Saint»198. Troublé
par cet état de choses, Joseph recut, durant son sommeil, I'explication suivante: «Ne crains pas de prendre
chez toi Marie, ta femme: car ce qui a été engendré en elle vient de I'Esprit Saint; elle enfantera un fils, et tu
I'appelleras du nom de Jésus: car c'est lui qui sauvera son peuple de ses péchés»199.

Aussi I'Eglise, depuis les origines, professe-t-elle le mystére de I'Incarnation, ce mystére central de la foi, en
se référant a I'Esprit Saint. Ainsi s'exprime le Symbole des Apbtres: «Il a été congu du Saint-Esprit, est né de
la Vierge Marie». Ce n'est pas autrement que le Symbole de Nicée-Constantinople atteste: «Par I'Esprit
Saint, il a pris chair de la Vierge Marie, et s'est fait homme».

«Par I'Esprit Saint» s'est fait homme celui dont I'Eglise proclame, selon les termes du méme Symbole, qu'il
est le Fils de méme nature que le Pére: «Dieu, né de Dieu, lumiere née de la lumiére, vrai Dieu né du vrai
Dieu, engendré, non pas créé». Il s'est fait homme «en prenant chair de la Vierge Marie». Voila ce qui
s'accomplit «quand vint la plénitude du temps».

50. Le grand Jubilé, qui conclura le second millénaire et auquel I'Eglise se prépare déja, a directement un
profil christologique: il s'agit en effet de célébrer la naissance de Jésus Christ. En méme temps, il a un profil
pneumatologique, puisque le mystére de I'Incarnation s'est accompli «par le Saint-Esprit». Ce fut I'ceuvre de
cet Esprit qui, consubstantiel au Pére et au Fils, est, dans le mystere absolu de Dieu un et trine, la
Personne-Amour, le Don incréé, source éternelle de tout don qui provient de Dieu dans l'ordre de la création,
le principe direct et, en un sens, le sujet de la communication que Dieu fait de lui-méme dans l'ordre de la
grace. De ce don, de cette communication que Dieu fait de lui-méme, le mystere de I'Incarnation constitue le
sommet.

En effet, la conception et la naissance de Jésus Christ sont I'ceuvre la plus grande accomplie par I'Esprit
Saint dans ['histoire de la création et du salut, c'est-a-dire la grace supréme - «la grace d'union» -, source de
toute autre grace, comme l'explique saint Thomas200. Le grand Jubilé se rapporte a cette oeuvre et se
rapporte aussi, si nous approfondissons son sens, a I'artisan de cette ceuvre, a la Personne de I'Esprit Saint.

A la «plénitude du temps» correspond, en effet, une particuliére plénitude de la communication que le Dieu
un et trine fait de lui-méme dans I'Esprit Saint. «Par le Saint-Esprit» s'accomplit le mystére de I'«union
hypostatique», c'est-a-dire de I'union de la nature divine avec la nature humaine, de la divinité avec
I'humanité dans l'unique Personne du Verbe-Fils. Quand Marie, au moment de I'annonciation, prononce son
«fiat»: «Qu'il m'advienne selon ta parole»201, elle congoit de fagon virginale un homme, le Fils de I'hnomme,

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



qui est le Fils de Dieu. Grace a une telle <humanisation» du Verbe Fils, la communication que Dieu fait de
lui-méme atteint sa plénitude définitive dans I'histoire de la création et du salut. Cette plénitude acquiert une
densité particuliere et une éloquence tres expressive dans le texte de I'Evangile de Jean: «Le Verbe s'est fait
chair»202. L'Incarnation de Dieu-Fils signifie que la nature humaine est élevée a l'unité avec Dieu, mais
aussi, en elle, en un sens, tout ce qui est «chair»: toute I'humanité, tout le monde visible et matériel.
L'Incarnation a donc aussi un sens cosmigue, une dimension cosmique. Le «premier-né de toute
créature»203, en s'incarnant dans I'humanité individuelle du Christ, s'unit en quelque sorte avec toute la
réalité de I'hnomme, qui est aussi «chair»204, et, en elle, avec toute «chair» avec toute la création.

51. Tout cela s'accomplit par I'Esprit Saint, et appartient par conséquent au contenu du futur grand Jubilé.
L'Eglise ne peut se préparer a ce Jubilé autrement que dans I'Esprit Saint. Ce qui, «dans la plénitude du
temps», s'est accompli par I'Esprit Saint, ne peut maintenant ressortir dans la mémoire de I'Eglise que par
lui. C'est par lui que cela peut étre rendu présent dans la nouvelle phase de I'histoire de I'homme sur la terre:
I'An 2000 apreés la naissance du Christ.

L'Esprit Saint qui, par sa puissance, prit sous son ombre le corps virginal de Marie, réalisant en elle le début
de la maternité divine, rendit en méme temps son coeur parfaitement obéissant a I'égard de cette
communication que Dieu fit de lui-méme et qui surpassait toute pensée et toute capacité de I'nomme.
«Bienheureuse celle qui a cru!»205: voila la salutation que recoit Marie de la part de sa parente Elisabeth,
elle aussi «remplie de I'Esprit Saint»206. Dans les paroles qui saluent «celle qui a cru», il semble que I'on
puisse voir un contraste lointain (mais en réalité trés proche) avec tous ceux dont le Christ dira qu'«ils n'ont
pas cru»207. Marie est entrée dans l'histoire du salut du monde par l'obéissance de la foi. Et la foi, dans sa
nature la plus profonde, est I'ouverture du coeur humain devant le Don, devant la communication que Dieu
fait de lui-méme dans I'Esprit Saint. Saint Paul écrit: «Le Seigneur, c'est I'Esprit, et ou est I'Esprit du
Seigneur, la est la liberté»208. Quand le Dieu un et trine s'ouvre a 'hnomme dans I'Esprit Saint, cette
«ouverture» révéle et, en méme temps, donne a la créature-homme la plénitude de la liberté. Cette plénitude
s'est manifestée de fagcon sublime précisément dans la foi de Marie, par «l'obéissance de la f0i»209: oui,
«bienheureuse celle qui a cru!».

2. Motif du Jubilé: la grace s'est manifestée

52. Dans le mystére de I'Incarnation, I'ceuvre de I'Esprit, «qui donne la vie», atteint son sommet. Il n'est
possible de donner la vie, dont la plénitude est en Dieu, qu'en en faisant la vie d'un Homme, a savoir le
Christ dans son humanité personnifiée par le Verbe dans I'union hypostatique. Et en méme temps, par le
mystere de I'Incarnation, jaillit d'une nouvelle maniere la source de cette vie divine dans ['histoire de
'humanité: I'Esprit Saint. Le Verbe, «premier-né de toute créature», devient «l'ainé d'une multitude de
freres»210 et il devient ainsi la téte du corps qu'est I'Eglise, laquelle naitra de la Croix et sera manifestée le
jour de la Pentecote, et, dans I'Eglise, il sera la téte de I'humanité, des hommes de toute nation, de toute
race, de tout pays et de toute culture, de toute langue et de tout continent, tous appelés au salut. «<Le Verbe
s'est fait chair», lui en qui «était la vie et la vie était la lumiere des hommes ... A tous ceux qui I'ont accueilli, il
a donné pouvoir de devenir enfants de Dieu»211. Mais tout cela s'est accompli et s'accomplit sans cesse
«par I'Esprit Saint».

lls sont en effet «enfants de Dieu», d'aprés I'enseignement de I'Apbtre, «tous ceux qu'anime I'Esprit de
Dieu»212. La filiation de I'adoption divine nait dans les hommes a partir du mystére de I'lncarnation, donc
gréace au Christ, le Fils éternel. Mais la naissance, ou la renaissance, se réalise lorsque Dieu le Pére «envoie
dans nos cceurs I'Esprit de son Fils»213. Car nous recevons alors «un esprit de fils adoptifs qui nous fait
nous écrier: "Abba! Pere! "»214. Ainsi donc, cette filiation de Dieu, greffée dans I'ame humaine par la grace
sanctifiante, est I'ceuvre de I'Esprit Saint. «L'Esprit en personne se joint a notre esprit pour attester que nous
sommes enfants de Dieu. Enfants, et donc héritiers; héritiers de Dieu, et cohéritiers du Christ»215. La grace
sanctifiante est dans I'nomme le principe et la source de la vie nouvelle: vie divine, surnaturelle.

Le don de cette vie nouvelle est comme la réponse définitive de Dieu aux paroles du psalmiste, dans
lesquelles, en quelque sorte, la voix de toutes les créatures trouve un écho: «Tu envoies ton souffle, ils sont
créés, tu renouvelles la face de la terre»216. Celui qui, dans le mystére de la création, donne a I'homme et
au cosmos la vie sous ses multiples formes visibles et invisibles, la renouvelle encore par le mystere de
I'lncarnation. La création est ainsi complétée par I'Incarnation et pénétrée dés lors par les forces de la
Rédemption qui envahissent 'humanité et toute la création. C'est ce que dit saint Paul; sa vision cosmique et
théologique semble reprendre les termes du psaume ancien: «La création en attente aspire a la révélation
des fils de Dieu»217, c'est-a-dire de ceux que Dieu a «d'avance discernés», et aussi «prédestinés a

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



reproduire I'image de son Fils»218. Les hommes connaissent ainsi une «adoption filiale» surnaturelle, et le
Saint-Esprit, Amour et Don, en est I'origine. Comme tel, il est donné aux hommes. Et de la surabondance du
Don incréé, chaque homme recoit dans son cceur le don créé particulier par lequel les hommes «deviennent
participants de la nature divine»219. Ainsi, la vie humaine est pénétrée de la vie divine a laquelle elle
participe, et elle acquiert, elle aussi, une dimension divine, surnaturelle. Ainsi nait la vie nouvelle, par
laquelle, en participant au mystere de I'Incarnation, «les hommes... accedent, dans I'Esprit Saint, aupres du
Pere»220. Il y a donc une étroite dépendance de causalité entre I'Esprit qui donne la vie, la grace
sanctifiante, et la vitalité surnaturelle multiforme qui en découle dans I'nomme: entre I'Esprit incréé et l'esprit
humain créé.

53. On peut dire que tout cela rentre dans le cadre du grand Jubilé déja évoqué. Car il faut dépasser la
dimension historique du fait, considéré superficiellement. Il faut joindre au contenu christologique de
I'événement la dimension pneumatologique, en regardant dans la foi I'ensemble des deux millénaires ou
s'est exercée l|'action de I'Esprit de vérité: celui-ci, au cours des siécles, a puisé au trésor de la Rédemption
du Christ, donnant aux hommes la vie nouvelle, réalisant en eux l'adoption dans le Fils unique, les
sanctifiant, en sorte qu'ils peuvent redire a la suite de saint Paul: « Nous avons recu I'Esprit de Dieu»221.

Mais, en considérant ce motif du Jubilé, il n'est pas possible de se limiter aux deux mille ans écoulés depuis
la naissance du Christ. Il faut remonter en arriere, embrasser aussi toute I'action de I'Esprit Saint avant le
Christ - depuis le commencement - dans le monde entier et spécialement dans I'économie de I'Ancienne
Alliance. Cette action, en effet, en tout lieu et en tout temps, méme en tout homme, s'est accomplie selon
I'éternel dessein de salut, dans lequel elle est étroitement unie au mystére de I'Incarnation et de la
Rédemption; ce mystére avait lui-méme exercé son influence sur ceux qui croyaient au Christ a venir. La
Lettre aux Ephésiens l'atteste de fagon particuliere222. Ainsi la grace comporte en méme temps un
caractere christologique et un caractére pneumatologique, qui se retrouvent surtout en ceux qui adhérent
explicitement au Christ: «<En lui (dans le Christ) ... vous avez été marqués d'un sceau par I'Esprit de la
Promesse, cet Esprit Saint qui constitue les arrhes de notre héritage et prépare la rédemption du Peuple que
Dieu s'est acquis»223.

Mais, toujours dans la perspective du grand Jubilé, nous devons aussi porter plus loin notre regard et
avancer «vers le large», en sachant que «le vent soufile ou il veut», selon I'image employée par Jésus dans
la conversation avec Nicodéme224. Le Concile Vatican Il, centré principalement sur le theme de I'Eglise,
nous rappelle que I'Esprit Saint agit aussi «a I'extérieur» du corps visible de I'Eglise. Il parle justement de
«tous les hommes de bonne volonté, dans le cceur desquels, invisiblement, agit la grace. En effet, puisque
le Christ est mort pour tous et que la vocation derniére de I'homme est réellement unique, a savoir divine,
nous devons tenir que I'Esprit Saint offre a tous, d'une fagon que Dieu connait, la possibilité d'étre associés
au mystére pascal»225.

54. «Dieu est esprit, et ceux qui adorent, c'est dans l'esprit et la vérité qu'ils doivent adorer»226. Ces
paroles, Jésus les a dites a la Samaritaine dans un autre de ses dialogues. Le grand Jubilé, qui sera célébré
au terme de ce millénaire et au début du suivant, doit étre un puissant appel adressé a tous ceux qui
«adorent Dieu dans I'esprit et la vérité». Il doit étre pour tous une occasion particuliere de méditer le mystére
de Dieu un et trine, qui, en lui-méme, est absolument transcendant par rapport au monde, spécialement par
rapport au monde visible; il est en effet Esprit au sens absolu, «Dieu est esprit»227; et, en méme temps,
d'une fagon admirable, il est non seulement proche de ce monde, mais il y est présent et, en un sens,
immanent, il le pénétre et le vivifie de l'intérieur. Cela vaut d'une maniére spéciale pour 'hnomme: Dieu est
présent dans la profondeur de son étre, de sa pensée, de sa conscience, de son coeur; réalité
psychologique et ontologique, qui faisait dire a saint Augustin, en parlant de Dieu: «interior intimo meo»228.
Ces paroles nous aident a mieux comprendre celles que Jésus adressait a la Samaritaine: «Dieu est esprit».
Seul I'Esprit peut étre interior intimo meo - plus intime a moi que moi-méme -, au niveau de |'étre ou au
niveau de l'expérience spirituelle; seul I'Esprit peut étre a ce point immanent a 'hnomme et au monde, en
demeurant inviolable et sans changement dans son absolue transcendance.

Mais, en Jésus Christ, la présence divine dans le monde et dans 'homme s'est manifestée de fagon nouvelle
et sous forme visible. En lui véritablement «la grace s'est manifestée»229. L'amour de Dieu le Pére, Don,
gréce infinie, principe de vie, est devenu visible dans le Christ, et, par I'numanité du Christ, il est devenu
«partie» de l'univers, du genre humain, de I'histoire. Cette «manifestation» de la grace dans l'histoire de
I'hnomme, en Jésus Christ, s'est accomplie par I'Esprit Saint, qui est le principe de toute action salvifique de
Dieu dans le monde, lui, le «Dieu caché»230 qui, comme Amour et Don, «remplit I'univers»231. Toute la vie
de I'Eglise, telle qu'elle se manifestera dans le grand Jubilé, signifie aller a la rencontre du Dieu invisible, a la
rencontre de I'Esprit qui donne la vie.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



3. L'Esprit Saint dans le conflit interne de 'homme: La chair, en ses désirs,
s'oppose a I'esprit et I'esprit a la chair

55. Hélas, I'histoire du salut le montre, cette proximité et cette présence de Dieu a 'hnomme et au monde,
cette admirable «condescendance» de I'Esprit, rencontre dans notre réalité humaine résistance et
opposition. Quelle éloquence revétent, de ce point de vue, les paroles prophétiques du vieillard Syméon qui,
«poussé par I'Esprit», vint au Temple de Jérusalem, pour annoncer devant le nouveau-né de Bethléem qu'il
devait «amener la chute et le relevement d'un grand nombre en Israél, signe en butte a la contradiction»!232
L'opposition a Dieu, qui est Esprit invisible, nait déja, dans une certaine mesure, sur le terrain de la
différence radicale du monde par rapport a Lui, c'est-a-dire de sa «visibilité» et de sa «matérialité» par
rapport a Lui qui est «invisible» et «Esprit au sens absolu»; elle nait de son imperfection naturelle et
inévitable par rapport a Lui, I'étre absolument parfait. Mais I'opposition devient conflit, rébellion, sur le plan
éthique, a cause du péché qui prend possession du cceur humain, dans lequel «la chair s'oppose a l'esprit et
l'esprit a la chair»233. Ce péché, I'Esprit Saint doit le «mettre en lumiére» dans le monde, comme nous
l'avons dit.

Saint Paul est celui qui décrit avec une particuliere éloquence la tension et la lutte qui agitent le coeur
humain. «Ecoutez-moi - lisons-nous dans la Lettre aux Galates -: marchez sous l'impulsion de I'Esprit et
vous n'accomplirez plus ce que la chair désire. Car la chair, en ses désirs, s'oppose a I'esprit et I'esprit a la
chair; entre eux, c'est I'antagonisme; aussi ne faites-vous pas ce que vous voulez»234. Déja dans I'nomme,
parce qu'il est un étre composeé, esprit et corps, il existe une certaine tension, il se déroule une certaine lutte
de tendances entre I'«esprit» et la «chair». Mais cette lutte, en fait, appartient a I'néritage du péché, elle en
est une conséquence et, en méme temps, une confirmation. Elle fait partie de I'expérience quotidienne.
Comme I'écrit I'Apbtre: «On sait bien tout ce que produit la chair: fornication, impureté, débauche, ... orgies,
ripailles et choses semblables». |l s'agit |a des péchés qu'on pourrait qualifier de «charnels». L'Ap6tre en
ajoute d'autres encore: «Haines, discorde, jalousie, ... dissensions, divisions, scissions, sentiments d'envie
...»235. Tout cela constitue «les ceuvres de la chair».

Mais a ces ceuvres qui sont indubitablement mauvaises, Paul oppose «le fruit de I'Esprit», qui est «charité,
joie, paix, longanimité, serviabilité, bonté, confiance dans les autres, douceur, maitrise de s0i»236. Du
contexte, il ressort clairement que, pour I'Apbtre, il ne s'agit pas de mépriser et de condamner le corps qui,
avec l'ame spirituelle, constitue la nature de I'hnomme et sa personnalité de sujet; il traite, par contre, des
ceuvres ou plutot des dispositions stables - vertus et vices - moralement bonnes ou mauvaises, qui sont le
fruit de la soumission (dans le premier cas) ou au contraire de la résistance (dans le second cas) al'action
salvatrice de I'Esprit Saint. C'est pourquoi I'Apétre écrit: «Puisque I'Esprit est notre vie, que I'Esprit nous
fasse aussi agir»237. Et dans d'autres passages: «Ceux en effet qui vivent selon la chair désirent ce qui est
charnel; ceux qui vivent selon I'esprit, ce qui est spirituel». «Vous étes sous I'emprise de I'Esprit, puisque
I'Esprit de Dieu habite en vous»238. L'opposition que saint Paul montre entre |a vie «selon I'Esprit» et la vie
«selon la chair» entraine une autre opposition: celle de la «vie» et celle de la «mort». «Le désir de la chair,
c'est la mort, tandis que le désir de l'esprit, c'est la vie et la paix»; d'ou 'avertissement: «Si vous vivez selon
la chair, vous mourrez. Mais si par I'Esprit vous faites mourir les ceuvres du corps, vous vivrez»239.

Tout bien considéré, il y a la une exhortation a vivre dans la vérité, c'est-a-dire selon les exigences de la
conscience droite, et il s'agit, en méme temps, d'une profession de foi dans I'Esprit de vérité, celui qui donne
la vie. Le corps, en effet, «est mort en raison du péché, mais I'Esprit est vie en raison de la justice»; «ainsi
donc ... nous sommes débiteurs, mais non point envers la chair pour vivre selon la chair»240. Nous sommes
plutdt débiteurs envers le Christ qui, dans le mystére pascal, a accompli notre justification, en nous obtenant
I'Esprit Saint: «Quelqu'un a payé le prix de votre rachat»241.

Dans les textes de saint Paul se superposent et s'imbriquent la dimension ontologique (la chair et I'esprit), la
dimension éthique (le bien et le mal moral), la dimension pneumatologique (I'action de I'Esprit Saint dans
l'ordre de la grace). Ses paroles (spécialement dans les Lettres aux Romains et aux Galates) nous font
connaitre et ressentir vivement la vigueur de la tension et de la lutte qui se déroulent dans 'hnomme entre,
d'un cété, l'ouverture a l'action de I'Esprit Saint, et, de I'autre, la résistance et I'opposition a son égard, a son
don salvifique. Les termes ou les pbles opposés sont, de la part de I'homme, ses limitations et son caractere
pécheur, points névralgiques de sa réalité psychologique et éthique; et, de la part de Dieu, le mystere du
Don, ce don incessant de la vie divine dans I'Esprit Saint. Qui sera victorieux? Celui qui aura su accueillir le
Don.

56. Malheureusement, la résistance a I'Esprit Saint, que saint Paul souligne dans sa dimension intérieure et
subjective comme une tension, une lutte, une rébellion survenant dans le coeur humain, trouve, aux diverses
époques de I'histoire, et spécialement a I'époque moderne, sa dimension extérieure, concrétisée, dans le
contenu de la culture et de la civilisation, par les systémes philosophiques, les idéologies, les programmes

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



d'action et de formation des comportements humains. Elle trouve son expression la plus importante dans le
matérialisme, aussi bien sous sa forme théorique, comme systéme de pensée, que sous sa forme pratique,
comme méthode de lecture et d'évaluation des faits et aussi comme programme pour des comportements
correspondants. Le systeme qui a donné le plus grand développement a cette forme de pensée, d'idéologie
et de praxis, et qui I'a portée aux plus extrémes conséquences sur le plan de l'action, est le matérialisme
dialectique et historique, encore reconnu comme le noyau substantiel du marxisme.

Par principe et en fait, le matérialisme exclut radicalement la présence et l'action de Dieu, qui est esprit,
dans le monde et par-dessus tout dans I'hnomme, pour la raison fondamentale qu'il n'accepte pas son
existence, puisqu'il est, en soi et dans son programme, un systeme athée. L'athéisme est le phénoméne
impressionnant de notre temps: le Concile Vatican Il lui a consacré quelques pages significatives242. Méme
si I'on ne peut parler de I'athéisme de maniére univoque, et si I'on ne peut le réduire exclusivement a la
philosophie matérialiste, étant donné qu'il existe diverses formes d'athéisme et que I'on peut dire sans doute
que ce mot est souvent employé dans un sens équivoque, il est toutefois certain qu'un matérialisme
véritable, au sens propre du terme, a un caractere athée, lorsqu'on I'entend comme une théorie qui explique
la réalité et lorsqu'on I'adopte pour premier principe de l'action personnelle et sociale. L'horizon des valeurs
et des fins de l'agir que le matérialisme détermine est étroitement li¢ a l'interprétation de la totalité de la
réalitt comme «matiere». Si, parfois, il parle encore de I'«esprit» et des «questions de I'esprit», par exemple
dans le domaine de la culture ou de la morale, il le fait seulement en considérant certains faits comme
dérivés (épiphénomeénes) de la matiére, qui est, selon ce systéme, la forme unique et exclusive de I'étre. Il
s'ensuit que, selon cette interprétation, la religion ne peut se comprendre que comme une sorte d'«illusion
idéaliste», a combattre selon les manieres et les méthodes les plus appropriées aux lieux et aux
circonstances historiques, pour I'éliminer de la société et du coeur méme de 'homme.

On peut donc dire que le matérialisme est le développement systématique et cohérent de la «résistance» et
de l'opposition dénoncées par saint Paul lorsqu'il dit: «La chair ... s'oppose a l'esprit». Cette réalité
conflictuelle est cependant réciproque, comme le souligne I'Apbtre dans la seconde partie de son aphorisme:
«L'esprit s'oppose a la chair». Celui qui veut vivre selon I'Esprit, en acceptant son action salvifique et en s'y
conformant, ne peut pas ne pas repousser les tendances et les prétentions de la «chair», qu'elles soient
intérieures ou extérieures, y compris dans leur expression idéologique et historique de «matérialisme»
antireligieux. Sur cette toile de fond si caractéristique de notre temps, il faut souligner les «désirs de l'esprit»
dans la préparation du grand Jubilé: ils sont des appels qui résonnent dans la nuit d'une nouvelle période
d'Avent, au terme de laquelle, comme il y a deux mille ans, «toute chair verra le salut de Dieu»243. Voila
une possibilité et une espérance que I'Eglise confie aux hommes d'aujourd’hui. Elle sait que la rencontre,
l'affrontement entre, d'une part, les «désirs contraires a I'Esprit», qui caractérisent tant d'aspects de la
civilisation contemporaine spécialement en certains domaines, et, d'autre part, les «désirs contraires a la
chair» - avec le fait que Dieu s'est rendu proche de nous, avec son Incarnation, avec la communication
toujours nouvelle qu'il fait de lui-méme dans I'Esprit Saint -, peut présenter en certains cas un caractere
dramatique et aboutir peut-étre a de nouvelles défaites humaines. Mais I'Eglise croit fermement que, pour sa
part, Dieu ne cesse de se donner lui-méme pour le salut, de venir pour le salut, et, au besoin, de «manifester
le péché» pour le salut, par I'Esprit.

57. Dans I'opposition paulinienne entre |'«Esprit» et la «chair» s'inscrit aussi I'opposition entre la «vie» et la
«mort». Il s'agit la d'un grave probléme, et il faut dire aussitét a ce propos que le matérialisme, comme
systéme de pensée, dans toutes ses versions, signifie I'acceptation de la mort comme terme définitif de
I'existence humaine. Tout ce qui est matériel est corruptible et, par conséquent, le corps humain (en tant
qu'«animal») est mortel. Si 'homme, dans son essence, n'est que «chair», la mort demeure pour lui une
frontiére et un terme infranchissables. On comprend alors comment on arrive a dire que la vie humaine n'est
rien d'autre qu'un «exister pour mourir».

Il faut ajouter que, a I'horizon de la civilisation contemporaine - spécialement la ou elle s'est le plus
développée du point de vue technique et scientifique -, les signes et les signaux de mort sont devenus
particulierement présents et fréquents. Il suffit de penser a la course aux armements et au danger qu'elle
comporte d'une autodestruction nucléaire. D'autre part, tous peuvent constater de plus en plus la situation
grave de vastes régions de notre planete, affectées par l'indigence et la faim porteuses de mort. Il ne s'agit
pas seulement de problemes économiques, mais aussi et avant tout de problémes éthiques. Cependant, a
I'horizon de notre époque s'accumulent des «signes de mort» encore plus sombres: I'usage s'est répandu -
et en certains lieux il risque de devenir presque une institution - d'6ter la vie aux étres humains avant méme
leur naissance, ou avant qu'ils ne soient arrivés au seuil naturel de la mort. Il faut ajouter que, malgré tant de
nobles efforts en faveur de la paix, de nouvelles guerres ont éclaté et sont en cours: elles privent de la vie ou
de la santé des centaines de milliers d'étres humains. Et comment ne pas rappeler les attentats contre la vie
humaine qui viennent du terrorisme, organisé méme a I'échelle internationale?

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Hélas, ce n'est la qu'une esquisse partielle et incompléte du tableau de mort qu'on est en train de composer
a notre époque, alors que nous sommes de plus en plus proches de la fin du deuxiéme millénaire du
christianisme. Est-ce que, des sombres couleurs de la civilisation matérialiste et en particulier de ces signes
de mort qui se multiplient dans le cadre sociologique et historique ou elle s'est développée, ne monte pas,
plus ou moins consciente, une nouvelle invocation a I'Esprit qui donne la vie? En tout cas, méme
indépendamment de I'ampleur des espoirs ou des désespoirs humains, comme des illusions ou des
duperies, qui résultent du développement des systemes matérialistes de pensée et de vie, la certitude
chrétienne demeure que I'Esprit souffle ou il veut et que nous possédons «les prémices de I'Esprit», que, par
conséquent, nous pouvons sans doute endurer les souffrances du temps qui passe, mais «nous
gémissons... intérieurement dans l'attente de la rédemption de notre corps»244, c'est-a-dire de tout notre
étre humain qui est corporel et spirituel. Oui, nous gémissons, mais dans une attente chargée d'une
espérance indéfectible, justement parce que Dieu, qui est Esprit, s'est rendu proche de cet étre humain que
nous sommes. Dieu le Pére, «en envoyant son propre Fils avec une chair semblable a celle du péché et en
vue du péché, a condamné le péché»245. Au sommet du mystére pascal, le Fils de Dieu, fait homme et
crucifié pour les péchés du monde, s'est présenté au milieu de ses Apdtres apres la résurrection, il a envoyé
sur eux son souffle et il a dit: «Recevez I'Esprit Saint». Ce «souffle» continue toujours. Et voici que «I'Esprit
vient au secours de notre faiblesse»246.

4. L'Esprit Saint vient affermir I'<chomme intérieur»

58. Le mystére de la Résurrection et de la Pentecéte est annoncé et vécu par I'Eglise, qui recoit et continue
le témoignage des Apdtres sur la Reésurrection de Jésus Christ. Elle est le témoin permanent de cette
victoire sur la mort, qui a révélé la puissance de I'Esprit Saint et qui a déterminé sa nouvelle venue, sa
nouvelle présence dans les hommes et dans le monde. En effet, a la Résurrection du Christ, I'Esprit Saint-
Paraclet s'est révélé surtout comme celui qui donne la vie: «Celui qui a ressuscité le Christ Jésus d'entre les
morts donnera aussi la vie a vos corps mortels par son Esprit qui habite en vous»247. Au nom de la
Résurrection du Christ, I'Eglise annonce la vie qui s'est manifestée au-dela des limites de la mort, la vie qui
est plus forte que la mort. En méme temps, elle annonce Celui qui donne cette vie: I'Esprit qui fait vivre; elle
I'annonce et elle coopére avec lui pour donner la vie. En effet, «bien que le corps soit déja mort en raison du
péché, I'Esprit est vie en raison de la justice»248 obtenue par le Christ crucifié et ressuscité. Et au nom de la
Résurrection du Christ, I'Eglise sert la vie qui provient de Dieu lui-méme, en étroite union avec I'Esprit, et
humblement a son service.

Par ce service, justement, I'nomme devient de facon toujours nouvelle la «route de I'Eglise»: je I'ai déja dit
dans l'encyclique sur le Christ Rédempteur249 et je le redis aujourd'hui dans celle sur I'Esprit Saint. Unie a
I'Esprit, 'Eglise est consciente, plus que quiconque, de la réalité de 'nomme intérieur, des traits de 'hnomme
les plus profonds et les plus essentiels, parce que spirituels et incorruptibles. A ce niveau, I'Esprit implante
en lui la «racine de limmortalité»250, d'ou jaillit la vie nouvelle, c'est-a-dire la vie de 'homme en Dieu, qui,
comme fruit du don salvifique que Dieu fait de lui-méme dans I'Esprit Saint, ne peut se développer et se
consolider que par l'action de I'Esprit. C'est pourquoi I'Ap6tre s'adresse a Dieu en faveur des croyants,
auxquels il déclare: «Je fléchis les genoux en présence du Pére... Qu'il daigne... vous armer de puissance
par son Esprit pour que se fortifie en vous I'homme intérieur»251.

Sous linfluence de I'Esprit Saint, cet homme intérieur, c'est-a-dire «spirituel», mQrit et devient plus fort.
Grace a cette communication divine, I'esprit humain qui «connait ce qui concerne I'hnomme» rencontre
«|'Esprit qui sonde tout jusqu'aux profondeurs de Dieu»252. Dans cet Esprit, qui est le Don éternel, le Dieu
un et trine s'ouvre a 'homme, a l'esprit humain. Le souffle caché de I'Esprit divin fait que I'esprit humain
s'ouvre a son tour en face de Dieu qui s'ouvre a lui pour le sauver et le sanctifier. Par le don de la grace
efficace qui vient de I'Esprit, 'homme entre dans «une vie nouvelle», il est introduit dans la réalité
surnaturelle de la vie divine elle-méme et il devient «une demeure de I'Esprit Saint», un «temple vivant de
Dieu»253.

Par I'Esprit Saint, en effet, le Pére et le Fils viennent vers lui et établissent une demeure chez lui254. Dans la
communion de grace avec la Trinité s'élargit «|'espace vital» de 'homme, élevé au niveau surnaturel de la
vie divine. L'homme vit en Dieu et de Dieu: il vit «selon I'Esprit» et «désire ce qui est spirituel».

59. Gréace a la relation d'intimité avec Dieu dans I'Esprit Saint, 'homme se comprend également lui-méme
d'une fagon nouvelle, il comprend sa propre humanité. L'image, la ressemblance de Dieu qu'est 'homme
depuis le commencement est ainsi pleinement réalisée255. Cette vérité intime de I'étre humain doit étre
continuellement redécouverte a la lumiere du Christ qui est le modéle du rapport avec Dieu, et en lui doit

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



étre également redécouverte la raison pour laquelle I'homme «ne peut pleinement se trouver que par le don
désintéressé de lui-méme» en union avec les autres hommes, comme ['écrit le Concile Vatican Il, justement
en raison de la ressemblance avec Dieu qui «<montre bien que I'homme ... (est) 'unique créature que Dieu a
voulue pour elle-méme» dans sa dignité de personne, mais aussi dans son ouverture a l'intégration et a la
communion avec les autres256. La connaissance effective et la réalisation pléniere de cette vérité de I'étre
adviennent seulement par I'Esprit Saint. L'homme apprend cette vérité de Jésus Christ, et il la met en ceuvre
dans sa propre vie, par I'Esprit que lui-méme nous a donné.

Sur ce chemin - sur le chemin d'une telle maturation intérieure qui comporte la pleine découverte du sens de
I'humanité -, Dieu se rend intime a 'hnomme, il pénétre toujours plus a fond dans tout le monde humain. Dieu
un et trine, qui «existe» en lui-méme comme réalité transcendante du Don interpersonnel, en se
communiquant dans I'Esprit Saint comme Don a 'homme, transforme le monde humain de l'intérieur, dans
les cceurs et dans les consciences. Sur ce chemin, le monde, rendu participant du Don divin, devient,
comme l'enseigne le Concile, «toujours plus humain, toujours plus profondément humain»257, tandis qu'en
lui, a travers les cceurs et les consciences des hommes, se développe le Regne dans lequel Dieu sera
définitivement «tout en tous»258, comme Don et Amour. Don et Amour: telle est I'éternelle puissance du
Dieu un et trine qui s'ouvre lui-méme a I'hnomme et au monde dans I'Esprit Saint.

Dans la perspective de I'An 2000 apres la naissance du Christ, il s'agit de parvenir a ce qu'un nombre
toujours plus grand d'hommes «puissent se trouver pleinement a travers le don désintéressé d'eux-mémes».
Il s'agit de parvenir a la réalisation en notre monde, sous I'action de I'Esprit-Paraclet, d'un processus de vraie
maturation dans I'humanité, dans la vie individuelle comme dans la vie communautaire: c'est a ce propos
que Jésus lui-méme, «quand il prie le Pére pour que "tous soient un..., comme nous sommes un" (Jn 17, 21-
22), ... nous suggere qu'il y a une certaine ressemblance entre I'union des personnes divines et celle des fils
de Dieu dans la vérité et dans I'amour»259. Le Concile redit cette vérité sur 'hnomme, et I'Eglise voit en elle
une indication particulierement forte et déterminante de ses taches apostoliques. Si, en effet, 'homme est la
route de I'Eglise, cette route pase a travers tout le mystére du Christ, modéle divin de I'homme. Sur cette
route, I'Esprit Saint, en affermissant en chacun de nous «I'homme intérieur», fait que I'nomme, toujours plus,
«se trouve pleinement a travers le don désintéressé de lui-méme». On peut dire que, dans ces paroles de la
Constitution pastorale du Concile, est résumée toute I'anthropologie chrétienne, la théorie et la pratique
fondées sur I'Evangile, ou I'nomme découvre en lui-méme son appartenance au Christ et, en lui, son
élévation a la dignité de fils de Dieu; il comprend mieux aussi sa dignité d'homme, précisément parce qu'il
est le sujet de la présence de Dieu qui se rapproche de lui, le sujet de la bienveillance divine, dans laquelle
se trouvent la perspective et méme la racine de la glorification définitive. Alors on peut vraiment redire que
«la gloire de Dieu, c'est I'hnomme vivant, et la vie de 'hnomme, c'est la vision de Dieu»260: 'homme, en vivant
une vie divine, est la gloire de Dieu; I'Esprit Saint est le dispensateur caché de cette vie et de cette gloire.
Selon Basile le Grand, «simple par son essence, mais se manifestant par des actions variées, ... il se donne
en partage, mais garde son intégrité; ... présent & chacun de ceux qui peuvent le recevoir comme si celui-ci
était unique, il répand sur tous la grace en plénitude»261.

60. Lorsque, sous l'influence du Paraclet, les hommes découvrent cette dimension divine de leur étre et de
leur vie, comme personnes ou comme communautés, ils sont en mesure de se libérer des divers
déterminismes qui résultent principalement des fondements matérialistes de la pensée, de la praxis et de
ses méthodes. A notre époque, ces éléments ont réussi a pénétrer jusqu'au coeur de I'hnomme, dans le
sanctuaire de la conscience ou sans cesse I'Esprit Saint fait entrer la lumiére et la force de la nouvelle vie
selon la «liberté des enfants de Dieu». La maturit¢ de 'homme dans cette vie est entravée par les
conditionnements et par les pressions qu'exercent sur lui les structures et les mécanismes dominants dans
les divers secteurs de la société. On peut dire que, dans bien des cas, les facteurs sociaux, loin de favoriser
le développement et I'expansion de l'esprit humain, finissent par 'arracher a la vérité authentique de son étre
et de sa vie - sur laquelle veille I'Esprit Saint - et par le soumettre au «Prince de ce monde».

Le grand Jubilé de I'An 2000 contient donc un message de libération par I'action de I'Esprit: seul celui-ci peut
aider les personnes et les communautés a se libérer des déterminismes anciens et nouveaux, en les guidant
par la «loi de I'Esprit qui donne la vie dans le Christ Jésus»262, en agissant dans la plénitude de la vraie
liberté de I'homme ainsi découverte. En effet, comme I'écrit saint Paul, la «ou est I'Esprit du Seigneur, la est
la liberté»263. Cette révélation de la liberté et donc de la véritable dignité de I'homme acquiert une
particuliere éloquence pour les chrétiens et pour I'Eglise persécutés, soit dans les temps anciens soit
actuellement, car les témoins de la Vérité divine deviennent alors une preuve vivante de I'action de I'Esprit
de vérité, présent dans le cceur et dans la conscience des fidéles, et il n'est pas rare qu'ils signent de leur
martyre I'exaltation supréme de la dignité humaine.

C'est aussi dans les conditions ordinaires de la société que les chrétiens, témoins de I'authentique dignité de
I'nomme, par leur obéissance a I'Esprit Saint, contribuent de bien des maniéres au «renouvellement de la
face de la terre»: ils collaborent avec leurs fréres pour réaliser et mettre en valeur tout ce qui est bon, noble

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



et beau dans le progrés actuel de la civilisation, de la culture, de la science, de la technique et des autres
secteurs de la pensée et de I'activité humaine264. lIs le font comme disciples du Christ qui, selon les mots
du Concile, «constitué Seigneur par sa Résurrection ... agit désormais dans le cceur des hommes par la
puissance de son Esprit; il n'y suscite pas seulement le désir du siecle a venir, mais par la méme anime
aussi, purifie et fortifie ces aspirations généreuses qui poussent la famille humaine a améliorer ses
conditions de vie et a soumettre a cette fin la terre entiere»265. Ainsi, ils affirment davantage encore la
grandeur de I'nomme fait a I'image et a la ressemblance de Dieu, grandeur que le mystere de I'lncarnation
du Fils de Dieu met en pleine lumiére, car, dans la «plénitude du temps», il est entré dans I'histoire par
I'Esprit Saint et il s'est manifesté homme véritable, lui qui est le premier-né de toute créature, lui «par qui tout
existe et par qui nous sommes»266.

5. L'Eglise, sacrement de I'union intime avec Dieu

61. A l'approche de la conclusion du deuxiéme millénaire qui doit rappeler a tous et en quelque sorte
réactualiser I'avenement du Verbe dans la «plénitude du temps», I'Eglise désire encore une fois saisir
'essence méme de sa constitution divine et humaine et de la mission qui la fait participer a la mission
messianique du Christ, selon I'enseignement et le projet, toujours valables, du Concile Vatican Il. Dans la
méme ligne, nous pouvons remonter jusqu'au Cénacle, ou Jésus Christ révele I'Esprit Saint comme Paraclet,
comme Esprit de vérité, et parle de son «départ» par la Croix comme condition nécessaire de la «venue» de
I'Esprit: «C'est votre intérét que je parte; car si je ne pars pas, le Paraclet ne viendra pas vers vous; mais si
je pars, je vous l'enverrai»267. Nous avons vu que cette annonce a connu sa premiére réalisation dés le soir
de Paques et ensuite durant la célébration de la Pentecdte a Jérusalem; depuis lors, elle s'accomplit par
I'Eglise dans I'histoire de I'numanité.

A la lumiere de cette annonce, ce que Jésus dit de sa nouvelle «venue», toujours durant la derniere Céne,
prend tout son sens. Il est en effet significatif que, dans le méme discours d'adieu, il annonce non seulement
son «départ», mais aussi sa nouvelle «venue». Il dit précisément: «Je ne vous laisserai pas orphelins. Je
viendrai vers vous»268. Et au moment de la séparation définitive avant de monter au ciel, il redira encore
plus explicitement: «Et voici que je suis avec vous», et je le suis, «pour toujours jusqu'a la fin du
monde»269. La nouvelle «venue» du Christ, sa «venue» continuelle, pour étre avec les Apbtres et avec
I'Eglise, sa parole: «Je suis avec vous jusqu'a la fin du monde», ne changent certes pas le fait de son
«départ». A la suite de ce «départ», aprés la conclusion de I'activité messianique du Christ sur la terre, sa
nouvelle «venue» a lieu dans le cadre de I'envoi de I'Esprit Saint qui a été annoncé, et, pour ainsi dire, elle
s'inscrit a l'intérieur de la mission méme de I'Esprit. Et pourtant, elle s'accomplit par I'ceuvre de I'Esprit Saint,
grace auquel le Christ, qui s'en est allé, vient maintenant et toujours de fagon nouvelle. La nouvelle «venue»
du Christ par l'ceuvre de I'Esprit Saint, sa présence et son action constantes dans la vie spirituelle
s'actualisent dans la réalité sacramentelle. En elle, le Christ, qui, dans son humanité visible, s'en est allé,
vient, est présent et agit d'une maniere si intime dans I'Eglise qu'il en fait son Corps. C'est ainsi que I'Eglise
vit, ceuvre et croit «jusqu'a la fin du monde». Tout cela se réalise par I'Esprit Saint.

62. L'expression sacramentelle la plus compléte du «départ» du Christ par le mystére de la Croix et de la
Résurrection est I'Eucharistie.

En elle, sa venue et sa présence salvifiques se réalisent chaque fois sacramentellement: dans le Sacrifice et
dans la Communion. C'est la une ceuvre de I'Esprit Saint, dans le cadre de sa mission270. Par I'Eucharistie,
I'Esprit Saint «fortifie I'nomme intérieur», comme le dit la Lettre aux Ephésiens271. Par I'Eucharistie, les
personnes et les communautés, sous l'action du Paraclet-Consolateur, apprennent a découvrir le sens divin
de la vie humaine, rappelé par le Concile, sens selon lequel Jésus Christ «révele pleinement I'hnomme a
I'hnomme», en suggérant «une certaine ressemblance entre I'union des Personnes divines et celle des fils de
Dieu dans la vérité et dans I'amour»272. Une telle union s'exprime et se réalise d'une facon particuliere par
I'Eucharistie ou I'hnomme, participant au sacrifice de la Croix que cette célébration rend présent, apprend a
«se trouver ... par le don ... de lui-méme»273, dans la communion avec Dieu et avec les autres hommes,
ses fréres.

C'est pour cela que les premiers chrétiens, dés les jours qui ont suivi la descente de I'Esprit Saint, «se
montraient assidus ... a la fraction du pain et aux priéres», formant ainsi une communauté unie par
I'enseignement des Apbtres274. De cette facon, ils «reconnaissaient» que leur Seigneur ressuscité et déja
monté au ciel revenait au milieu d'eux dans la communauté eucharistique de I'Eglise et grace a elle. Depuis
son origine, I'Eglise, guidée par I'Esprit Saint, s'est exprimée et s'est affermie par I'Eucharistie. Il en a
toujours été ainsi, dans toutes les générations chrétiennes, jusqu'a notre temps, jusqu'a cette veille de

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



'achevement du second millénaire chrétien. Certes, nous devons, hélas, constater que ce millénaire,
désormais écoulé, a été celui des grandes séparations entre les chrétiens. Tous ceux qui croient dans le
Christ devront donc, a I'exemple des Ap6étres, consacrer tous leurs efforts a accorder leur pensée et leur
action a la volonté de I'Esprit Saint, «principe de l'unité de I'Eglise»275, afin que tous ceux qui ont été
baptisés dans un seul Esprit pour étre un seul corps se retrouvent en fréres unis dans la célébration de la
méme Eucharistie, «sacrement de I'amour, signe de l'unité, lien de la charité»276.

63. La présence eucharistique du Christ - son «je suis avec vous» de portée sacramentelle - permet a
I'Eglise de découvrir toujours plus profondément son propre mystére, comme l'atteste toute I'ecclésiologie du
Concile Vatican II: pour celui-ci, «I'Eglise (est), dans le Christ, en quelque sorte le sacrement, c'est-a-dire a
la fois le signe et le moyen de I'union intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain»277. Comme
sacrement, I'Eglise se développe a partir du mystére pascal du «départ» du Christ, en vivant sa «venue»
toujours nouvelle par I'Esprit Saint qui accomplit sa mission méme de Paraclet, Esprit de vérité. C'est
précisément la le mystére essentiel de I'Eglise, tel que le proclame le Concile.

Si, en vertu de la création, Dieu est celui en qui tous «nous avons la vie, le mouvement et I'étre»278, pour sa
part la puissance de la Rédemption continue et se développe dans l'histoire de I'homme et du monde
comme en un double «mouvement» dont la source se trouve dans le Pere éternel. D'un c6té, c'est le
mouvement de la mission du Fils, qui est venu dans le monde en naissant de la Vierge Marie par I'Esprit
Saint; et, de l'autre, c'est aussi le mouvement de la mission de I'Esprit Saint, qui a été révélé définitivement
par le Christ. A cause du «départ» du Fils, I'Esprit Saint est venu et vient continuellement comme Paraclet et
Esprit de vérité. Dans le cadre de sa mission, en quelque sorte dans l'intimité de la présence invisible de
I'Esprit, le Fils, qui «s'en était allé» dans le mystére pascal, «vient» et est continuellement présent dans le
mystere de I'Eglise; tant6t il reste caché, tantét il se manifeste dans son histoire, sans cesser d'en conduire
le cours. Tout cela advient sous forme sacramentelle, par I'action de I'Esprit Saint qui, puisant dans les
richesses de la Rédemption du Christ, sans cesse donne la vie. En prenant une conscience toujours plus
vive de ce mystére, I'Eglise saisit mieux son identité, surtout sacramentelle.

Cela se réalise aussi parce que, par la volonté de son Seigneur, au moyen des divers sacrements, I'Eglise
assure son ministere de salut. Chaque fois que le ministére des sacrements est accompli, il porte en soi le
mystére du «départ» du Christ par la Croix et la Résurrection, en vertu duquel I'Esprit Saint vient. Il vient et il
agit: «ll donne la vie». Les sacrements, en effet, signifient la grace et ils conférent la grace: ils expriment la
vie et ils donnent la vie. L'Eglise est la dispensatrice visible des signes sacrés, tandis que I'Esprit Saint agit
en eux comme le dispensateur invisible de la vie qu'ils signifient. En union avec I'Esprit Saint, le Christ Jésus
y est présent et il y agit.

64. Si I'Eglise est le sacrement de I'union intime avec Dieu, elle I'est en Jésus Christ, en qui cette union
s'accomplit comme réalité salvifique. Elle I'est en Jésus Christ, par I'action de I'Esprit Saint. La plénitude de
la réalité salvifique, qu'est le Christ dans I'histoire, se communique sous le mode sacramentel par la
puissance de I'Esprit-Paraclet. En ce sens I'Esprit Saint est «l'autre Paraclet» ou le nouveau Paraclet, car,
par son action, la Bonne Nouvelle pénétre dans les consciences et dans les cceurs humains et se diffuse
dans I'histoire. En tout cela, I'Esprit donne la vie.

Lorsque nous employons le mot «sacrement» mis en rapport avec I'Eglise, nous devons tenir compte de ce
que, dans le texte conciliaire, la sacramentalité de I'Eglise apparait distincte de celle qui est, au sens précis
du terme, propre aux sacrements. Nous lisons en effet: «L'Eglise (est) ... en quelque sorte le sacrement,
c'est-a-dire a la fois le signe et le moyen de I'union intime avec Dieu». Mais ce qui compte et ce qui ressort
du sens analogique dans lequel le mot est employé dans les deux cas, c'est le rapport de I'Eglise avec la
puissance de I'Esprit Saint, celui qui seul donne la vie: I'Eglise est le signe et l'instrument de la présence et
de l'action de I'Esprit vivifiant.

Vatican Il ajoute que I'Eglise est «le sacrement ... de I'unité de tout le genre humain». Il s'agit évidemment,
pour le genre humain - lui-méme différencié de multiples facons -, de I'unité qu'il tient de Dieu et qu'il a en
Dieu. Elle s'enracine dans le mystere de la création et elle acquiert une dimension nouvelle dans le mystére
de la Rédemption, en vue du salut universel. Puisque Dieu «veut que tous les hommes soient sauvés et
parviennent a la connaissance de la vérité»279, la Rédemption concerne tous les hommes et, d'une certaine
facon, toute la création. Dans cette méme dimension universelle de la Rédemption, I'Esprit Saint agit en
vertu du «départ» du Christ. C'est pourquoi I'Eglise, enracinée par son propre mystére dans I'économie
trinitaire du salut, se comprend elle-méme a juste titre comme le «sacrement de I'unité de tout le genre
humain». Elle a conscience de I'étre par la puissance de I'Esprit Saint dont elle est signe et instrument dans
la réalisation du plan salvifique de Dieu.

Ainsi se réalise la «condescendance» de I'Amour infini de la Trinité par lequel Dieu, Esprit invisible, se rend
proche du monde visible. Dieu un et trine se communique a I'homme dans [|'Esprit Saint depuis le

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



commencement, grace a son «image et ressemblance». Sous I'action du méme Esprit, 'nomme et, par son
entremise, le monde créé, racheté par le Christ, avancent vers leur destinée définitive en Dieu. L'Eglise est
«le sacrement, c'est-a-dire le signe et l'instrument» du rapprochement des deux péles de la création et de la
Rédemption, Dieu et 'hnomme. Elle ceuvre pour rétablir et renforcer I'unité du genre humain a ses racines
mémes, dans le rapport de communion entre I'nomme et Dieu, son Créateur, son Seigneur et son
Rédempteur. Il y a la une vérité, fondée sur I'enseignement du Concile, que nous pouvons méditer, expliquer
et appliquer dans toute I'ampleur de son sens, en cette période de passage du deuxieme au troisieme
millénaire chrétien. Et il nous est bon de prendre une conscience toujours plus vive du fait que, a l'intérieur
de l'action accomplie par I'Eglise dans I'histoire du salut, inscrite dans I'histoire de I'hnumanité, I'Esprit Saint
est présent et agissant, lui qui anime par le souffle de la vie divine le pelerinage terrestre de I'nomme et fait
converger toute la création, toute I'histoire, jusqu'a son terme ultime, dans 'océan infini de Dieu.

6. L'Esprit et 'Epouse disent: «Viens!»

65. La maniere la plus simple et la plus commune dont I'Esprit Saint, le souffle de la vie divine, s'exprime et
entre dans |'expérience, c'est la priére. Il est beau et salutaire de penser que, partout ou I'on prie dans le
monde, I'Esprit Saint, souffle vital de la priére, est présent. Il est beau et salutaire de reconnaitre que, si la
priére est répandue dans tout I'univers, hier, aujourd'hui et demain, la présence et I'action de I'Esprit Saint
sont tout autant répandus, car I'Esprit «inspire» la priere au cceur de I'nomme, dans la diversité illimitée des
situations et des conditions favorables ou contraires a la vie spirituelle et religieuse. Maintes fois, sous
l'action de I'Esprit Saint, la priere monte du cceur de 'nomme malgré les interdictions et les persécutions, et
méme malgré les proclamations officielles affirmant le caractére areligieux ou franchement athée de la vie
publique. La priére demeure toujours la voix de tous ceux qui apparemment n'ont pas de voix, et dans cette
voix résonne toujours la «violente clameur» attribuée au Christ par la Lettre aux Hébreux280. La priére est
aussi la révélation de cet abime qu'est le coeur de I'nomme, une profondeur qui vient de Dieu et que Dieu
seul peut combler, précisément par I'Esprit Saint. Nous lisons dans Luc: «Si donc vous, qui étes mauvais,
vous savez donner de bonnes choses a vos enfants, combien plus le Pere du ciel donnera-t-il I'Esprit Saint a
ceux qui lI'en prient!»281.

L'Esprit Saint est le Don qui vient dans le cceur de I'homme en méme temps que la priére. Dans la priére, il
se manifeste avant tout et par-dessus tout comme le Don qui «vient au secours de notre faiblesse». C'est
l'admirable pensée développée par saint Paul dans la Lettre aux Romains, lorsqu'il écrit: «Nous ne savons
pas que demander pour prier comme il faut; mais [I'Esprit lui-méme intercéde pour nous en des
gémissements inexprimables»282. Ainsi non seulement I'Esprit Saint nous améne a prier, mais il nous guide
«de l'intérieur» dans la priére, compensant notre insuffisance, remédiant a notre incapacité de prier; il est
présent dans notre priere et il lui donne une dimension divine283. «Celui qui sonde les coeurs sait quel est le
désir de I'Esprit et que son intercession pour les saints correspond aux vues de Dieu»284. La priere, grace a
I'Esprit Saint, devient I'expression toujours plus mlre de 'homme nouveau qui, par elle, participe a la vie
divine.

Notre époque difficile a particulierement besoin de la priére. Si au cours de ['histoire, hier comme aujourd'hui,
des hommes et des femmes en grand nombre ont témoigné de l'importance de la priére en se consacrant a
la louange de Dieu et a la vie d'oraison surtout dans les monastéres, avec un grand profit pour I'Eglise, il y a
aussi, depuis quelques années, un nombre croissant de personnes qui, dans des mouvements ou des
groupes toujours plus développés, mettent la priere au premier plan et y cherchent le renouveau de la vie
spirituelle. C'est |a un fait significatif et réconfortant, puisque cette expérience apporte une contribution réelle
a la reprise de la priére parmi les fidéles, aidés a mieux considérer I'Esprit Saint comme celui qui suscite
dans les coeurs une profonde aspiration a la sainteté.

Beaucoup de personnes et beaucoup de communautés prennent davantage conscience de ce que, malgré
tout le progres vertigineux de la civilisation technico-scientifique, et quels que soient les conquétes effectives
et les objectifs réalisés, 'hnomme est menacé, I'humanité est menacée. Face a ce péril, et plus encore en
éprouvant de linquiétude devant une réelle décadence spirituelle de I'nomme, des individus et des
communautés entiéres, comme guidés par un sens intérieur de la foi, cherchent la force capable de relever
I'hnomme, de le sauver de lui-méme, de ses erreurs et de ses illusions, qui souvent rendent nocives ses
propres conquétes. Et ainsi ils découvrent la priere, dans laquelle se manifeste I'«<Esprit qui vient au secours
de notre faiblesse». C'est ainsi que les temps que nous vivons rapprochent de I'Esprit Saint de nombreuses
personnes qui reviennent a la priére. Et je suis sr que toutes trouveront dans I'enseignement de la présente
Encyclique une nourriture pour leur vie intérieure et qu'elles sauront, sous I'action de I'Esprit, affermir leur
engagement dans la priére en plein accord avec I'Eglise et avec son Magistére.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



66. Au milieu des problémes, des déceptions et des espoirs, des abandons et des retours que connait notre
époque, I'Eglise demeure fidele au mystére de sa naissance. Si c'est un fait historique que I'Eglise est sortie
du Cénacle le jour de la Pentecdte, on peut dire qu'en un sens elle ne I'a jamais quitté. Spirituellement,
I'événement de la Pentecdte n'appartient pas seulement au passé: I'Eglise est toujours au Cénacle, qui reste
présent dans son cceur. L'Eglise persévére dans la priere, comme les Apbtres, avec Marie, Méere du Christ,
et avec ceux qui, a Jérusalem, constituaient le premier noyau de la communauté chrétienne et attendaient
en priant la venue de I'Esprit Saint.

L'Eglise persévere dans la priere avec Marie. Cette union de I'Eglise en priére avec la Mére du Christ fait
partie du mystére de I'Eglise depuis son origine: nous voyons Marie présente en ce mystére comme elle est
présente dans le mystére de son Fils. Le Concile le dit: «La bienheureuse Vierge..., enveloppée par I'Esprit
Saint..., engendra le Fils, dont Dieu a fait le premier-né parmi beaucoup de fréres (cf. Rm 8, 29), c'est-a-dire
parmi les croyants, a la naissance et a I'éducation desquels elle apporte la coopération de son amour
maternel»; elle se trouve, «de par les graces et les fonctions singulieéres qui sont les siennes..., en intime
union avec I'Eglise: de I'Eglise (elle) est le modele...»285. «En contemplant la sainteté mystérieuse de la
Vierge et en imitant sa charité..., I'Eglise devient a son tour une Mére» et, «imitant la Mére de son Seigneur,
elle conserve par la vertu du Saint-Esprit, dans leur pureté virginale, une foi intégre, une ferme espérance,
une charité sincére... Elle est aussi vierge, ayant donné a son Epoux sa foi»286.

On comprend ainsi le sens profond du motif pour lequel, en union avec la Vierge-Meére, I'Eglise, comme
I'Epouse, se tourne continuellement vers son divin Epoux, ainsi que l'attestent les paroles de I'Apocalypse
citées par le Concile: «L'Esprit et 'Epouse disent au Seigneur Jésus: Viens!»287. La priere de I'Eglise est
cette invocation incessante dans laquelle «I'Esprit lui-méme intercéde pour nous»; en un sens, lui-méme
prononce la priere avec I'Eglise et dans I'Eglise. L'Esprit, en effet, est donné a I'Eglise afin que, par sa
puissance, toute la communauté du Peuple de Dieu, dans sa diversité et ses multiples manifestations,
persévére dans I'Espérance, «car notre salut est objet d'espérance»288. C'est I'espérance eschatologique,
I'espérance de I'accomplissement définitif en Dieu, I'espérance du Regne éternel, qui se réalise dans la
participation a la vie ftrinitaire. L'Esprit Saint, donné aux Ap6tres comme Paraclet, est le gardien et
I'animateur de cette espérance dans le coeur de I'Eglise.

Dans la perspective du troisieme millénaire apres le Christ, tandis que «|'Esprit et I'Epouse disent au
Seigneur Jésus: Viens!», cette priere est chargée, comme toujours, d'une portée eschatologique destinée a
donner aussi sa plénitude de sens a la célébration du grand Jubilé. C'est une priére tournée vers le salut a
venir, auquel I'Esprit Saint ouvre les coeurs par son action au cours de toute I'histoire de 'homme sur la
terre. En méme temps, cependant, cette priere s'oriente vers une étape précise de I'histoire marquée par
I'An 2000, dans laquelle est mise en relief la «plénitude du temps». L'Eglise désire se préparer a ce Jubilé
dans I'Esprit Saint, de méme que c'est I'Esprit Saint qui prépara la Vierge de Nazareth, en laquelle le Verbe
s'est fait chair.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

67. Nous voulons conclure ces réflexions en nous placant au cceur de I'Eglise et dans le coeur de I'homme.
La route de I'Eglise passe a travers le cceur de 'hnomme, car c'est le lieu intime de la rencontre salvifique
avec I'Esprit Saint, avec le Dieu caché, et c'est bien la que I'Esprit Saint devient une «source d'eau jaillissant
en vie éternelle»289. C'est jusque-la qu'il vient, comme I'Esprit de vérité et le Paraclet promis par le Christ.
De la il agit comme Consolateur, Intercesseur, Défenseur, spécialement lorsque I'homme, lorsque I'humanité
se trouve affrontée au jugement de condamnation de I'«accusateur», dont I'Apocalypse dit qu'il «accuse nos
fréres jour et nuit devant notre Dieu»290. L'Esprit Saint ne cesse d'étre le gardien de l'espérance dans le
cceur de I'homme: de l'espérance de toutes les créatures humaines et spécialement de celles qui
«possedent les prémices de I'Esprit» et qui «attendent la rédemption de leur corps»291.

L'Esprit Saint, dans son lien mystérieux de divine communion avec le Rédempteur de I'homme, est celui qui
assure la continuité de son ceuvre: il recoit ce qui est du Christ et le transmet a tous, il entre sans cesse
dans I'histoire du monde en venant dans le coeur de 'homme. Il devient la, comme le proclame la Séquence
liturgique de la solennité de la Pentecéte, le véritable «pére des pauvres, dispensateur des dons, lumiére de
nos cceurs»; il y devient I'«h6te trés doux de nos ames» que I'Eglise salue sans cesse au seuil de l'intériorité
de tout homme. Il apporte, en effet, «repos et réconfort» au milieu des fatigues, du travail des bras et du
travail de I'esprit humain; il apporte «repos» et «soulagement» au milieu de la chaleur du jour, au milieu des
préoccupations, des luttes et des dangers de toute époque; il apporte enfin la «consolation», lorsque le coeur
humain pleure et connait la tentation du désespoir.

C'est le sens de la Séquence qui proclame: «Sans ta puissance divine il n'est rien en aucun homme, rien qui
ne soit perverti». Seul I'Esprit Saint, en effet, «met en lumiére le péché», le mal, dans le but de rétablir le
bien dans 'nomme et dans le monde humain, pour «renouveler la face de la terre». C'est pourquoi il purifie
tout ce qui «souille» 'hnomme, «ce qui est sordide» il soigne les blessures, méme les plus profondes de
I'existence humaine; il change l'aridité intérieure des ames et les transforme en champs fertiles de grace et
de sainteté. Ce qui est «rigide», il «|'assouplit», ce qui est «froid», il le «réchauffe», ce qui est «faussé», il le
«rend droit» sur les chemins du salut292.

En priant ainsi, sans cesse |'Eglise professe sa foi: il y a dans notre monde créé un Esprit qui est un Don
incréé. C'est I'Esprit du Pére et du Fils: comme le Pére et le Fils, il est incréé, immense, éternel, tout-
puissant, Dieu, Seigneur293. L'Esprit de Dieu «remplit I'univers», et tout ce qui est créé reconnait en lui la
source de sa propre identité, découvre en lui son expression transcendante, se tourne vers lui et 'attend,
l'invoque de tout son étre. Vers lui, Paraclet, Esprit de vérité et d'amour, se tourne I'homme qui vit de vérité
et d'amour, et qui, sans la source de la vérité et de I'amour, ne peut pas vivre. Vers lui se tourne I'Eglise, qui
est au coeur de I'hnumanité, afin d'implorer pour tous et de dispenser a tous les dons de I'Amour qui, par lui,
«a été répandu dans nos coeurs»294. Vers lui se tourne I'Eglise sur les chemins escarpés du pélerinage de
I'nomme sur la terre; et elle demande, elle demande sans se lasser, la rectitude des actes humains, car elle
est son ceuvre; elle demande la joie et la consolation que lui seul, le vrai Consolateur, peut apporter en
descendant au plus profond des coeurs humains295; elle demande la grace des vertus qui méritent la gloire
céleste; elle demande, par la communication pléniére de la vie divine, le salut éternel auquel le Pére a
éternellement «prédestiné» les hommes, créés par amour a l'image et a la ressemblance de la trés Sainte
Trinité.

L'Eglise, qui inclut en son ceeur tous les coeurs humains, demande a I'Esprit Saint la béatitude qui trouve en
Dieu seul sa réalisation totale: la joie que «nul n'enlévera»296, la joie qui est le fruit de I'amour et donc fruit
de Dieu qui est Amour; elle demande «la justice, la paix et la joie dans I'Esprit Saint», qui constituent, selon
saint Paul, «le Régne de Dieu»297.

La paix est aussi le fruit de I'amour, la paix intérieure que 'nomme accablé cherche dans la profondeur de
son étre; la paix désirée par 'humanité, par la famille humaine, par les peuples, par les nations, par les
continents, avec l'espérance ardente de I'obtenir lorsque I'on passera du deuxieme au troisieme millénaire
chrétien. Puisque le chemin de la paix passe en définitive par I'amour et tend a créer la civilisation de
I'amour, I'Eglise tient son regard fixé vers celui qui est 'Amour du Pére et du Fils et, malgré les menaces
croissantes, elle ne cesse d'avoir confiance, elle ne cessed'implorer et de servir la paix de 'homme sur la
terre. Sa confiance se fonde sur celui qui, étant I'Esprit d'Amour, est aussi I'Esprit de la paix et qui ne cesse
d'étre présent dans notre monde humain, a I'horizon des consciences et des coeurs, pour «remplir 'univers»
d'amour et de paix.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Devant lui je fléchis les genoux au terme de cette méditation: je le supplie, comme Esprit du Pére et du Fils,
de nous accorder, a nous tous, la bénédiction et la grace que je désire transmettre, au nom de la trés Sainte
Trinité, aux fils et aux filles de I'Eglise et a la famille humaine tout entiére.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 18 mai 1986, solennité de la Pentec6te, en la huitiéme année de
mon pontificat.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



NOTES

1Jn7,37-38

2Jdn7,39

3Jn 4, 14; Cf. CONC. CECUM. VAT. Il, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 4.
4 Cf. dn 3, 5.

5 Cf. LEON XIII, Encycl. Divinium illud munus (9 mai 1897): Acta Leonis, 17 (1898), PP. 125-148; PIE XII, Encycl. Mystici Corporis (29
juin 1943): AAS 35 (1943), PP. 193-248.

6 Audience générale du 6 juin 1973: Insegnamenti di Paolo VI, XI (1973), P. 477.
7 Missel romain; cf. 2 Co 13, 13.

8Jn 3, 17.

9 Ph 2, 11.

10 Cf. CONC. CECUM VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 4; JEAN-PAUL I, Discours aux participants du Congres
international de pneumatologie (26 mars 1982), n. 1: Insegnamenti V/1 (1982), p. 1004.

11 Cf. Jn 4, 24.

12 Cf. Rm 8, 22; Ga 6, 15.

13 Cf. Mt 24, 35.

14 Jn 4:14.

15 CONC. CECUM. VAT. Il, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 17.
16 allon paracleton: Jn 14, 16.

17 Jdn 14,13. 16-17.

18 Cf1Jn2,1.

19dn 14, 26

20 Jn 15, 26-27
21 Cf.1dn1,1-3;4,14

22 «La vérité divinement révélée, que contiennent et présentent les livres de la Sainte Ecriture, y a été consignée sous l'inspiration de
I'Esprit Saint », et par conséquent « la Sainte Ecriture doit étre lue et interprétée a la lumiere du méme Esprit qui la fit rédiger » CONC.
CECUM. VAT. Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, nn. 11. 12.

23Jn 16, 12-13.

24 Ac1, 1.

25Jn 16, 24

26 Jn 16, 15

27 Jn 16, 7-8

28 Jn 15, 26

29Jn 14,16

30 Jn 14, 26

31Jn 15, 26

32Jn 14,16

33Jn16,7

34 Cf. Jn 3, 16-17. 34; 6, 57; 17, 3. 18. 23.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul II- 1986 38
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



35 Mt 28, 19

36 Cf. 1Jn 4, 8. 16.

37 Cf.1Co 2,10

38 Cf. S. THOMAS D AQUIN, Somme théol., la qq 37-38.
39 Rm 5, 5.

40 Jn 16, 14.

41Gn1,1-2

42Gn 1, 26.

43 Rm 8, 19-22.

44 Jn 16, 7.

45 Ga 4, 6; cf. Rm 8, 15.

46 Cf. Ga 4, 6; Pb1,19; Rm 8, 11.

47 Cf. Jn 16, 6.

48 Cf. Jn 16, 20.

49 Cf. Jn 16, 7.

50 Ac 10, 37-38

51 Cf. Lc 4, 16-21; 3, 16; 4, 14; Mc 1, 10
521s11,1-3

53 Is 61, 1-2

54 Is 48, 16

55 1s 42,1

56 Cf. Is 53, 5-6. 8

57 Is 42, 1

58 Is 42,6

59 Is 49, 6

60 Is 59, 21

61 Cf. Lc 2, 25-35

62 Cf. Lc 1, 35

63 Cf. Lc 2, 19. 51.

64 Cf. Lc 4, 16-21; Is 61, 1-2

65 Lc 3, 16; cf. Mt 3,11; Mc 1, 7-8; Jn 1, 33
66 Jn 1,29

67 Cfdn 1, 33-34

68 Lc 3, 21-22; cf. Mt 3, 16; Mc 1, 10

69 Mt 3, 17

70 Cf. S. BASILE, DE Spiritu Sancto, XVI, 39; PG 32, 139.

71 Ac 1,1

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul |l- 1986

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

39



72 Cf. Lc 4,1

73 Cf. Lc 10, 17-20

74 Lc 10, 21; cf. Mt 11, 25-26

75 Lc 10, 22; cf Mt 11, 27

76 Mt 3, 11;Lc 3, 16

77 Jdn 16, 13

78Jn 16, 14

79Jn 16, 15

80 Cf. Jn 14, 26; 15, 26.

81Jn 3, 16

82Rm 1, 3-4

83 Ez 36, 26-27; cf. Jn 7, 37-39; 19, 34

84 Jn 16,7

85 Cf. S. CYRYLLE D'ALEXANDRIE, In loannis Evangelium, livre V, chap. Il: PG 73, 755

86 Jn 20, 1-22

87 Cf. dn 19, 30

88 Cf.Rm 1, 4

89 Cf. Jn 16, 20

90Jn 16,7

91Jn 16, 15

92 CONC. CECUM. CAT. Il, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 4

93 (E 15, 26-27

94 Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 4

95 Cf. Ac 1, 14

96 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 4. 11 y a toute une tradition patristique et théologique en ce qui Concerne I'union jntime
entre I'Esprit Saint et I'Eglise, union présentée parfois en analogie avec le rapport entre I'ame et le corps dans I'nomme: cf. S. IRENEE,
Adversus haereses, Ill, 24, 1: SC 211, pp. 470-474, S. AUGUSTIN, Sermo 267, 4, 4: PL 38, 1231; Sermo 268, 2: PL 38,1232; In
lohannis evangelium tractatus, XXV, 13; XXVII, 6: CCL 36, 266, 272-273; S. GREGOIRE LE GRAND, In septem psalmos poenitentiales
expositio, psal V, 1: PL 79, 602; DIDYME D ALEXANDRIE, De Trinitate, Il, 1: PG 39, 449-450; S. ATHANASE, Oratio Il contra Arianos,
22, 23, 24: PG 26, 368369, 372-373; S. JEAN-CHRYSOSTOME, In Epistolam ad Ephesios, Homil. IX, 3: PG 62, 72-73. SAINT
THOMAS D AQUIN a synthétisé la tradition patristique et théologique qui le précédait en présentant I'Esprit Saint Comme le « cceur » et
I'« ame » de I'Eglise: cf. Somme théol., lll, g. 8, a. 1, ad 3; In symbolum Apostolorum Expositio, a. IX; In Tertium Librum Sententiarum,
Dist. XIll, g. 2, a. 2, quaestiuncula 3.

97 Cf. Ap 2, 29; 3, 6. 13. 22.

98 Cf. Jn 12, 31; 14, 30; 16, 11

99 Gaudium et spes, n. 1

100 Ibid., n. 41

101 Ibid., n. 26

102 Jn 16, 7-8

103Jn 16,7

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul II- 1986 40
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



104 Jn 16, 8-11

105 Cf. Jn 3, 17; 12, 47

106 Cf. Ep 6, 12

107 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 2.
108 Cf. ibid, nn. 10, 13, 27, 37, 63, 73, 79, 80.

109 Ac 2, 4

110 Cf. S. IRENEE, Adversus haereses, Ill, 17, 2: SC 211, pp. 330-332
111 Ac1,4.5.8.

112 Ac 2, 22-24

113 Cf. Ac 3, 14-15; 4, 10. 27-28; 7, 52; 10, 39; 13, 28-29; etc.
114 Cf. Jn 113, 17; 12, 47

115 Ac 2, 36

116 Ac 2, 37-38

117 Cf. Mc 1, 15

118 Jn 20, 22

119 Cf. Jn 16,9

120 Os 13, 14 (Vulgate); cf. 1 Co 15, 55

121 Cf 1 Co 2, 10

122Cf.21h2,7.

123 Cf. 1 Tm 3, 16.

124 Cf. Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), nn. 1922: AAS 77 (1985), pp. 229-233.
125 Cf. Gn 1-3.

126 Cf. Rm 5,19; Ph 2, 8

127 Cf.dn 1,1.2. 3. 10.

128 Cf. Col 1, 15-18

129 Cf. Jn 8, 44

130 Cf.Gn 1, 2

131 Cf. Gn 1, 26. 28. 29.

132 Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2
133 Cf. 1 Co 2, 10-11

134 Cf. Jn 16, 11

135 Cf. Ph 2,8

136 Cf. Gn 2, 16-17

137Gn 3,5

138 Cf. Gn 3, 22 a propos de I'« arbre de vie »; Cf. aussi Jn 3, 36, 4, 14; 5, 24; 6, 40. 47; 10, 28; 12, 50; 14, 6; Ac 13, 48; Rm 6, 23; Ga
6,8,1Tm1,16;Tt1,2;3,7;1P3,22;1Jn1,2;2,25;5,11.13; Ap 2, 7.

139 Cf. S. THOMAS D AQUIN, Somme théol., la-llae, g. 80, a. 4, ad 3.

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 41
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



1401 Jn 3, 8.

141 In 16, 11

142 Cf. Ep 6, 12; Lc 22, 53

143 Cf. De Civitade Dei, XIV, 28: CCL 48, 451.

144 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 36.
145 En grec, le verbe est parakalein = invoquer, appeler a soi.

146 Cf. Gn 6, 7

147 Gn 6, 5-7

148 Cf. Rm 8, 20-22

149 Cf. Mt 15, 32; Mc 8, 2

150 He 9, 13-14

151 Jn 20, 22-23

152 Ac 10, 38

153 He 5, 7-8

154 He 9, 14

155 Cf. Lv 9,24; 1 R18;2Ch 7, 1

156 Cf. Jn 15, 26

157 Jn 20, 22-23

158 Mt 3, 11

159 Cf. Jn 3, 8

160 Jn 20, 22-23

161 Cf. séquence Veni, Sancte Spiritus.

162 S. BONAVENTURE, De septem donis Spiritus Sancti, Collatio Il, 3: Ad Claras Aquas, V, 463.
163 Mc 1, 15.

164 Cf. He 9, 14.

165 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 16.
166 Cf. Gn 2, 9. 17.

167 CONC. CECUM. VAT. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 16.
168 Ibid., n. 27.

169 Cf. ibid., n. 13.

170 Cf. JEAN-PAUL I, Exhort. apost. post-synodale Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), n. 16: AAS 77 (1985), PP. 213-
217.

171 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 10.
172 Cf. Rm 7, 14-15. 19.

173 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 37.
174 Ibid., n. 13.

175 Ibid., n. 37

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul Il- 1986 42
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



176 Cf. séquence de la Pentecote: « Reple cordis intima ».

177 Cf. S. AUGUSTIN, Enarr. in Ps. XLI, 13: CCL 38, 470: « Quel est cet abime que I'abime invoque? Si abime veut dire profondeur, ne
pensons-nous pas que le coeur de I'homme est un abime? Quoi de plus profond que cet abime? Les hommes peuvent parler, on peut
les voir agir avec leurs membres, on peut les entendre parler; mais de qui peut-on pénétrer la pensée, de qui peut-on sonder le cosur?

178 Cf. He 9, 14.
179 Jn 14, 17.
180 Mt 12, 31-32.
181 Mc 3, 28-29.
182 Lc 12, 10.

183 S. THOMAS D'AQUIN, Somme théol., lla-llae-, q. 14, a. 3; cf S. AUGUSTIN, Epist. 185, 11, 48-49: PL 33, 814-815; S.
BONAVENTURE, Comment. in Evang. S. Lucae, chap. X1V, 15-16: Ad Claras Aquas, VII, 314-315.

184 Cf. Ps 81 [80], 13; Jr 7, 24; Mc 3, 5.
185 JEAN-PAUL I, Exhort. apost. post-synodale Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), n. 18: AAS 77 (1985), PP. 224228.

186 PIE Xll, Radiomessage au Congres catéchétique national des Etats-Unis d'Amérique a Boston (26 octobre 1946): Discorsi et
Radiomessaggi, VIl (1946), 288.

187 JEAN-PAUL I, Exhort. apost. post-synodale Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), n. 18: AAS 77 (1985),
188 1 Th 5, 19; Ep 4, 30.

189 Cf. JEAN-PAUL I, Exhort. apost. post-synodale Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), nn. 14-22: AAS 77 (1985) pp. 211
233

190 Cf. S AUGUSTIN De Civitate Dei, XIV, 28: CCL 48, 451.

191 Cf. Jn 16, 11.

192 Cf. Jn 16, 15

193 Cf. Ga 4, 4

194 Ap 1, 8; 22,13

195Jn 3, 16

196 Ga 4, 4-5

197 Lc 1, 34-35

198 Mt 1, 18

199 Mt 1, 20-21

200 Cf. S. THOMAS D'AQUIN, Somme théol., llla, g. 2, aa. 1012; 9. 6, a. 6;9. 7, a. 13.
201 Lc 1, 38.

202Jn 1, 14.

203 Col 1,15

204 Cf, Par exemple Gn 9, 11; Dt 5, 26; Jb 34, 15; Is 40, 6; 52, 10; Ps 145 [144], 21; Lc 3,6; 1 P 1, 24.
205Lc 1,45

206 Cf. Lc 1, 41

207 Cf.Jn 16,9

2082 Co 3,17

209 Cf. Rm 1,5

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul II- 1986 43
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



210 Rm 8, 29

211 Cf.dn 1, 14. 4. 12-13

212 Cf. Rm 8, 14

213 Cf. Ga4,6;Rm5,5;2Co 1, 22

214 Rm 8, 15

215Rm 8, 16-17

216 Cf. Ps 104 [103], 30

217 Rm 8, 19

218 Rm 8, 29

219Cf.2P 1,4

220 Cf. Ep 2, 18; Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2
221 Cf.1Co 2,12

222 Cf.Ep 1, 3-14

223 Ep 1, 13-14

224 Cf. Jn 3, 8.

225 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22; cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 16.
226 Jn 4, 24.

227 Ibid.

228 Cf S. AUGUSTIN, Confessions, I, 6, 11: CCL 27, 33.
229 Cf Tt 2, 11

230 Cf. Is 45, 15.

231 Cf. Sg 1, 7.

232 LC 2, 27 34.

233 Ga b5, 17

234 Ga 5, 16-17

235 Cf. Ga 5, 19-21

236 Ga 5, 22-23

237 Ga 5,25

238 Cf. Rm 8, 5. 9.

239 Rm 8, 6. 13.

240 Rm 8, 10. 12

241 Cf.1Co 6, 20

242 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gadium et spes, nn. 19. 20. 21.
243 Lc 3, 6;cf. 1s 40,5

244 Cf. Rm 8, 23

245Rm 8, 3

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul II- 1986
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

44



246 Rm 8, 26

247 Rm 8, 11

248 Rm 8, 10

249 Cf. Encycl. Remptor hominis (4 mars 1979) n. 14: AAS 71 (1979), pp. 284-285

250 Cf. Sg 15, 3.

251 Cf. Ep 3, 14-16.

252 Cf. 1 Co 2, 10-11.

253 CfRm 8, 9;1 Co 6, 19.

254 Cf. Jn 14, 23; S. IRENEE, Adversus haereses, V, 6, 1: SC 153, PP. 72-80; S. HILAIRE, De Trinitate, VIII, 19. 21: PL 10, 250. 252,
S. AMBROISE, De Spiritu Sancto, |, 6, 8: PL 16, 752-753; S. AUGUSTIN, Enarr. in Ps XLIX, 2: CCL 38, 575-576; S. CYRILLE D
ALEXANDRIE, In loannis Evangelium, lib. I; Il: PG 73, 154-158, 246; lib. IX: PG 74, 262; S. ATHANASE, Oratio Il contra Arianos, 24:
PG 26, 374-375; Epist. | ad Serapionem, 24: PG 26, 586-587; DIDYME D ALEXANDRIE, De Trinitate, Il, 6-7: PG 39, 523-530; S. JEAN
CHRYSOSTOME, In epist. ad Romanos homilia XlII, 8: PG 60, 519; S. THOMAS D'AQUIN, Somme théol,, la g. 43, aa. 1, 3-6.

255 Cf. Gn 1, 26-27; S. THOMAS D'AQUIN, Somme théol., la, g. 93, aa. 4. 5. 8.

256 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 24; cf. aussi n. 25.

257 Cf ibid., nn. 38. 40

258 Cf. 1 Co 15, 28.

259 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 24.

260 Cf. S. IRENEE, Adversus haereses, IV, 20, 7: SC 100/2, P. 648

261 S. BASILE, De Spiritu Sancto, IX, 22: PG 32, 110.

262 Rm 8, 2.

2632 Co 3, 17.

264 Cf. CONC. CECUM. VAT. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, nn. 53-59.

265 Ibid., n. 38.

266 1Co 8, 6.

267 Jn 16, 7.

268 Jn 14, 18.

269 Mt 28, 20.

270 C'est ce qu'exprime 1'« épiclése » avant la consécration: « Sanctifie ces offrandes en répandant sur elles ton Esprit; qu'elles
deviennent pour nous le corps et le sang de Jésus, le Christ, notre Seigneur » (Priere eucharistique 1).

271 Cf.Ep 3, 16

272 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 24.
273 Ibid.

274 Cf. Ac 2, 42

275 CONC. CECUM. VAT. Il, Décret sur I'cecuménisme Unitatis redintegratio, n. 2.

276 S. AUGUSTIN, In lohannis Evangelium Tractatus XXVI, 13: CCL 36, 266. Cf. CONC. CECUM. VAT. Il, Const. sur la sainte Liturgie
Sacrosanctum Concilium, n. 47.

277 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 1.
278 Ac 17, 28.

2791Tm2, 4

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul II- 1986 45
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



280 Cf.He 5,7

281 Lc 11, 13.

282 Rm 8, 26

283 Cf ORIGENE De oratione, 2: PG 11, 419-423.

284 Rm 8, 27.

285 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 63.

286 Ibid., n. 64.

287 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 4; cf. Ap 22, 17
288 Cf. Rm 8, 24.

289 Cf. Jn 4, 14; Const. dogm. sur I'Eglise Lumer gentium, n. 4.
290 Cf Ap 12, 10

291 Cf. Rm 8, 23

292 Cf. séquence Veni, Sancte Spiritus.

293 Cf. symbole Quicumque: DS 75.

294 Cf. Rm 5, 5.

295 Il convient de rappeler l'importante Exhortation apostolique Gaudete in Domino publiée par le Pape Paul VI, de vénérée mémoire,
le 9 mai de I'Année Sainte 1975, car elle vaut toujours, l'invitation qui y était exprimée a « implorer de I'Esprit Saint ce don de la joie » et

aussi a « godter la joie proprement spirituelle, qui est un fruit de I'Esprit Saint »: AAS 67 (1975), pp. 289, 302.

296 Cf. Jn 16 22.

297 Cf. Rm 14,17; Ga 5, 22

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Dominum et Vivificantem — Jean-Paul |l- 1986

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

46



