loannes Paulus PP. Il

Redemptoris Mater

Sur la bienheureuse Vierge Marie
dans la vie de I'Eglise en marche

1987.03.25

INTRODUCTION

PREMIERE PARTIE - MARIE DANS LE MYSTERE DU CHRIST
1. Pleine de grace

2. Bienheureuse celle qui a cru

3. Voici ta meére

DEUXIEME PARTIE - LA MERE DE DIEU AU CENTRE DE L'EGLISE EN MARCHE
1. L'Eglise, Peuple de Dieu présent dans toutes les nations de la terre

2. La marche de I'Eglise et I'unité de tous les chrétiens

3. Le «Magnificat» de I'Eglise en marche

TROISIEME PARTIE - LA MEDIATION MATERNELLE
1. Marie, Servante du Seigneur

2. Marie dans la vie de I'Eglise et de chaque chrétien
3. Le sens de I'Année mariale

CONCLUSION

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Bénédiction

Vénérables Freres,
chers Fils et Filles,
salut et Bénédiction Apostolique!

INTRODUCTION

1. LA MERE DU REDEMPTEUR a une place bien définie dans le plan du salut, parce que, «quand vint la
plénitude du temps, Dieu envoya son Fils, né d'une femme, né sujet de la Loi, afin de racheter les sujets de
la Loi, afin de nous conférer I'adoption filiale. Et la preuve que vous étes des fils, c'est que Dieu a envoyé
dans nos cceurs I'Esprit de son Fils qui crie: Abba, Pere!» (Ga 4, 4-6).

Par ces paroles de I'Ap6tre Paul, que le Concile Vatican Il reprend au début de son exposé sur la
Bienheureuse Vierge Marie 1, je voudrais, moi aussi, commencer ma réflexion sur le sens du r6le qu'a Marie
dans le mystére du Christ et sur sa présence active et exemplaire dans la vie de I'Eglise. En effet, ces
paroles proclament conjointement I'amour du Pére, la mission du Fils, le don de I'Esprit, la femme qui a
donné naissance au Rédempteur, notre filiation divine, dans le mystére de la «plénitude du temps» 2.

Cette plénitude détermine le moment fixé de toute éternité ou le Pére envoya son Fils «afin que quiconque
croit en lui ne se perde pas, mais ait la vie éternelle» (Jn 3, 16). Elle désigne I'heureux moment ou «le Verbe
qui était avec Dieu, ... s'est fait chair et a habité parmi nous» (Jn 1, 1. 14), se faisant notre frere. Elle marque
le moment ou I'Esprit, qui avait déja répandu en Marie de Nazareth la plénitude de la grace, forma en son
sein virginal la nature humaine du Christ. Elle indique le moment ou, par I'entrée de I'éternité dans le temps,
le temps lui-méme est sauvé et, pénétré par le mystere du Christ, devient définitivement le «temps du salut».
Enfin, elle désigne le début secret du cheminement de I'Eglise. Dans la liturgie, en effet, I'Eglise acclame
Marie de Nazareth comme son commencement 3 parce que, dans I'événement de la conception immaculée,
elle voit s'appliquer, par anticipation dans le plus noble de ses membres, la grace salvifique de la Paque, et
surtout parce que dans I'événement de I'Incarnation elle trouve le Christ et Marie indissolublement associés:
celui qui est son Seigneur et sa Téte et celle qui, en pronongant le premier fiat de la Nouvelle Alliance,
préfigure sa condition d'épouse et de mere.

2. Soutenue par la présence du Christ (cf. Mt 28, 20), I'Eglise marche au cours du temps vers la
consommation des siécles et va a la rencontre du Seigneur qui vient; mais sur ce chemin -et je tiens a le
faire remarquer d'emblée- elle progresse en suivant l'itinéraire accompli par la Vierge Marie qui «avanga
dans son pelerinage de foi, gardant fidelement I'union avec son Fils jusqu'a la Croix» 4.

Je reprends les paroles si denses et si évocatrices de la Constitution Lumen gentium, qui présente, dans sa
conclusion, une synthése remarquable de la doctrine enseignée par I'Eglise sur le theme de la Mére du
Christ qu'elle vénére comme sa Mére trés aimante et son modéle dans la foi, I'espérance et la charité.

Quelques années aprés le Concile, mon grand prédécesseur Paul VI voulut reparler de la Vierge trés sainte,
exposant dans l'encycliqgue Christi Matri, puis dans les exhortations apostoliques Signum magnum et
Marialis cultus 5, les fondements et les critéres de la vénération unique que recoit la Mere du Christ dans
I'Eglise, et également les différentes formes de la dévotion mariale - liturgiques, populaires ou privées-
correspondant a I'esprit de la foi.

3. La circonstance qui me pousse a reprendre maintenant ce theme est la perspective de I'an 2000,
désormais proche, ou le Jubilé du bimillénaire de la naissance de Jésus Christ porte en méme temps notre
regard vers sa Mére. Ces derniéres années, diverses voix se sont fait entendre pour exprimer I'opportunité
de faire précéder cette commémoration par un Jubilé analogue destiné a célébrer la naissance de Marie.

En réalité, s'il n'est pas possible de déterminer chronologiquement un moment précis pour fixer la date de la
naissance de Marie, dans I'Eglise on a constamment eu conscience de ce que Marie parut avant le Christ &
I'norizon de I'histoire du salut 6. C'est une réalité que, tandis qu'approchait définitivement «la plénitude du
temps», c'est-a-dire I'avenement salvifigue de 'Emmanuel, celle qui était destinée de toute éternité a étre sa
Mere existait déja sur la terre. Le fait qu'elle «précede» la venue du Christ se trouve reflété chaque année
dans la liturgie de I'Avent. Si donc les années qui nous séparent de la conclusion du deuxieme millénaire
apres le Christ et du commencement du troisieme millénaire peuvent étre rapprochées de cette antique
attente historique du Sauveur, il devient pleinement compréhensible que nous désirions nous tourner
spécialement en cette période vers celle qui, dans la «nuit» ou était attendu I'Avénement, commenca a
resplendir comme une véritable «étoile du matin» (Stella matutina). En effet, comme cette étoile, en méme

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



temps que I'«aurore», précéde le lever du soleil, de méme Marie, dés sa conception immaculée, a précédé
la venue du Sauveur, le lever du «soleil de justice» dans I'histoire du genre humain 7.

Sa présence en lIsraél -si discrete qu'elle passa presque inapercue aux yeux de ses contemporains -
resplendissait clairement devant I'Eternel qui avait associé au plan salvifiqgue embrassant toute I'histoire de
I'humanité cette «fille de Sion» cachée (cf. So 3, 14; Za 2, 14). C'est donc a juste titre que, au terme du
deuxiéme millénaire, nous les chrétiens, sachant combien le plan providentiel de la Trinité Sainte est la
réalité centrale de la révélation et de la foi, nous éprouvons le besoin de mettre en relief la présence unique
de la Mere du Christ dans ['histoire, particulierement au cours de ces derniéres années avant I'an 2000.

4. Le Concile Vatican Il nous prépare a cela en présentant dans son enseignement la Mére de Dieu dans le
mystére du Christ et de I'Eglise. En effet, s'il est vrai que «le mystére de 'homme ne s'éclaire vraiment que
dans le mystére du Verbe incarné» - comme l'affirme ce méme Concile 8 -, il convient d'appliquer ce principe
d'une maniére toute particuliere a cette «fille des generations humaines» exceptionnelle, a cette «femme»
extraordinaire qui devint la Mere du Christ. C'est seulement dans le mystere du Christ que s'éclaire
pleinement son mystére. Du reste, c'est ainsi que I'Eglise a cherché a le déchiffrer dés le commencement: le
mystére de I'Incarnation lui a permis de pénétrer et d'éclairer toujours mieux le mystere de la Mére du Verbe
incarné. Dans cet approfondissement, le Concile d' Ephese (431) eut une importance décisive, car, a la
grande joie des chrétiens, la vérité sur la maternité divine de Marie y fut solennellement comfirmée comme
vérité de foi dans I'Eglise. Marie est la Mére de Dieu ( = Théotokos), parce que, par le Saint-Esprit, elle a
congu en son sein virginal et a mis au monde Jésus Christ, le Fils de Dieu consubstantiel au Pére 9. «Le Fils
de Dieu..., né de la Vierge Marie, est vraiment devenu I'un de nous» 10, il s'est fait homme. Ainsi donc, par
le mystére du Christ, le mystére de sa Mére resplendit en plénitude a I'horizon de la foi de I'Eglise. A son
tour, le dogme de la maternité divine de Marie fut pour le Concile d'Ephése et est pour I'Eglise comme un
sceau authentifiant le dogme de I'Incarnation, selon lequel le Verbe assume véritablement, dans l'unité de sa
personne, la nature humaine sans l'abolir.

5. Présenter Marie dans le mystere du Christ, c'est aussi pour le Concile une maniére d'approfondir la
connaissance du mystére de I'Eglise. En effet, Marie, en tant que Mére du Christ, est unie spécialement a
I'Eglise «que le Seigneur a établie comme son corps» 11. Le texte conciliaire rapproche de facgon
significative cette vérité sur I'Eglise corps du Christ (suivant I'enseignement des Lettres de saint Paul) de la
vérité que le Fils de Dieu «par I'Esprit Saint est né de la Vierge Marie». La réalité de I'lncarnation trouve pour
ainsi dire son prolongement dans le mystére de I'Eglise - corps du Christ. Et I'on ne peut penser a la réalité
méme de I'Incarnation sans évoquer Marie, Mére du Verbe incarné.

Cependant, dans les présentes réflexions, je veux évoquer surtout le «pélerinage de la foi» dans lequel «la
bienheureuse Vierge avanga», gardant fidelement l'union avec le Christ 12. Ainsi ce «double lien» qui unit la
Mere de Dieu avec le Christ et avec I'Eglise prend une signification historique. Il ne s'agit pas ici seulement
de I'histoire de la Vierge Mere, de l'itinéraire personnel de sa foi et de la «meilleure part» qu'elle a dans le
mystére du salut, mais aussi de I'histoire de tout le Peuple de Dieu, de tous ceux qui participent au méme
pelerinage de la foi.

Cela, le Concile I'exprime dans un autre passage quand il constate que Marie «occupe la premiére place»,
devenant «figure de I'Eglise ... dans l'ordre de la foi, de la charité et de la parfaite union au Christ» 13. Sa
«premiére place» comme figure, ou modeéle, se rapporte au méme mystére intime de I'Eglise qui réalise et
accomplit sa mission salvifique en unissant en soi, comme Marie, les qualités de mére et de vierge. Elle est
vierge, «ayant donné a son Epoux sa foi qu'elle garde intégre et pure», et elle «devient a son tour une
Meére...: elle engendre, a une vie nouvelle et immortelle, des fils congus du Saint-Esprit et nés de Dieu» 14.

6. Tout cela s'accomplit au cours d'un grand processus historique et, en quelque sorte, d'un «itinéraire». Le
pélerinage de la foi désigne I'histoire intérieure, pour ainsi dire I'histoire des ames. Mais c'est aussi I'histoire
des hommes, soumis a une condition transitoire sur cette terre, situés dans le cadre de l'histoire. Dans les
réflexions qui suivent, nous voudrions étre attentifs avant tout a la phase actuelle, qui, en soi, n'est pas
encore I'histoire, et cependant la modeéle sans cesse, spécialement au sens de I'histoire du salut. Un champ
trés ample s'ouvre ici a l'intérieur duquel la Bienheureuse Vierge Marie continue d'occuper «la premiere
place» dans le Peuple de Dieu. Son pélerinage de foi exceptionnel représente une référence constante pour
I'Eglise, pour chacun individuellement et pour la communauté, pour les peuples et pour les nations et, en un
sens, pour I'humanité entiére. En vérité, il est difficile de saisir et de mesurer son rayonnement.

Le Concile souligne que la Mere de Dieu est désormais l'accomplissement eschatologique de I'Eglise:
«L'Eglise, en la personne de la Bienheureuse Vierge, atteint déja a la perfection qui la fait sans tache ni ride
(cf. Ep 5, 27)» -et il souligne simultanément que «les fideles sont encore tendus dans leur effort pour croitre
en sainteté par la victoire sur le péché: c'est pourquoi ils levent les yeux vers Marie comme modéle des
vertus qui rayonne sur toute la communauté des élus» 15. Le pélerinage de la foi n'est plus ce qu'accomplit
la Mére du Fils de Dieu: glorifiée dans les cieux aux cétés de son Fils, Marie a désormais franchi le seuil qui

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



sépare la foi de la vision «face a face» (1 Co 13, 12). En méme temps, toutefois, dans cet accomplissement
eschatologique, Marie ne cesse d'étre «I'étoile de la mer» (Maris stella) 16 pour tous ceux qui parcourent
encore le chemin de la foi. S'ils 1évent les yeux vers elle dans les divers lieux de I'existence terrestre, ils le
font parce qu'elle «engendra son Fils, dont Dieu a fait le premier-né parmi beaucoup de freres (Rm 8, 29)»
17 et aussi parce que, «a la naissance et a I'éducation» de ces freres et de ces sceurs, elle «apporte la
coopération de son amour maternel» 18.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



PREMIERE PARTIE - MARIE DANS LE MYSTERE DU CHRIST

1. Pleine de grace

7. «Béni soit le Dieu et Pére de notre Seigneur Jésus Christ, qui nous a bénis par toutes sortes de
bénédictions spirituelles, aux cieux, dans le Christ» (Ep 1, 3). Ces paroles de la Lettre aux Ephésiens
révelent le dessein éternel de Dieu le Pere, son plan pour le salut de 'nomme dans le Christ. C'est un plan
universel qui concerne tous les hommes créés a l'image et a la ressemblance de Dieu (cf. Gn 1, 26). Tous,
de méme qu'ils sont inclus «au commencement» dans l'ceuvre créatrice de Dieu, sont aussi inclus
éternellement dans le plan divin du salut qui doit se révéler totalement a la «plénitude du temps» avec la
venue du Christ. En effet-et ce sont les paroles qui suivent dans la méme Lettre-ce Dieu, qui est «Pére de
notre Seigneur Jésus Christ», «nous a élus en lui dés avant la fondation du monde, pour étre saints et
immaculés en sa présence, dans |'amour, déterminant d'avance que nous serions pour Lui des fils adoptifs
par Jésus Christ. Tel fut le bon plaisir de sa volonté, a la louange de gloire de sa grace, dont Il nous a
gratifiés dans le Bien-aimé. En lui nous trouvons la rédemption par son sang, la rémission des fautes, selon
la richesse de sa gréace» (Ep 1, 4-7).

Le plan divin du salut, qui nous a été pleinement révélé par la venue du Christ, est éternel. Il est aussi-
suivant I'enseignement de cette Lettre et d'autres Lettres de saint Paul (cf. Col 1, 12-14; Rm 3, 24; Gal 3, 13;
2 Co 5, 18-29) - éternellement lié au Christ. Il inclut toute I'humanité, mais réserve une place unique a la
«femme» qui est la Méere de celui auquel le Pére a confié I'ceuvre du salut 19. Comme I'écrit le Concile
Vatican IlI, «elle se trouve prophétiguement esquissée dans la promesse faite a nos premiers parents
tombés dans le péché», selon le Livre de la Genése (3, 15); «de méme, c'est elle, la Vierge, qui concevra et
enfantera un fils auquel sera donné le nom d'Emmanuel», selon les paroles d'lsaie (cf. 7, 14) 20. Ainsi
I'Ancien Testament prépare la «plénitude du temps» ou Dieu «envoya son Fils, né d'une femme ... pour faire
de nous des fils adoptifs». La venue au monde du Fils de Dieu est I'événement rapporté dans les premiers
chapitres des Evangiles selon saint Luc et selon saint Matthieu.

8. Marie est définitivement introduite dans le mystére du Christ par cet événement: I'Annonciation de I'ange.
Elle a lieu @ Nazareth, dans des circonstances précises de I'histoire d'Israél, le premier peuple auquel furent
adressées les promesses de Dieu. Le messager divin dit & la Vierge: «Réjouis-toi, pleine de gréace, le
Seigneur est avec toi» (Lc 1, 28). Marie «fut toute troublée, et elle se demandait ce que signifiait cette
salutation» (Lc 1, 29), ce que pouvaient signifier ces paroles extraordinaires et, en particulier, I'expression
«pleine de grace» (kécharitdmeéné) 21.

Si nous voulons méditer avec Marie ces paroles et, spécialement, I'expression «pleine de grace», nous
pouvons trouver un rapprochement significatif précisément dans le passage cité cidessus de la Lettre aux
Ephésiens. Et si, aprés I'annonce du messager céleste, la Vierge de Nazareth est aussi saluée comme
«bénie entre les femmes» (cf. Lc 1, 42), cela s'éclaire a cause de la bénédiction dont le «Dieu et Pére» nous
a comblés «aux cieux, dans le Christ». C'est une bénédiction spirituelle qui concerne tous les hommes et
porte en elle-méme la plénitude et I'universalité («toutes sortes de bénédictions») résultant de I'amour qui,
dans I'Esprit Saint, unit au Pére le Fils consubstantiel. En méme temps, c'est une bénédiction reportée sur
tous les hommes par le Christ Jésus dans I'histoire de I'humanité jusqu'a la fin. Cependant, cette bénediction
se rapporte a Marie d'une maniere particuliere et exceptionnelle: en effet, Elisabeth I'a saluée comme «bénie
entre les femmes».

Le motif de cette double salutation est donc que dans I'ame de cette «fille de Sion» s'est manifestée en un
sens toute la «gloire de la grace», dont «le Pére ... nous a gratifiés dans le Bien-aimé». En effet, le
messager salue Marie comme «pleine de grace»: il I'appelle ainsi comme si c'était la son vrai nom. Il ne
donne pas a celle a qui il s'adresse son nom propre suivant I'état civil terrestre: Miryam ( = Marie), mais ce
nom nouveau: «pleine de grace». Que signifie ce nom ? Pourquoi I'archange appelle-t-il ainsi la Vierge de
Nazareth?

Dans le langage de la Bible, «gréce» signifie un don particulier qui, suivant le Nouveau Testament, prend sa
source dans la vie trinitaire de Dieu lui-méme, de Dieu qui est amour (cf. 1 Jn 4, 8). Le fruit de cet amour est
I'élection, celle dont parle la Lettre aux Ephésiens. En Dieu, cette élection, c'est la volonté éternelle de
sauver I'homme par la participation a sa propre vie (cf. 2 P 1, 4) dans le Christ: c'est le salut dans la
participation a la vie surnaturelle. Ce don éternel, cette grace de I'élection de 'hnomme par Dieu produisent
comme un germe de sainteté, ou en quelque sorte une source naissant dans I'ame comme le don de Dieu
lui-méme qui vivifie et sanctifie les élus par la grace. Ainsi cette bénédiction de I'hnomme «par toutes sortes

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de bénédictions spirituelles» s'accomplit, c'est-a-dire qu'elle devient une réalité: étre «des fils adoptifs par
Jésus Christ», par celui qui est de toute éternité le «Fils bien-aimé» du Pere.

Lorsque nous lisons que le messager dit a Marie qu'elle est «comblée de grace», le contexte de I'Evangile,
olu convergent les révélations et les promesses anciennes, nous laisse entendre qu'il s'agit 1a d'une
bénédiction unique entre toutes les «bénédictions spirituelles dans le Christ». Dans le mystere du Christ, elle
est présente dés «avant la fondation du monde», elle est celle que le Pere «a choisie» comme Mére de son
Fils dans I'Incarnation- et, en méme temps que le Pére, le Fils I'a choisie, la confiant de toute éternité a
I'Esprit de sainteté. Marie est unie au Christ d'une maniéere tout a fait particuliere et exceptionnelle, et de
méme, elle est aimée en ce Fils bien-aimé de toute éternité, en ce Fils consubstantiel au Pére en qui est
concentrée toute «la gloire de la grace». En méme temps, elle est et demeure parfaitement ouverte a ce
«don d'en haut» (cf. Jc 1, 17). Comme l'enseigne le Concile, Marie «occupe la premiére place parmi ces
humbles et ces pauvres du Seigneur qui espérent et recoivent le salut de lui avec confiance» 22.

9. Si la salutation et le nom «pleine de grace» signifient tout cela, ils se rapportent avant tout, dans le
contexte de I'Annonciation de l'ange, a I'élection de Marie comme Mere du Fils de Dieu. Mais la plénitude de
grace désigne en méme temps tous les dons surnaturels dont Marie bénéficie en rapport avec le fait qu'elle
a été choisie et destinée a étre Mére du Christ. Si cette élection est fondamentale pour I'accomplissement du
dessein salvifique de Dieu envers I'humanité, si le choix éternel dans le Christ et la destination a la dignité de
fils adoptifs concernent tous les hommes, I'élection de Marie est tout a fait exceptionnelle et unique. En
découle aussi le caractére unique de sa place dans le mystére du Christ.

Le messager divin le dit: «Sois sans crainte, Marie; car tu as trouvé grace auprés de Dieu. Voici que tu
concevras dans ton sein et tu enfanteras un fils, et tu I'appelleras du nom de Jésus. Il sera grand, et sera
appelé Fils du Tres-Haut» (Lc 1, 30-32). Et quand la Vierge troublée par cette salutation extraordinaire,
demande: «Comment cela sera-t-il, puisque je ne connais pas d'homme?», elle recoit de l'ange la
confirmation et I'explication des paroles antérieures. Gabriel lui dit: «L'Esprit Saint viendra sur toi, et la
puissance du Trés-Haut te prendra sous son ombre; c'est pourquoi I'étre saint qui naitra sera appelé Fils de
Dieu» (Lc 1, 35).

L'Annonciation est donc la révélation du mystére de I'Incarnation au commencement méme de son
accomplissement sur la terre. Le don que Dieu fait de lui-méme et de sa vie pour le salut, en quelque sorte a
toute la création et proprement a 'homme, atteint I'un de ses sommets dans le mystére de I'Incarnation.
C'est la, en effet, un sommet entre tous les dons de la grace dans I'histoire de 'hnomme et dans celle du
cosmos. Marie est «pleine de grace» parce que I'Incarnation du Verbe, l'union hypostatique du Fils de Dieu
avec la nature humaine, se réalise et s'accomplit précisément en elle. Comme I'affirme le Concile, Marie est
«la Meére du Fils de Dieu, et, par conséquent, la fille de prédilection du Pére et le sanctuaire du Saint-Esprit;
par le don de cette grace supréme, elle dépasse de loin toutes les autres créatures dans le ciel et sur la
terre» 23.

10. La Lettre aux Ephésiens, parlant de la «gloire de la grace» dont «Dieu et Pére nous a gratifiés dans le
Bien-aimé», ajoute: «En lui nous trouvons la rédemption, par son sang» (Ep 1, 7). Selon la doctrine formulée
dans des documents solennels de I'Eglise, cette «gloire de la grace» s'est manifestée dans la Mére de Dieu
par le fait qu'elle a été «rachetée de facon suréminente» 24. En vertu de la richesse de la grace du Fils bien-
aimé, en raison des mérites rédempteurs de celui qui devait devenir son Fils, Marie a été préservée de
I'néritage du péché originel 25. Ainsi, dés le premier moment de sa conception c'est-a-dire de son existence,
elle appartient au Christ, elle participe de la grace salvifique et sanctifiante et de I'amour qui a sa source
dans le «Bien-aimé», dans le Fils du Pére éternel qui, par I'lncarnation, est devenu son propre Fils. C'est
pourquoi, par I'Esprit, dans l'ordre de la gréce, c'est-a-dire de la participation a la nature divine, Marie recoit
la vie de celui auquel elle-méme, dans l'ordre de la génération terrestre, donna la vie comme mere. La
liturgie n'hésite pas a lui donner le titre de «Mére de son Créateur» 26, et a la saluer par les paroles que
Dante Alighieri met sur les levres de saint Bernard: «Fille de ton Fils» 27. Et parce que cette «vie nouvelle»,
Marie la regoit dans une plénitude qui convient a I'amour du Fils envers sa Meére- et donc a la dignité de la
maternité divine -, I'ange de I'Annonciation I'appelle «pleine de grace».

11. Dans le dessein salvifique de la Sainte Trinité, le mystére de I'Incarnation constitue I'accomplissement
supréme de la promesse faite par Dieu aux hommes apres le péché originel, aprés le premier péché dont les
effets pesent sur toute I'histoire de I'nomme ici-bas (cf. Gn 3, 15). Voici que vient au monde un Fils, le
«lignage de la femme» qui vaincra le mal du péché a sa racine méme: «ll écrasera la téte du serpent».
Comme le montrent les paroles du protévangile, la victoire du Fils de la femme ne se réalisera pas sans un
dur combat qui doit remplir toute I'histoire humaine. «L'hostilité» annoncée au commencement est confirmée
dans I'Apocalypse, le livre des fins derniéres de I'Eglise et du monde, ou réapparait le signe d'une «femme»,
mais cette fois «enveloppée de soleil» (Ap 12, 1).

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Marie, Mére du Verbe incarné, se trouve située au centre méme de cette hostilité, de la lutte qui marque
I'histoire de I'humanité sur la terre et I'histoire du salut elle-méme. A cette place, elle qui fait partie des
«humbles et des pauvres du Seigneur» porte en elle, comme personne d'autre parmi les étres humains, la
«gloire de la grace» dont le Péere «nous a gratifiés dans le Bien-aimé», et cette grace détermine la grandeur
et la beauté extraordinaires de tout son étre. Marie demeure ainsi devant Dieu et aussi devant toute
I'humanité le signe immuable et intangible de I'élection par Dieu dont parle la Lettre paulinienne: dans le
Christ, «il nous a élus, dés avant la fondation du monde..., déterminant d'avance que nous serions pour lui
des fils adoptifs» (Ep 1, 4. 5). Il y a dans cette élection plus de puissance que dans toute I'expérience du mal
et du péché, que dans toute cette «hostilité» dont I'histoire de I'homme est marquée. Dans cette histoire,
Marie demeure un signe d'espérance assurée.

2. Bienheureuse celle qui a cru

12. Aussitot apres le récit de I'Annonciation, I'evangéliste Luc nous conduit, sur les pas de la Vierge de
Nazareth, vers «une ville de Juda» (Lc 1, 39). D'apres les érudits, cette ville devrait étre I'Ain-Karim
d'aujourd'hui, située dans les montagnes, non loin de Jérusalem. Marie y alla «en hate» pour rendre visite a
Elisabeth, sa parente. Sa visite se trouve motivée par le fait qu'a I'Annonciation Gabriel avait nommeé
Elisabeth d'une maniére remarquable, elle qui, a un &ge avancé, grace a la puissance de Dieu, avait congu
un fils de son époux Zacharie: «Elisabeth, ta parente, vient, elle aussi, de concevoir un fils dans sa
vieillesse, et elle en est a son sixieme mois, elle qu'on appelait la stérile; car rien n'est impossible a Dieu»
(Lc 1, 36-37). Le messager divin s'était référé a ce qui était advenu en Elisabeth pour répondre a la question
de Marie: «Comment cela sera-t-il, puisque je ne connais pas d'homme?» (Lc 1, 34). Oui, cela adviendra
justement par la «puissance du Trés-Haut», comme et plus encore que dans le cas d'Elisabeth.

Marie, poussée par la charité, se rend donc dans la maison de sa parente. A son entrée, Elisabeth répond a
sa salutation et, sentant I'enfant tressaillir en son sein, «remplie d'Esprit Saint», a son tour salue Marie a
haute voix: «Bénie es-tu entre les femmes, et béni le fruit de ton sein!» (cf . Lc 1, 40-42 ). Cette exclamation
ou cette acclamation d'Elisabeth devait entrer dans I'Ave Maria, a la suite du salut de I'ange, et devenir ainsi
une des prieres les plus fréquentes de I'Eglise. Mais les paroles d'Elisabeth sont encore plus significatives
dans la question qui suit: «Comment m'est-il donné que vienne a moi la mére de mon Seigneur?» (Lc 1, 43).
Elisabeth rend témoignage a Marie: elle reconnait et elle proclame que devant elle se tient la Mére du
Seigneur, la Mére du Messie. Le fils qu'Elisabeth porte en elle prend part, lui aussi, a ce témoignage:
«L'enfant a tressailli d'allégresse en mon sein» (Lc 1, 44). Cet enfant sera Jean-Baptiste qui, au Jourdain,
montrera en Jésus le Messie.

Dans la salutation d'Elisabeth, tous les mots sont lourds de sens; cependant ce qu'elle dit a la fin semble
d'une importance primordiale «Bienheureuse celle qui a cru en I'accomplissement de ce qui lui a été dit de la
part du Seigneur!» (Lc 1, 45) 28. On peut rapprocher ces mots du titre «pleine de grace» dans la salutation
de I'ange. Dans I'un et l'autre de ces textes se révele un contenu mariologique essentiel c'est-a-dire la vérité
sur Marie dont la présence dans le mystére du Christ est devenue effective parce qu'elle «a cru». La
plénitude de gréce, annoncée par l'ange, signifie le don de Dieu lui-méme; la foi de Marie, proclamée par
Elisabeth lors de la Visitation, montre comment la Vierge de Nazareth a répondu a ce don.

13. Comme l'enseigne le Concile, «a Dieu qui révéle est due "l'obéissance de la foi" (Rm 16, 26; cf. Rm 1, 5;
2 Co 10, 5-6), par laquelle I'homme s'en remet tout entier et librement a Dieu» 29. Cette définition de la foi
trouve en Marie une réalisation parfaite. Le moment «décisif» fut I'Annonciation, et les paroles mémes
d'Elisabeth: «Bienheureuse celle qui a cru» se rapportent en premier lieu a ce moment précis 30.

A I'Annonciation en effet, Marie, s'est remise a Dieu entierement en manifestant «|'obéissance de la foi» a
celui qui lui parlait par son messager, et en lui rendant «un complet hommage d'intelligence et de volonté»
31. Elle a donc répondu de tout son «moi» humain, féminin, et cette réponse de la foi comportait une
coopération parfaite avec «la grace prévenante et secourable de Dieu» et une disponibilité parfaite a I'action
de I'Esprit Saint qui «ne cesse, par ses dons, de rendre la foi plus parfaite» 32.

Annoncée a Marie par I'ange, la parole du Dieu vivant la concernait elle-méme: «Voici que tu concevras en
ton sein et enfanteras un fils» (Lc 1, 31). En accueillant cette annonce, Marie allait devenir la «Mére du
Seigneur» et le mystére divin de I'Incarnation s'accomplirait en elle: «Le Pére des miséricordes a voulu que
I'Incarnation fOt précédée par une acceptation de la part de cette Meére prédestinée» 33. Et Marie donne ce
consentement aprés avoir entendu toutes les paroles du messager. Elle dit: «Je suis la servante du
Seigneur; qu'il m'advienne selon ta parole!» (Lc 1, 38). Ce fiat de Marie -«qu'il m'advienne»- a déterminé, du
c6té humain, I'accomplissement du mystére divin. Il y a une pleine harmonie avec les paroles du Fils qui,
suivant la Lettre aux Hébreux, dit au Pére en entrant dans le monde: «Tu n'as voulu ni sacrifice ni oblation,

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



mais tu m'as faconné un corps... Voici, je viens... pour faire, 6 Dieu, ta volonté» (He 10, 5-7). Le mystére de
I'lncarnation s'est accompli lorsque Marie a prononcé son fiat: «Qu'il m'advienne selon ta parole!» rendant
possible, pour ce qui la concernait dans le plan divin, la réalisation du dessein de son Fils.

Marie a prononcé ce fiat dans la foi. Par la foi, elle s'est remise a Dieu sans réserve et «elle se livra elle-
méme intégralement, comme la servante du Seigneur, a la personne et a I'ceuvre de son Fils» 34. Et ce Fils,
comme l'enseignent les Péres, elle I'a congu en son esprit avant de le concevoir en son sein, précisément
par la foil 35 C'est donc a juste titre qu'Elisabeth loue Marie «Bienheureuse celle qui a cru en
I'accomplissement de ce qui lui a été dit de la part du Seigneur!». Ces paroles ont déja été réalisées: Marie
de Nazareth se présente sur le seuil de la maison d'Elisabeth et de Zacharie comme la mére du Fils de Dieu.
Telle est I'heureuse découverte d'Elisabeth: «La mére de mon Seigneur vient a moil».

14. Par conséquent, on peut aussi comparer la foi de Marie a celle d'’Abraham que I'Apbtre appelle «notre
pére dans la foi» (cf. Rm 4, 12). Dans I'économie du salut révélée par Dieu, la foi d'Abraham représente le
commencement de I'Ancienne Alliance; la foi de Marie a I'Annonciation inaugure la Nouvelle Alliance.
Comme Abraham, «espérant contre toute espérance, crut et devint ainsi pére d'une multitude de peuples»
(cf. Rm 4, 18), de méme Marie, au moment de I'Annonciation, apreés avoir dit sa condition de vierge
(«Comment cela sera-t-il, puisque je ne connais pas d'homme?»), crut que par la puissance du Trés-Haut,
par I'Esprit Saint, elle allait devenir la Mére du Fils de Dieu suivant la révélation de I'ange: «L'étre saint qui
naitra sera appelé Fils de Dieu» (Lc 1, 35).

Cependant les paroles d'Elisabeth: «Bienheureuse celle qui a cru» ne se rapportent pas seulement a ce
moment précis de I'Annonciation Assurément, cela représente le point culminant de la foi de Marie dans son
attente du Christ, mais c'est aussi le point de départ, le commencement de tout son «itinéraire vers Dieu»,
de tout son cheminement dans la foi. Et sur cette route, d'une maniére éminente et véritablement héroique -
et méme avec un héroisme dans la foi toujours plus grand-s'accomplira I'«obéissance» a la parole de la
révélation divine, telle qu'elle l'avait professée. Et cette «obéissance de la foi» chez Marie au cours de tout
son itinéraire aura des analogies étonnantes avec la foi d'Abraham. Comme le patriarche du Peuple de Dieu,
Marie de méme, «espérant contre toute espérance, crut» tout au long de litinéraire de son fiat filial et
maternel. Au cours de certaines étapes de cette route spécialement, la bénédiction accordée a «cellé qui a
cru» sera manifestée avec une particuliere évidence. Croire veut dire «se livrer» a la verite méme de la
parole du Dieu vivant, en sachant et en reconnaissant humblement «combien sont insondables ses décrets
et incompréhensibles ses voies» (Rm 11, 33). Marie qui par la volonté éternelle du Tres-Haut, s'est trouvée,
peut-on dire, au centre méme de ces «voies incompréhensibles» et de ces «décrets insondables» de Dieu,
s'y conforme dans l'obscurité de la foi, acceptant pleinement, le cceur ouvert tout ce qui est prévu dans le
plan divin.

15. Quand Marie, a I'Annonciation, entend parler du Fils dont elle doit devenir mere et qu'elle «appellera du
nom de Jésus» ( = Sauveur), il lui est aussi donné de savoir que «le Seigneur Dieu lui donnera le tréne de
David son pere», qu'il «<régnera sur la maison de Jacob pour les siécles et son regne n'aura pas de fin» (Lc
1, 32-33). C'est dans cette direction que s'orientait toute I'espérance d'lsraél. Le Messie promis doit étre
«grand», le messager céleste annonce aussi qu'il «sera grand» -grand par le nom de Fils du Trés-Haut ou
parce qu'il regoit I'héritage de David. Il doit donc étre roi, il doit régner «sur la maison de Jacob». Marie a
grandi au milieu de cette attente de son peuple: pouvait-elle saisir, au moment de I'"Annonciation, quelle
signification primordiale avaient les paroles de l'ange ? Et comment doit-on comprendre ce «régne» qui
«n'aura pas de fin»?

Méme si, a cet instant, elle s'est sentie dans la foi mére du «Messie-roi», elle a cependant répondu: «Je suis
la servante du Seigneur, qu'il m'advienne selon ta parole» (Lc 1, 38). Dés ce premier moment, Marie a
professé avant tout son «obéissance de la foi», elle s'en remet au sens que donnait aux paroles de
I'Annonciation celui dont elles provenaient: Dieu lui-méme.

16. Toujours sur cette route de I'«obéissance de la foi», Marie entend peu aprés d'autres paroles, celles que
prononce Syméon au temple de Jérusalem. On était déja au quarantieme jour apres la naissance de Jésus,
lorsque, suivant la prescription de la Loi de Moise, Marie et Joseph «emmenérent I'enfant a Jérusalem pour
le présenter au Seigneur» (Lc 2, 22). La naissance avait eu lieu dans des conditions de pauvreté extréme.
Luc nous apprend en effet que lorsque Marie se rendit & Bethléem avec Joseph a I'occasion du recensement
de la population ordonné par les autorités romaines, n'ayant pas trouvé de «place a l'auberge», elle enfanta
son Fils dans une étable et «le coucha dans une creche» (cf. Lc 2, 7).

Un homme juste et craignant Dieu, du nom de Syméon, apparait en ce commencement de «l'itinéraire» de la
foi de Marie. Ses paroles, suggérées par I'Esprit Saint (cf Lc 2, 25-27), confirment la vérité de I'Annonciation.
En effet, nous lisons qu'il «recut dans ses bras» I'enfant qui- suivant la consigne de I'ange- «fut appelé du
nom de Jésus» (cf. Lc 2, 21). Le discours de Syméon est accordé au sens de ce nom qui veut dire Sauveur:
«Dieu est le salut». S'adressant au Seigneur, il s'exprime ainsi: «Mes yeux ont vu ton salut, que tu as

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



préparé a la face de tous les peuples, lumiére pour éclairer les nations et gloire de ton peuple Israél» (Lc 2,
30-32). Au méme moment, Syméon s'adresse aussi a Marie en disant: «Vois! cet enfant doit amener la
chute et le relevement d'un grand nombre en Israél; il doit étre un signe en butte a la contradiction -afin que
se révélent les pensées intimes de bien des coeurs»; et il ajoute en s'adressant directement a Marie: «Et toi-
méme, une épée te transpercera I'ame!» (Lc 2, 34-35). Les paroles de Syméon mettent dans une nouvelle
lumiere I'annonce que Marie a entendue de l'ange: Jésus est le Sauveur, il est «lumiére pour éclairer» les
hommes. N'est-ce pas cela qui a été manifesté, en quelque sorte, la nuit de Noél, quand les bergers sont
venus a l'étable (cf. Lc 2, 8-20)? N'est-ce pas cela qui devait étre manifesté davantage encore lorsque
vinrent des Mages d'Orient (cf. Mt 2, 1-12)? Cependant, dés le début de sa vie, le Fils de Marie, et sa Mére
avec lui, éprouveront aussi en eux-mémes la vérité des autres paroles de Syméon: «Un signe en butte a la
contradiction» (Lc 2, 34). Ce que dit Syméon apparait comme une seconde annonce faite a Marie, car il lui
montre la dimension historique concréte dans laquelle son Fils accomplira sa mission: dans
lincompréhension et dans la souffrance. Si, d'une part, une telle annonce confirme sa foi dans
l'accomplissement des promesses divines du salut, d'autre part, elle lui révéle aussi qu'elle devra vivre
l'obéissance de la foi dans la souffrance aux cétés du Sauveur souffrant, et que sa maternité sera obscure et
douloureuse. Et de fait, aprés la visite des Mages, apres leur hommage («se prosternant, ils lui rendirent
hommage»), apres I'offrande des présents (cf. Mt 2, 11), Marie avec I'enfant dut fuir en Egypte sous la
protection attentive de Joseph, parce que «Hérode recherchait I'enfant pour le faire périr» (cf. Mt 2, 13). Et ils
devront rester en Egypte jusqu'a la mort d'Hérode (cf. Mt 2, 15).

17. Aprés la mort d'Hérode, quand la sainte Famille retourne a Nazareth, commence la longue période de la
vie cachée. «Celle qui a cru en I'accomplissement de ce qui lui a été dit de la part du Seigneur» (Lc 1, 45) vit
chaque jour le sens de ces paroles. Le Fils qu'elle a appelé du nom de Jésus est quotidiennement auprés
d'elle; donc, a son contact, elle utilise certainement ce nom qui, d'ailleurs, ne pouvait provoquer aucune
surprise car il était en usage en Israél depuis longtemps. Toutefois, Marie sait que celui qui porte le nom de
Jésus a été appelé par I'ange «Fils du Trés-Haut» (cf. Lc 1, 32). Marie sait qu'elle I'a congu et enfanté «sans
connaitre d'homme>», par I'Esprit Saint, avec la puissance du Trés-Haut qui I'a prise sous son ombre (cf. Lc
1, 35), de méme qu'au temps de Moise et des Peres la nuée voilait la présence de Dieu (cf. Ex 24, 16; 40,
34-35; 1 R 8, 10-12). Marie sait donc que le Fils gu'elle a enfanté dans sa virginité est précisément ce
«Saint», «le Fils de Dieu» dont I'ange lui a parlé.

Pendant les années de la vie cachée de Jésus dans la maison de Nazareth, la vie de Marie, elle aussi, est
«cachée avec le Christ en Dieu» (cf Col 3, 3) dans la foi. En effet, la foi est un contact avec le mystére de
Dieu. Constamment, quotidiennement, Marie est en contact avec le mystere ineffable de Dieu fait homme,
mystere qui dépasse tout ce qui a été révélé dans I'Ancienne Alliance. Dés le moment de I'Annonciation,
l'esprit de la Vierge-Mére a été introduit dans la «nouveauté» radicale de la révélation que Dieu fait de lui-
méme, et elle a pris conscience du mystere. Elle est la premiére de ces «petits» dont Jésus dira un jour:
«Pére, ... tu as caché cela aux sages et aux intelligents et tu I'as révélé aux tout-petits» (Mt 11, 25). En effet,
«nul ne connait le Fils si ce n'est le Pére» (Mt 11, 27). Comment Marie peut-elle donc «connaitre le Fils»?
Elle ne le connait certes pas comme le Pere; et pourtant elle est la premiére de ceux auxquels le Pere «a
voulu le révéler» (cf. Mt 11, 26-27; 1 Co 2, 11). Néanmoins si, dés le moment de I'Annonciation, le Fils, lui
dont seul le Pére connait la vérité entiere, lui a été révélé comme celui que le Pére engendre dans I'éternel
«aujourd'hui» (cf. Ps 2, 7), Marie, sa Mére, est au contact de la vérité de son Fils seulement dans la foi et
par la foi! Elle est donc bienheureuse parce qu'elle «a cru» et parce qu'elle croit chaque jour, a travers toutes
les épreuves et les difficultés de la période de l'enfance de Jésus, puis au cours des années de la vie
cachée a Nazareth ou il «leur était soumis» (Lc 2, 51): soumis a Marie, et a Joseph également, parce que ce
dernier lui tenait lieu de pére devant les hommes; c'est pourquoi le Fils de Marie était considéré par les gens
comme «le fils du charpentier» (Mt 13, 55).

Ainsi la Mére de ce Fils, gardant la mémoire de ce qui a été dit a I'Annonciation et au cours des événements
suivants, porte en elle la «<nouveauté» radicale de la foi, le commencement de la Nouvelle Alliance. C'est la
le commencement de I'Evangile, c'est-a-dire de la bonne nouvelle, de la joyeuse nouvelle. Il n'est cependant
pas difficile d'observer en ce commencement une certaine peine du cceur, rejoignant une sorte de «nuit de la
foi» - pour reprendre I'expression de saint Jean de la Croix-, comme un «voile» a travers lequel il faut
approcher I'Invisible et vivre dans lintimité du mystére 36. C'est de cette maniére, en effet, que Marie,
pendant de nombreuses années, demeura dans l'intimité du mystére de son Fils et avanca dans son
itinéraire de foi, au fur et a mesure que Jésus «croissait en sagesse ... et en grace devant Dieu et devant les
hommes» (Lc 2, 52). La prédilection que Dieu avait pour lui se manifestait toujours plus aux yeux des
hommes. La premiére des créatures humaines admises a la découverte du Christ fut Marie qui vivait avec
Joseph dans la méme maison a Nazareth.

Toutefois, aprés que Jésus, agé de douze ans, eut été retrouvé dans le temple, et que, a la question de sa
mere: «Pourquoi nous as-tu fait cela?», il eut répondu: «Ne savez-vous pas que je dois étre aux affaires de
mon Pere?», I'évangéliste ajoute: «Mais eux (Joseph et Marie) ne comprirent pas la parole qu'il venait de

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



leur dire» (Lc 2, 48-50). Jésus avait donc conscience de ce que «seul le Pére connait le Fils» (cf. Mt 11, 27),
a tel point que méme celle a qui avait été révélé plus profondément le mystere de sa filiation divine, sa Mére,
ne vivait dans l'intimité de ce mystére que par la foi! Se trouvant aux cétés de son Fils, sous le méme toit, et
«gardant fidelement I'union avec son Fils», elle «avangait dans son pélerinage de foi», comme le souligne le
Concile 37. Et il en fut de méme au cours de la vie publique du Christ (cf. Mc 3, 21-35), de sorte que, de jour
en jour, s'accomplissait en elle la bénédiction prononcée par Elisabeth a la Visitation: «Bienheureuse celle
qui a cru».

18. Cette bénédiction atteint la plénitude de son sens lorsque Marie se tient au pied de la Croix de son Fils
(cf. dn 19, 25). Le Concile déclare que cela se produisit «non sans un dessein divin»: «Souffrant cruellement
avec son Fils unique, associée d'un coeur maternel & son sacrifice, donnant a l'immolation de la victime, née
de sa chair, le consentement de son amour», Marie «garda fidelement 'union avec son Fils jusqu'a la Croix»
38: l'union par la foi, par la foi méme avec laquelle elle avait accueilli la révélation de I'ange au moment de
I'Annonciation. Elle s'était alors entendu dire aussi: «Il sera grand... Le Seigneur Dieu lui donnera le tréne de
David, son pere; il régnera sur la maison de Jacob pour les siecles et son regne n'aura pas de fin» (Lc 1, 32-
33).

Et maintenant, debout au pied de la Croix, Marie est témoin, humainement parlant, d'un total démenti de ces
paroles. Son Fils agonise sur ce bois comme un condamné. «Objet de mépris, abandonné des hommes,
homme de douleur..., méprisé, nous n'en faisions aucun cas», il était comme détruit (cf. Is 53, 3-5). Comme
elle est grande, comme elle est alors héroique I'obéissance de la foi dont Marie fait preuve face aux «décrets
insondables» de Dieu! Comme elle «se livre a Dieu» sans réserve, dans «un complet hommage
d'intelligence et de volonté» 39 a celui dont «les voies sont incompréhensibles» (cf. Rm 11, 33)! Et aussi
comme est puissante I'action de la grace dans son ame, comme est pénétrante l'influence de I'Esprit Saint,
de sa lumiére et de sa puissance!

Par une telle foi, Marie est unie parfaitement au Christ dans son dépouillement. En effet, «le Christ Jésus, ...
de condition divine, ne retint pas jalousement le rang qui I'égalait a Dieu. Mais il s'anéantit lui-méme, prenant
condition d'esclave, et devenant semblable aux hommes»: sur le Golgotha justement, «il s'humilia plus
encore, obéissant jusqu'a la mort, et a la mort sur une croix!» (cf. Ph 2, 5-8). Au pied de la Croix, Marie
participe par la foi au mystére bouleversant de ce dépouillement. C'est |a, sans doute, la «kénose» de la foi
la plus profonde dans ['histoire de I'numanité. Par la foi, la Mére participe a la mort de son Fils, a sa mort
rédemptrice; mais, a la différence de celle des disciples qui s'enfuyaient, sa foi était beaucoup plus éclairée.
Par la Croix, Jésus a définitivement confirmé sur le Golgotha qu'il était le «signe en butte a la contradiction»
prédit par Syméon. En méme temps s'accomplissaient la les paroles qu'il avait adressées a Marie: «Et toi-
méme, une épée te transpercera I'a@me» 40.

19. Oui vraiment, «bienheureuse celle qui a cru»! Ici, au pied de la Croix, ces paroles qu'Elisabeth avait
prononcées apres I'Annonciation semblent retentir avec une éloquence supréme et leur force devient
profondément pénétrante. Depuis la Croix, pour ainsi dire du coeur méme du mystere de la Rédemption, le
rayonnement de cette bénédiction de la foi s'étend et sa perspective s'élargit. Elle rejaillit «jusqu'au
commencement» et, comme participation au sacrifice du Christ, nouvel Adam, elle devient, en un sens, la
contrepartie de la désobéissance et de l'incrédulité comprises dans le péché des premiers parents. C'est ce
qu'enseignent les Péres de I'Eglise et, en particulier, saint Irénée cité par la Constitution Lumen gentium: «Le
noeud de la désobéissance d'Eve a été dénoué par l'obéissance de Marie, car ce que la vierge Eve avait lié
par son incrédulité, la Vierge Marie I'a délié par sa foi» 41. A la lumiére de cette comparaison avec Eve , les
Peres -comme le rappelle aussi le Concile- donnent a Marie le titre de «Mere des vivants» et ils disent
souvent: «Par Eve la mort, par Marie la vie» 42.

C'est donc a juste titre que nous pouvons trouver dans la parole «Bienheureuse celle qui a cru» en quelque
sorte une clé qui nous fait accéder a la réalité intime de Marie, de celle que I'ange a saluée comme «pleine
de grace». Si elle a été éternellement présente dans le mystere du Christ parce que «pleine de grace», par
la foi elle y participa dans toute I'ampleur de son itinéraire terrestre: «elle avanca dans son pélerinage de foi»
et, en méme temps, de maniére discrete mais directe et efficace, elle rendait présent aux hommes le
mystere du Christ. Et elle continue encore a le faire. Par le mystére du Christ, elle est aussi présente parmi
les hommes. Ainsi, par le mystére du Fils, s'éclaire également le mystére de la Mére.

3. Voici ta mere

20. L'Evangile de Luc conserve le souvenir du moment ou «une femme éleva la voix du milieu de la foule et
dit», s'adressant a Jésus: «Heureuses les entrailles qui t'ont porté et les seins qui t'ont nourri de leur lait!»
(Lc 11, 27). Ces paroles constituent une louange de Marie comme Mére de Jésus selon la chair. La Mere de

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Jésus n'était peut-étre pas connue personnellement de cette femme; en effet, quand Jésus commenca son
action messianique, Marie ne I'accompagnait pas et continuait a vivre a Nazareth. On pourrait dire que les
paroles de cette femme inconnue I'ont fait sortir, en quelque sorte, de son obscurité.

Par ces paroles, se trouve mis en lumiere au milieu de la foule, au moins un instant, I'évangile de I'enfance
de Jésus. C'est I'évangile ou Marie est présente comme la mére qui congoit Jésus dans son sein, le met au
monde et l'allaite maternellement: la mére et nourrice a laquelle fait allusion cette femme au milieu du
peuple. Grace a cette maternité, Jésus -le Fils du Trés-Haut (cf. Lc 1, 32)- est un véritable fils de I'hnomme. ||
est «chair» comme tout homme: il est «le Verbe [qui] s'est fait chair» (cf. Jn 1, 14). Il est chair et sang de
Marie 43.

Mais Jésus répond de maniére trés significative a la bénédiction prononcée par cette femme a I'égard de sa
mere selon la chair: «Heureux plut6t ceux qui écoutent la Parole de Dieu et I'observent!» (Lc 11, 28). Il veut
détourner l'attention de la maternité entendue seulement comme un lien de la chair pour l'orienter vers les
liens mystérieux de I'esprit, qui se forment dans I'écoute et I'observance de la Parole de Dieu.

Le méme passage a la sphere des valeurs spirituelles se dessine plus clairement encore dans une autre
réponse de Jésus, rapportée par tous les Synoptiques. Lorsqu'on annonce a Jésus que «sa mere et ses
fréres se tiennent dehors et veulent le voir», il répond: «Ma mere et mes fréres, ce sont ceux qui écoutent la
Parole de Dieu et la mettent en pratique» (cf. Lc 8, 20-21). Il dit cela en «promenant son regard sur ceux qui
étaient assis en rond autour de lui» comme nous le lisons dans Marc (3, 34), ou en «tendant sa main vers
ses disciples», selon Matthieu (12, 49).

Ces expressions semblent se placer dans la ligne de ce que Jésus, agé de douze ans, répondit a Marie et a
Joseph, lorsqu'il fut retrouvé apres trois jours dans le temple de Jérusalem.

A présent, alors que Jésus avait quitté Nazareth pour commencer sa vie publique dans toute la Palestine, il
était désormais entierement et exclusivement «occupé aux affaires de son Pere» (cf. Lc 2, 49). Il annongait
le Royaume: le «Royaume de Dieu» et les «affaires du Pere» qui donnent aussi une dimension nouvelle et
un sens nouveau a tout ce qui est humain et, par conséquent, a tout lien humain par rapport aux fins et aux
devoirs assignés a chaque homme. Dans cette nouvelle dimension, méme un lien comme celui de la
«fraternité» prend un sens différent de la «fraternité selon la chair» provenant de la filiation commune par
rapport aux mémes parents. Et méme la «maternité», dans le cadre du Régne de Dieu, sous l'angle de la
paternité de Dieu lui-méme, acquiert un autre sens. Par les paroles que rapporte Luc, Jésus enseigne
précisément ce nouveau sens de la maternité.

S'éloigne-t-il par la de celle qui I'a mis au monde selon la chair? Voudrait-il la maintenir dans I'ombre de la
discrétion qu'elle a elle-méme choisie? Si I'on s'en tient au premier sens de ces paroles, il peut sembler en
étre ainsi, mais on doit observer que la maternité nouvelle et différente dont Jésus parle a ses disciples
concerne précisément Marie de maniéere toute spéciale. Marie n'est-elle pas la premiére de «ceux qui
écoutent la Parole de Dieu et la mettent en pratique»? Dans ces conditions, la bénédiction prononcée par
Jésus en réponse aux paroles de la femme anonyme ne la concerne-t-elle pas avant tout? Assurément
Marie est digne d'étre bénie, du fait qu'elle est devenue la Mére de Jésus selon la chair («Heureuses les
entrailles qui t'ont porté et les seins qui t'ont nourri de leur lait!»), mais aussi et surtout parce que dés le
moment de I'Annonciation elle a accueilli la Parole de Dieu, parce qu'elle a cru, parce qu'elle a obéi a Dieu,
parce qu'elle «conservait» la Parole et «la méditait dans son cceur» (cf. Lc 1, 38. 45; 2, 19. 51) et
l'accomplissait par toute sa vie. Nous pouvons donc affirmer que la bénédiction prononcée par Jésus ne
contredit pas, malgré les apparences, celle que formule la femme inconnue, mais elle la rejoint dans la
personne de la Mére-Vierge qui ne s'est dite que «la servante du Seigneur» (Lc 1, 38). S'il est vrai que
«toutes les générations la diront bienheureuse» (cf. Lc 1, 48), on peut dire que cette femme anonyme a été
la premiere a confirmer a son insu ce verset prophétique du Magnificat de Marie et a inaugurer le Magnificat
des siecles.

Si, par la foi, Marie est devenue la mére du Fils qui lui a été donné par le Pere avec la puissance de I'Esprit
Saint, gardant l'intégrité de sa virginité, dans la méme foi elle a découvert et accueilli I'autre dimension de la
maternité, révélée par Jésus au cours de sa mi s sion mes si anique. On peut dire que cette dimension de la
maternité appartenait a Marie dés le commencement, c'est-a-dire dés le moment de la conception et de la
naissance de son Fils. Dés lors, elle était «celle qui a cru». Mais a mesure que se clarifiait a ses yeux et en
son esprit la mission de son Fils, elle-méme, comme Mére, s'ouvrait toujours plus a cette «nouveauté» de la
maternité qui devait constituer son «réle» aux cétés de son Fils. N'avait-elle pas dit des le commencement:
«Je suis la servante du Seigneur, qu'il m'advienne selon ta parole» (Lc 1, 38)? Dans la foi, Marie continuait a
entendre et a méditer cette parole par laquelle la révélation que le Dieu vivant fait de lui-méme devenait
toujours plus transparente, d'une maniére «qui surpasse toute connaissance» (Ep 3, 19). Mére, Marie
devenait ainsi en un sens le premier «disciple» de son Fils, la premiére a qui il semblait dire: «Suis-moil»,
avant méme d'adresser cet appel aux Apbtres ou a quiconque (cf. Jn 1, 43).

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



21. De ce point de vue, le texte de I'Evangile de Jean qui nous présente Marie aux noces de Cana est
particulierement éloquent. Marie y parait comme la Mére de Jésus au commencement de sa vie publique: «l|
y eut des noces a Cana de Galilée, et la mére de Jésus y était. Jésus aussi fut invité a ces noces, ainsi que
ses disciples» (Jn 2, 1-2). On pourrait déduire du texte que Jésus et ses disciples furent invités avec Marie,
en quelque sorte a cause de la présence de cette derniére a la féte: le Fils semble invité a cause de la Mére.
On sait la suite des événements découlant de cette invitation, le «<commencement des signes» accomplis
par Jésus -lI'eau changée en vin-, ce qui fait dire a I'évangéliste: Jésus «manifesta sa gloire et ses disciples
crurent en lui» (Jn 2, 11).

Marie est présente a Cana de Galilée en tant que Mére de Jésus et il est significatif qu'elle contribue au
«commencement des signes» qui révelent la puissance messianique de son Fils: «Or il n'y avait plus de vin.
La Mére de Jésus lui dit: "lls n'ont pas de vin". Jésus lui dit: "Que me veux-tu, femme? Mon heure n'est pas
encore arrivée"» (Jn 2, 3-4). Dans I'Evangile de Jean, cette «heure» signifie le moment fixé par le Pére ou le
Fils accomplit son ceuvre et doit étre glorifié (cf. Jn 7, 30; 8, 20; 12, 23. 27; 13, 1; 17, 1; 19, 27). Méme si la
réponse de Jésus a sa Mere parait s'entendre comme un refus (surtout si I'on considere, plus que la
question, I'affirmation tranchante: «Mon heure n'est pas encore arrivée»), Marie ne s'en adresse pas moins
aux servants et leur dit: «Tout ce qu'il vous dira, faites-le» (Jn 2, 5). Jésus ordonne alors aux servants de
remplir d'eau les jarres, et I'eau devient du vin meilleur que celui qui avait été d'abord servi aux hotes du
banquet nuptial.

Quelle entente profonde entre Jésus et sa mére! Comment pénétrer le mystére de leur union spirituelle
intime? Mais le fait est éloquent. Il est certain que dans cet événement se dessine déja assez clairement la
nouvelle dimension, le sens nouveau de la maternité de Marie. Elle a un sens qui n'est pas exclusivement
compris dans les paroles de Jésus et les divers épisodes rapportés par les Synoptiques (Lc 11, 27-28 et Lc
8, 19-21; Mt 12, 46-50; Mc 3, 31-35). Dans ces textes, Jésus entend surtout opposer la maternité relevant du
seul fait de la naissance a ce que cette «maternité» (comme la «fraternité») doit étre dans le cadre du
Royaume de Dieu, sous le rayonnement salvifique de la paternité de Dieu. Dans le texte johannique, au
contraire, par la description de I'événement de Cana, se dessine ce qui se manifeste concretement comme
la maternité nouvelle selon I'esprit et non selon la chair, c'est-a-dire la sollicitude de Marie pour les hommes,
le fait qu'elle va au-devant de toute la gamme de leurs besoins et de leurs nécessités.

A Cana de Galilée, seul un aspect concret de la pauvreté humaine est montré, apparemment minime et de
peu d'importance («lls n'ont pas de vin») . Mais cela a une valeur symbolique: aller au-devant des besoins
de 'hnomme veut dire, en méme temps, les introduire dans le rayonnement de la mission messianique et de
la puissance salvifique du Christ. Il y a donc une médiation: Marie se situe entre son Fils et les hommes
dans la réalité de leurs privations, de leur pauvreté et de leurs souffrances. Elle se place «au milieu», c'est-
a-dire qu'elle agit en médiatrice non pas de I'extérieur, mais a sa place de meére, consciente, comme telle, de
pouvoir montrer au Fils les besoins des hommes -ou plutoét d'en «avoir le droit». Sa médiation a donc un
caractere d'intercession: Marie «intercéde» pour les hommes. Non seulement cela: en tant que Mere, elle
désire aussi que se manifeste la puissance messianique de son Fils, c'est-a-dire sa puissance salvifique
destinée a secourir le malheur des hommes, a libérer 'hnomme du mal qui pése sur sa vie sous différentes
formes et dans des mesures diverses. C'est cela précisément qu'avait prédit le prophete Isaie au sujet du
Messie dans le texte célebre auquel Jésus s'est référé devant ses concitoyens de Nazareth: «Pour porter la
bonne nouvelle aux pauvres, ... annoncer aux captifs la délivrance et aux aveugles le retour a la vue ...» (cf.
Lc 4, 18).

Un autre élément essentiel de ce réle maternel de Marie se trouve dans ce qu'elle dit aux serviteurs: «Tout
ce qu'il vous dira, faites-le». La Mére du Christ se présente devant les hommes comme porte-parole de la
volonté du Fils, celle qui montre quelles exigences doivent étre satisfaites afin que puisse se manifester la
puissance salvifique du Messie. A Cana, grace a lintercession de Marie et a I'obéissance des serviteurs,
Jésus inaugure «son heure». A Cana, Marie apparait comme quelqu'un qui croit en Jésus: sa foi en
provoque le premier «signe» et contribue a susciter la foi des disciples.

22. Nous pouvons dire ainsi que dans cette page de I'Evangile de Jean nous trouvons comme une premiére
manifestation de la vérité sur la sollicitude maternelle de Marie. Cette vérité a été exprimée également dans
I'enseignement du récent Concile, et il est important de remarquer que le réle maternel de Marie est illustré
dans son rapport avec la médiation du Christ. Nous lisons en effet: «Le réle maternel de Marie a I'égard des
hommes n'offusque et ne diminue en rien cette unique médiation du Christ: il en manifeste au contraire la
vertu», parce gqu'«il n'y a qu'un Médiateur entre Dieu et les hommes, le Christ Jésus, homme lui-méme» (1
Tm 2, 5). La médiation maternelle de Marie découle, suivant le bon vouloir de Dieu, «de la surabondance
des mérites du Christ; elle s'appuie sur sa médiation, dont elle dépend en tout et d'ou elle tire toute sa vertu»
44. C'est précisément dans ce sens que I'événement de Cana en Galilée nous présente comme une
premiere annonce de la médiation de Marie, tout orientée vers le Christ et tendue vers la révélation de sa
puissance salvifique.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Du texte johannique il ressort qu'il s'agit d'une médiation maternelle. Comme I'affirme le Concile, Marie «est
devenue pour nous, dans l'ordre de la grace, notre Mere». Cette maternité dans I'ordre de la gréace découle
de sa maternité divine elle-méme, car, étant en vertu d'une disposition divine la mére du Rédempteur, celle
qui I'a nourri, elle a été «associée généreusement a son ceuvre a un titre absolument unique, humble
servante du Seigneur» qui «apporta a l'ceuvre du Sauveur une coopération sans pareille par son
obéissance, sa foi, son espérance, son ardente charité, pour que soit rendue aux ames la vie surnaturelle»
45. Et «cette maternité de Marie dans I'économie de la grace se continue sans interruption jusqu'a la
consommation définitive de tous les élus» 46.

23. Si le passage de I'Evangile de Jean sur I'événement de Cana présente la maternité prévenante de Marie
au commencement de l'activité messianique du Christ, un autre passage du méme Evangile confirme la
place de cette maternité dans I'économie salvifique de la grace a son moment supréme, c'est-a-dire quand
s'accomplit le sacrifice de la Croix du Christ, son mystere pascal. Le récit de Jean est concis: «Prés de la
Croix de Jésus se tenaient sa mére et la sceur de sa mére, Marie, femme de Cléophas, et Marie de
Magdala. Jésus donc, voyant sa mere et, se tenant prés d'elle, le disciple qu'il aimait, dit a sa mére:
«Femme, voici ton fils». Puis il dit au disciple: «Voici ta mere». Dés cette heure-la, le disciple I'accueillit chez
lui» (Jn 19, 25-27).

On reconnait assurément dans cet épisode une expression de la sollicitude unique du Fils pour la Mére qu'il
laissait dans une trés grande douleur. Cependant le «testament de la Croix» du Christ en dit plus sur le sens
de cette sollicitude. Jésus faisait ressortir entre la Mére et le Fils un nouveau lien dont il confirme
solennellement toute la vérité et toute la réalité. On peut dire que, si la maternité de Marie envers les
hommes avait déja été antérieurement annoncée, elle est maintenant clairement précisée et établie: elle
résulte de I'accomplissement plénier du mystére pascal du Rédempteur. La Mere du Christ, se trouvant
directement dans le rayonnement de ce mystere ou sont impliqués les hommes -tous et chacun-, est donnée
aux hommes -a tous et a chacun- comme meére. L'homme présent au pied de la Croix est Jean, «le disciple
qu'il aimait» 47. Et pourtant, il ne s'agit pas que de lui seul. Selon la Tradition, le Concile n'hésite pas a
appeler Marie «Mere du Christ et Mere des hommes»: en effet, elle est, «<comme descendante d'Adam,
réunie a I'ensemble de I'humanité..., bien mieux, elle est vraiment "Mére des membres [du Christ]... ayant
coopéré par sa charité a la naissance dans I'Eglise des fideles" » 48.

Cette «nouvelle maternité de Marie», établie dans la foi, est un fruit de I'amour «nouveau» qui s'approfondit
en elle définitivement au pied de la Croix, par sa participation a I'amour rédempteur du Fils.

24. Nous nous trouvons ainsi au centre méme de l'accomplissement de la promesse incluse dans le
protévangile: «Le lignage de la femme écrasera la téte du serpent» (cf. Gn 3, 15). De fait, par sa mort
rédemptrice, Jésus Christ vainc a sa racine méme le mal du péché et de la mort. Il est significatif que,
s'adressant a sa Méere du haut de la Croix, il I'appelle «femme» et lui dit: «<Femme, voici ton fils». D'ailleurs, il
avait aussi employé le méme mot pour s'adresser a elle a Cana (cf. Jn 2, 4). Comment douter qu'ici
spécialement, sur le Golgotha, cette parole n'atteigne la profondeur du mystere de Marie, en faisant ressortir
la place unique qu'elle a dans toute I'économie du salut? Comme l'enseigne le Concile, avec Marie, «la fille
de Sion par excellence, aprés la longue attente de la promesse, s'accomplissent les temps et s'instaure
I'économie nouvelle, lorsque le Fils de Dieu prit d'elle la nature humaine pour libérer 'homme du péché par
les mystéres de sa chair» 49.

Les paroles que Jésus prononce du haut de la Croix signifient que la maternité de sa Mére trouve un
«nouveau» prolongement dans I'Eglise et par I'Eglise symbolisée et représentée par Jean. Ainsi celle qui,
«pleine de grace», a été introduite dans le mystére du Christ pour étre sa Mére, c'est-a-dire la Sainte Mére
de Dieu, demeure dans ce mystere par I'Eglise comme «la femme» que désignent le livre de la Genése (3,
15) au commencement, et I'Apocalypse (12, 1) a la fin de I'histoire du salut. Selon le dessein éternel de la
Providence, la maternité divine de Marie doit s'étendre a I'Eglise, comme le montrent les affirmations de la
Tradition, pour lesquelles la maternité de Marie a I'égard de I'Eglise est le reflet et le prolongement de sa
maternité a I'égard du Fils de Dieu 50.

Selon le Concile, le moment méme de la naissance de I'Eglise et de sa pleine manifestation au monde laisse
entrevoir cette continuité de la maternité de Marie: «Comme il a plu a Dieu de ne manifester ouvertement le
mystére du salut des hommes qu'a I'heure ou il répandrait I'Esprit promis par le Christ, on voit les Apbtres,
avant le jour de la Pentecbte, "persévérant d'une méme coeur dans la priére avec quelques femmes dont
Marie, Mére de Jésus, et avec ses fréres" (Ac 1, 14); et I'on voit Marie appelant elle aussi de ses priéres le
don de I'Esprit qui, a I'Annonciation, I'avait déja elle-méme prise sous son ombre» 51.

Il y a donc, dans I'économie de la grace, réalisée sous I'action de I'Esprit Saint, une correspondance unique
entre le moment de I'Incarnation du Verbe et celui de la naissance de I'Eglise. La personne qui fait l'unité
entre ces deux moments est Marie: Marie a Nazareth et Marie au Cénacle de Jérusalem. Dans les deux cas,

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



sa présence discréte, mais essentielle, montre la voie de la «naissance par I'Esprit». Ainsi celle qui est
présente dans le mystére du Christ comme Mére est rendue présente -par la volonté du Fils et par I'Esprit
Saint- dans le mystére de I'Eglise. Et dans I'Eglise encore, elle continue a étre une présence maternelle,
comme le montrent les paroles prononcées sur la Croix: «Femme, voici ton fils»; «Voici ta mere».

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



DEUXIEME PARTIE - LA MERE DE DIEU AU CENTRE DE L'EGLISE EN
MARCHE

1. L'Eglise, Peuple de Dieu présent dans toutes les nations de la terre

25. «L'Eglise "avance dans son pelerinage a travers les persécutions du monde et les consolations de Dieu"
52, annoncant la Croix et la mort du Seigneur jusqu'a ce qu'il vienne (cf. 1 Co 11, 26» 53. «Tout comme
I'lsrael selon la chair cheminant dans le désert recgoit déja le nom d'Eglise de Dieu (cf. 2 Esd 13, 1; Nb 20, 4;
Dt 23, 1 ss.), ainsi le nouvel Israél ... est appelé lui aussi I'Eglise du Christ (cf. Mt 16, 18): c'est le Christ, en
effet, qui I'a acheté de son sang (cf. Ac 20, 28), empli de son Esprit et pourvu des moyens adaptés pour son
unité visible et sociale. L'ensemble de ceux qui regardent avec la foi vers Jésus, auteur du salut, principe
d'unité et de paix, Dieu les a appelés, il en a fait I'Eglise, pour qu'elle soit, aux yeux de tous et de chacun le
sacrement visible de cette unité salvifique» 54.

Le Concile Vatican Il parle de I'Eglise en marche, établissant une analogie avec I'lsraél de I'Ancienne
Alliance en marche a travers le désert. Le pélerinage garde encore un caractére extérieur, visible dans le
temps et dans l'espace ou il est historiquement réalisé. L'Eglise est destinée, en effet, «a s'étendre a toutes
les parties du monde, elle prend place dans ['histoire humaine, bien qu'elle soit en méme temps
transcendante aux limites des peuples dans le temps et dans 'espace» 55. Cependant le caractére essentiel
de son pélerinage est intérieur: il s'agit d'un pélerinage par la foi, «par la vertu du Seigneur ressuscité» 56,
un pélerinage dans I'Esprit Saint donné a I'Eglise comme le Consolateur invisible (paraklétos) (cf. Jn 14, 26;
15, 26; 16, 7). «Marchant a travers les tentations, les tribulations, I'Eglise est soutenue par la vertu de la
gréace de Dieu, a elle promise par le Seigneur pour que ... elle se renouvelle sans cesse sous l'action de
I'Esprit Saint jusqu'a ce que, par la Croix, elle arrive a la lumiére sans couchant» 57.

C'est justement dans ce cheminement, ce pélerinage ecclésial a travers I'espace et le temps, et plus encore
a travers I'histoire des ames, que Marie est présente, comme celle qui est «heureuse parce qu'elle a cru»,
comme celle qui avancait dans le pelerinage de la foi, participant comme aucune autre créature au mystere
du Christ. Le Concile dit encore que, «intimement présente ... & I'histoire du salut, Marie rassemble et reflete
en elle-méme d'une certaine facon les requétes suprémes de la foi» 58. Au milieu de tous les croyants, elle
est comme un «miroir» dans lequel se reflétent «les merveilles de Dieu» (Ac 2, 11) de la maniére la plus
profonde et la plus limpide.

26. L'Eglise, établie par le Christ sur le fondement des Apoétres, a pris une pleine conscience de ces
merveilles de Dieu le jour de la Pentecéte, lorsque ceux qui étaient rassemblés dans le Cénacle «furent tous
remplis de I'Esprit Saint et commencérent a parler en d'autres langues, selon que I'Esprit leur donnait de
s'exprimer» (Ac 2, 4). A ce moment commence aussi le cheminement de la foi, le pelerinage de I'Eglise a
travers I'histoire des hommes et des peuples. On sait qu'au début de ce cheminement Marie est présente,
nous la voyons au milieu des Apétres dans le Cénacle «appelant de ses priéres le don de I'Esprit» 59.

Son cheminement de foi est, en un sens, plus long. L'Esprit Saint est déja descendu sur elle; elle est
devenue son épouse fidéle a I'Annonciation, elle accueille le Verbe du vrai Dieu et rend «"un complet
hommage d'intelligence et de volonté a Dieu qui révéle" dans un assentiment volontaire a la révélation qu'il
fait», et méme s'en remet tout entiére a Dieu par «l'obéissance de la foi» 60, ce pourquoi elle répond a
l'ange: «Je suis la servante du Seigneur; qu'il m'advienne selon ta parole!». L'itinéraire de la foi de Marie,
que nous voyons en priere au Cénacle, est donc plus long que celui des autres rassemblés la: Marie les
«précede», «occupe la premiere place» 61. Le moment de la PentecOte a Jérusalem a été préparé par la
Croix mais aussi par le moment de I'Annonciation a Nazareth. Au Cénacle, l'itinéraire de Marie croise le
cheminement de I'Eglise dans la foi. De quelle maniére?

Parmi ceux qui étaient assidus a la priére au Cénacle, se préparant a aller «dans le monde entier» aprés
avoir recu I'Esprit Saint, certains avaient, les uns apreés les autres, été appelés par Jésus depuis le début de
sa mission en Israél. Onze d'entre eux avaient été établis comme Apbtres, et Jésus leur avait confié la
mission qu'il avait lui-méme recue du Pére: «Comme le Pére m'a envoyé, moi aussi je vous envoie» (Jn 20,
21), avait-il dit aux Apdtres apres la Résurrection. Et quarante jours plus tard, avant de retourner vers le
Pere, il avait ajouté: quand «|'Esprit Saint descendra sur vous, vous serez mes témoins... jusqu'aux
extrémités de la terre» (cf. .Ac 1, 8). Cette mission des Apbtres commence des qu'ils sortent du Cénacle de
Jérusalem. L'Eglise nait et grandit alors grace au témoignage que Pierre et les autres Apétres rendent au
Christ crucifié et ressuscité (cf. Ac 2, 31-34; 3, 15-18; 4, 10-12; 5, 30-32).

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Marie n'a pas recu directement cette mission apostolique. Elle n'était pas parmi ceux que Jésus envoya pour
«faire des disciples de toutes les nations» (cf. Mt 28, 19), lorsqu'il leur conféra cette mission. Mais elle était
dans le Cénacle ou les Apbtres se préparaient & assumer cette mission grace a la venue de I'Esprit de
Vérité: elle était avec eux. Au milieu d'eux, Marie était «assidue a la priére» en tant que «Mere de Jésus» (cf.
Ac 1, 13-14), c'est-a-dire du Christ crucifié et ressuscité. Et le premier noyau de ceux qui regardaient «avec
la foi vers Jésus auteur du salut» 62 savait bien que Jésus était le Fils de Marie et qu'elle était sa Mere, et
que, comme telle, elle était depuis le moment de la conception et de la naissance, un témoin unique du
mystére de Jésus, de ce mystére qui s'était dévoilé et confirmé sous leurs yeux par la Croix et la
Résurrection. Dés le premier moment, I'Eglise «regardait» donc Marie a travers Jésus, comme elle
«regardait» Jésus a travers Marie. Celle-ci fut pour I'Eglise d'alors et de toujours un témoin unique des
années de I'enfance de Jésus et de sa vie cachée a Nazareth, alors qu'«elle conservait avec soin toutes ces
choses, les méditant en son coeur» (Lc 2, 19; cf. Lc 2, 51).

Mais dans I'Eglise d'alors et de toujours, Marie a été et demeure avant tout celle qui est «heureuse parce
qu'elle a cru»: elle a cru la premiére. Dés le moment de I'Annonciation et de la conception, des le moment de
la Nativité dans la grotte de Bethléem, Marie, au long de son pélerinage maternel dans la foi, suivait Jésus
pas a pas. Elle le suivait au cours des années de sa vie cachée a Nazareth, elle le suivait aussi dans la
période de I'éloignement apparent, lorsqu'il commenca a «faire et enseigner» (cf. Ac 1, 1) en Israél, elle le
suivit surtout dans I'expérience tragique du Golgotha. Et maintenant, alors que Marie se trouve avec les
Apbtres au Cénacle de Jérusalem a I'aube de I'Eglise, sa foi, née dans les paroles de I'Annonciation, regoit
sa confirmation. L'ange lui avait dit: «Tu concevras et enfanteras un fils, et tu I'appelleras du nom de Jésus. Il
sera grand...; il régnera sur la maison de Jacob pour les siécles et son régne n'aura pas de fin». Les
événements récents du Calvaire avaient enveloppé de ténébres cette promesse; et pourtant, méme au pied
de la Croix, la foi de Marie n'avait pas défailli. Elle était encore celle qui, comme Abraham, «crut, espérant
contre toute espérance» (Rm 4, 18). Et voici qu'aprés la Résurrection, I'espérance avait dévoilé son véritable
visage et la promesse avait commencé a devenir réalité. En effet, Jésus, avant de retourner vers le Pere,
avait dit aux Apbtres: «Allez donc, de toutes les nations faites des disciples... Et voici que je suis avec vous
pour toujours jusqu'a la fin du monde» (cf. Mt 28, 19. 20). Telles étaient les paroles de celui qui s'était révélé,
par sa Résurrection, comme le vainqueur de la mort, comme le détenteur du regne qui «n'aura pas de fin»
ainsi que l'ange l'avait annoncé.

27. A l'aube de I'Eglise, au commencement du long cheminement dans la foi qui s'ouvrait par la Pentecbte a
Jérusalem, Marie était avec tous ceux qui constituaient le germe du «nouvel Israél». Elle était présente au
milieu d'eux comme un témoin exceptionnel du mystére du Christ. Et I'Eglise était assidue dans la priére
avec elle et, en méme temps, «la contemplait dans la lumiere du Verbe fait homme». Et il en serait toujours
ainsi. En effet, quand I'Eglise «pénétre plus avant dans le mystére supréme de I'Incarnation», elle pense a la
Mere du Christ avec une vénération et une piété profondes 63. Marie appartient au mystére du Christ
inséparablement, et elle appartient aussi au mystere de I'Eglise dés le commencement, des le jour de sa
naissance. A la base de ce que I'Eglise est depuis le commencement, de ce qu'elle doit constamment
devenir de génération en génération au milieu de toutes les nations de la terre, se trouve celle «qui a cru en
I'accomplissement de ce qui lui a été dit de la part du Seigneur» (Lc 1, 45). Précisément cette foi de Marie,
qui marque le commencement de ['Alliance nouvelle et éternelle de Dieu avec I'humanité en Jésus Christ,
cette foi héroique «précede» le témoignage apostolique de I'Eglise et demeure au coeur de I'Eglise, cachée
comme un héritage spécial de la révélation de Dieu. Tous ceux qui participent a cet héritage mystérieux de
génération en génération, acceptant le témoignage apostolique de I'Eglise, participent, en un sens, a la foi
de Marie.

Les paroles d'Elisabeth, «<heureuse celle qui a cru», continuent encore a suivre la Vierge a la Pentecéte;
elles la suivent d'age en &ge, partout ou se répand la connaissance du mysteére salvifique du Christ, par le
témoignage apostolique et I'ceuvre de I'Eglise. Ainsi s'accomplit la prophétie du Magnificat: «Tous les ages
me diront bienheureuse. Le Puissant fit pour moi des merveilles; Saint est son nom!» (Lc 1, 48-49). En effet,
de la connaissance du mystére du Christ découle la bénédiction de sa Mére, sous la forme d'une vénération
spéciale pour la Théotokos. Mais dans cette vénération est toujours comprise la bénédiction de sa foi, car la
Vierge de Nazareth est devenue bienheureuse surtout par cette foi, selon les paroles d'Elisabeth. Ceux qui a
chaque génération accueillent avec foi le mystére du Christ, Verbe incarné et Rédempteur du monde, dans
les différents peuples et nations de la terre, non seulement se tournent avec vénération vers Marie et
recourent a elle avec confiance comme a sa Mére, mais ils cherchent dans sa foi un soutien pour leur foi. Et
c'est précisément cette vive participation a la foi de Marie qui détermine sa présence particuliere dans le
pelerinage de I'Eglise comme nouveau Peuple de Dieu sur toute la terre.

28. Comme le dit le Concile, «intimement présente a I'histoire du salut, Marie ... appelle les fidéles a son Fils
et a son sacrifice, ainsi qu'a I'amour du Pere, lorsqu'elle est I'objet de la prédication et de la vénération» 64.
C'est pourquoi, en se fondant sur le témoignage apostolique de I'Eglise, en quelque maniére, la foi de Marie
devient constamment la foi du Peuple de Dieu en marche, des personnes et des communautés, des milieux
et des assemblées, et finalement des différents groupes qui se trouvent dans I'Eglise. C'est une foi qui est

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



transmise en méme temps par la connaissance et par le cceur; elle s'acquiert ou se renouvelle sans cesse
par la priére. «C'est pourquoi, dans I'exercice de son apostolat, I'Eglise regarde a juste titre vers celle qui
engendra le Christ, congu du Saint-Esprit et né de la Vierge précisément afin de naitre et de grandir aussi
par I'Eglise dans le coeur des fidéles» 65.

Aujourd'hui, alors que dans ce pelerinage de la foi nous nous approchons du terme du second millénaire
chrétien, I'Eglise, par I'enseignement du Concile Vatican Il, attire I'attention sur ce qu'elle découvre en elle-
méme, «l'unique Peuple de Dieu présent a tous les peuples de la terre», et sur la vérité que tous les fideles,
méme «dispersés a travers le monde, sont, dans I'Esprit Saint, en communion avec les autres» 66, au point
de pouvoir dire que dans cette union se réalise en continuité le mystére de la Pentec6te. En méme temps,
les Apbtres et les disciples du Seigneur, dans toutes les nations de la terre, «sont assidus a la priére avec
Marie, la mere de Jésus» (Ac 1, 14). Constituant de génération en génération le «signe du Royaume» qui
n'est pas de ce monde 67, ils ont aussi conscience de ce qu'au milieu de ce monde ils doivent se rassembler
autour du Roi auquel les nations ont été données pour héritage (cf. Ps 2, 8), auquel le Péere a donné «le
tréne de David, son pere», afin qu'il «régne sur la maison de Jacob pour les siécles et que son regne n'ait
pas de fin».

En cette période de vigile, par la foi méme qui I'a rendue bienheureuse, spécialement depuis le moment de
I'Annonciation, Marie est présente dans la mission de I'Eglise, présente dans I'action de I'Eglise qui fait entrer
dans le monde le Régne de son Fils 68. Cette présence de Marie connait de multiples modes d'expression a
I'heure actuelle comme dans toute I'histoire de I'Eglise. Son action rayonne aussi de multiples maniéeres: par
la foi et la piété des fidéles individuellement, par les traditions des familles chrétiennes ou des «églises
domestiques», des communautés paroissiales et missionnaires, des instituts religieux, des diocéses, par la
force d'attraction et de rayonnement des grands sanctuaires ou non seulement les individus ou les groupes
locaux, mais parfois des nations et des continents entiers cherchent la rencontre avec la Mére du Seigneur,
avec celle qui est bienheureuse parce qu'elle a cru, celle qui est la premiére parmi les croyants et pour cela
est devenue Mére de I'Emmanuel. C'est 1a ce qu'évoque la Terre de Palestine, patrie spirituelle de tous les
chrétiens, parce qu'elle est la patrie du Sauveur du monde et de sa Mere. C'est la ce qu'évoquent les
innombrables sanctuaires que la foi chrétienne a élevés au cours des siecles a Rome et dans le monde
entier. C'est la ce qu'évoquent des centres comme Guadalupe, Lourdes, Fatima et d'autres dispersés dans
différents pays, parmi lesquels comment pourrais je ne pas rappeler celui de ma terre natale, Jasna Géra?
On pourrait parler peut-étre d'une véritable «géographie» de la foi et de la piété mariale, qui comprend tous
ces lieux de pélerinage particulier du Peuple de Dieu a la recherche d'une rencontre avec la Mére de Dieu
pour trouver, dans le rayonnement de la présence maternelle de «celle qui a cru», I'affermissement de sa
propre foi. En effet, dans la foi de Marie, dés I'Annonciation et de maniére achevée au pied de la Croixs s'est
rouvert en 'nomme l'espace intérieur dans lequel le Pére éternel peut nous combler «de toutes sortes de
bénédictions spirituelles»: I'espace «de ['Alliance nouvelle et éternelle» 69. Cet espace subsiste dans
I'Eglise, qui est en Jésus Christ «un sacrement de I'union intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre
humain» 70.

Dans la foi que Marie professa a I'Annonciation comme «servante du Seigneur» et dans laquelle elle
«précede» sans cesse le Peuple de Dieu en marche sur toute la terre, I'Eglise, «perpétuellement, tend a
récapituler I'humanité entiére... sous le Christ chef, dans |'unité de son Esprit» 71.

2. La marche de I'Eglise et I'unité de tous les chrétiens

29. «L'Esprit suscite en tous les disciples du Christ le désir et I'action qui tendent a I'union paisible de tous,
suivant la maniére que le Christ a voulue, en un troupeau unique sous l'unique Pasteur» 72. La marche de
I'Eglise, particulierement a notre époque, est marquée par le signe de l'cecuménisme: les chrétiens
cherchent les moyens de reconstruire I'unité que le Christ demanda au Pére pour ses disciples a la veille de
sa passion: «Afin que tous soient un. Comme toi, Pére, tu es en moi et moi en toi, qu'eux aussi soient en
nous, afin que le monde croie que tu m'as envoyé» (Jn 17, 21). L'unité des disciples du Christ est donc un
signe marquant pour susciter la foi du monde, alors que leur division constitue un scandale 73.

Le mouvement cecuménique, par une conscience plus claire et plus répandue de ce qu'il y a urgence a
parvenir a l'unité de tous les chrétiens, a connu dans I'Eglise catholique son expression la plus forte avec
"ceuvre du Concile Vatican Il: il faut que les chrétiens approfondissent personnellement et dans chacune de
leurs communautés I'«obéissance de la foi» dont Marie est I'exemple premier et le plus éclairant. Et «parce
qu'elle brille déja comme un signe d'espérance assurée et de consolation devant le Peuple de Dieu en
pelerinage», «le saint Concile trouve une grande joie et consolation au fait que, parmi nos freres désunis, il
n'en manque pas qui rendent a la Mére du Seigneur et Sauveur I'honneur qui lui est d, chez les Orientaux
en particulier» 74.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



30. Les chrétiens savent que leur unité ne sera vraiment retrouvée que lorsqu'elle sera fondée sur I'unité de
leur foi. lls doivent surmonter des désaccords doctrinaux non négligeables au sujet du mystére et du
ministere de I'Eglise et parfois aussi du role de Marie dans I'ceuvre du salut 75. Les dialogues entrepris par
I'Eglise catholique avec les Eglises et les Communautés ecclésiales d'Occident 76 convergent de plus en
plus sur ces deux aspects inséparables du mystere du salut lui-méme. Si le mystére du Verbe incarné nous
fait entrevoir le mystere de la maternité divine et si, a son tour, la contemplation de la Mere de Dieu nous
introduit dans une intelligence plus profonde du mystére de I'lncarnation, on doit en dire autant du mystére
de I'Eglise et du role de Marie dans I'ceuvre du salut. Approfondissant l'un et l'autre, éclairant I'un par l'autre,
les chrétiens désireux de faire ce que Jésus leur dira -comme le leur recommande leur Mere (cf. Jn 2, 5) -
pourront progresser ensemble dans le «pélerinage de la foi» dont Marie est toujours I'exemple et qui doit les
conduire a l'unité voulue par leur unique Seigneur et tellement désirée par ceux qui sont attentivement a
I'écoute de ce qu'aujourd'hui «I'Esprit dit aux Eglises» (Ap 2, 7. 1I. 17).

Il est déja de bon augure que ces Eglises et ces Communautés ecclésiales rejoignent I'Eglise catholique sur
des points fondamentaux de la foi chrétienne également en ce qui concerne la Vierge Marie. En effet, elles
la reconnaissent comme la Mére du Seigneur et estiment que cela fait partie de notre foi dans le Christ, vrai
Dieu et vrai homme. Elles la contemplent au pied de la Croix, recevant comme son fils le disciple bien-aimé,
qui a son tour la recoit comme sa mere.

Pourquoi, alors, ne pas la considérer tous ensemble comme notre Mere commune qui prie pour l'unité de la
famille de Dieu, et qui nous «précéde» tous a la téte du long cortége des témoins de la foi en l'unique
Seigneur, le Fils de Dieu, congu dans son sein virginal par I'Esprit Saint?

31. Par ailleurs, je voudrais souligner a quel point I'Eglise catholique, I'Eglise orthodoxe et les antiques
Eglises orientales se sentent profondément unies dans I'amour et dans la louange de la Théotokos. Non
seulement «les dogmes fondamentaux de la foi chrétienne sur la Trinité, le Verbe de Dieu qui a pris chair de
la Vierge Marie, ont été définis dans les Conciles cecuméniques tenus en Orient» 77, mais encore, dans leur
culte liturgique «les Orientaux célebrent en des hymnes magnifigues Marie toujours Vierge... et Trés Sainte
Mére de Dieu» 78.

Nos fréres de ces Eglises ont connu des vicissitudes complexes, mais leur histoire a toujours été animée par
un grand désir d'engagement chrétien et de rayonnement apostolique, méme si elle a été marquée par des
persécutions sanglantes. C'est une histoire de fidélité au Seigneur, un «pélerinage de la foi» authentique a
travers les lieux et les temps, au cours desquels les chrétiens orientaux se sont toujours tournés vers la
Mere du Seigneur avec une confiance sans limite, ils I'ont célébrée par leurs louanges et I'ont invoquée par
des priéres constantes. Aux moments difficiles de leur existence chrétienne tourmentée, «ils se sont réfugiés
sous sa protection» 79, conscients d'avoir en elle un puissant secours. Les Eglises qui professent la doctrine
d'Ephése proclament la Vierge «vraie Mere de Dieu», parce que «notre Seigneur Jésus Christ,... engendré
du Pére avant les siecles, selon la divinité, est né en ces derniers jours pour nous et pour notre salut, de
Marie, la Vierge, Mere de Dieu, selon I'humanité» 80. Les Peéres grecs et la tradition byzantine, contemplant
la Vierge a la lumiére du Verbe fait homme, ont cherché a pénétrer la profondeur du lien qui unit Marie,
comme Mere de Dieu, au Christ et a I'Eglise: la Vierge a une présence permanente dans toute I'ampleur du
mystere du salut.

Les traditions coptes et éthiopiennes sont entrées dans cette contemplation du mystére de Marie grace a
saint Cyrille d'Alexandrie et, a leur tour, elles ont célébré ce mystére par une abondante efflorescence
poétique 81. Dans son génie poétique, saint Ephrem le Syrien, appelé «la lyre de I'Esprit Saint», a
inlassablement composé des hymnes a Marie, laissant son empreinte aujourd'hui encore sur toute la
tradition de I'Eglise syriaque 82. Dans son panégyrique de la Théotokos, saint Grégoire de Narek, une des
gloires les plus éclatantes de I'Arménie, approfondit avec une puissante inspiration poétique les différents
aspects du mystere de I'Incarnation, et chacun d'eux est pour lui une occasion de chanter et d'exalter la
dignité extraordinaire et I'admirable beauté de la Vierge Marie, Mére du Verbe incarné 83.

Il n'est donc pas surprenant que Marie occupe une place privilégiée dans le culte des antiques Eglises
orientales, avec une abondance incomparable de fétes et d'hymnes.

32. Dans la liturgie byzantine, a toutes les heures de I'Office divin, la louange de la Mére est jointe a la
louange du Fils et a la louange qui, par le Fils, s'éléve vers le Pére dans I'Esprit Saint. Dans |'anaphore ou
priere eucharistique de saint Jean Chrysostome, aussitét aprés I|'épiclése, la communauté rassemblée
chante ainsi la Mére de Dieu: «Il est vraiment juste de te proclamer bienheureuse, 6 Théotokos,
bienheureuse toujours, tout immaculée et Mére de notre Dieu. Toi qui es plus vénérable que les Chérubins
et incomparablement plus glorieuse que les Séraphins, toi qui sans souillure as engendré Dieu le Verbe, toi
qui es réellement Mére de Dieu, nous te magnifions».

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Ces louanges qui, dans toutes les célébrations de la liturgie eucharistique, s'élévent vers Marie, ont forgé la
foi, la piété et la priere des fideles. Au cours des siécles, elles ont pénétré toute leur spiritualité, suscitant en
eux une dévotion profonde envers la «Toute Sainte Mére de Dieu».

33. On célebre cette année le douzieme centenaire du lle Concile cecuménique de Nicée 787, qui mit fin a la
controverse sur le culte des images sacrées et déclara que, suivant I'enseignement des saints Peres et la
tradition universelle de I'Eglise, on pouvait proposer a la venération des fidéles, en méme temps que la
Croix, les images de la Meére de Dieu, des Anges et des Saints, dans les églises, dans les maisons ou le
long des rues 84. Cet usage a été conservé dans tout I'Orient et aussi en Occident: les images de la Vierge
ont une place d'honneur dans les églises et les maisons. Marie y est représentée comme tréne de Dieu, qui
porte le Seigneur et le donne aux hommes (Théotokos), ou comme la voie qui conduit au Christ et le
présente (Odigitria), ou comme orante qui intercéde, et signe de la présence divine sur la route des fidéles
jusqu'au Jour du Seigneur (Deésis), ou comme la protectrice qui étend son manteau sur le peuple (Pokrov),
ou comme la Vierge de tendresse miséricordieuse (Eleousa). On la représente habituellement avec son Fils,
I'enfant Jésus, qu'elle porte dans ses bras: c'est la relation avec son Fils, lequel glorifie sa Mére. Parfois elle
I'embrasse avec tendresse (Glykophilousa); en d'autres cas, hiératique, elle semble absorbée dans la
contemplation de celui qui est Seigneur de I'histoire (cf. Ap 5, 9-14) 85.

Il convient de rappeler encore l'icéne de la Vierge de Vladimir qui a constamment accompagné le pélerinage
de foi des peuples de l'antique Rous. Le premier millénaire de la conversion au christianisme de ces terres
nobles approche: terres de croyants, de penseurs et de saints. Les icOnes sont toujours vénérées en
Ukraine, en Biélorussie, en Russie, sous divers titres: ces images témoignent de la foi et de I'esprit de priere
du bon peuple qui ressent la présence et la protection de la Mére de Dieu. Dans ces icones, la Vierge
resplendit comme l'image de la beauté divine, la demeure de la Sagesse éternelle, la figure de l'orante, le
modeéle de la contemplation, l'icobne de la gloire: celle qui, dés sa vie terrestre, a atteint dans la foi la
connaissance la plus sublime, car elle possédait une science spirituelle inaccessible aux raisonnements
humains. Je rappelle encore l'icone de la Vierge au Cénacle, en priere avec les Apétres dans l'attente de
I'Esprit: ne pourrait-elle pas devenir comme le signe de I'espérance pour tous ceux qui, dans le dialogue
fraternel, désirent approfondir leur obéissance dans la foi?

34. Une telle richesse de louanges, rassemblée dans les différentes formes de la grande tradition de I'Eglise,
pourrait nous aider a faire en sorte que celle-ci se remette a respirer pleinement de ses «deux poumons»,
oriental et occidental. Comme je I'ai affirmé maintes fois, cela est nécessaire aujourd'hui plus que jamais. Ce
serait un soutien efficace pour faire progresser le dialogue en cours entre I'Eglise catholique et les Eglises et
les Communautés ecclésiales d'Occident 86. Cela ouvrirait aussi la voie a I'Eglise en marche pour qu'elle
chante et vive de maniére plus parfaite son Magnificat.

3. Le «Magnificat» de I'Eglise en marche

35. Dans la phase actuelle de sa marche, I'Eglise cherche donc a retrouver I'unité de ceux qui professent la
foi au Christ, afin de faire preuve d'obéissance a son Seigneur qui, avant sa passion, a prié pour cette unité.
Elle «avance dans son pélerinage..., annongant la Croix et la mort du Seigneur jusqu'a ce qu'il vienne» 87.
«Marchant a travers les tentations, les tribulations, I'Eglise est soutenue par la force de la grace de Dieu, a
elle promise par le Seigneur pour que, du fait de son infirmité charnelle, elle ne manque pas a la perfection
de sa fidélité mais reste de son Seigneur la digne Epouse, se renouvelant sans cesse sous l'action de
I'Esprit Saint jusqu'a ce que, par la Croix, elle arrive a la lumiére sans couchant» 88.

La Vierge Mére est constamment présente dans ce cheminement de foi du Peuple de Dieu vers la lumiére.
Nous en avons pour témoignage particulier le cantique du «Magnificat» qui, jailli des profondeurs de la foi de
Marie lors de la Visitation, ne cesse de résonner dans le coeur de I'Eglise a travers les siecles. Il est en effet
répété quotidiennement dans la liturgie des Vépres et dans bien d'autres actes de piété personnelle et
communautaire.

«Mon ame exalte le Seigneur,

exulte mon esprit en Dieu, mon Sauveur!

Il s'est penché sur son humble servante;
désormais, tous les dges me diront bienheureuse.
Le Puissant fit pour moi des merveilles;

Saint est son nom!

Son amour s'étend d'age en age

sur ceux qui le craignent.

Déployant la force de son bras,

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



il disperse les superbes.

Il renverse les puissants de leurs trénes,

il éleve les humbles.

Il comble de biens les affamés,

renvoie les riches les mains vides.

Il releve Israél, son serviteur,

il se souvient de son amour,

de la promesse faite a nos peres,

en faveur d'Abraham et de sa race a jamais» (Lc 1, 46-55).

36. Quand Elisabeth salua sa jeune parente qui arrivait de Nazareth, Marie lui répondit par le Magnificat. En
saluant Marie, Elisabeth avait commencé par l'appeler «bénie», a cause du «fruit de son sein», puis
«bienheureuse» en raison de sa foi (cf. Lc 1, 42. 45). Ces deux bénédictions se référaient directement au
moment de I'Annonciation. Or, a la Visitation, lorsque la salutation d'Elisabeth rend témoignage a ce moment
primordial, la foi de Marie devient encore plus consciente et trouve une nouvelle expression. Ce qui, lors de
I'Annonciation, restait caché dans les profondeurs de I'«obéissance de la foi», se libére maintenant, dirait-on,
comme une flamme claire, vivifiante, de I'esprit. Les expressions utilisées par Marie au seuil de la maison
d'Elisabeth constituent une profession de foi inspirée, dans laquelle la réponse a la parole de la Révélation
s'exprime par I'élévation spirituelle et poétique de tout son étre vers Dieu. Dans ces expressions sublimes,
qui sont a la fois trés simples et pleinement inspirées par les textes sacrés du peuple d'Israél 89, transparait
I'expérience personnelle de Marie, I'extase de son cceur. En elles resplendit un rayon du mystére de Dieu, la
gloire de sa sainteté ineffable, I'éternel amour qui, comme un don irrévocable, entre dans | ' histoire de
'homme.

Marie est la premiére a participer a cette nouvelle révélation de Dieu et, en elle, a ce nouveau don que Dieu
fait de lui-méme. C'est pourquoi elle proclame: «ll a fait pour moi des merveilles; Saint est son nom». Ses
paroles refletent la joie de I'esprit, difficile a exprimer: «Exulte mon esprit en Dieu, mon Sauveur». Car «la
profonde vérité ... sur Dieu et sur le salut de I'hnomme resplendit pour nous dans le Christ, qui est a la fois le
médiateur et la plénitude de toute la Révélation» 90. Dans l'exultation de son coeur, Marie proclame qu'elle
s'est trouvée au centre méme de cette plénitude du Christ. En elle s'est accomplie, elle en a bien
conscience, la promesse faite a nos peéres, et avant tout «en faveur d'Abraham et de sa race, a jamais»; et
donc vers elle, comme Mére du Christ, s'oriente toute I'économie du salut, dans laquelle, «d'age en age», se
manifeste le Dieu de I'Alliance, celui qui «se souvient de son amour».

37. L'Eglise, qui depuis le commencement régle son cheminement terrestre sur celui de la Mére de Dieu,
répéte constamment a sa suite les paroles du Magnificat. Au plus profond de la foi de la Vierge a
I'Annonciation et a la Visitation, elle puise la vérité sur le Dieu de I'Alliance, sur le Dieu qui est tout-puissant
et fait «des merveilles» pour 'homme: «Saint est son nom». Dans le Magnificat, elle voit écrasé jusqu'a la
racine le péché situé au début de I'histoire terrestre de I'homme et de la femme, le péché d'incrédulité et du
«peu de foi» envers Dieu. Contre le «soupgon» que le «pére du mensonge» a fait naftre dans le cceur d'Eve,
la premiere femme, Marie, que la tradition a I'habitude d'appeler la «nouvelle Eve» 91, la vraie «mere des
vivants» 92, proclame avec force la vérité non voilée sur Dieu, le Dieu saint et tout-puissant qui, depuis le
commencement, est la source de tout don, celui qui «a fait des merveilles». En créant, Dieu donne
I'existence a toute la réalité. En créant I'homme, il lui donne la dignité de I'image et de la ressemblance avec
lui d'une fagon singuliére par rapport a toutes les créatures terrestres. Et loin de s'arréter dans sa volonté de
libéralité, malgré le péché de 'hnomme, Dieu se donne en son Fils: il «a tant aimé le monde qu'il a donné son
Fils unique» (Jn 3, 16). Marie est le premier témoin de cette merveilleuse vérité, qui se réalisera pleinement
par les actions et I'enseignement (cf. Ac 1, 1) de son Fils, et définitivement par sa Croix et sa Résurrection.

L'Eglise, qui, malgré «les tentations et les tribulations», ne cesse de répéter avec Marie les paroles du
Magnificat, «est soutenue» par la puissance de la vérité sur Dieu, proclamée alors avec une simplicité si
extraordinaire, et, en méme temps, par cette vérité sur Dieu, elle désire éclairer les chemins ardus et parfois
entrecroisés de I'existence terrestre des hommes. La marche de I'Eglise, en cette fin du second millénaire du
christianisme, implique donc un effort renouvelé de fidélité a sa mission. A la suite de celui qui a dit de lui-
méme: «[Dieu] m'a envoyé porter la bonne nouvelle aux pauvres» (cf. Lc 4, 18), I'Eglise s'est efforcée d'age
en age et s'efforce encore aujourd'hui d'accomplir cette méme mission.

Son amour préférentiel pour les pauvres est admirablement inscrit dans le Magnificat de Marie. Le Dieu de
I'Alliance, chanté par la Vierge de Nazareth dans I'exultation de son esprit, est en méme temps celui qui
«renverse les puissants de leurs trénes et éléve les humbles.... comble de biens les affamés, et renvoie les
riches les mains vides..., disperse les superbes et étend son amour sur ceux qui le craignent». Marie est
profondément marquée par l'esprit des «pauvres de Yahvé» qui, selon la priere des psaumes, attendaient de
Dieu leur salut et mettaient en lui toute leur confiance (cf. Ps 25; 31; 35; 55). Elle proclame en réalité
I'avenement du mystére du salut, la venue du «Messie des pauvres» (cf. Is 11, 4; 61, 1). En puisant dans le
coeur de Marie, dans la profondeur de sa foi exprimée par les paroles du Magnificat, I'Eglise prend toujours

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



mieux conscience de ceci: on ne peut séparer la vérité sur Dieu qui sauve, sur Dieu qui est source de tout
don, de la manifestation de son amour préférentiel pour les pauvres et les humbles, amour qui, chanté dans
le Magnificat, se trouve ensuite exprimé dans les paroles et les actions de Jésus.

L'Eglise sait donc bien -et a notre époque, une telle certitude se renforce d'une maniére particuliere - que
non seulement on ne peut séparer ces deux éléments du message contenu dans le Magnificat, mais que I'on
doit également sauvegarder soigneusement l'importance qu'ont dans la parole du Dieu vivant «les pauvres»
et «l'option en faveur des pauvres». |l s'agit la de thémes et de problémes organiquement connexes avec le
sens chrétien de la liberté et de la libération. «Totalement dépendante de Dieu et tout orientée vers Lui par
I'élan de sa foi, Marie est, aux c6tés de son Fils, l'icbne la plus parfaite de la liberté et de la libération de
I'humanité et du cosmos. C'est vers elle que I'Eglise, dont elle est la Mére et le modéle, doit regarder pour
comprendre dans son intégralité le sens de sa mission» 93.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



TROISIEME PARTIE - LA MEDIATION MATERNELLE

1. Marie, Servante du Seigneur

38. L'Eglise sait et enseigne avec saint Paul que nous n'avons qu'un seul médiateur: «Dieu est unique,
unique aussi le médiateur entre Dieu et les hommes, le Christ Jésus, homme lui-méme, qui s'est livré en
rancon pour tous» (1 Tm 2, 5-6). «Le rdle maternel de Marie a I'égard des hommes n'offusque et ne diminue
en rien cette unique médiation du Christ: il en manifeste au contraire la vertu» 94: c'est une médiation dans
le Christ.

L'Eglise sait et enseigne que «toute influence salutaire de la part de la bienheureuse Vierge sur les hommes
a sa source dans une disposition purement gratuite de Dieu: elle... découle de la surabondance des mérites
du Christ; elle s'appuie sur sa médiation, dont elle dépend en tout et d'ou elle tire toute sa vertu; l'union
immédiate des croyants avec le Christ ne s'en trouve en aucune maniére empéchée, mais au contraire
aidée» 95.

Cette influence salutaire est soutenue par I'Esprit Saint: de méme qu'il prit la Vierge sous son ombre,
déterminant en elle le commencement de la maternité divine, de méme il affermit sans cesse sa sollicitude
pour les freres de son Fils.

De fait, la médiation de Marie est étroitement liée a sa maternité, elle posséde un caractére spécifiguement
maternel par lequel elle se distingue de celle des autres créatures qui, d'une maniere différente mais
toujours subordonnée, participent a l'unique médiation du Christ, la médiation de Marie étant, elle aussi,
participée 96. En effet, si «aucune créature ne peut jamais étre mise sur le méme pied que le Verbe incarné
et rédempteur», en méme temps «l'unique médiation du Rédempteur n'exclut pas mais suscite au contraire
une coopération variée de la part des créatures, en dépendance de l'unique source»; et ainsi «l'unique bonté
de Dieu se répand réellement sous des formes diverses dans les créatures» 97.

L'enseignement du Concile Vatican Il présente la vérité sur la médiation de Marie comme une participation a
l'unique source qu'est la médiation du Christ lui-méme. Nous lisons en effet: «Ce réle subordonné de Marie,
I'Eglise le professe sans hésitation, elle ne cesse d'en faire I'expérience; elle le recommande au coeur des
fideles pour que cet appui et ce secours maternels les aident a s'attacher plus intimement au Médiateur et
Sauveur» 98. Ce role est en méme temps spécial et extraordinaire. Il découle de sa maternité divine et ne
peut étre compris et vécu dans la foi qu'en s'appuyant sur la pleine vérité de cette maternité. Marie étant, en
vertu de I'élection divine, la Mére du Fils consubstantiel au Pére, «généreusement associée» a I'ceuvre de la
Rédemption, «elle est devenue pour nous, dans l'ordre de la grace, notre Mére» 99. Ce rble constitue une
dimension réelle de sa présence dans le mystére salvifique du Christ et de I'Eglise.

39. C'est de ce point de vue qu'il faut, encore une fois, considérer I'événement fondamental dans I'économie
du salut, c'est-a-dire I'Incarnation du Verbe au moment de I'Annonciation. Il est significatif que Marie,
reconnaissant dans la parole du messager divin la volonté du Tres-Haut et se soumettant a sa puissance,
dise: «Je suis la servante du Seigneur; qu'il m'advienne selon ta parole» (Lc 1, 38). Le premier moment de la
soumission & l'unique médiation «entre Dieu et les hommes» -celle de Jésus Christ- est I'acceptation de la
maternité de la part de la Vierge de Nazareth. Marie consent au choix de Dieu pour devenir, par I'Esprit
Saint, la Mere du Fils de Dieu. On peut dire que le consentement qu'elle donne a la maternité est surtout le
fruit de sa donation totale a Dieu dans la virginité. Marie a accepté d'étre choisie comme Meére du Fils de
Dieu, guidée par I'amour nuptial, qui «consacre» totalement a Dieu une personne humaine. En vertu de cet
amour, Marie désirait étre toujours et en tout «donnée a Dieu», en vivant dans la virginité. Les mots «Je suis
la servante du Seigneur» expriment le fait que, depuis le début, elle a accueilli et compris sa maternité
comme un don total de soi, de sa personne, au service des desseins salvifiques du Trés-Haut. Et toute sa
participation maternelle a la vie de Jésus Christ, son Fils, elle I'a vécue jusqu'a la fin d'une maniére qui
répondait a sa vocation a la virginité.

La maternité de Marie, imprégnée jusqu'au plus profond d'elle-méme de I'attitude nuptiale de «servante du
Seigneur», constitue la dimension premiere et fondamentale de la médiation que I'Eglise lui reconnait,
qu'elle proclame 100 et que, continuellement, «elle recommande au cceur des fidéles» car elle a grande
confiance en elle. Il faut en effet admettre qu'avant tout autre, Dieu lui-méme, le Pére éternel, s'en est remis
a la Vierge de Nazareth, lui donnant son propre Fils dans le mystére de I'Incarnation. Cette élection pour le
rble et la dignité suprémes de Mére du Fils de Dieu appartient, sur le plan ontologique, a la réalité méme de
I'union des deux natures dans la personne du Verbe (union hypostatique). Ce fait fondamental d'étre la Mére
du Fils de Dieu est, depuis le début, une ouverture totale a la personne du Christ, a toute son ceuvre, a toute

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



sa mission. Les mots «Je suis la servante du Seigneur» témoignent de cette ouverture d'esprit de Marie, qui
unit en elle de fagon parfaite 'amour propre a la virginité et 'amour caractéristique de la maternité, réunis et
pour ainsi dire fusionnés.

C'est pourquoi non seulement Marie est devenue la mére du Fils de 'hnomme, celle qui I'a nourri, mais elle a
été aussi «généreusement associée, a un titre absolument unique» 101 au Messie, au Rédempteur. Comme
je I'ai déja dit, elle avancait dans son pélerinage de foi, et dans ce pélerinage jusqu'au pied de la Croix s'est
réalisée en méme temps sa coopération maternelle a toute la mission du Sauveur, par ses actions et ses
souffrances. Au long du chemin de cette collaboration a I'ceuvre de son Fils Rédempteur, la maternité méme
de Marie connaissait une transformation singuliere, s'imprégnant toujours davantage de «charité ardente»
envers tous ceux auxquels s'adressait la mission du Christ. Par cette «ardente charité», qui visait, en union
avec le Christ, a ce que soit «rendue aux ames la vie surnaturelle» 102, Marie entrait d'une maniére tout a
fait personnelle dans la médiation unique «entre Dieu et les hommes», qui est la médiation de I'nomme
Jésus Christ. Si elle a été elle-méme la premiere a faire I'expérience des effets surnaturels de cette unique
meédiation -déja, a I'Annonciation, elle avait été saluée comme «pleine de grace»-, il faut dire que par cette
plénitude de grace et de vie surnaturelle elle était particulierement prédisposée a la coopération avec le
Christ, médiateur unique du salut de I'humanité. Et cette coopération, c'est précisément sa médiation
subordonnée a la médiation du Christ.

Dans le cas de Marie, il s'agit d'une médiation spéciale et exceptionnelle, fondée sur la «plénitude de
grace», qui se traduisait par la pleine disponibilit¢ de la «servante du Seigneur». En réponse a cette
disponibilité intérieure des a Mére, Jésus Christ la préparait toujours davantage a devenir, pour les hommes,
leur «Mére dans l'ordre de la grace». Cela ressort, au moins d'une facon indirecte, de certains détails
rapportés par les Synoptiques (cf. Lc 11, 28; 8, 20-21; Mc 3, 32-35; Mt 12, 47-50) et plus encore par
I'Evangile de Jean (cf. 2, 1-12; 19, 25-27), que j'ai déja mis en lumiere. A cet égard, les paroles prononcées
par Jésus sur la Croix a propos de Marie et de Jean sont particulierement éloquentes.

40. Apres les événements de la Résurrection et de I'Ascension, Marie, entrant au Cénacle avec les Apétres
dans l'attente de la Pentecbte, était présente en tant que Mére du Seigneur glorifié. Elle était non seulement
celle qui «avanga dans son pélerinage de foi» et garda fidelement I'union avec son Fils «jusqu'a la Croix»,
mais aussi la «servante du Seigneur», laissée par son Fils comme mére au sein de I'Eglise naissante: «Voici
ta mére». Ainsi commenca a se former un lien spécial entre cette Mere et I'Eglise. L'Eglise naissante était en
effet le fruit de la Croix et de la Résurrection de son Fils. Marie, qui depuis le début s'était donnée sans
réserve a la personne et a l'ceuvre de son Fils, ne pouvait pas ne pas reporter sur I'Eglise, dés le
commencement, ce don maternel qu'elle avait fait de soi. Aprés le départ de son Fils, sa maternité demeure
dans I'Eglise, comme médiation maternelle: en intercédant pour tous ses fils, la Mére coopére a l'action
salvifique de son Fils Rédempteur du monde. Le Concile dit en effet: «La maternité de Marie dans
I'économie de la grace se continue sans interruption jusqu'a la consommation définitive de tous les élus»
103. Par la mort rédemptrice de son Fils, la médiation maternelle de la servante du Seigneur a atteint une
dimension universelle, car I'oeuvre de la Rédemption inclut tous les hommes. Ainsi se manifeste d'une fagon
singuliere l'efficacité de la médiation unique et universelle du Christ «entre Dieu et les hommes». La
coopération de Marie participe, dans son caractére subordonné, a l'universalité de la médiation du
Rédempteur, I'unique médiateur. C'est ce qu'indique clairement le Concile dans la phrase citée ci-dessus.

«En effet - lisons-nous encore -, aprés son Assomption au ciel, son réle dans le salut ne s'interrompt pas:
par son intercession répétée, elle continue a nous obtenir les dons qui assurent notre salut éternel» 104.
C'est avec ce caractére d'«intercession», manifesté pour la premiére fois a Cana en Galilée, que la
médiation de Marie se poursuit dans I'histoire de I'Eglise et du monde. Nous lisons a propos de Marie: «Son
amour maternel la rend attentive aux fréres de son Fils dont le pélerinage n'est pas acheve, ou qui se
trouvent engagés dans les périls et les épreuves, jusqu'a ce qu'ils parviennent a la patrie bienheureuse»
105. Ainsi la maternité de Marie demeure sans cesse dans I'Eglise comme médiation d'intercession, et
I'Eglise exprime sa foi en cette vérité en invoquant Marie «sous les titres d'Avocate, d'Auxiliatrice, de
Secourable, de Médiatrice» 106.

41. Par sa médiation subordonnée a celle du Rédempteur, Marie contribue d'une maniere spéciale a l'union
de I'Eglise en peélerinage sur la terre avec la réalité eschatologique et céleste de la communion des saints,
puisqu'elle a déja été «élevée au ciel» 107. La vérité de I'Assomption, définie par Pie XlI, est réaffirmée par
le Concile Vatican Il, qui exprime ainsi la foi de I'Eglise: «Enfin, la Vierge immaculée, préservée par Dieu de
toute atteinte de la faute originelle, ayant accompli le cours de sa vie terrestre, fut élevée corps et ame a la
gloire du ciel, et exaltée par le Seigneur comme la Reine de l'univers, pour étre ainsi plus entiérement
conforme a son Fils, Seigneur des seigneurs (cf. Ap 19, 16), victorieux du péché et de la mort» 108. Par cet
enseignement, Pie Xl se reliait a la Tradition, qui a trouvé de multiples expressions dans ['histoire de
I'Eglise, tant en Orient qu'en Occident.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Par le mystére de I'Assomption au ciel se sont réalisés définitivement en Marie tous les effets de I'unique
médiation du Christ, Rédempteur du monde et Seigneur ressuscité: «Tous revivront dans le Christ. Mais
chacun a son rang: comme prémices, le Christ, ensuite ceux qui seront au Christ, lors de son Avénement»
(1 Co 15, 22-23). Dans le mystére de I'Assomption s'exprime la foi de I'Eglise, selon laquelle Marie est «unie
par un lien étroit et indissoluble» au Christ, car si, en tant que mere et vierge, elle lui était unie de fagon
singuliere lors de sa premiere venue, par sa continuelle coopération avec lui elle le sera aussi dans I'attente
de la seconde venue; «rachetée de fagon suréminente en considération des mérites de son Fils» 109, elle a
aussi ce role, propre a la Mére, de médiatrice de la clémence lors de la venue définitive, lorsque tous ceux
qui sont au Christ revivront et que «le dernier ennemi détruit sera la Mort» (1 Co 15, 26) 110.

A cette exaltation de la «fille de Sion par excellence» 111 dans son Assomption au ciel est lié le mystére de
sa gloire éternelle. La Mére du Christ est en effet glorifiée comme «Reine de I'univers» 112. Celle qui s'est
déclarée «servante du Seigneur» a I'Annonciation est restée, durant toute sa vie terrestre, fidéle a ce que ce
nom exprime, se confirmant ainsi véritable «disciple» du Christ, qui avait fortement souligné le caractére de
service de sa mission: le Fils de 'nomme «n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie
en rancon pour une multitude» (Mt 20, 28). C'est pourquoi Marie est devenue la premiere de ceux qui,
«servant le Christ également dans les autres, conduisent leurs freres, dans I'humilité et la patience, jusqu'au
Roi dont on peut dire que le servir, c'est régner» 113, et elle a pleinement atteint cet «état de liberté royale»
qui est propre aux disciples du Christ: servir, ce qui veut dire régner!

«Le Christ, s'étant fait obéissant jusqu'a la mort et pour cela méme ayant été exalté par le Pere (cf. Ph 2, 8-
9), est entré dans la gloire de son royaume; a lui, tout est soumis, en attendant que lui-méme se soumette a
son Pére avec toute la création, afin que Dieu soit tout en tous (cf. 1 Co 15, 27-28)» 114. Marie, servante du
Seigneur, a sa part dans ce Royaume de son Fils 115. La gloire de servir ne cesse d'étre son exaltation
royale: montée au ciel, elle ne suspend pas son réle salvifique dans lequel s'exprime la médiation maternelle
«jusqu'a la consommation définitive de tous les élus» 116. Ainsi, celle qui, sur terre, «garda fidélement
I'union avec son Fils jusqu'a la Croix» continue a lui étre unie, alors que désormais «tout est soumis a lui, en
attendant que lui-méme se soumette a son Pere avec toute la création». Et ainsi, dans son assomption au
ciel, Marie est comme enveloppée dans toute la réalité de la communion des saints, et son union méme a
son Fils dans la gloire est toute tendue vers la plénitude définitive du Royaume, lorsque «Dieu sera tout en
tous».

Méme a ce stade, la médiation maternelle de Marie ne cesse d'étre subordonnée a celui qui est l'unique
Médiateur, jusqu'a la réalisation définitive «de la plénitude du temps», c'est-a-dire jusqu'a «la récapitulation
de toutes choses dans le Christ» (cf. Ep 1, 10).

2. Marie dans la vie de I'Eglise et de chaque chrétien

42. Le Concile Vatican I, se reliant a la Tradition, a projeté une nouvelle lumiéere sur le réle de la Mére du
Christ dans la vie de I'Eglise. «La bienheureuse Vierge, par le don ... de sa maternité divine qui l'unit a son
Fils, le Rédempteur, et par les graces et les fonctions singuliéres qui sont les siennes, se trouve également
en intime union avec I'Eglise: de I'Eglise... la Mére de Dieu est la figure dans I'ordre de la foi, de la charité et
de la parfaite union au Christ» 117. Nous avons déja vu ci-dessus que Marie, depuis le commencement,
reste avec les Apbtres en attendant la Pentecdte et que, étant la «bienheureuse qui a cru», d'age en age elle
est présente au milieu de I'Eglise qui accomplit son pelerinage par la foi, étant également le modele de
I'espérance qui ne décoit pas (cf. Rm 5, 5).

Marie a cru en l'accomplissement de ce qui lui avait été dit de la part du Seigneur. Vierge, elle a cru qu'elle
concevrait dans son sein et qu'elle enfanterait un fils, le «Saint», auquel correspond le nom de «Fils de
Dieu», le nom de «Jésus» (= Dieu qui sauve). Servante du Seigneur, elle est restée parfaitement fidele a la
personne et a la mission de ce Fils. Mére, «c'est dans sa foi et dans son obéissance qu'elle a engendré sur
la terre le Fils du Pére, sans connaitre d'homme, enveloppée par I'Esprit Saint» 118.

Pour ces motifs, Marie «est légitimement honorée par I'Eglise d'un culte spécial; ... depuis les temps les plus
reculés, ... [elle] est honorée sous le titre de "Mére de Dieu"; et les fidéles se réfugient sous sa protection,
l'implorant dans tous leurs dangers et leurs besoins» 119. Ce culte est absolument unique: il contient et il
exprime le lien profond qui existe entre la Mére du Christ et I'Eglise 120. Vierge et mere, Marie demeure
pour I'Eglise un «modéle permanent». On peut donc dire que, surtout sous cet aspect, c'est-a-dire comme
modele ou plutét comme «figure», Marie, présente dans le mystére du Christ, reste constamment présente
aussi dans le mystere de I'Eglise. Car I'Eglise aussi «recoit le nom de Mere et de Vierge», et ces
appellations ont une profonde justification biblique et théologique 121.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



43. L'Eglise «devient une Mére grace a la parole de Dieu qu'elle recoit avec fidélité» 122. Comme Marie qui
a cru la premiere, accueillant la parole de Dieu qui lui était révélée a I'Annonciation et lui restant fidéle en
toutes ses épreuves jusqu'a la Croix, ainsi I'Eglise devient Mére lorsque, accueillant avec fidélité la parole de
Dieu, «par la préedication et par le baptéme, elle engendre, a une vie nouvelle et immortelle, des fils congus
du Saint-Esprit et nés de Dieu» 123. Ce caractere «maternel» de I'Eglise a été exprimé d'une maniere
particulierement vivante par I'Ap6tre des Nations, quand il écrivait: «Mes petits enfants, vous que j'enfante a
nouveau dans la douleur jusqu'a ce que le Christ soit formé en vous» (Ga 4, 19). Ces paroles de saint Paul
contiennent un indice intéressant de la conscience qu'avait I'Eglise primitive, en fonction de son service
apostolique parmi les hommes, d'étre mére. Une telle conscience permettait et permet encore a I'Eglise
d'envisager le mystére de sa vie et de sa mission selon I'exemple de la Mére du Fils qui est «l'ainé d'une
multitude de fréres» (Rm 8, 29).

On peut dire que I'Eglise apprend de Marie ce qu'est sa propre maternité: elle reconnait la dimension
maternelle de sa vocation, liée essentiellement a sa nature sacramentelle, «en contemplant la sainteté
mystérieuse de la Vierge et en imitant sa charité, en accomplissant fidelement la volonté du Pére» 124. Si
I'Eglise est le signe et le moyen de I'union intime avec Dieu, elle I'est en raison de sa maternité, parce que,
vivifiée par I'Esprit, elle «engendre» des fils et des filles de la famille humaine a une vie nouvelle dans le
Christ. Car, de méme que Marie est au service du mystéere de I'Incarnation, de méme I'Eglise demeure au
service du mystere de I'adoption filiale par la grace.

En méme temps, a I'exemple de Marie, I'Eglise reste la vierge fidele a son époux: «Elle aussi est vierge,
ayant donné a son Epoux sa foi, qu'elle garde intégre et pure» 125. L'Eglise est en effet I'épouse du Christ,
comme il apparait dans les Lettres de Paul (cf. Ep 5, 21-33; 2 Co 11, 2) et dans le nom que Jean lui donne:
«|'Epouse de I'Agneau~» (Ap 21, 9). Si I'Eglise, comme épouse, «garde la foi donnée au Christ», cette fidélité,
tout en étant devenue l'image du mariage dans I'enseignement de I'Apdbtre (cf. Ep 5, 23-33), posséde aussi
une autre valeur: c'est I'exemple méme de la donation totale a Dieu dans le célibat «a cause du Royaume
des cieux», c'est-a-dire de la virginité consacrée a Dieu (cf. Mt 19, 11-12; 2 Co 11, 2). Et précisément cette
virginité, a I'exemple de la Vierge de Nazareth, est la source d'une fécondité spirituelle spéciale: c'est la
source de la maternité dans I'Esprit Saint.

Mais I'Eglise garde aussi la foi regcue du Christ: a I'exemple de Marie, qui gardait et méditait en son coeur (cf.
Lc 2, 19. 51) tout ce qui concernait son divin Fils, elle s'efforce de garder la Parole de Dieu, d'en approfondir
les richesses avec discernement et prudence pour en donner en tout temps un fidéle témoignage a tous les
hommes 126.

44. En vertu de ce rapport d'exemplarité, I'Eglise se retrouve avec Marie et cherche & lui devenir semblable:
«Imitant la Mére de son Seigneur, elle conserve, par la vertu du Saint Esprit, dans leur pureté virginale une
foi intégre, une ferme espérance, une charité sincere» 127, Marie est donc présente dans le mystére de
I'Eglise comme modele. Mais le mystere de I'Eglise consiste aussi a engendrer les hommes a une vie
nouvelle et immortelle: c'est la sa maternité dans I'Esprit Saint. Et en cela, non seulement Marie est le
modele et la figure de I'Eglise, mais elle est beaucoup plus. En effet, «avec un amour maternel, elle coopére
a la naissance et a I'éducation» des fils et des filles de la mére Eglise. La maternité de I'Eglise se réalise non
seulement selon le modele et la figure de la Mére de Dieu mais aussi avec sa «coopération». L'Eglise puise
abondamment dans cette coopération, c'est-a-dire dans la médiation maternelle qui est caractéristique de
Marie en ce sens que déja sur terre elle coopérait a la naissance et a I'éducation des fils et des filles de
I'Eglise, comme Mére de ce Fils «dont Dieu a fait le premier-né parmi beaucoup de fréres» 128.

Elle y apporta -comme l'enseigne le Concile Vatican II- la coopération de son amour maternel 129. On
découvre ici la valeur réelle de ce qu'a dit Jésus a sa Mére a I'heure de la Croix: «Femme, voici ton fils»,
puis au disciple: «Voici ta meére» (Jn 19, 26-27). Ces paroles déterminent la place de Marie dans la vie des
disciples du Christ et expriment- comme je I'ai dit- la nouvelle maternité de la Mére du Rédempteur, la
maternité spirituelle, née au plus profond du mystére pascal du Rédempteur du monde. C'est une maternité
dans l'ordre de la grace, parce qu'elle invoque le don de I'Esprit Saint qui suscite les nouveaux fils de Dieu,
rachetés par le sacrifice du Christ, cet Esprit que, en méme temps que I'Eglise, Marie recut aussi le jour de
la Pentecéte.

Cette maternité est particulierement percue et vécue par le peuple chrétien dans la célébration
eucharistique- célébration liturgique du mystére de la Rédemption-, ou se rend présent le Christ, en son vrai
corps né de la Vierge Marie.

A juste titre, la piété du peuple chrétien a toujours vu un lien profond entre la dévotion a la Sainte Vierge et
le culte de I'Eucharistie; c'est la un fait que I'on peut observer dans la liturgie tant occidentale qu'orientale,
dans la tradition des familles religieuses, dans la spiritualité des mouvements contemporains, méme ceux
des jeunes, et dans la pastorale des sanctuaires marials. Marie conduit les fideles a I'Eucharistie.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



45. La maternité a pour caractéristique de se rapporter a la personne. Elle détermine toujours une relation
absolument unique entre deux personnes: relation de la mere avec son enfant et de I'enfant avec sa mére.
Méme lorsqu'une femme est mére de nombreux enfants, son rapport personnel avec chacun d'eux
caractérise la maternité dans son essence méme. Chaque enfant est en effet engendré d'une maniére
absolument unique, et cela vaut aussi bien pour la mére que pour I'enfant. Chaque enfant est entouré, d'une
maniere unique, de I'amour maternel sur lequel se fondent son éducation et sa maturation humaines.

On peut dire qu'il y a analogie entre la maternité «dans l'ordre de la grace» et ce qui, «dans l'ordre de la
nature», caractérise I'union entre la mere et son enfant. Sous cet éclairage, on peut mieux comprendre le fait
que, dans son testament sur le Golgotha, le Christ a exprimé au singulier la nouvelle maternité de sa Mere,
en se référant a un seul homme: «Voici ton fils».

En outre, dans ces mémes paroles est pleinement indiqué le motif de la dimension mariale de la vie des
disciples du Christ: non seulement de Jean, qui se trouvait a cette heure sous la Croix avec la Mére de son
Maitre, mais de tout disciple du Christ, de tout chrétien. Le Rédempteur confie sa Mere au disciple, et en
méme temps il la lui donne comme mere. La maternité de Marie, qui devient un héritage de 'nomme, est un
don, un don que le Christ lui-méme fait personnellement a chague homme. Le Rédempteur confie Marie a
Jean du fait qu'il confie Jean a Marie. Au pied de la Croix commence cette particuliere offrande de soi de la
part de 'homme a la Mére du Christ qui fut ensuite pratiquée et exprimée de diverses maniéres dans
I'histoire de I'Eglise. Quand le méme Apbtre et évangéliste, aprés avoir rapporté les paroles adressées par
Jésus sur la Croix a sa Mere et a lui-méme, ajoute: «Dés cette heure-la, le disciple l'accueillit chez lui» (Jn
19, 27), cette affirmation veut dire, bien sir, qu'au disciple fut attribué un réle de fils et qu'il assuma la charge
de la Mére de son Maitre bien-aimé. Et parce que Marie lui fut donnée personnellement comme meére,
l'affirmation signifie, méme indirectement, tout ce qu'exprime le rapport intime d'un fils avec sa mére. Et tout
cela peut s'inclure dans I'expression «offrande de soi». L'offrande de soi est la réponse a I'amour d'une
personne, et en particulier a I'amour de la mére.

La dimension mariale de la vie d'un disciple du Christ s'exprime précisément, d'une maniere spéciale, par
cette offrande filiale a la Méere de Dieu, qui a commencé par le testament du Rédempteur sur le Golgotha.
En se livrant filialement a Marie, le chrétien, comme I'Ap6tre Jean, «recgoit parmi ses biens personnels» 130
la Mére du Christ et I'introduit dans tout I'espace de sa vie intérieure, c'est-a-dire dans son «moi» humain et
chrétien: «Il I'accueillit chez lui». Il cherche ainsi a entrer dans le rayonnement de I'«<amour maternel» avec
lequel la Mére du Rédempteur «prend soin des fréres de son Fils» 131, «a la naissance et a I'éducation
desquels elle apporte sa coopération» 132 a la mesure du don qui est propre a chacun de par la puissance
de I'Esprit du Christ. Ainsi également s'exerce la maternité selon I'Esprit, qui est devenue le réle de Marie au
pied de la Croix et au Cénacle.

46. Non seulement ce rapport filial, cet abandon de soi d'un fils & sa mére trouve son commencement dans
le Christ, mais on peut dire qu'en définitive il est orienté vers lui. On peut dire que Marie redit
continuellement a tous les hommes ce qu'elle disait a Cana de Galilée: «Tout ce qu'il vous dira, faites-le».
C'est lui en effet, le Christ, qui est I'unique Médiateur entre Dieu et les hommes; c'est lui qui est «le Chemin,
la Vérité et la Vie» (Jn 14, 6); c'est lui que le Pére a donné au monde afin que 'hnomme «ne se perde pas,
mais ait la vie éternelle» (Jn 3, 16). La Vierge de Nazareth est devenue le premier «témoin» de cet amour
salvifique du Pére et elle désire aussi rester toujours et partout son humble servante. Pour tout chrétien,
pour tout homme, Marie est celle qui, la premiére, «a cru», et c'est précisément avec cette foi d'épouse et de
meére qu'elle veut agir sur tous ceux qui se confient a elle comme dés fils. Et I'on sait que plus ces fils
persévérent dans cette attitude et y progressent, plus aussi Marie les rapproche de «I'insondable richesse du
Christ» (Ep 3, 8). Et pareillement, ils reconnaissent toujours mieux la dignité de 'nomme dans toute sa
plénitude et le sens ultime de sa vocation, car le «Christ ... manifeste pleinement I'homme a lui-méme» 133.

Cette dimension mariale de la vie chrétienne prend un accent particulier en ce qui concerne la femme et la
condition féminine. En effet, la féminité se trouve particulierement liée a la Méere du Rédempteur. C'est la un
théme que nous pourrons approfondir en une autre occasion. Je veux seulement souligner ici que la figure
de Marie de Nazareth projette une lumiére sur la femme en tant que telle du fait méme que Dieu, dans
I'événement sublime de I'Incarnation de son Fils, s'en est remis au service, libre et actif, d'une femme. On
peut donc affirmer qu'en se tournant vers Marie, la femme trouve en elle le secret qui lui permet de vivre
dignement sa féminité et de réaliser sa véritable promotion. A la lumiére de Marie, I'Eglise découvre sur le
visage de la femme les reflets d'une beauté qui est comme le miroir des sentiments les plus élevés dont le
coeur humain soit capable: la plénitude du don de soi suscité par I'amour; la force qui sait résister aux plus
grandes souffrances; la fidélité sans limite et l'activité inlassable; la capacité d'harmoniser lintuition
pénétrante avec la parole de soutien et d'encouragement.

47. Pendant le Concile, Paul VI proclama solennellement que Marie est Mére de I'Eglise, «c'est-a-dire Mere
de tout le peuple de Dieu, aussi bien des fidéles que des Pasteurs» 134. Plus tard, en 1968, dans la
Profession de foi connue sous le nom de «Credo du peuple de Dieu», il reprit cette affirmation avec plus de

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



force encore: «Nous croyons que la trés sainte Mére de Dieu, nouvelle Eve, Mére de I'Eglise, continue au
ciel son réle maternel a I'égard des membres du Christ, en coopérant a la naissance et au développement
de la vie divine dans les &mes des rachetés» 135.

L'enseignement du Concile a souligné que la vérité sur la Vierge trés sainte, Mére du Christ, constitue un
apport utile pour l'approfondissement de la vérité sur I'Eglise. Paul VI encore, prenant la parole au sujet de la
Constitution Lumen gentium qui venait d'étre approuvée par le Concile, déclara: «La connaissance de la
véritable doctrine catholigue sur la bienheureuse Vierge Marie constituera toujours une clé pour la
compréhension exacte du mystéere du Christ et de I'Eglise» 136, Marie est présente dans I'Eglise comme
Meére du Christ et en méme temps comme la Mére que le Christ, dans le mystére de la Rédemption, a
donnée a I'homme en la personne de I'Apbtre Jean. C'est pourquoi Marie, par sa nouvelle maternité dans
I'Esprit, englobe tous et chacun dans I'Eglise, englobe aussi tous et chacun par I'Eglise. En ce sens, Marie,
Mére de I'Eglise, en est également le modéle. L'Eglise en effet, comme le souhaite et le demande Paul VI,
«doit trouver dans la Vierge, Mére de Dieu, la plus authentique forme de I'imitation parfaite du Christ» 137.

Ce lien spécial qui unit la Mére du Christ a I'Eglise permet d'éclairer davantage le mystere de la «femme»
qui, depuis les premiers chapitres du Livre de la Genese jusqu'a I'Apocalypse, accompagne la révélation du
dessein salvifique de Dieu a I'égard de I'hnumanité. En effet, Marie, présente dans I'Eglise comme Meére du
Rédempteur, participe maternellement au «dur combat contre les puissances des ténebres» 138 qui se
déroule a travers toute l'histoire des hommes. Et par cette identification ecclésiale avec la «femme
enveloppée de soleil» (Ap 12, 1) 139, on peut dire que «I'Eglise, en la personne de la bienheureuse Vierge,
atteint déja a la perfection qui la fait sans tache ni ride»; c'est pourquoi les chrétiens, en levant les yeux avec
foi vers Marie durant leur pélerinage terrestre, «sont tendus dans leur effort pour croitre en sainteté» 140.
Marie, fille de Sion par excellence, aide tous ses fils -ou gu'ils vivent et de quelque maniere que ce soit-a
trouver dans le Christ la route qui conduit a la maison du Pére.

L'Eglise, dans toute sa vie, maintient donc avec la Mére de Dieu un lien qui inclut, dans le mystére du salut,
le passé, le présent et I'avenir, et elle la vénére comme la Mere spirituelle de I'humanité et celle qui nous
obtient la grace.

3. Le sens de I'Année mariale

48. C'est précisément le lien spécial de I'nhnumanité avec cette Mére qui m'a conduit a proclamer dans I'Eglise,
en la période qui précede la conclusion du deuxiéme millénaire depuis la naissance du Christ, une Année
mariale. Une telle initiative a déja été prise dans le passé, quand Pie Xl proclama 1954 Année mariale afin
de mettre en lumiere la sainteté exceptionnelle de la Mére du Christ, exprimée dans les mysteres de sa
Conception immaculée (définie exactement un siécle auparavant) et de son Assomption au ciel 141.

Maintenant, dans la ligne du Concile Vatican Il, je voudrais souligner la présence spéciale de la Mére de
Dieu dans le mystére du Christ et de son Eglise. C'est la en effet une dimension fondamentale qui ressort de
la mariologie du Concile, dont la conclusion remonte désormais a plus de vingt ans. Le Synode
extraordinaire des évéques qui s'est tenu en 1985 nous a tous exhortés a suivre fidélement I'enseignement
et les indications du Concile. On peut dire qu'en eux - le Concile et le Synode - est contenu ce que I'Esprit
Saint lui-méme désire «dire a I'Eglise» en la présente étape de I'histoire.

Dans ce contexte, I'Année mariale devra promouvoir une lecture nouvelle et approfondie de ce que le
Concile a dit sur la bienheureuse Vierge Marie, Mére de Dieu, dans le mystere du Christ et de I'Eglise auquel
se rapportent les réflexions de cette encyclique. Il s'agit ici non seulement de la doctrine de la foi, mais aussi
de la vie de la foi et donc de l'authentique «spiritualité mariale», vue a la lumiére de la Tradition et
spécialement de la spiritualité a laquelle nous exhorte le Concile 142. En outre, la spiritualité mariale, non
moins que la dévotion correspondante, trouve une source trés riche dans I'expérience historique des
personnes et des diverses communautés chrétiennes qui vivent parmi les peuples et les nations sur
I'ensemble de la terre. J'aime a ce propos évoquer, parmi de nombreux témoins et maitres de cette
spiritualité, la figure de saint Louis-Marie Grignion de Montfort 143 qui proposait aux chrétiens la
consécration au Christ par les mains de Marie comme moyen efficace de vivre fidélement les promesses du
baptéme. Je constate avec plaisir que notre époque actuelle n'est pas dépourvue de nouvelles
manifestations de cette spiritualité et de cette dévotion.

Il'y a donc de solides points de référence qu'il faut garder en vue et auxquels il faut se relier dans le contexte
de cette Année mariale.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



49. Celle-ci commencera a la solennité de la Pentec6te, le 7 juin prochain. Il s'agit en effet non seulement de
rappeler que Marie «a précédé» I'entrée du Christ Seigneur dans ['histoire de I'numanité, mais de souligner
également, a la lumiére de Marie, que, depuis lI'accomplissement du mystere de I'Incarnation, I'histoire de
I'humanité est entrée dans la «plénitude du temps» et que I'Eglise est le signe de cette plénitude. Comme
Peuple de Dieu, I'Eglise accomplit dans la foi son pélerinage vers I'éternité, au milieu de tous les peuples et
de toutes les nations, a partir du jour de la Pentecbte. La Mere du Christ, qui fut présente au début du
«temps de I'Eglise» lorsque, dans l'attente de I'Esprit Saint, elle était assidue a la priere avec les Apbtres et
les disciples de son Fils, occupe constamment «la premiere place» dans cette marche de I'Eglise a travers
I'histoire de I'humanité. Elle est aussi celle qui, précisément comme servante du Seigneur, coopére sans
tréve a I'ceuvre du salut accomplie par le Christ, son Fils.

Ainsi, par cette Année mariale, I'Eglise est appelée non seulement a se souvenir de tout ce qui, dans son
passé, témoigne de la toute spéciale coopération maternelle de la Mére de Dieu a I'oeuvre du salut dans le
Christ Seigneur, mais aussi apréparer pour l'avenir, en ce qui la concerne, les voies de cette coopération,
car la fin du deuxiéme millénaire chrétien ouvre comme une nouvelle perspective.

50. Comme on l'a déja dit, méme parmi les freres désunis, beaucoup honorent et célébrent la Mére du
Seigneur, particulierement chez les Orientaux. C'est la une lumiere. mariale projetée sur I'oecuménisme. Je
désire encore rappeler notamment que pendant I'Année mariale aura lieu le Millénaire du baptéme de saint
Vladimir, grand-prince de Kiev 988, qui donna naissance au christianisme dans les territoires de la Rous
d'alors et, par la suite, dans d'autres territoires de I'Europe orientale; et c'est par cette voie, grace au travail
d'évangélisation, que le christianisme s'est étendu aussi hors d'Europe, jusqu'aux territoires du nord de
I'Asie. Nous voudrions donc, spécialement durant cette Année mariale, nous unir par la priére a tous ceux
qui célebrent le Millénaire de ce baptéme, orthodoxes et catholiques, en redisant et en confirmant ce
qu'écrivait le Concile: nous trouvons «une grande joie et consolation au fait que... les Orientaux vont, d'un
élan fervent et d'une ame toute dévouée, vers la Mere de Dieu toujours Vierge pour lui rendre leur culte»
144. Bien que nous éprouvions encore les douloureux effets de la séparation survenue quelques décennies
plus tard (1054), nous pouvons dire que devant la Mére du Christ nous nous sentons vraiment des freres et
des sceurs dans le cadre du Peuple messianique appelé a former une unique famille de Dieu sur terre,
comme je le disais déja au début de cette année: «Nous désirons reconfirmer cet héritage universel de tous
les fils et les filles de cette terre» 145.

En annongant I'Année mariale, je précisais par ailleurs que sa conclusion aurait lieu I'année suivante en la
solennité de I'Assomption de la sainte Vierge Marie au ciel, afin de mettre en relief le «signe grandiose qui
apparait au ciel», dont parle I'Apocalypse. De cette fagon, nous voulons également répondre a I'exhortation
du Concile, qui se tourne vers Marie, «signe d'espérance assurée et de consolation devant le Peuple de
Dieu en pelerinage». Et cette exhortation, le Concile I'exprime ainsi: «Que tous les chrétiens adressent a la
Mere de Dieu et des hommes d'instantes supplications, afin qu'aprés avoir assisté de ses priéres I'Eglise
naissante, maintenant encore, exaltée dans le ciel au-dessus de tous les bienheureux et des anges, elle
continue d'intercéder auprés de son Fils dans la communion de tous les saints, jusqu'a ce que toutes les
familles des peuples, qu'ils soient déja marqués du beau nom de chrétiens ou qu'ils ignorent encore leur
Sauveur, soient enfin heureusement rassemblés dans la paix et la concorde en un seul Peuple de Dieu a la
gloire de la trés sainte et indivisible Trinité» 146.

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

51. Chaque jour, a la fin de la Liturgie des Heures, I'Eglise fait monter vers Marie une invocation, celle-ci
entre autres:

«Sainte Mere du Rédempteur,

porte du ciel, toujours ouverte, étoile de la mer,

viens au secours du peuple qui tombe et qui cherche a se relever.
Tu as enfanté, a I'émerveillement de la nature, celui qui t'a créée!».

«A I'émerveillement de la nature»! Ces paroles de l'antienne expriment I'émerveillement de la foi qui
accompagne le mystere de la maternité divine de Marie. Il I'accompagne, en un sens, au cceur de toute la
création et, directement, au coeur de tout le Peuple de Dieu, au cceur de I'Eglise. Quelle profondeur
admirable Dieu n'a-t-il pas atteinte, Lui le Créateur et Seigneur de toutes choses, dans la révélation de lui-
méme a I'homme! 147 Avec quelle évidence il a comblé le vide de la «distance» infinie qui sépare le
Créateur de la créature! S'il reste en lui-méme ineffable et insondable, il est encore plus ineffable et
insondable dans la réalité de I'Incarnation du Verbe, qui s'est fait homme en naissant de la Vierge de
Nazareth.

S'il a voulu de toute éternité appeler 'homme a étre participant de la nature divine (cf. 2 P 1, 4), on peut dire
qu'il a prédisposé la «divinisation» de 'hnomme en fonction de sa situation historique, de sorte que, méme
apres la faute, il est prét a rétablir a grand prix le dessein éternel de son amour par I'<humanisation» de son
Fils, qui lui est consubstantiel. Ce don ne peut pas ne pas remplir d'émerveillement la création entiére, et
plus directement I'hnomme, lui qui en est devenu participant dans I'Esprit Saint: «Car Dieu a tant aimé le
monde qu'il a donné son Fils unique» (Jn 3, 16).

Au centre de ce mystére, au plus vif de cet émerveillement de foi, il y a Marie. Sainte Mere du Rédempteur,
elle a été la premiére a en faire I'expérience: «Tu as enfanté, a I'émerveillement de la nature, celui qui t'a
créée»!

52. Dans les paroles de cette antienne liturgique est exprimée aussi la vérité du «grand retournement» qui
est déterminé pour 'homme par le mystére de I'Incarnation. C'est un retournement qui affecte toute son
histoire, depuis le commencement qui nous est révélé par les premiers chapitres de la Genése jusqu'a son
terme ultime, dans la perspective de la fin du monde dont Jésus ne nous a révélé «ni le jour ni I'heure» (Mt
25, 13). C'est un revirement incessant, continuel, entre la chute et le relevement, entre I'homme dans le
péché et 'hnomme dans la grace et la justice. La liturgie, surtout pendant I'Avent, se place au point
névralgique de ce retournement et en touche l'incessant «aujourd'hui», alors qu'elle nous fait dire: «Viens au
secours du peuple qui tombe, et qui cherche a se relever»!

Ces paroles concernent chaque homme, les communautés, les nations et les peuples, les générations et les
époques de I'histoire humaine, notre époque, ces années du millénaire qui touche a sa fin: «Viens au
secours, oui, viens au secours du peuple qui tombe»!

Telle est la priere adressée a Marie, «sainte Mére du Rédempteur», la priere adressée au Christ qui, par
Marie, est entré dans l'histoire de I'humanité. D'année en année, I'antienne monte vers Marie, évoquant le
moment ou s'est accompli ce retournement historique essentiel, qui persiste de facon irréversible: le
retournement entre la «chute» et le «relevement».

L'humanité a fait des découvertes admirables et a atteint des résultats prodigieux dans le domaine de la
science et de la technique, elle a accompli de grandes ceuvres sur la voie du progres et de la civilisation, et
I'on dirait méme que, ces derniers temps, elle a réussi a accélérer le cours de I'histoire; mais le revirement
fondamental, le revirement que I'on peut qualifier d'«originel», accompagne toujours la marche de 'homme
et, a travers toutes les vicissitudes historiques, il accompagne tous et chacun des hommes. C'est le
retournement entre la «chute» et le «relévement», entre la mort et la vie. C'est aussi un défi incessant pour
les consciences humaines, un défi pour toute la conscience historique de 'homme: le défi qui consiste a
marcher sans «tomber», sur les routes toujours anciennes et toujours nouvelles, et a «se relever» si I'on est
tombé.

Arrivant bientdt, avec toute I'hnumanité, aux confins des deux millénaires, I'Eglise, pour sa part, avec
I'ensemble de la communauté des croyants et en union avec tous les hommes de bonne volonté, accueille le
grand défi contenu dans ces paroles de I'antienne mariale sur le «peuple qui tombe et qui cherche a se
relever», et elle se tourne a la fois vers le Rédempteur et vers sa Mére en disant: «Viens au secours». Elle
voit en effet -et cette priere en témoigne- la bienheureuse Mére de Dieu dans le mystére salvifique du Christ
et dans son propre mystére; elle la voit profondément enracinée dans ['histoire de I'humanité, dans la

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



vocation éternelle de 'homme, selon le dessein que Dieu, dans sa Providence, a fixé pour lui de toute
éternité; elle la voit apportant sa présence et son assistance maternelles dans les problémes multiples et
complexes qui accompagnent aujourd'hui la vie des personnes, des familles et des nations; elle la voit
secourant le peuple chrétien dans la lutte incessante entre le bien et le mal, afin qu'il «<ne tombe pas» ou, s'il
est tombé, qu'il «se releve».

Je souhaite ardemment que les réflexions contenues dans la présente encyclique servent également au
renouveau de cette vision dans le cceur de tous les croyants.

Comme Evéque de Rome, j'envoie a tous ceux auxquels sont destinées ces réflexions un baiser de paix,
que j'accompagne de mon salut et de ma Bénédiction en notre Seigneur Jésus Christ. Amen.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 25 mars 1987, solennité de I'Annonciation du Seigneur, en la
neuvieme année de mon pontificat.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encyclique Redemptoris Mater — Jean-Paul Il — 1987 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



