loannes Paulus PP. I

Sollicitudo rei socialis

Aux éveques
aux pretres )
aux familles religieuses, aux fils et filles de I'Eglise
et a tous les hommes de bonne volonte
a l'occasion du vingtieme anniversaire de I'encyclique
Populorum progressio

1987.12.30

PLAN :

I. INTRODUCTION

Il. NOUVEAUTE DE L'ENCYCLIQUE POPULORUM PROGRESSIO
lll. PANORAMA DU MONDE CONTEMPORAIN

IV. LE DEVELOPPEMENT HUMAIN AUTHENTIQUE

V. UNE LECTURE THEOLOGIQUE DES PROBLEMES MODERNES
VI. QUELQUES ORIENTATIONS PARTICULIERES

CONCLUSION

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Bénédiction

Vénérables Freéres,
chers Fils et Filles,
salut et Bénédiction Apostolique!

I. INTRODUCTION

1. L'INTERET ACTIF que porte Eglise a la question sociale, c'est-a-dire & ce qui a pour fin un
développement authentique de I'nomme et de la société, de nature a respecter et a promouvoir la
personne humaine dans toutes ses dimensions, s'est toujours manifesté de manieres tres diverses. L'un
des modes d'intervention privilégié ces derniers temps a été le Magistére des Pontifes Romains, qui ont
souvent traité la question en se référant a I'encyclique Rerum novarum de Léon XIII, faisant parfois
coincider Ig date de publication des divers documents sociaux avec les anniversaires de cette premiére
encyclique®.

Les Souverains Pontifes n'ont pas manqué, par ces interventions, de mettre en relief également des
aspects nouveaux de la doctrine sociale de I'Eglise. Ainsi, en commengant par I'apport remarquable de
Léon XIlI, enrichi par les contributions successives du Magistere, s'est constitué un corps de doctrine
actualisé qui s'articule a mesure que I'Eglise interpréete les événements dans leur déroulement au cours
de I'histoire & la lumiére de I'ensemble de la Parole révélée par le Christ Jésus® et avec l'assistance de
I'Esprit Saint (cf Jn 14, 16 26; 16, 13-15). Elle cherche de cette fagon a guider les hommes pour qu'ils
répondent, en s'appuyant sur la réflexion rationnelle et I'apport des sciences humaines, a leur vocation de
batisseurs responsables de la société terrestre.

2. C'est dans cet ensemble considérable d'enseignement social que s'insére et ressort I'encyclique
Populorum progressio®, publiée par mon vénéré prédécesseur Paul VI le 26 mars 1967.

Il suffit de relever la série de commémorations qui ont eu lieu cette année, sous des formes diverses et
dans beaucoup de cercles ecclésiastiques et civils, pour comprendre que cette encyclique est toujours
actuelle. Dans le méme but, la Commission pontificale «Justice et Paix» a envoyé l'an passé une lettre
circulaire aux Synodes des Eglises catholiques orientales et aux Conférences épiscopales pour
demander des avis et des suggestions sur la meilleure maniére de marquer l'anniversaire de I'encyclique,
d'en enrichir les enseignements et, le cas échéant, de les mettre a jour. La méme Commission a organisé,
lors de ce vingtiéme anniversaire, une commémoration solennelle a laquelle j'ai voulu prendre part en
pronongant l'allocution finale®. Et maintenant, prenant également en considération le contenu des
réponses données a la lettre circulaire déja mentionnée, je crois opportun de clore I'année 1987 en
consacrant une encyclique aux théemes de Populorum progressio.

3. Par 1a, j'ai en vue essentiellement deux objectifs de grande importance: d'une part, rendre hommage a
ce document historique de Paul VI et a son enseignement; d'autre part, dans la ligne tracée par mes
vénérés prédécesseurs sur le siege de Pierre, réaffirmer la continuité de la doctrine sociale de I'Eglise en
méme temps que son renouvellement continuel. En effet, continuité et renouvellement apportent une
confirmation de la valeur constante de I'enseignement de I'Eglise.

Ces deux qualités caractérisent son enseignement en matiere sociale. D'un c6té, cet enseignement est
constant parce qu'identique dans son inspiration de base, dans ses «principes de réflexion», dans ses
«criteres de jugement», dans ses «directives d'action» fondamentales® et surtout dans son lien essentiel
avec |'Evangile du Seigneur; d'un autre c6té, il est toujours nouveau parce que sujet aux adaptations
nécessaires et opportunes entrainées par les changements des conditions historiques et par la
succession ininterrompue des événements qui font la trame de la vie des hommes et de la société.

4. Je suis convaincu que les enseignements de l'encycligue Populorum progressio, adressée aux
hommes et a la société des années soixante, conservent toute leur force d'appel a la conscience
aujourd'hui, vers la fin des années quatre-vingt. M'efforcant d'esquisser les grands traits du monde actuel
- toujours dans I'optique du motif qui a inspiré ce document, le «développement des peuples», sujet qui
est encore bien loin d'étre épuisé -, je me propose d'en prolonger I'écho, le rattachant aux applications
possibles, en ce moment présent de notre histoire qui n'est pas moins dramatique qu'il y a vingt ans.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le temps, nous le savons bien, s'écoule toujours au méme rythme; aujourdhui, cependant, on a
limpression qu'il est soumis & un mouvement d'accélération continue, en raison surtout de la
multiplication et de la complexité des phénomenes au milieu desquels nous vivons. Il en résulte que le
visage du monde, au cours des vingt dernieres années, tout en conservant certaines constantes
fondamentales, a subi des changements notables et présente des aspects tout a fait nouveaux.

Cette période, caractérisée a la veille du troisieme millénaire chrétien par une attente diffuse, comme
dans un nouvel «Avent»’ qui affecte en quelque maniére tous les hommes, offre l'occasion d'approfondir
I'enseignement de I'encyclique, pour en montrer aussi les perspectives.

La présente réflexion a pour but de souligner, a l'aide de la recherche théologique sur la réalité
contemporaine, la nécessité d'une conception plus riche et plus différenciée du développement, en
fonction des propositions de I'encyclique, et d'indiquer quelques modéles de réalisation.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il. NOUVEAUTE DE L'ENCYCLIQUE POPULORUM PROGRESSIO

5. Des sa publication, le document du Pape Paul VI a retenu I'attention de I'opinion publique par sa
nouveauté. Il a permis de vérifier concrétement et avec une grande clarté les caractéristiques déja
mentionnées de la continuité et du renouvellement, a l'intérieur de la doctrine sociale de I'Eglise. C'est
pourquoi le propos de redécouvrir de nombreux aspects de cet enseignement, a travers une relecture
attentive de I'encyclique, sera le fil conducteur des réflexions présentes.

Mais d'abord je désire m'arréter sur la date de publication: I'année 1967. Le fait méme que le Pape Paul
VI ait pris la décision de publier une encyclique sociale cette année-la est une invitation a considérer le
document en rapport avec le Concile cecuménique Vatican Il, qui s'était achevé le 8 décembre 1965.

6. Nous devons voir dans cette circonstance plus qu'une simple proximité chronologique. L'encyclique
Populorum progressio se présente, d'une certaine maniére, comme un document d'application des
enselgnements du Concile. Et cela, moins parce qu'elle fait de continuelles références aux textes
conciliaires® que parce qu'elle résulte de la préoccupation de I'Eglise qui a inspiré tout le travail conciliaire
- en particulier la constitution pastorale Gaudium et spes - dans la coordination et le développement de
nombreux thémes de son enseignement social.

Il est donc permis de dire que I'encyclique Populorum progressio est comme la réponse a l'appel que
formulait le Concile au début de la constitution Gaudium et spes: «Les joies et les espoirs, les tristesses
et les angoisses des hommes de ce temps, des pauvres surtout et de tous ceux qui souffrent, sont aussi
les joies et les espoirs, les tristesses et les angmsses des disciples du Christ, et il n'est rien de vraiment
humain qui ne trouve écho dans leur coeur»®. Ces paroles expriment le motif fondamental qui inspira le
grand document conciliaire, lequel part de la constatation de I'état de misére et de sous-développement
dans lequel vivent des millions et des millions d'étres humains.

Cette misére et ce sous-développement, ce sont, sous d'autres noms, «les tristesses et les angoisses»
d'aujourd’hui, «des pauvres sur tout»: face a cet immense spectacle de douleur et de souffrance, le
Concile veut ouvrir des horizons de joie et d'espérance. C'est le méme objectif que vise I'encyclique de
Paul VI, pleinement fidéle a l'inspiration conciliaire.

7. C'est jusque dans ['ordonnance de ses thémes que I'encyclique, se situant dans la grande tradition de
la doctrine sociale de I'Eglise, reprend directement la présentation nouvelle ainsi que I'ample synthése
que le Concile a élaborées, principalement dans la constitution Gaudium et spes.

En ce qui concerne la substance et les themes repris par I'encyclique, il faut souligner: la conscience du
devoir qu'a I'Eglise, «experte en humanité», de «scruter les signes des temps et de les interpréter a la
lumiére de I'Evangile»'%; la conscience, également profonde, de sa mission de «serwce» distincte de la
fonction de I'Etat, méme quand elle se préoccupe du sort des personnes dans le concret™; le rappel des
différences criantes dans les situations de ces mémes personnes’; la confirmation de Ienselgnement
conciliaire, écho fidele de la tradition séculaire de I'Eglise, sur la «destination universelle des blens»
I'estime pour la culture et la C|V|I|sat|on technique qui contribuent a la libération de I'homme™, sans
négliger de reconnaitre leurs limites™>; enfin, sur le théme du développement, qui est celui de I'encyclique,
l'insistance sur le «devoir trés grave» qui incombe aux nations plus développées d'«aider les pays en
voie de développement »°. Le concept méme de developpement proposé par l'encyclique vient
directement de la fagon dont la constitution pastorale pose le probléme™”.

Ces références explicites a la constitution pastorale et d'autres encore aménent a conclure que
I'encyclique se présente comme une application de I'enseignement conciliaire en matiére sociale a I'égard
du probléme du développement et du sous-développement des peuples.

8. La bréve analyse ainsi faite nous aide a mieux apprécier la nouveauté de l'encyclique, qui peut se
ramener a trois éléments.

Le premier tient au fait méme qu il s'agit d'un document, émanant de la plus haute autorité de I'Eglise
catholique et destiné a la fois a I'Eglise elle-méme et «a tous les hommes de bonne volonté»*2, sur un
sujet qui, a premiére vue, est seulement économique et social: le développement des peuples. Le mot

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



«développement» est ici emprunté au vocabulaire des sciences sociales et économiques. Sous cet
aspect, l'encyclique Populorum progressio se 3|tue demblee dans le sillage de l'encyclique Rerum
novarum, qui traite de la «condition des ouvriers ». Considérés superficiellement, ces deux thémes
pourraient paraitre étrangers aux centres d'intérét légitimes de I'Eglise envisagée comme institution
religieuse, celui du «développement» plus encore que celui de la «condition ouvriére».

En continuité avec I'encyclique de Léon Xl il faut reconnaitre au document de Paul VI le mérite d'avoir
souligné le caractére éthique et culturel de la problématique relative au développement et, de méme, la
légitimité et la nécessité de l'intervention de I'Eglise dans ce domaine.

En cela, la doctrine sociale chrétienne a manifesté encore une fois son caractére d'application de la
Parole de Dieu a la vie des hommes et de la société comme aussi aux réalités terrestres qui s'y
rattachent en offrant des «principes de réflexion», des «criteres de jugement» et des «directives
d'action»?%. Or, dans le document de Paul VI on retrouve ces trois éléments dans une orientation surtout
pratique, c'est-a-dire ordonnée a la conduite morale.

Il s'ensuit que, lorsque I'Eglise s'occupe du «développement des peuples», elle ne peut étre accusée
d'outrepasser son propre domaine de compétence et encore moins le mandat recu du Seigneur.

9. Le deuxieme élément marquant la nouveauté de Populorum progressio consiste en ce qu'elle ouvre un
vaste horizon a ce qu'on appelle communément la «question sociale».

Il est vrai que I'encyclique Mater et Magistra du Pape Jean XXIII était déja entrée dans cette largeur de
vue? et que le Concile en avait répercuté I'écho dans la constitution Gaudium et spes— Néanmoins, le
magistére social de I'Eglise n'était pas encore arrivé a affirmer en toute clarté que la question sociale
avait acquis une dimension mondiale®, et il n'avait pas fait de cette affirmation et de I'analyse qui
I'accompagnait une «directive d'action», comme le fait le Pape Paul VI dans son encyclique.

Une prise de position aussi explicite présente une grande richesse de contenu, qu 'il convient d'indiquer.

Avant tout, il faut écarter une équivoque possible. Reconnaitre que la question sociale a acquis une
dimension mondiale ne signifie pas pour autant qu'elle ait perdu de son impact ou de son importance a
I'échelon national et local. Cela veut dire, au contraire, que les problémes dans les entreprises ou dans le
mouvement ouvrier et syndical d'un pays donné ou d'une région déterminée ne doivent pas étre
considérés comme des phénomeénes isolés sans liens entre eux, mais qu'ils dépendent de plus en plus
de facteurs dont l'influence s'étend au-dela des limites régionales ou des frontiéres nationales.

Malheureusement, sous l'angle économique, les pays en voie de développement dépassent largement
en nombre les pays développés: les foules humaines privées des biens et des services apportés par le
développement sont beaucoup plus nombreuses que celles qui en disposent.

Nous sommes donc en présence d'un grave probléme d'inégalité dans la répartition des moyens de
subsistance, destinés a I'origine a tous les hommes; il en va de méme pour les avantages qui en dérivent.
Et cela se produit sans que les peuples défavorisés en soient responsables, encore moins par une sorte
de fatalité liée aux conditions naturelles ou a I'ensemble des circonstances.

En déclarant que la question sociale a acquis une dimension mondiale, I'encyclique de Paul VI se
propose avant tout de signaler un fait d'ordre moral, qui a son fondement dans I'analyse objective de Ia
réalité. Selon les paroles mémes de l'encyclique, «chacun doit prendre conscience» de ce fait®?,
précisément parce que cela touche directement la conscience, qui est la source des décisions morales.

Dans ce cadre, la nouveauté de I'encyclique ne consiste pas tant dans l'affirmation, de caractére
historique, de l'universalité de la question sociale que dans l'appréciation morale de cette réalité. Ainsi,
les responsables des affaires publiques, les citoyens des pays riches, chacun a titre personnel, surtout
s'ils sont chrétiens, ont /'obligation morale - a leur niveau respectif de responsabilité - de tenir compte,
dans leurs décisions personnelles et gouvernementales, de ce rapport d'universalité, de cette
interdépendance existant entre leur comportement et la misére et le sous-développement de tant de
millions d'hommes. Avec une grande précision, I'encyclique de Paul VI traduit I'obligation morale en

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



«devoir de solidarité»®, et cette affirmation, bien que beaucoup de situations dans le monde aient

changé, a aujourd'hui la méme force et la méme valeur que quand elle a été écrite.

D'autre part, sans sortir du cadre de cette vision morale, la nouveauté de I'encyclique consiste encore
dans la facon de présenter le probleme de fond, a savoir que le concept méme de développement
change considérablement quand on le situe dans une perspective d'interdépendance mondiale. Le vrai
développement ne peut pas consister dans l'accumulation pure et simple de la richesse et dans la
multiplication des biens et des services disponibles, si cela se fait au prix du sous-développement des
masses et sans la considération due aux dimensions sociales, culturelles et spirituelles de I'étre humain®.

10. Sous un troisieme aspect, I'encyclique apporte un élément de nouveauté considérable a la doctrine
sociale de I'Eglise dans son ensemble et a la conception méme du developpement. Cette nouveauté se
reconnait a une phrase, qu'on lit au paragraphe concluant le document et qui peut étre considérée
comme la formule le résumant, outre qu'elle lui confére son caractére historique. «Le développement est
le nouveau nom de la paix»=~.

En réalité, si la question sociale a acquis une dimension mondiale, c'est parce que l'exigence de justice
ne peut étre satisfaite qu'a cette échelle. Ignorer une telle exigence, ce serait courir le risque de faire
naitre la tentation d'une réponse violente de la part des victimes de l'injustice, comme cela se produit a
l'origine de bien des guerres. Les populations exclues d'un partage équitable des biens originairement
destinés a tout le monde pourraient se demander: pourquoi ne pas répondre par la violence a ceux qui
sont les premiers a nous faire violence? Et si I'on examine la situation a la lumiére de la division du
monde en blocs idéologiques - qui existait déja en 1967 - avec les répercussions et les sujétions
économiques et politiques qui en résultent, le danger s'avére encore plus grand.

A cette premiére considération sur le contenu img;ressionnant de la formule de I'encyclique s'en ajoute
une autre, a laquelle le document fait allusion®: comment justifier le fait que dimmenses sommes
d'argent qui pourraient et devraient étre destinées a accroitre le développement des peuples, sont au
contraire utilisées pour enrichir des individus ou des groupes, ou bien consacrées a l'augmentation des
arsenaux, dans les pays développés comme dans ceux qui sont en voie de développement, inversant les
véritables priorités? Et cela s'aggrave encore si I'on tient compte des difficultés qui entravent souvent le
transfert direct des capitaux destinés a venir en aide aux pays qui sont dans le besoin. Si «le
développement est le nouveau nom de la paix», la guerre et les préparatifs militaires sont les plus grands
ennemis du développement intégral des peuples.

Ainsi, a la lumiere de l'expression du Pape Paul VI, nous sommes invités a revoir le concept de
développement, qui ne coincide certes pas avec celui qui se limite a la satisfaction des nécessités
matérielles par I'augmentation des biens, sans égard pour les souffrances du plus grand nombre, en se
laissant conduire principalement par I'égoisme des personnes et des nations. La Lettre de saint Jacques
nous le rappelle avec pertinence: n'est-ce pas de la que «viennent les guerres et les batailles . .? N'est-ce
pas précisément de vos passions, qui combattent dans vos membres ? Vous étes pleins de convoitises
et ne possédez pas» (Jc 4, 1-2).

Au contraire, dans un monde différent, dominé par le souci du bien commun de toute I'humanité, c'est-a-
dire par la préoccupation du «développement spirituel et humain de tous», et non par la recherche du
profit individuel, la paix serait possible comme fruit d'une «justice plus parfaite entre les hommes»*.

Cette nouveauté de l'encyclique a aussi une valeur permanente et actuelle, quand on pense a la
mentalité d'aujourd'hui, tellement sensible au lien étroit qui existe entre le respect de la justice et
l'instauration d'une paix véritable.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



lll. PANORAMA DU MONDE CONTEMPORAIN

11. L'enseignement fondamental de I'encyclique Populorum progressio a eu en son temps un
retentissement considérable en raison de son caractére de nouveauté. On ne peut pas dire que le
contexte social dans lequel nous vivons aujourd'hui soit tout a fait identique a celui d'il y a vingt ans. C'est
pourquoi je voudrais m'arréter maintenant sur quelques caractéristiques du monde contemporain et les
exposer brievement afin d'approfondir I'enseignement de I'encyclique de Paul VI, toujours du point de vue
du «développement des peuples».

12. Le premier fait a relever, c'est que les espoirs de développement, alors si vifs, semblent aujourd'hui
beaucoup plus éloignés encore de leur réalisation.

A ce sujet, I'encyclique ne se faisait pas d'illusion. Son langage austére, parfois dramatique, se bornait a
souligner la gravité de la situation et a proposer a la conscience de tous l'obligation pressante de
contribuer a la résoudre.En ces années-la régnait un certain optimisme sur la possibilité de combler, sans
efforts excessifs, le retard économique des peuples moins favorisés, de les doter d'infrastructures et de
les aider dans le processus de leur industrialisation.

Dans le contexte historique d'alors, en plus des efforts de chaque pays, I'Organisation des Nations Unies
a pris l'initiative de deux décennies consécutives du développement™. En effet, des mesures, bilatérales
et multilatérales, ont été prises pour venir en aide a de nombreux pays, certains indépendants depuis
longtemps, d'autres - les plus nombreux - a peine devenus des Etats aprés le processus de
décolonisation. De son c6té, I'Eglise s'est senti le devoir d'approfondir les problemes posés par cette
situation nouvelle, avec l'idée de soutenir ces efforts par son inspiration religieuse et humaine pour leur
donner une «ame» et une impulsion efficace.

13. On ne peut pas dire que ces différentes initiatives religieuses, humaines, économiques et techniques
aient été vaines puisque certains résultats ont pu étre obtenus. Mais, en général, compte tenu de divers
facteurs, on ne peut nier que la situation actuelle du monde, du point de vue du développement, donne
une impression plutét négative.

C'est pourquoi je désire attirer I'attention sur certains indices de portée générale, sans exclure d'autres
éléments spécifiques. Sans entrer dans l'analyse des chiffres ou des statistiques, il suffit de regarder la
réalité d'une multitude incalculable d'hommes et de femmes, d'enfants, d'adultes et de vieillards, en un
mot de personnes humaines concrétes et uniques, qui souffrent sous le poids intolérable de la misére. lls
sont des millions a étre privés d'espoir du fait que, dans de nombreuses parties de la terre, leur situation
s'est sensiblement aggravée. Face a ces drames d'indigence totale et de nécessité que connaissent tant
de nos freres et sceurs, c'est le méme Seigneur Jésus qui vient nous interpeller (cf. Mt 25, 31-46).

14. La premiére constatation négative a faire est la persistance, voire souvent I'élargissement, du fossé
entre les régions dites du Nord développé et celles du Sud en voie de développement. Cette terminologie
géographique a seulement valeur indicative car on ne peut ignorer que les frontieres de la richesse et de
la pauvreté passent a l'intérieur des sociétés elles-mémes, qu'elles soient développées ou en voie de
développement. En effet, de méme qu'il existe des inégalités sociales allant jusqu'au niveau de la misére
dans des pays riches, parallelement, dans les pays moins développés on voit assez souvent des
manifestations d'égoisme et des étalages de richesses aussi déconcertants que scandaleux.

A I'abondance des biens et des services disponibles dans certaines parties du monde, notamment dans
les régions développées du Nord, correspond un retard inadmissible dans le Sud, et c'est précisément
dans cette zone géopolitique que vit la plus grande partie du genre humain.

Quand on regarde la gamme des différents secteurs - production et distribution des vivres, hygiéne, santé
et habitat, disponibilité en eau potable, conditions de travail, surtout pour les femmes, durée de la vie, et
autres indices sociaux et économiques -, le tableau d'ensemble qui se dégage est décevant, soit qu'on le
considere en lui-méme, soit qu'on le compare aux données correspondantes des pays plus développés.
Le terme de «fossé» revient alors spontanément sur les levres.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Et ce n'est peut-étre pas le mot le plus approprié pour décrire I'exacte réalité, en ce sens qu'il peut donner
l'impression d'un phénoméne stationnaire. Il n'en est pas ainsi. Dans la marche des pays développés et
en voie de développement, on a assisté, ces dernieres années, a une vitesse d'accélération différente qui
contribue a augmenter les écarts, de sorte que les pays en voie de développement, spécialement les plus
pauvres, en arrivent a se trouver dans une situation de retard tres grave.

Il faut ajouter encore les différences de cultures et de systemes de valeurs entre les divers groupes de
population, qui ne coincident pas toujours avec le degré de développement économique, mais qui
contribuent a créer des écarts.

Ce sont la les éléments et les aspects qui rendent beaucoup plus complexe la question sociale,
précisément parce qu'elle a acquis une envergure mondiale.

Quand on observe les diverses parties du monde séparées par ce fossé qui continue a s'élargir, quand
on remarque que chacune d'entre elles semble poursuivre son propre chemin, avec ses réalisations
particulieres, on comprend pourquoi dans le langage courant on parle de plusieurs mondes a l'intérieur
de notre monde unique: premier monde, deuxiéme monde, tiers-monde, voire quart-monde®. De telles
expressions, qui n'ont certes pas la prétention de donner un classement exhaustif de tous les pays, n'en
sont pas moins significatives: elles témoignent d'une perception diffuse que /'unité du monde, en d'autres
termes l'unité du genre humain, est sérieusement compromise. Cette fagon de parler, sous sa valeur plus
ou moins objective, cache sans aucun doute un contenu moral, vis-a-vis duquel I'Eglise, «sacrement,
c'est-a-dire a la fois le signe et le moyen [...] de l'unité de tout le genre humain»*, ne peut pas rester
indifférente.

15. Le tableau dressé précédemment serait toutefois incomplet si aux «indices économiques et sociaux»
du sous-développement on n'ajoutait pas d'autres indices également négatifs, et méme plus
préoccupants encore, a commencer par ceux du domaine culturel. Tels sont I'analphabétisme, la difficulté
ou l'impossibilité d'accéder aux niveaux supérieurs d'instruction, l'incapacité de participer a la
construction de son propre pays, les diverses formes d'exploitation et d'oppression économiques,
sociales, politiques et aussi religieuses de la personne humaine et de ses droits, tous les types de
discrimination, spécialement celle, plus odieuse, qui est fondée sur la différence de race. Si I'on trouve
malheureusement quelques-unes de ces plaies dans des régions du Nord plus développé, elles sont
sans aucun doute plus fréquentes, plus durables et plus difficiles a extirper dans les pays en voie de
développement et moins avancés.

Il faut remarquer que, dans le monde d'aujourd'hui, parmi d'autres droits, le droit a l'initiative économique
est souvent étouffé. Il s'agit pourtant d'un droit important, non seulement pour les individus mais aussi
pour le bien commun. L'expérience nous montre que la négation de ce droit ou sa limitation au nom d'une
prétendue «égalité» de tous dans la société réduit, quand elle ne le détruit pas en fait, I'esprit d'initiative,
c'est-a-dire la personnalité créative du citoyen. Ce qu'il en ressort, ce n'est pas une véritable égalité mais
un «nivellement par le bas». A la place de l'initiative créatrice prévalent la passivité, la dépendance et la
soumission a l'appareil bureaucratique, lequel, comme unique organe d'«organisation» et de «décision» -
sinon méme de «possession» - de la totalité des biens et des moyens de production, met tout le monde
dans une position de sujétion quasi absolue, semblable a la dépendance traditionnelle de l'ouvrier-
prolétaire par rapport au capitalisme. Cela engendre un sentiment de frustration ou de désespoir, et cela
prédispose a se désintéresser de la vie nationale, poussant beaucoup de personnes a I'émigration et
favorisant aussi une sorte d'émigration «psychologique».

Une telle situation entraine également des conséquences du point de vue des «droits de chaque pays». |l
arrive souvent, en effet, qu'un pays soit privé de sa personnalité, c'est-a-dire de la «souveraineté» qui lui
revient, au sens économique et aussi politique et social, et méme, d'une certaine maniére, culturel, car,
dans une communauté nationale, toutes ces dimensions de la vie sont liées entre elles.

Il faut rappeler en outre qu'aucun groupe social, par exemple un parti, n'a le droit d'usurper le réle de
guide unique, car cela comporte la destruction de la véritable personnalité de la société et des individus
membres de la nation, comme cela se produit dans tout totalitarisme. Dans cette situation, I'hnomme et le
peuple deviennent des «objets», malgré toutes les déclarations contraires et les assurances verbales.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il convient d'ajouter ici que, dans le monde d'aujourd'hui, il existe bien d'autres formes de pauvreté.
Certaines carences ou privations ne méritent-elles pas, en effet, ce qualificatif? La négation ou la
limitation des droits humains - par exemple le droit a la liberté religieuse, le droit de participer a la
construction de la société, la liberté de s'associer, ou de constituer des syndicats, ou de prendre des
initiatives en matiére économique - n'appauvrissent-elles pas la personne humaine autant, sinon plus,
que la privation des biens matériels? Et un développement qui ne tient pas compte de la pleine
reconnaissance de ces droits est-il vraiment un développement a dimension humaine?

En bref, de nos jours le sous-développement n'est pas seulement économique; il est également culturel,
politique et tout simplement humain, comme le relevait déja, il y a vingt ans, I'encyclique Populorum
progressio. |l faut donc ici se demander si la réalité si triste d'aujourd'hui n'est pas le résultat, au moins
partiel, d'une conception trop étroite, a savoir surtout économique du développement.

16. On doit constater que, malgré les louables efforts accomplis ces deux dernieres décennies par les
pays plus développés ou en voie de développement et par les Organisations internationales pour trouver
une issue a la situation, ou au moins remédier a quelques-uns de ses symptémes, la situation s'est
considérablement aggravée.

Les responsabilités d'une telle aggravation proviennent de causes diverses. Signalons les omissions
réelles et graves de la part des pays en voie de développement eux-mémes, et spécialement de la part
des personnes qui y détiennent le pouvoir économique et politique. On ne saurait pour autant feindre de
ne pas voir les responsabilités des pays développés, qui n'ont pas toujours, du moins pas suffisamment,
compris qu'il était de leur devoir d'apporter leur aide aux pays éloignés du monde de bien-étre auquel ils
appartiennent.

Toutefois, il est nécessaire de dénoncer l'existence de mécanismes économiques, financiers et sociaux
qui, bien que menés par la volonté des hommes, fonctionnent souvent d'une maniéere quasi automatique,
rendant plus rigides les situations de richesse des uns et de pauvreté des autres. Ces mécanismes,
manceuvrés - d'une facon directe ou indirecte - par des pays plus développés, favorisent par leur
fonctionnement méme les intéréts de ceux qui les manceuvrent, mais ils finissent par étouffer ou
conditionner les économies des pays moins développés. Il nous faudra, plus loin, soumettre ces
mécanismes a une analyse attentive sous I'aspect éthique et moral.

Déja Populorum progressio prévoyait que de tels systémes pouvaient augmenter la richesse des riches,
tout en maintenant les pauvres dans la misére®>. On a eu une confirmation de cette prévision avec
I'apparition de ce qu'on appelle le quart-monde.

17. Bien que la société mondiale se présente comme éclatée, et cela apparait dans la facon
conventionnelle de parler du premier, deuxiéme, tiers et méme quart-monde, /l'interdépendance de ses
diverses parties reste toujours tres étroite, et si elle est dissociée des exigences éthiques, elle entraine
des conséquences funestes pour les plus faibles. Bien plus, cette interdépendance, en vertu d'une
espéce de dynamique interne et sous la poussée de mécanismes que l'on ne peut qualifier autrement
que de pervers, provoque des effets négatifs jusque dans les pays riches. A l'intérieur méme de ces pays,
on trouve, a un degré moindre, il est vrai, les manifestations les plus caractéristiques du sous-
développement. Ainsi, il devrait étre évident que ou bien le développement devient commun a toutes les
parties du monde, ou bien il subit un processus de régression méme dans les régions marquées par un
progrés constant. Ce phénoméne est particulierement symptomatique de la nature du développement
authentique: ou bien tous les pays du monde y participent, ou bien il ne sera pas authentique.

Parmi les symptémes spécifiques du sous-développement qui frappent aussi de maniére croissante les
peuples développés, il y en a deux qui sont particulierement révélateurs d'une situation dramatique. En
premier lieu, la crise du logement. En cette Année internationale des sans-abri, décidée par
I'Organisation des Nations Unies, l'attention se porte sur les millions d'étres humains privés d'une
habitation convenable ou méme de toute habitation, afin de réveiller toutes les consciences et de trouver
une ngution a ce grave probleme qui a des conséquences négatives sur le plan individuel, familial et
social™.

L'insuffisance de logements se constate a I'échelle universelle et est due, en grande partie, au
phénomeéne toujours croissant de I'urbanisation®>. Méme les peuples les plus développés offrent le triste

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



spectacle d'individus et de familles qui luttent littéralement pour survivre, sans toit ou avec un abri
tellement précaire qu'il ne vaut pas mieux.

Le manque de logement, qui est un probleme fort grave en lui-méme, doit étre considéré comme le signe
et la synthése de toute une série d'insuffisances économiques, sociales, culturelles ou simplement
humaines, et, compte tenu de I'extension du phénomeéne, nous devrions sans peine nous convaincre que
nous sommes loin de l'authentique développement des peuples.

18. L'autre symptéme, commun a la plupart des pays, est le phénomeéne du chémage et du sous-emploi.

Qui ne se rend compte de /'actualité et de la gravité croissante d'un tel phénomene dans les pays
industrialisés ?°® S'il parait alarmant dans les pays en voie de développement, avec leur taux élevé de
croissance démographique et le grand nombre de jeunes au sein de leur population, dans les pays de
fort développement économique les sources de travail vont, semble-t-il, en se restreignant, et ainsi les
possibilités d'emploi diminuent au lieu de croitre.

Ce phénomene, avec la série de ses conséquences négatives au niveau individuel et social, depuis la
dégradation jusqu'a la perte du respect que tout homme ou toute femme se doit a soi-méme, nous invite,
lui aussi, a nous interroger sérieusement sur le type de développement réalisé au cours de ces vingt
derniéres années. Ce que disait I'encyclique Laborem exercens s'avére ici plus que jamais d'actualité: «lI
faut souligner que I'élément constitutif et en méme temps la vérification la plus adéquate de ce progrés
dans l'esprit de justice et de paix que I'Eglise proclame et pour lequel elle ne cesse de prier [ ... ] est la
réévaluation continue du travail humain, sous l'aspect de sa finalité objective comme sous l'aspect de la
dignité du sujet de tout travail qu'est I'nomme». Au contraire, «on ne peut pas ne pas étre frappé par un
fait déconcertant d'immense proportion»: a savoir qu'«il y a des foules de chémeurs, de sous-employés
[ ... ]. Ce fait tend sans aucun doute a montrer que, a l'intérieur de chaque communauté politique comme
dans les rapports entre elles au niveau continental et mondial - pour ce qui concerne l'organisation du
travail et de I'emploi -, il y a quelgue chose qui ne va pas, et cela précisément sur les points les plus
critiques et les plus importants au point de vue social»’.

En raison de son caractere universel et, en un sens, multiplicateur, cet autre phénoméne, comme le
précédent, constitue, a cause de son incidence négative, un signe éminemment caractéristique de I'état
et de la qualité du développement des peuples face auquel nous nous trouvons aujourd'hui.

19. Un autre phénoméne, typique lui aussi de la période la plus récente - méme si on ne le trouve pas
partout -, est, sans aucun doute, également caractéristique de l'interdépendance qui existe entre les pays
développés et ceux qui le sont moins. C'est la question de la dette internationale, a laquelle la
Commission pontificale «Justice et Paix» a consacré un document®.

On ne saurait ici passer sous silence le lien étroit entre ce probléme, dont la gravité croissante était déja
prévue par I'encyclique Populorum progressio3—9, et la question du développement des peuples.

La raison qui poussa les peuples en voie de développement a accepter I'offre d'une abondance de
capitaux disponibles a été I'espoir de pouvoir les investir dans des activités de développement. En
conséquence, la disponibilité des capitaux et le fait de les accepter au titre de prét peuvent étre
considérés comme une contribution au développement lui-méme, ce qui est souhaitable et Iégitime en soi,
méme si cela a été parfois imprudent et, en quelques cas, précipité.

Les circonstances ayant changé, aussi bien dans les pays endettés que sur le marché financier
international, I'instrument prévu pour contribuer au développement s'est transformé en un mécanisme a
effet contraire. Et cela parce que, d'une part, les pays débiteurs, pour satisfaire le service de la dette, se
voient dans I'obligation d'exporter des capitaux qui seraient nécessaires a l'accroissement ou tout au
moins au maintien de leur niveau de vie, et parce que, d'autre part, pour la méme raison, ils ne peuvent
obtenir de nouveaux financements également indispensables.

Par ce mécanisme, le moyen destiné au «développement des peuples» s'est transformé en un frein, et
méme, en certains cas, en une accentuation du sous-développement.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Ces constatations doivent amener a réfléchir - comme le dit le récent document de la Commission
pontificale «Justice et Paix»*° - sur le caractére éthique de l'interdépendance des peuples, et aussi, pour
rester dans la ligne des présentes considérations, sur les exigences et les conditions de la coopération
au développement, inspirées également par des principes éthiques.

20. Si nous examinons ici les causes de ce grave retard dans le processus du développement, qui est
allé en sens inverse des indications de I'encyclique Populorum progressio, source de tant d'espérances,
notre attention se fixe d'une fagon particuliére sur les causes politiques de la situation actuelle.

Devant I'ensemble de facteurs indubitablement complexes qui se présentent a nous, il n'est pas possible
de procéder ici a une analyse compléte. Mais on ne peut passer sous silence un fait marquant du
contexte politique qui a caractérisé la période historique venant aprés la deuxiéme guerre mondiale et qui
a été un facteur non négligeable de I'évolution du développement des peuples.

Nous voulons parler de ['existence de deux blocs opposés, désignés habituellement par les noms
conventionnels d'Est et Ouest, ou bien Orient et Occident. Le motif de cette connotation n'est pas
purement politique mais aussi, comme on le dit, géopolitique. Chacun des deux blocs tend a assimiler ou
a regrouper autour de lui, selon des degrés divers d'adhésion ou de participation, d'autres pays ou
groupes de pays.

L'opposition est avant tout politique, en ce sens que chaque bloc trouve son identité dans un systéme
d'organisation de la société et de gestion du pouvoir qui tend a étre incompatible avec l'autre; a son tour,
I'opposition politique trouve son origine dans une opposition plus profonde, qui est d'ordre idéologique.

En Occident, il existe en effet un systeme qui s'inspire historiquement des principes du capitalisme libéral,
tel qu'il s'est développé au siecle dernier avec l'industrialisation; en Orient, il y a un systéme inspiré par le
collectivisme marxiste, qui est né de la fagon d'interpréter la situation des classes prolétaires a la lumiéere
d'une lecture particuliére de I'histoire. Chacune des deux idéologies, en se référant a deux visions aussi
différentes de 'homme, de sa liberté et de son réle social, a proposé et favorise, sur le plan économique,
des formes contraires d'organisation du travail et de structures de la propriété, spécialement dans le
domaine de ce qu'on appelle les moyens de production.

Il était inévitable que l'opposition idéologique, en développant des systémes et des centres antagonistes
de pouvoir, avec leurs propres formes de propagande et d'endoctrinement, évolue vers une croissante
opposition militaire, donnant naissance a deux blocs de puissances armées, chacun se méfiant et
craignant que l'autre ne lI'emporte.

A leur tour, les relations internationales ne pouvaient pas ne pas ressentir les effets de cette «logique des
blocs» et des «sphéres d'influence» respectives. Née de la conclusion de la deuxiéme guerre mondiale,
la tension entre les deux blocs a dominé les quarante années qui ont suivi, revétant le caractere tantot de
«guerre froide», tantét de «guerres par procuration» grace a I'exploitation de conflits locaux, ou encore en
tenant les esprits dans l'incertitude et I'angoisse par la menace d'une guerre ouverte et totale.

Si, actuellement, un tel danger semble s'étre éloigné, sans avoir complétement disparu, et si I'on est
parvenu a un premier accord sur la destruction d'un certain type d'armement nucléaire, I'existence et
l'opposition des blocs ne cessent pas pour autant d'étre un facteur réel et préoccupant qui continue a
conditionner le panorama mondial.

21. On peut l'observer, et avec un effet particulierement négatif, dans les relations internationales
concernant les pays en voie de développement. On sait en effet que la tension entre I'Orient et I'Occident
vient d'une opposition, non pas entre deux degrés différents de développement, mais plutét entre deux
conceptions du developpement méme des hommes et des peuples, toutes deux imparfaites et ayant
besoin d'étre radicalement corrigées. Cette opposition est transférée au sein de ces pays, ce qui
contribue a élargir le fossé existant déja sur le plan économique entre le Nord et le Sud et qui est une
conséquence de la distance séparant les deux mondes plus développés et ceux qui sont moins
developpés.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



C'est 1a une des raisons pour lesquelles la doctrine sociale de I'Eglise adopte une attitude critique vis-a-
vis du capitalisme libéral aussi bien que du collectivisme marxiste. En effet, du point de vue du
développement, on se demande spontanément de quelle maniére ou dans quelle mesure ces deux
systémes sont capables de transformations ou d'adaptations propres a favoriser ou a promouvoir un
développement vrai et intégral de 'homme et des peuples dans la société contemporaine. Car ces
transformations et ces adaptations sont urgentes et indispensables pour la cause d'un développement
commun a tous.

Les pays indépendants depuis peu, qui s'efforcent d'acquérir une identité culturelle et politique, et qui
auraient besoin de la contribution efficace et désintéressée des pays plus riches et plus développés, se
trouvent impliqués - parfois méme emportés - par des conflits idéologiques qui engendrent d'inévitables
divisions a l'intérieur du pays, jusqu'a provoquer en certains cas de véritables guerres civiles. Et cela,
entre autres, parce que les investissements et l'aide au développement sont souvent détournés de leur
fin et exploités pour alimenter les conflits, en dehors et a I'encontre des intéréts des pays qui devraient en
bénéficier. Beaucoup de ces derniers deviennent toujours plus conscients du danger d'étre les victimes
d'un néo-colonialisme et tentent de s'y soustraire. C'est une telle prise de conscience qui a donné
naissance, non sans difficultés, hésitations et parfois contradictions, au Mouvement international des
pays non alignés. Dans son aspect positif, ce mouvement voudrait affirmer effectivement le droit de
chaque peuple a son identité, a son indépendance et a sa sécurité, ainsi qu'a la participation, sur la base
de 'égalité et de la solidarité, a la jouissance des biens qui sont destinés a tous les hommes.

22. Ces considérations étant faites, nous pouvons avoir une vision plus claire du tableau des vingt
derniéres années et mieux comprendre les contrastes existant dans la partie Nord du monde, c'est-a-dire
I'Orient et I'Occident, comme cause, et non la derniére, du retard ou de la stagnation du Sud.

Les pays en voie de développement, au lieu de se transformer en nations autonomes, préoccupées de
leur progression vers la juste participation aux biens et aux services destinés a tous, deviennent les
pieces d'un mécanisme, les parties d'un engrenage gigantesque. Cela se vérifie souvent aussi dans le
domaine des moyens de communication sociale qui, étant la plupart du temps gérés par des centres
situés dans la partie Nord du monde, ne tiennent pas toujours un juste compte des priorités et des
problémes propres de ces pays et ne respectent pas leur physionomie culturelle; il n'est pas rare qu'ils
imposent au contraire une vision déformée de la vie et de I'hnomme et qu'ainsi ils ne répondent pas aux
exigences du vrai développement.

Chacun des deux blocs cache au fond de lui, & sa maniere, la tendance a limpérialisme, selon
I'expression regue, ou a des formes de néo-colonialisme: tentation facile dans laquelle il n'est pas rare de
tomber, comme l'enseigne I'histoire, méme récente.

C'est cette situation anormale - conséquence d'une guerre et d'une préoccupation accrue outre mesure
par le souci de sa propre sécurité - qui freine I'élan de coopération solidaire de tous pour le bien commun
du genre humain, au préjudice surtout de peuples pacifiques, qui voient bloqué leur droit d'accéder aux
biens destinés a tous les hommes.

Vue sous cet angle, la division actuelle du monde est un obstacle direct a la véritable transformation des
conditions de sous-développement dans les pays en voie de développementet dans les pays moins
avanceés. Mais les peuples ne se résignent pas toujours a leur sort. De plus, les besoins mémes d'une
économie étouffée par les dépenses militaires, comme par la bureaucratie et par l'inefficacité intrinséque,
semblent maintenant favoriser des processus qui pourraient rendre I'opposition moins rigide et faciliter
I'établissement d'un dialogue bénéfique et d'une vraie collaboration pour la paix.

23. La déclaration de l'encyclique Populorum progressio selon laquelle les ressources et les
investissements destinés a la production des armes doivent étre employés a soulager la misére des
populations indigentes“—1 rend plus urgent I'appel a surmonter I'opposition entre les deux blocs.

Aujourd'hui, ces ressources servent pratiquement a mettre chacun des deux blocs en position de pouvoir
I'emporter sur l'autre et de garantir ainsi sa propre sécurité. Pour ces pays qui, sous I'aspect historique,
économique et politique, ont la possibilité de jouer un réle de guide, une telle distorsion, qui est un vice
d'origine, rend difficile I'accomplissement adéquat de leur devoir de solidarité en faveur des peuples qui
aspirent au développement intégral.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il est opportun d'affirmer ici, sans que cela puisse paraitre exagéré, qu'un role de guide parmi les nations
ne peut se justifier que par la possibilité et la volonté de contribuer, largement et généreusement, au bien
commun.

Un pays qui céderait, plus ou moins consciemment, a la tentation de se refermer sur soi, se dérobant aux
responsabilités découlant d'une supériorité qu'il aurait dans le concert des nations, manquerait gravement
a un devoir éthique précis. Celui-ci est facilement reconnaissable dans la conjoncture historique, dans
laquelle les croyants entrevoient les dispositions de la divine Providence, portée a se servir des nations
pour la réalisation de ses projets comme aussi a «anéantir les desseins des peuples» (cf. Ps 33 [32], 10).

Quand I'Ouest donne l'impression de se laisser aller a des formes d'isolement croissant et égoiste, et
quand I'Est semble a son tour ignorer, pour des motifs discutables, son devoir de coopérer aux efforts
pour soulager la misére des peuples, on ne se trouve pas seulement devant une trahison des attentes
légitimes de I'humanité, avec les conséquences imprévisibles qu'elle entrainera, mais devant une
véritable défection par rapport & une obligation morale.

24. Si la production des armes est un grave désordre qui régne dans le monde actuel face aux vrais
besoins des hommes et a I'emploi des moyens aptes a les satisfaire, il n'en est pas autrement pour le
commerce de ces armes. Et il faut ajouter qu'a propos de ce dernier le jugement moral est encore plus
sévere. |l s'agit, on le sait, d'un commerce sans frontiere, capable de franchir méme les barriéres des
blocs. Il sait dépasser la séparation entre I'Orient et I'Occident, et surtout celle qui oppose le Nord et le
Sud, jusqu'a s'insérer - ce qui est plus grave - entre les diverses parties qui composent la zone
méridionale du monde. Ainsi, nous nous trouvons devant un phénoméne étrange: tandis que les aides
économiques et les plans de développement se heurtent a l'obstacle de barrieres idéologiques
insurmontables et de barrieres de tarifs et de marché, les armes de quelque provenance que ce soit
circulent avec une liberté quasi absolue dans les différentes parties du monde. Et personne n'ignore -
comme le reléve le récent document de la Commission pontificale «Justice et Paix» sur I'endettement
international ** - qu'en certains cas les capitaux prétés par le monde développé ont servi & I'achat
d'armements dans le monde non développé.

Si I'on ajoute a tout cela le terrible danger, universellement connu, que représentent les armes atomiques
accumulées d'une facon incroyable, la conclusion logique qui apparait est que la situation du monde
actuel, y compris le monde économique, au lieu de montrer sa préoccupation pour un vrai
développement qui aboutisse pour tous a une vie «plus humaine» - comme le souhaitait I'encyclique

Populorum progressio™ -, semble destinée & nous acheminer plus rapidement vers la mort.

Les conséquences d'un tel état de choses se manifestent dans I'aggravation d'une plaie typique et
révélatrice des déséquilibres et des conflits du monde contemporain, a savoir les millions de réfugiés
auxquels les guerres, les calamités naturelles, les persécutions et les discriminations de tous genres ont
arraché leur maison, leur travail, leur famille et leur patrie. La tragédie de ces multitudes se refléte sur le
visage défait des hommes, des femmes et des enfants qui, dans un monde divisé et devenu inhospitalier,
n'arrivent plus a trouver un foyer.

On ne peut non plus fermer les yeux sur une autre plaie douloureuse du monde d'aujourd’hui: le
phénomeéne du terrorisme, entendu comme volonté de tuer et de détruire sans distinction les hommes et
les biens, et de créer précisément un climat de terreur et d'insécurité, en y ajoutant souvent la prise
d'otages. Méme quand on avance, pour motiver cette pratique inhumaine, une idéologie, quelle qu'elle
soit, ou la création d'une société meilleure, les actes de terrorisme ne sont jamais justifiables. Mais ils le
sont encore moins lorsque, comme cela arrive aujourd'hui, de telles décisions et de tels actes, qui
deviennent parfois de véritables massacres, ainsi que certains rapts de personnes innocentes et
étrangéres aux conflits, ont pour but la propagande en faveur de la cause que I'on défend, ou, pire
encore, lorsqu'ils sont des fins en soi, de sorte que I'on tue simplement pour tuer. Face a une telle horreur
et a tant de souffrances, les paroles que j'ai prononcées il y a quelques années, et que je voudrais
répéter encore, gardent toute leur valeur: «Le christianisme interdit [...] le recours aux voies de la haine, a
l'assassinat de personnes sans défense, aux méthodes du terrorisme»*.

25. Il faut ici dire un mot sur le probleme démographique et sur la fagon d'en parler aujourd'hui, suivant ce
que Paul VI a indiqué dans son encycliqueﬁ et ce que j'ai moi-méme amplement exposé dans
I'exhortation apostolique Familiaris consortio™.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



On ne peut nier l'existence, spécialement dans la zone Sud de notre planete, d'un probleme
démographique de nature a créer des difficultés pour le développement. Il est bon d'ajouter tout de suite
que, dans la zone Nord, ce probléme se pose en termes inverses: ce qui y est préoccupant, c'est la chute
du taux de natalité, avec comme répercussion le vieillissement de la population, devenue incapable
méme de se renouveler biologiquement. Ce phénoméne est susceptible de faire obstacle au
développement. De méme qu'il n'est pas exact d'affirmer que les difficultés de cette nature proviennent
seulement de la croissance démographique, de méme il n'est nullement démontré que foute croissance
démographique soit incompatible avec un développement ordonné.

Par ailleurs, il parait trés alarmant de constater, dans beaucoup de pays, le lancement de campagnes
systématiques contre la natalité, a l'initiative de leurs gouvernements, en opposition non seulement avec
l'identité culturelle et religieuse de ces pays mais aussi avec la nature du vrai développement. Il arrive
souvent que ces campagnes soient dues a des pressions et financées par des capitaux venant de
I'étranger, et ici ou la, on leur subordonne méme l'aide et I'assistance économique et financiére. En tout
cas, il s'agit d'un manque absolu de respect pour la liberté de décision des personnes intéressées,
hommes et femmes, fréquemment soumises a d'intolérables pressions, y compris les contraintes
économiques, pour les plier a cette forme nouvelle d'oppression. Ce sont les populations les plus pauvres
qui en subissent les mauvais traitements; et cela finit par engendrer parfois la tendance a un certain
racisme, ou par favoriser |'application de certaines formes, également racistes, d'eugénisme.

Ce fait, qui exige la condamnation la plus énergique, est lui aussi le signe d'une conception erronée et
perverse du vrai développement humain.

26. Un tel panorama, principalement négatif, de la situation réelle du développement dans le monde
contemporain ne seriat pas complet si I'on ne signalait qu'il existe en méme temps des aspects positifs.

La premiere note positive est que beaucoup d'hommes et de femmes ont pleinement conscience de leur
dignité et de celle de chaque étre humain. Cette prise de conscience s'exprime, par exemple, par la
préoccupation partout plus vive pour le respect des droits humains et par le rejet le plus net de leurs
violations. On en trouve un signe révélateur dans le nombre des associations privées instituées
récemment, certaines ayant une dimension mondiale, et presque toutes ayant pour fin de suivre avec un
grand soin et une louable objectivité les événements internationaux dans un domaine aussi délicat.

Sur ce plan, on doit reconnaitre /'influence exercée par la Déclaration des droits de I'hnomme promulguée
il y a presque quarante ans par I'Organisation des Nations Unies. Son existence méme et le fait qu'elle ait
été progressivement acceptée par la communauté internationale sont déja le signe d'une prise de
conscience qui va en s'affermissant. Il faut en dire autant, toujours dans le domaine des droits humains,
pour les autres instruments juridiques de cette méme Organisation des Nations Unies ou d'autres
Organismes internationaux™.

La prise de conscience dont nous parlons n'est pas seulement le fait des individus mais aussi des nations
et des peuples, qui, comme entités dotées d'une identité culturelle déterminée, sont particulierement
sensibles a la conservation, a la libre gestion et a la promotion de leur précieux patrimoine.

Simultanément, dans le monde divisé et bouleversé par toutes sortes de conflits, on voit se développer la
conviction d'une interdépendance radicale et, par conséquent, la nécessité d'une solidarité qui I'assume
et la traduise sur le plan moral. Aujourd'hui, plus peut-étre que par le passé, les hommes se rendent
compte qu'ils sont liés par un destin commun qu'il faut construire ensemble si I'on veut éviter la
catastrophe pour tous. Sur un fond d'angoisse, de peur et de phénoménes d'évasion comme la drogue,
typiques du monde contemporain, grandit peu a peu l'idée que le bien augquel nous sommes tous appelés
et le bonheur auquel nous aspirons ne peuvent s'atteindre sans l'effort et I'application de tous, sans
exception, ce qui implique le renoncement a son propre égoisme.

Ici s'inscrit aussi, comme signe du respect de la vie - malgré toutes les tentations de la détruire, depuis
l'avortement jusqu'a I'euthanasie -, le souci concomitant de la paix; et, de nouveau, la conscience que
celle-ci est indivisible: c'est le fait de tous, ou de personne. Une paix qui exige toujours davantage le
respect rigoureux de la justice et, par voie de conséquence, la distribution équitable des fruits du vrai
développement®.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Parmi les symptdémes positifs du temps présent, il faut encore noter une plus grande prise de conscience
des limites des ressources disponibles, la nécessité de respecter l'intégrité et les rythmes de la nature et
d'en tenir compte dans la programmation du développement, au lieu de les sacrifier a certaines
conceptions démagogiques de ce dernier. C'est ce qu'on appelle aujourd'hui le souci de I'écologie.

Il est juste de reconnaitre aussi l'effort de gouvernants, d'hommes politiques, d'économistes, de
syndicalistes, de personnalités de la science et de fonctionnaires internationaux - dont beaucoup
s'inspirent d'une foi religieuse -, pour porter généreusement remeéde, non sans de nombreux sacrifices
personnels, aux maux du monde, et pour s'employer, avec tous les moyens possibles, a ce qu'un nombre
toujours plus grand d'hommes et de femmes puissent jouir du bienfait de la paix et d'une qualité de vie
digne de ce nom.

A cela contribuent dans une large mesure les grandes Organisations internationales et certaines
Organisations régionales, dont les efforts conjugués permettent des interventions plus efficaces.

C'est aussi pour apporter cette contribution que quelques pays du tiers-monde, malgré le poids de
nombreux conditionnements négatifs, ont réussi a atteindre une certaine autonomie alimentaire, ou un
degré d'industrialisation qui permet de survivre dignement et de garantir des sources de travail pour la
population active.

Tout n'est donc pas négatif dans le monde contemporain, et il ne pourrait en étre autrement puisque la
Providence du Pére veille avec amour jusque sur nos préoccupations quotidiennes (cf. Mt 6, 25-32; 10,
23-31; Lc 12, 6-7. 22-30); bien plus, les valeurs positives que nous avons soulignées témoignent d'une
nouvelle préoccupation morale, surtout en ce qui concerne les grands problemes humains comme le
développement et |a paix.

Cette réalité m'améne a faire porter ma réflexion sur la vraie nature du développement des peuples, dans
la ligne de I'encyclique dont nous célébrons I'anniversaire et en hommage a son enseignement.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



IV. LE DEVELOPPEMENT HUMAIN AUTHENTIQUE

27. Le regard que l'encyclique nous invite a porter sur le monde contemporain nous fait constater avant
tout que le développement n'est pas un processus linéaire, quasi automatique et par lui-méme illimité,
comme si, a certaines conditions, le genre humain devait marcher rapidement vers une sorte de
perfection indéfinie™.

Une telle conception, plus liée a une notion de «progres», inspirée par des considérations
caractéristiques de la philosophie des lumiéres, qu'a celle de «développement»*%, employée dans un
sens spécifiquement économique et social, semble maintenant sérieusement remise en question, surtout
apres la tragique expérience des deux guerres mondiales, de la destruction planifiée et en partie réalisée
de populations entiéres, et de I'oppressant péril atomique. A un optimisme mécaniste naif s'est substituée
une inquiétude justifiée pour le destin de 'humanité.

28. Mais en méme temps, la conception «économique» ou «économiste», liée au vocable développement,
est entrée elle-méme en crise. Effectivement, on comprend mieux aujourd'hui que la pure accumulation
de biens et de services, méme en faveur du plus grand nombre, ne suffit pas pour réaliser le bonheur
humain. Et par suite, la disponibilité des multiples avantages réels apportés ces derniers temps par la
science et par la technique, y compris l'informatique, ne comporte pas non plus la libération par rapport a
toute forme d'esclavage. L'expérience des années les plus récentes démontre au contraire que, si toute
la masse des ressources et des potentialités mises a la disposition de 'nomme n'est pas régie selon une
intention morale et une orientation vers le vrai bien du genre humain, elle se retourne facilement contre
lui pour l'opprimer.

Une constatation déconcertante de la période la plus récente devrait étre hautement instructive: a cété
des miséres du sous-développement, qui ne peuvent étre tolérées, nous nous trouvons devant une sorte
de surdéveloppement, également inadmissible parce que, comme le premier, il est contraire au bien et au
bonheur authentiques. En effet, ce surdéveloppement, qui consiste dans la disponibilité excessive de
toutes sortes de biens matériels pour certaines couches de la société, rend facilement les hommes
esclaves de la «possession» et de la jouissance immédiate, sans autre horizon que la multiplication des
choses ou le remplacement continuel de celles que l'on posséde déja par d'autres encore plus
perfectionnées. C'est ce qu'on appelle la civilisation de «consommation», qui comporte tant de «déchets»
et de «rebuts». Un objet possédé et déja dépassé par un autre plus perfectionné est mis au rebut, sans
que I'on tienne compte de la valeur permanente qu'il peut avoir en soi ou pour un autre étre humain plus
pauvre.

Nous touchons tous de la main les tristes effets de cette soumission aveugle a la pure consommation:
d'abord une forme de matérialisme grossier, et en méme temps une insatisfaction radicale car on
comprend tout de suite que - a moins d'étre prémuni contre le déferlement des messages publicitaires et
l'offre incessante et tentatrice des produits de consommation - plus on posséde, plus aussi on désire,
tandis que les aspirations les plus profondes restent insatisfaites, peut-étre méme étouffées.

L'encyclique du PaPe Paul VI a signalé la différence, si frequemment accentuée de nos jours, entre
I'«avoir» et I'«étre»>", différence exprimée précédemment avec des mots précis par le Concile Vatican 11?2,
«Avoir» des objets et des biens ne perfectionne pas, en soi, le sujet humain si cela ne contribue pas a la
maturation et a I'enrichissement de son «étre», c'est-a-dire a la réalisation de la vocation humaine en tant

que telle.

Certes, la différence entre «étre» et «avoir», le danger inhérent a une pure multiplication ou a une pure
substitution de choses possédées face a la valeur de I'«étre», ne doit pas se transformer nécessairement
en une antinomie. L'une des plus grandes injustices du monde contemporain consiste précisément dans
le fait qu'il y a relativement peu de personnes qui possedent beaucoup, tandis que beaucoup ne
possedent presque rien. C'est linjustice de la mauvaise répartition des biens et des services
originairement destinés a tous.

Voici alors le tableau: il y a ceux - le petit nombre possédant beaucoup - qui n'arrivent pas vraiment a
«étre» parce que, par suite d'un renversement de la hiérarchie des valeurs, ils en sont empéchés par le
culte de I'«avoir», et il y a ceux - le plus grand nombre, possédant peu ou rien - qui n'arrivent pas a
réaliser leur vocation humaine fondamentale parce qu'ils sont privés des biens élémentaires.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le mal ne consiste pas dans I'«avoir» en tant que tel mais dans le fait de posséder d'une fagcon qui ne
respecte pas la qualité ni I'ordre des valeurs des biens que l'on a, qualité et ordre des valeurs qui
découlent de la subordination des biens et de leur mise a la disposition de I'«étre» de I'homme et de sa
vraie vocation.

Ainsi, il reste clair que si le développement a nécessairement une dimension économique puisqu'il doit
fournir au plus grand nombre possible des habitants du monde la disponibilité de biens indispensables
pour «étre», il ne se limite pas a cette dimension. S'il en était autrement, il se retournerait contre ceux
que l'on voudrait favoriser.

Les caractéristiques d'un développement intégral, «plus humain», capable de se maintenir, sans nier les
exigences économiqsues, a la hauteur de la vocation authentique de 'hnomme et de la femme, ont été
décrites par Paul VI*.

29. Un développement qui n'est pas seulement économique se mesure et s'oriente selon cette réalité et
cette vocation de 'homme envisagé dans sa totalité, c'est-a-dire selon un parameétre intérieur qui lui est
propre. Il a évidemment besoin des biens créés et des produits de l'industrie, continuellement enrichie
par le progres scientifique et technologique. Et la disponibilité toujours nouvelle des biens matériels, tout
en répondant aux besoins, ouvre de nouveaux horizons. Le danger de l'abus de consommation et
l'apparition des besoins artificiels ne doivent nullement empécher I'estime et I'utilisation des nouveaux
biens et des nouvelles ressources mis a notre disposition; il nous faut méme y voir un don de Dieu et une
réponse a la vocation de I'homme, qui se réalise pleinement dans le Christ.

Mais pour poursuivre le véritable développement, il est nécessaire de ne jamais perdre de vue ce
parametre, qui est dans la nature spécifique de I'homme créé par Dieu a son image et a sa ressemblance
(cf. Gn 1, 26). Nature corporelle et spirituelle, symbolisée, dans le deuxiéme récit de la création, par les
deux éléments: la terre avec laquelle Dieu forme le corps de I'nomme, et le souffle de vie insufflé dans
ses narines (cf. Gn 2, 7).

L'homme en vient ainsi a avoir une certaine affinité avec les autres créatures: il est appelé a les utiliser, a
s'occuper d'elles et, toujours selon le récit de la Genése (2, 15), il est établi dans le jardin, ayant pour
tache de le cultiver et de le garder, au-dessus de tous les autres étres placés par Dieu sous sa
domination (cf. ibid., 1, 25-26). Mais en méme temps I'homme doit rester soumis a la volonté de Dieu, qui
lui fixe des limites quant a l'usage et a la domination des choses (cf. ibid., 2, 16-17), tout en lui promettant
l'immortalité (cf. ibid., 2, 9; Sg 2, 23). Ainsi 'homme, en étant I'image de Dieu, a une vraie affinité avec lui
aussi.

A partir de cet enseignement, on voit que le développement ne peut consister seulement dans I'usage,
dans la domination, dans la possession sans restriction des choses créées et des produits de I'industrie
humaine, mais plutét dans le fait de subordonner la possession, la domination et l'usage a la
ressemblance divine de I'homme et a sa vocation a l'immortalité. Telle est la réalité transcendante de
I'étre humain, que nous voyons transmise dés l'origine a un couple, homme et femme (Gn 1, 27), et qui
est donc fondamentalement sociale.

30. Selon I'Ecriture Sainte, la notion de développement n'est donc pas seulement «laique» ou «profane»:
il apparait aussi, tout en gardant son caractére socio-économique, comme ['expression moderne d'une
dimension essentielle de la vocation de I'homme.

En effet, 'homme n'a pas été créé, pour ainsi dire, immobile et statique. La premiére image qu'en
présente la Bible le montre clairement comme créature et image, déterminée dans sa réalité profonde par
l'origine et par l'affinité qui le constituent. Mais tout cela introduit dans I'étre humain, homme et femme, le
germe et I'exigence d'une tache originelle a accomplir, que ce soit chacun individuellement ou en couple.
La tache est évidemment de «dominer» sur les autres créatures, de «cultiver le jardin»; elle doit étre
accomplie dans le cadre de l'obéissance a la loi divine et donc dans le respect de l'image regue, clair
fondement du pouvoir de domination qui lui est reconnu en relation avec son perfectionnement (cf. Gn 1,
26-30; 2, 15-16; Sg 9, 2-3).

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Quand I'homme désobéit a Dieu et refuse de se soumettre a son pouvoir, la nature se rebelle contre lui et
elle ne le reconnait plus comme son seigneur, car il a obscurci en lui l'image divine. L'appel a la
possession et a l'usage des moyens créés reste toujours valable, mais aprés le péché son exercice
devient ardu et chargé de souffrance (cf. Gn 3, 17-19).

En effet, le chapitre suivant de la Genése nous montre la descendance de Cain qui batit «une ville», se
consacre a l'élevage, s'adonne aux arts (la musique) et a la technique (la métallurgie); en méme temps,
on commence «a invoquer le nom du Seigneur» (cf. Gn 4, 17-26).

L'histoire du genre humain présentée par I'Ecriture Sainte, méme aprés la chute dans le péché, est une
histoire de réalisations continuelles qui, toujours remises en question et menacées par le péché, se
répétent, s'enrichissent et se répandent comme une réponse a la vocation divine assignée deés le
commencement a I'hnomme et a la femme (cf. Gn 1, 26-28) et gravée dans l'image regue par eux.

Il est logique de conclure, au moins pour ceux qui croient a la Parole de Dieu, que le «développement»
d'aujourd'hui doit étre considéré comme un moment de I'histoire qui a commencé avec la création et est
continuellement menacée en raison de l'infidélité a la volonté du Créateur, surtout & cause de la tentation
d'idolatrie; mais il correspond fondamentalement a ses prémisses. Celui qui voudrait renoncer a la tache,
difficile mais exaltante, d'améliorer le sort de tout I'homme et de tous les hommes, sous prétexte du poids
trop lourd de la lutte et de I'effort incessant pour se dépasser, ou méme parce qu'on a expérimenté
I'échec et le retour au point de départ, celui-la ne répondrait pas a la volonté de Dieu créateur. De ce
point de vue, dans I'encyclique Laborem exercens, je me suis référé a la vocation de 'homme au travail,
pour souligner I'idée que c'est toujours lui qui est le protagoniste du développement&.

Bien plus, le Seigneur Jésus lui-méme, dans la parabole des talents, met en relief le traitement sévére
réservé a celui qui a osé enfouir le don recu: «Serviteur mauvais et paresseux! Tu savais que je
moissonne la ou je n'ai pas semé, et que je ramasse ou je n'ai rien répandu... Enlevez-lui donc son talent
et donnez-le a celui qui a les dix talents» (Mt 25, 26-28). Il nous revient, a nous qui recevons les dons de
Dieu pour les faire fructifier, de «<semer» et de «moissonner». Si nous ne le faisons pas, on nous enlévera
méme ce que nous avons.

L'approfondissement de ces paroles séveres pourra nous pousser a nous consacrer avec plus de
détermination au devoir, urgent pour tous aujourd'hui, de collaborer au développement intégral des
autres: «Développement de tout I'homme et de tous les hommes»>.

31. La foi au Christ Rédempteur, tout en apportant un éclairage de lintérieur sur la nature du
développement, est également un guide dans le travail de collaboration. Dans la Lettre de saint Paul aux
Colossiens, nous lisons que le Christ est le «Premier-né de toute créature» et que «tout a été créé par lui
et pour lui» (1, 15-16). En effet, tout «subsiste en lui» car «Dieu s'est plu a faire habiter en lui toute la
Plénitude et par lui a réconcilier tous les étres pour lui» (ibid., 1, 20).

Dans ce plan divin, qui commence par I'éternité dans le Christ, «<image» parfaite du Pére, et qui culmine
en lui, «Premier-né d'entre les morts» (ibid., 1, 15. 18), s'inscrit notre histoire, marquée par notre effort
personnel et collectif pour élever la condition humaine, surmonter les obstacles toujours renaissants sur
notre route, nous disposant ainsi a participer a la plénitude qui «habite dans le Seigneur» et qu'il
communique «a son Corps, c'est-a-dire I'Eglise» (ibid., 1, 18; cf. Ep 1, 22-23), tandis que le péché, qui
sans cesse nous poursuit et compromet nos réalisations humaines, est vaincu et racheté par la
«réconciliation» opérée par le Christ (cf. Col 1, 20).

Ici, les perspectives s'élargissent. On retrouve le réve d'un «progrés indéfini», radicalement transforme
par /'optique nouvelle ouverte par la foi chrétienne, qui nous assure qu'un tel progres n'est possible que
parce que Dieu le Pére a décidé des le commencement de rendre 'homme participant de sa gloire en
Jésus Christ ressuscité, «en qui nous trouvons la rédemption, par son sang, la rémission des fautes» (Ep
1, 7), et qu'en lui il a voulu vaincre le péché et le faire servir pour notre plus grand bien®, qui surpasse
infiniment tout ce que le progrées pourrait réaliser.

Nous pouvons dire alors - tandis que nous nous débattons au sein des ténébres et des carences du
sous-développement et du surdéveloppement - qu'un jour «cet étre corruptible revétira l'incorruptibilité et

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



cet étre mortel revétira I'immortalité» (cf. 1 Co 15, 54), quand le Seigneur «remettra la royauté a Dieu le
Pere» (ibid., 15, 24) et que toutes les ceuvres et les actions dignes de I'homme seront rachetées.

En outre, la conception de la foi éclaire bien les raisons qui poussent I'Eglise a se préoccuper du
probléme du développement, a le considérer comme un devoir de son ministére pastoral, a stimuler la
réflexion de tous sur la nature et les caractéristiques du développement humain authentique. Par ses
efforts, elle veut d'une part se mettre au service du plan divin visant a ce que toute chose soit ordonnée a
la plénitude qui habite dans le Christ (cf. Col 1, 19) et qu'il a lui-méme communiquée a son Corps, et
d'autre part répondre a sa vocation fondamentale de «sacrement», c'est-a-dire «signe et moyen de
I'union intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain»>~.

Certains Péres de I'Eglise se sont inspirés de cette conception pour élaborer a leur tour, dans une
expression originale, une conception du sens de l'histoire et du travail humain, considéré comme orienté
vers une fin qui le dépasse et toujours défini par sa relation avec I'ceuvre du Christ. Autrement dit, il est
possible de retrouver dans I'enseignement patristique une vision optimiste de I'histoire et du travail, c'est-
a-dire de la valeur permanente des réalisations humaines authentiques, en tant que rachetées par le
Christ et destinées au Régne promis®.

C'est ainsi que fait partie de I'enseignement et de la pratique la plus ancienne de I'Eglise la conviction
d'étre tenue par vocation - elle-méme, ses ministres et chacun de ses membres - a soulager la misere de
ceux, proches ou lointains, qui souffrent, et cela non seulement avec le «superflu» mais aussi avec le
«nécessaire». En cas de besoin, on ne peut donner la préférence a I'ornementation superflue des églises
et aux objets de culte précieux; au contraire, il pourrait étre obligatoire d'aliéner ces biens pour donner du
pain, de la boisson, des vétements et une maison & ceux qui en sont privés®. Ici, comme on I'a déja noté,
nous est indiquée une «hiérarchie des valeurs» - dans le cadre du droit de propriété - entre I'«avoir» et
I'«étre», surtout quand I'«avoir » de quelques-uns peut se révéler dommageable pour I'«étre» de
beaucoup d'autres.

Dans son encyclique, le Pape Paul VI se tient dans la ligne de cet enseignement, s'inspirant de la
constitution pastorale Gaudium et spes@. Pour ma part, je voudrais insister encore sur sa gravité et son
urgence, en demandant au Seigneur d'accorder a tous les chrétiens la force de passer fidelement a
I'application pratique.

32. L'obligation de se consacrer au développement des peuples n'est pas seulement un devoir individuel,
encore moins individualiste, comme s'il était possible de le réaliser uniquement par les efforts isolés de
chacun. C'est un impératif pour tous et chacun des hommes et des femmes, et aussi pour les sociétés et
les nations; il oblige en particulier I'Eglise catholique, les autres Eglises et Communautés ecclésiales,
avec lesquelles nous sommes pleinement disposés a collaborer dans ce domaine. En ce sens, de méme
que nous autres, catholiques, invitons nos fréres chrétiens a participer a nos initiatives, de méme nous
nous déclarons préts a collaborer & leurs initiatives, accueillant volontiers les invitations qui nous sont
faites. Dans cette recherche du développement intégral de I'homme, nous pouvons également faire
beaucoup avec les croyants des autres religions, comme cela se fait du reste en divers lieux.

La collaboration au développement de tout 'homme et de tout homme est en effet un devoir de fous
envers tous, et elle doit en méme temps étre commune aux quatre parties du monde: Est et Ouest, Nord
et Sud; ou, pour employer le terme en usage, aux divers «mondes». Si, au contraire, on essaie de le
réaliser d'un seul c6té, dans un seul monde, cela se fait aux dépens des autres; et la ou cela commence,
du fait méme que les autres sont ignorés, cela s'hypertrophie et se pervertit.

Les peuples ou les nations ont droit eux aussi a leur développement intégral qui, s'il comporte, comme on
I'a dit, les aspects économiques et sociaux, doit comprendre également l'identité culturelle de chacun et
l'ouverture au transcendant. Et en aucun cas la nécessité du développement ne peut étre prise comme
prétexte pour imposer aux autres sa propre fagon de vivre ou sa propre foi religieuse.

33. Un type de développement qui ne respecterait pas et n'encouragerait pas les droits humains,
personnels et sociaux, économiques et politiques, y compris les droits des nations et des peuples, ne
serait pas non plus vraiment digne de I'homme.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Aujourd'hui plus que par le passé peut-étre, on reconnait plus clairement la contradiction intrinséque d'un
développement limité au seul aspect économique. Il subordonne facilement la personne humaine et ses
besoins les plus profonds aux exigences de la planification économique ou du profit exclusif.

Le lien intrinseque entre le développement authentique et le respect des droits de 'homme révéle encore
une fois son caractére moral: la vraie élévation de 'homme, conforme a la vocation naturelle et historique
de chacun, ne s'atteint pas par la seule utilisation de I'abondance des biens et des services, ou en
disposant d'infrastructures parfaites.

Quand les individus et les communautés ne voient pas rigoureusement respectées les exigences morales,
culturelles et spirituelles fondées sur la dignité de la personne et sur lidentité propre de chaque
communauté, a commencer par la famille et par les sociétés religieuses, tout le reste - disponibilité de
biens, abondance de ressources techniques appliquées a la vie quotidienne, un certain niveau de bien-
étre matériel - s'avérera insatisfaisant et, a la longue, méprisable. C'est ce qu'affirme clairement le
Seigneur dans I'Evangile en attirant I'attention de tous sur la vraie hiérarchie des valeurs: «Quel avantage
un homme aura-t-il a gagner le monde entier, s'il le paye de sa vie?» (Mt 16, 26).

Un vrai développement, selon les exigences propres de I'étre humain, homme ou femme, enfant, adulte
ou vieillard, implique, surtout de la part de ceux qui interviennent activement dans ce processus et en
sont responsables, une vive conscience de la valeur des droits de tous et de chacun, et aussi de la
nécessité de respecter le droit de chacun a la pleine utilisation des avantages offerts par la science et par
la technique.

Sur le plan intérieur de chaque pays, le respect de tous les droits prend une grande importance,
spécialement le droit a la vie a tous les stades de l'existence, les droits de la famille en tant que
communauté sociale de base ou «cellule de la société», |a justice dans les rapports de travail, les droits
inhérents a la vie de la communauté politique en tant que telle, les droits fondés sur la vocation
transcendante de I'étre humain, a commencer par le droit a la liberté de professer et de pratiquer son
propre credo religieux.

Sur le plan international, celui des rapports entre les Etats ou, selon le langage courant, entre les divers
«mondes», il est nécessaire qu'il y ait un respect total de l'identité de chaque peuple, avec ses
caractéristiques historiques et culturelles. Il est également indispensable, comme le souhaitait déja
I'encyclique Populorum progressio, de reconnaitre a chaque peuple le méme droit a «s'asseoir a la table
du festin»" au lieu d'étre comme Lazare qui gisait a la porte, tandis que «les chiens venaient lécher ses
ulcéres» (cf. Lc 16, 21). Les peuples aussi bien que les individus doivent jouir de I'égalité fondamentale®®
sur laquelle est basée, par exemple, la Charte de I'Organisation des Nations Unies, égalité qui est le
fondement du droit de tous a participer au processus de développement intégral.

Pour étre intégral, le développement doit se réaliser dans le cadre de la solidarité et de la liberté, sans
jamais sacrifier I'une a l'autre sous aucun prétexte. Le caractére moral du développement et la nécessité
de sa promotion sont mis en valeur quand on a le respect le plus rigoureux pour toutes les exigences
dérivant de I'ordre de la vérité et du bien, qui est celui de la créature humaine. En outre, le chrétien, qui a
appris a voir en 'homme l'image de Dieu appelée a participer a la vérité et au bien qu'est Dieu lui-méme,
ne comprend pas l'engagement en faveur du développement et de sa réalisation en dehors de la
considération et du respect dus a la dignité unique de cette «image». Autrement dit, le véritable
développement doit étre fondé sur I'amour de Dieu et du prochain, et contribuer a faciliter les rapports
entre les individus et la société. Telle est la «civilisation de I'amour» dont parlait souvent le Pape Paul VI.

34. Le caractere moral du développement ne peut non plus faire abstraction du respect pour les étres qui
forment la nature visible et que les Grecs, faisant allusion justement a /'ordre qui la distingue, appelaient
le «cosmos». Ces réalités exigent elles aussi le respect, en vertu d'une triple considération sur laquelle il
convient de réfléchir attentivement.

La premiere consiste dans I'utilité de prendre davantage conscience que I'on ne peut impunément faire
usage des diverses catégories d'étres, vivants ou inanimés - animaux, plantes, éléments naturels -
comme on le veut, en fonction de ses propres besoins économiques. Il faut au contraire tenir compte de
la nature de chaque étre et de ses liens mutuels dans un systeme ordonné, qui est le cosmos.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



La deuxieme considération se fonde, elle, sur la constation, qui s'impose de plus en plus peut-on dire, du
caractere limité des ressources naturelles, certaines d'entre elles n'étant pas renouvelables, comme on
dit. Les utiliser comme si elles étaient inépuisables, avec une domination absolue, met sérieusement en
danger leur disponibilité non seulement pour la génération présente mais surtout pour celles de I'avenir.

La troisieme considération se rapporte directement aux conséquences qu'a un certain type de
développement sur la qualité de la vie dans les zones industrialisées. Nous savons tous que
l'industrialisation a toujours plus fréquemment pour effet, direct ou indirect, la contamination de
I'environnement, avec de graves conséquences pour la santé de la population.

Encore une fois, il est évident que le développement, la volonté de planification qui le guide, l'usage des
ressources et la maniére de les utiliser, ne peuvent pas étre séparés du respect des exigences morales.
L'une de celles-ci impose sans aucun doute des limites a l'usage de la nature visible. La domination
accordée par le Créateur a 'nomme n'est pas un pouvoir absolu, et I'on ne peut parler de liberté «d'user
et d'abuser», ou de disposer des choses comme on l'entend. La limitation imposée par le Créateur lui-
méme dés le commencement, et exprimée symboliquement par l'interdiction de «manger le fruit de
l'arbre» (cf. Gn 2, 16-17), montre avec suffisamment de clarté que, dans le cadre de la nature visible,
nous sommes soumis a des lois non seulement biologiques mais aussi morales, que I'on ne peut
transgresser impunément.

Une juste conception du développement ne peut faire abstraction de ces considérations - relatives a
'usage des éléments de la nature, au renouvellement des ressources et aux conséquences d'une
industrialisation désordonnée - qui proposent encore une fois a notre conscience la dimension morale par
laquelle se distingue le développement®.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



V. UNE LECTURE THEOLOGIQUE DES PROBLEMES MODERNES

35. Eclairés par ce caractere moral, essentiel au développement, il nous faut considérer dans la méme
optique les obstacles qui I'entravent. Si donc, pendant les années écoulées depuis la publication de
I'encyclique de Paul VI, le développement n'a pas été réalisé - ou I'a été dans une faible mesure,
irrégulierement, sinon méme de maniere contradictoire -, les causes ne peuvent en étre seulement de
nature économique. Comme il a déja été dit, des mobiles politiques interviennent aussi. En effet, les
décisions qui accélérent ou freinent «le développement des peuples» ne sont autres que des facteurs de
caractére politique. Pour surmonter les mécanismes pervers rappelés plus haut, et pour les remplacer
par des mécanismes nouveaux, plus justes et plus conformes au bien commun de I'humanité, une
volonté politique efficace est nécessaire. Malheureusement, apres avoir analysé la situation, il faut
conclure qu'elle a été insuffisante.

Dans un document pastoral, comme celui-ci, une analyse portant exclusivement sur les causes
économiques et politiques du sous-développement (et aussi, toutes proportions gardées, de ce qu'on
pourrait appeler le surdéveloppement) serait incomplete. Il est donc nécessaire de discerner les causes
d'ordre moral qui, du point de vue du comportement des hommes considérés comme des personnes
responsables, interviennent pour freiner le cours du développement et en empécher la pleine réalisation.

De méme, lorsqu'on dispose des moyens scientifiques et techniques qui doivent permettre d'acheminer
enfin les peuples vers un vrai développement grace aux décisions concrétes indispensables d'ordre
politique, on ne surmontera les obstacles principaux qu'en vertu de prises de position essentiellement
morales, lesquelles, pour les croyants, spécialement pour les chrétiens, seront inspirées par les principes
de la foi, avec I'aide de la grace divine.

36. Par conséquent, il faut souligner qu'un monde divisé en blocs régis par des idéologies rigides, ou
dominent diverses formes d'impérialisme au lieu de l'interdépendance et de la solidarité, ne peut étre
qu'un monde soumis a des «structures de péché». La somme des facteurs négatifs qui agissent a
l'opposé d'une vraie conscience du bien commun universel et du devoir de le promouvoir, donne
I'impression de créer, chez les personnes et dans les institutions, un obstacle trés difficile a surmonter a
premiére vue®.

Si la situation actuelle releve de difficultés de nature diverse, il n'est pas hors de propos de parler de
«structures de péché», lesquelles, comme je I'ai montré dans I'exhortation apostolique Reconciliatio et
paenitentia, ont pour origine le péché personnel et, par conséquent, sont toujours reliées a des actes
concrets des personnes, qui les font naitre, les consolident et les rendent difficiles a abolir®. Ainsi elles
se renforcent, se répandent et deviennent sources d'autres péchés, et elles conditionnent la conduite des
hommes.

«Péché» et «structures de péché» sont des catégories que I'on n'applique pas souvent a la situation du
monde contemporain. Cependant, on n'arrive pas facilement a comprendre en profondeur la réalité telle
qu'elle apparait a nos yeux sans désigner la racine des maux qui nous affectent.

Il est vrai que I'on peut parler d'«égoisme» et de «courte vue»; on peut penser a des «calculs politiques
erronés», a des «décisions économiques imprudentes». Et dans chacun de ces jugements de valeur on
releve un élément de caractere éthique ou moral. La condition de I'hnomme est telle qu'elle rend difficile
une analyse plus profonde des actions et des omissions des personnes sans inclure, d'une maniere ou
de l'autre, des jugements ou des références d'ordre éthique.

De soi, ce jugement est positif, surtout si sa cohérence va jusqu'au bout et s'il s'appuie sur la foi en un
Dieu et sur sa loi qui commande le bien et interdit le mal.

En cela consiste la différence entre le type d'analyse socio-politique et la référence formelle au «péché»
et aux «structures de péché». Selon cette derniére conception, la volonté de Dieu trois fois Saint est prise
en considération, avec son projet pour les hommes, avec sa justice et sa miséricorde. Le Dieu riche en
miséricorde, rédempteur de I'homme, Seigneur et auteur de la vie, exige de la part de I'homme des
attitudes précises qui s'expriment aussi dans des actions ou des omissions a I'égard du prochain. Et cela
est en rapport avec la «seconde table» des dix commandements (cf. Ex 20, 12-17; Dt 5, 16-21): par

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



l'inobservance de ceux-ci on offense Dieu et on porte tort au prochain en introduisant dans le monde des
conditionnements et des obstacles qui vont bien au-dela des actions d'un individu et de la bréve période
de sa vie. On interfére ainsi également dans le processus du développement des peuples dont le retard
ou la lenteur doivent aussi étre compris dans cet éclairage.

37. A cette analyse générale d'ordre religieux, on peut ajouter certaines considérations particulieres pour
observer que parmi les actes ou les attitudes contraires a la volonté de Dieu et au bien du prochain et les
«structures» qu'ils induisent, deux éléments paraissent aujourd'hui les plus caractéristiques: d'une part le
désir exclusif du profit et, d'autre part, la soif du pouvoir dans le but d'imposer aux autres sa volonté. Pour
mieux définir chacune des attitudes on peut leur accoler I'expression «a tout prix». En d'autres termes,
nous nous trouvons face a l'absolutisation des attitudes humaines avec toutes les conséquences qui en
découlent.

Méme si en soi les deux attitudes sont séparables, I'une pouvant exister sans l'autre, dans le panorama
qui se présente a nos yeux, toutes deux se retrouvent indissolublement liées, que ce soit I'une ou l'autre
qui prédomine.

Evidemment les individus ne sont pas seuls a étre victimes de cette double attitude de péché; les nations
et les blocs peuvent I'étre aussi. Cela favorise encore plus l'introduction des «structures de péché» dont
j'ai parlé. Si I'on considérait certaines formes modernes d'«impérialisme» a la lumiére de ces critéres
moraux, on découvrirait que derriére certaines décisions, inspirées seulement, en apparence, par des
motifs économiques ou politiques, se cachent de véritables formes d'idolatrie de I'argent, de l'idéologie,
de la classe, de la technologie.

J'ai voulu introduire ici ce type d'analyse surtout pour montrer quelle est la véritable nature du mal auquel
on a a faire face dans le probléme du développement des peuples: il s'agit d'un mal moral, résultant de
nombreux péchés qui produisent des «structures de péché». Diagnostiquer ainsi le mal amene a définir
avec exactitude, sur le plan de la conduite humaine, /e chemin a suivre pour le surmonter.

38. C'est un chemin long et complexe et, de plus, rendu constamment précaire soit par la fragilité
intrinséque des desseins et des réalisations humaines, soit par les mutations des conditions externes
extrémement imprévisibles. Il faut cependant avoir le courage de se mettre en route et, lorsqu'on a fait
quelques pas ou parcouru une partie du trajet, aller jusqu'au bout.

Dans le contexte de ces réflexions, la décision de se mettre en route et de continuer & marcher prend,
avant tout, une portée morale que les hommes et les femmes croyants reconnaissent comme requise par
la volonté de Dieu, fondement unique et vrai d'une éthique qui s'impose absolument.

Il est souhaitable aussi que les hommes et les femmes privés d'une foi explicite soient convaincus que
les obstacles opposés au développement intégral ne sont pas seulement d'ordre économique, mais qu'ils
dépendent d'attitudes plus profondes s'exprimant, pour I'étre humain, en valeurs de nature absolue. C'est
pourquoi il faut espérer que ceux qui sont responsables envers leurs semblables, d'une maniere ou d'une
autre, d'une «vie plus humaine», inspirés ou non par une foi religieuse, se rendent pleinement compte de
l'urgente nécessité d'un changement des attitudes spirituelles qui caractérisent les rapports de tout
homme avec lui-méme, avec son prochain, avec les communautés humaines méme les plus éloignées et
avec la nature; cela en vertu de valeurs supérieures comme le bien commun ou, pour reprendre
I'heureuse expression de I'encyclique Populorum progressio, «le développement intégral de tout 'homme
et de tous les hommes»®.

Pour les chrétiens, comme pour tous ceux qui reconnaissent le sens théologique précis du mot «péché»,
le changement de conduite, de mentalité ou de maniére d'étre s'appelle «conversion», selon le langage
biblique (cf. Mc 1, 15; Lc 13, 3. 5; Is 30, 15). Cette conversion désigne précisément une relation a Dieu, a
la faute commise, a ses conséquences et donc au prochain, individu ou communauté. Dieu, qui «tient
dans ses mains le coeur des puissants»®’ et le coeur de tous les hommes, peut, suivant sa propre
promesse, transformer par son Esprit les «cceurs de pierre» en «coeurs de chair» (cf. Ez 36, 26).

Sur le chemin de la conversion désirée, conduisant a surmonter les obstacles moraux au développement,
on peut déja signaler, comme valeur positive et morale, la conscience croissante de l'interdépendance

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



entre les hommes et les nations. Le fait que des hommes et des femmes, en diverses parties du monde,
ressentent comme les concernant personnellement les injustices et les violations des droits de 'homme
commises dans des pays lointains ou ils n'iront sans doute jamais, c'est un autre signe d'une réalité
intériorisée dans la conscience, prenant ainsi une connotation morale.

Il s'agit, avant tout, du fait de l'interdépendance, ressentie comme un systéeme nécessaire de relations
dans le monde contemporain, avec ses composantes économiques, culturelles, politiques et religieuses,
et élevé au rang de catégorie morale. Quand linterdépendance est ainsi reconnue, la réponse
correspondante, comme attitude morale et sociale et comme «vertu», est la solidarité. Celle-ci n'est donc
pas un sentiment de compassion vague ou d'attendrissement superficiel pour les maux subis par tant de
personnes proches ou lontaines. Au contraire, c'est la détermination ferme et persévérante de travailler
pour le bien commun, c'est-a-dire pour le bien de fous et de chacun parce que tous nous sommes
vraiment responsables de tous. Une telle détermination est fondée sur la ferme conviction que le
développement intégral est entravé par le désir de profit et la soif de pouvoir dont on a parlé. Ces
attitudes et ces «structures de péché» ne peuvent étre vaincues - bien entendu avec l'aide de la grace
divine - que par une attitude diamétralement opposée: se dépenser pour le bien du prochain en étant prét,
au sens évangélique du terme, a «se perdre» pour l'autre au lieu de I'exploiter, et a «le servir» au lieu de
l'opprimer a son propre profit (cf. Mt 10, 40-42; 20, 25; Mc 10, 42-45; Lc 22, 25-27).

39. La pratique de la solidarité a l'intérieur de toute société est pleinement valable lorsque ses membres
se reconnaissent les uns les autres comme des personnes. Ceux qui ont plus de poids, disposant d'une
part plus grande de biens et de services communs, devraient se sentir responsables des plus faibles et
étre préts a partager avec eux ce qu'ils posseédent. De leur cbté, les plus faibles, dans la méme ligne de
la solidarité, ne devraient pas adopter une attitude purement passive ou destructrice du tissu social, mais,
tout en défendant leurs droits Iégitimes, faire ce qui leur revient pour le bien de tous. Les groupes
intermédiaires, a leur tour, ne devraient pas insister avec égoisme sur leurs intéréts particuliers, mais
respecter les intéréts des autres.

Dans le monde contemporain, on trouve comme signes positifs le sens croissant de la solidarité des
pauvres entre eux, leurs actions de soutien mutuel, les manifestations publiques sur le terrain social sans
recourir a la violence, mais en faisant valoir leurs besoins et leurs droits face a l'inefficacité et a la
corruption des pouvoirs publics. En vertu de son engagement évangélique, I'Eglise se sent appelée a étre
aux cbtés des foules pauvres, a discerner la justice de leurs revendications, a contribuer a les satisfaire,
sans perdre de vue le bien des groupes dans le cadre du bien commun.

Par analogie, le méme critere s'applique dans les relations internationales. L'interdépendance doit se
transformer en solidarité, fondée sur le principe que les biens de la création sont destinés a tous ce que
l'industrie humaine produit par la transformation des matieres premieres, avec I'apport du travail, doit
servir également au bien de tous.

Dépassant les impérialismes de tout genre et la volonté de préserver leur hégémonie, les nations les plus
puissantes et les plus riches doivent avoir conscience de leur responsabilité morale a I'égard des autres,
afin que s'instaure un véritable systeme international régi par le principe de /'égalité de tous les peuples
et par le respect indispensable de leurs Iégitimes différences. Les pays économiquement les plus faibles,
ou restant aux limites de la survie, doivent étre mis en mesure, avec l'assistance des autres peuples et
de la communauté internationale, de donner, eux aussi, une contribution au bien commun grace aux
trésors de leur humanité et de leur culture, qui autrement seraient perdus a jamais.

La solidarité nous aide a voir I'«autre» - personne, peuple ou nation - non comme un instrument
quelconque dont on exploite a peu de frais la capacité de travail et la résistance physique pour
I'abandonner quand il ne sert plus, mais comme notre «semblable», une «aide» (cf. Gn 2, 18. 20), que
I'on doit faire participer, a parité avec nous, au banquet de la vie auquel tous les hommes sont également
invités par Dieu. D'ou l'importance de réveiller la conscience religieuse des hommes et des peuples.

Ainsi l'exploitation, I'oppression, I'anéantissement des autres sont exclus. Ces faits, dans la division
actuelle du monde en blocs opposés, se rejoignent dans le danger de la guerre et dans le souci excessif
de la sécurité, aux dépens bien souvent de l'autonomie, de la liberté de décision, méme de lintégrité
territoriale des nations les plus faibles qui entrent dans les soi-disant «zones d'influence» ou dans les
«périmetres de sécurité».

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Les «structures de péché» et les péchés qu'elles entrainent s'opposent d'une maniére tout aussi radicale
a la paix et au développement, parce que le développement, suivant la célébre expression de
I'encyclique de Paul VI est «le nouveau nom de la paix».

Ainsi la solidarité que nous proposons est le chemin de la paix et en méme temps du développement. En
effet, la paix du monde est inconcevable si les responsables n'en viennent pas a reconnaitre que
l'interdépendance exige par elle-méme que I'on dépasse la politique des blocs, que 'on renonce a toute
forme d'impérialisme économique, militaire ou politique, et que I'on transforme la défiance réciproque en
collaboration. Cette derniére est précisément /'acte caractéristique de la solidarité entre les individus et
les nations.

La devise du pontificat de mon vénéré prédécesseur Pie Xl était Opus iustitiae pax, la paix est le fruit de
la justice. Aujourd'hui on pourrait dire, avec la méme justesse et la meme force d'inspiration biblique (cf.
Is 32, 17; Jc 3, 18): Opus solidaritatis pax, la paix est le fruit de la solidarité.

L'objectif de la paix, si désiré de tous, sera certainement atteint grace a la mise en ceuvre de la justice
sociale et internationale, mais aussi grace a la pratique des vertus qui favorisent la convivialité et qui
nous apprennent a vivre unis afin de construire dans I'unité, en donnant et en recevant, une société
nouvelle et un monde meilleur.

40. La solidarité est sans aucun doute une vertu chrétienne. Dés le développement qui précéde on
pouvait entrevoir de nombreux points de contact entre elle et I'amour qui est le signe distinctif des
disciples du Christ (cf. Jn 13, 35).

A la lumiére de la foi, la solidarité tend a se dépasser elle-méme, a prendre les dimensions
spécifiquement chrétiennes de la gratuité totale, du pardon et de la réconciliation. Alors le prochain n'est
pas seulement un étre humain avec ses droits et son égalité fondamentale a I'égard de tous, mais il
devient I'image vivante de Dieu le Pére, rachetée par le sang du Christ et objet de I'action constante de
I'Esprit Saint. Il doit donc étre aimé, méme s'il est un ennemi, de I'amour dont I'aime le Seigneur, et I'on
doit étre prét au sacrifice pour lui, méme au sacrifice supréme: «Donner sa vie pour ses fréres» (cf. 1 Jn
3, 16).

Alors la conscience de la paternité commune de Dieu, de la fraternité de tous les hommes dans le Christ,
«fils dans le Fils», de la présence et de I'action vivifiante de I'Esprit Saint, donnera a notre regard sur le
monde comme un nouveau critére d'interprétation. Au-dela des liens humains et naturels, déja si forts et
si étroits, se profile & la lumiére de la foi un nouveau modele d'unité du genre humain dont doit s'inspirer
en dernier ressort la solidarité. Ce modéle d'unité supréme, reflet de la vie intime de Dieu un en trois
personnes, est ce que nous chrétiens désignons par le mot «communion».

Cette communion spécifiquement chrétienne, jalousement préservée, étendue et enrichie avec l'aide du
Seigneur, est I'Ame de la vocation de I'Eglise a étre «sacrement» dans le sens déja indiqué.

La solidarité doit donc contribuer a la réalisation de ce dessein divin tant sur le plan individuel que sur
celui de la société nationale et internationale. Les «mécanismes pervers» et les «structures de péché»
dont nous avons parlé ne pourront étre vaincus que par la pratique de la solidarité humaine et chrétienne
a laquelle I'Eglise invite et qu'elle promeut sans relache. C'est seulement de cette maniere que beaucoup
d'énergies positives pourront étre libérées entierement au bénéfice du développement et de la paix.

De nombreux saints canonisés par I'Eglise offrent d'admirables témoignages de cette solidarité et
peuvent servir d'exemple dans les difficiles circonstances actuelles. Entre tous, je voudrais rappeler saint
Pierre Claver qui s'est mis au service des esclaves a Carthagene des Indes, et saint Maximilien-Marie
Kolbe qui offrit sa vie pour un déporté inconnu de lui dans le camp de concentration d'Auschwitz-
Oswiecim.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



VI. QUELQUES ORIENTATIONS PARTICULIERES

41. L'Eglise n'a pas de solutions techniques a offrir face au probléme du sous-développement comme tel,
ainsi que le déclarait déja le Pape Paul VI dans son encyclique®’. En effet, elle ne propose pas des
systémes ou des programmes économiques et politiques, elle ne manifeste pas de préférence pour les
uns ou pour les autres, pourvu que la dignité de I'hnomme soit diment respectée et promue et qu'elle-
méme se voie laisser I'espace nécessaire pour accomplir son ministére dans le monde.

Mais I'Eglise est «experte en humanité»"’, et cela la pousse nécessairement & étendre sa mission

religieuse aux divers domaines ou les hommes et les femmes déploient leur activité a la recherche du
bonheur, toujours relatif, qui est possible en ce monde, conformément a leur dignité de personnes.

A l'exemple de mes prédécesseurs, je dois repéter que ce qui touche a la dignité de 'hnomme et des
peuples, comme c'est le cas du développement authentique, ne peut se ramener a un probleme
«technique». Réduit a cela, le développement serait vidé de son vrai contenu et I'on accomplirait un acte
de trahison envers 'nomme et les peuples qu'il doit servir.

Voila pourquoi I'Eglise a une parole a dire aujourd'hui comme il y a vingt ans, et encore a l'avenir, sur la
nature, les conditions, les exigences et les fins du développement authentique, et aussi sur les obstacles
qui l'entravent. Ce faisant, I'Eglise accomplit sa mission d'évangélisation, car elle apporte sa premiéere
contribution a la solution du probléme urgent du développement quand elle proclame la vérité sur le
Christ, sur elle-méme et sur I'homme, en I'appliquant & une situation concréte™,

L'instrument que I'Eglise utilise pour atteindre ce but est sa doctrine sociale. Dans la difficile conjoncture
présente, pour favoriser la formulation correcte des problémes aussi bien que leur meilleure résolution, il
pourra étre trés utile d'avoir une connaissance plus exacte et d'assurer une diffusion plus large de
I'<ensemble de principes de réflexion et de critéres de jugement et aussi de directives d'action» proposé
dans son enseignement 2,

On se rendra compte ainsi immédiatement que les questions auxquelles on a a faire face sont avant tout
morales, et que ni I'analyse du probleme du développement en tant que tel, ni les moyens pour
surmonter les difficultés actuelles ne peuvent faire abstraction de cette dimension essentielle.

La doctrine sociale de I'Eglise n'est pas une «troisieme voie» entre le capitalisme libéral et le
collectivisme marxiste, ni une autre possibilité parmi les solutions moins radicalement marquées: elle
constitue une catégorie en soi. Elle n'est pas non plus une idéologie, mais la formulation précise des
résultats d'une réflexion attentive sur les réalités complexes de l'existence de I'homme dans la société et
dans le contexte international, a la lumiére de la foi et de la tradition ecclésiale. Son but principal ést
d'interpréter ces réalités, en examinant leur conformité ou leurs divergences avec les orientations de
I'enseignement de I'Evangile sur 'homme et sur sa vocation a la fois terrestre et transcendante; elle a
donc pour but d'orienter le comportement chrétien. C'est pourquoi elle n'entre pas dans le domaine de
l'idéologie mais dans celui de la théologie et particulierement de la théologie morale.

L'enseignement et la diffusion de la doctrine sociale font partie de la mission d'évangélisation de I'Eglise.
Et, s'agissant d'une doctrine destinée a guider la conduite de la personne, elle a pour conséquence
I'<engagement pour la justice» de chacun suivant son réle, sa vocation, sa condition.

L'accomplissement du ministere de I'évangélisation dans le domaine social, qui fait partie de la fonction
prophétique de I'Eglise, comprend aussi la dénonciation des maux et des injustices. Mais il convient de
souligner que l'annonce est toujours plus importante que la dénonciation, et celle-ci ne peut faire
abstraction de celle-la qui lui donne son véritable fondement et la force de la motivation la plus haute.

42. La doctrine sociale de I'Eglise, aujourd'hui plus que dans le passé, a le devoir de s'ouvrir a_une
perspective internationale dans la ligne du Concile Vatican 11, des encycliques les plus récentes™ et
particulierement de celle que nous commémorons en ce moment™. Il ne sera donc pas superflu de
réexaminer et d'approfondir sous cet éclairage les thémes et les orientations caractéristiques que le
Magistere a repris ces derniéres années.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Je voudrais signaler ici I'un de ces points: I'option ou I'amour préférentiel pour les pauvres. C'est la une
option, ou une forme spéciale de priorité dans la pratique de la charité chrétienne dont témoigne toute la
tradition de I'Eglise. Elle concerne la vie de chaque chrétien, en tant qu'il imite la vie du Christ, mais elle
s'applique également a nos responsabilités sociales et donc a notre facon de vivre, aux décisions que
nous avons a prendre de maniére cohérente au sujet de la propriété et de I'usage des biens.

Mais aujourd'hui, étant donné la dimension mondiale qu'a prise la question sociale’, cet amour
préférentiel, de méme que les décisions qu'il nous inspire, ne peut pas ne pas embrasser les multitudes
immenses des affamés, des mendiants, des sans-abri, des personnes sans assistance médicale et, par-
dessus tout, sans espérance d'un avenir meilleur: on ne peut pas ne pas prendre acte de I'existence de
ces realités. Les ignorer reviendrait a s'identifier au «riche bon vivant» qui feignait de ne pas connaitre
Lazare le mendiant qui gisait prés de son portail (cf. Lc 16, 1931)".

Notre vie quotidienne doit tenir compte de ces réalités, comme aussi nos décisions d'ordre politique et
économique. De méme, les responsables des nations et des Organisations internationales, tandis qu'ils
ont l'obligation de toujours considérer comme prioritaire dans leurs plans la vraie dimension humaine, ne
doivent pas oublier de donner la premiére place au phénoméne croissant de la pauvreté.
Malheureusement, au lieu de diminuer, le nombre des pauvres se multiplie non seulement dans les pays
moins développés, mais, ce qui ne parait pas moins scandaleux, dans ceux qui sont les plus développés.

Il est nécessaire de rappeler encore une fois le principe caractéristique de la doctrine sociale chrétienne:
les biens de ce monde sont al'origine destinés a tous™. Le droit & la propriété privée est valable et
nécessaire, mais il ne supprime pas la valeur de ce principe. Sur la propriété, en effet, pése «une
hypotheque sociale»”, c'est-a-dire que l'on y discerne, comme qualité intrinseque, une fonction sociale
fondée et justifiée précisément par le principe de la destination universelle des biens. Et il ne faudra pas
négliger, dans I'engagement pour les pauvres, la forme spéciale de pauvreté qu'est la privation des droits
fondamentaux de la personne, en particulier du droit a la liberté religieuse, et, par ailleurs, du droit a
l'initiative économique.

43. L'intérét actif pour les pauvres - qui sont, selon la formule si expressive, les «pauvres du Seigneur»®-
doit se traduire, a tous les niveaux, en actes concrets afin de parvenir avec fermeté a une série de
réformes nécessaires. En fonction des situations particulieres, on détermine les réformes les plus
urgentes et les moyens de les réaliser; mais il ne faut pas oublier celles que requiert la situation de
déséquilibre international décrite ci-dessus.

A ce sujet, je désire rappeler notamment: /la réforme du systéme commercial international, grevé par le
protectionnisme et par le bilatéralisme grandissant; la réforme du systéme monétaire et financier
international, dont on s'accorde aujourd'hui a reconnaitre l'insuffisance; le probléme des échanges des
technologies et de leur bon usage; la nécessité dune révision de la structure des Organisations
internationales existantes, dans le cadre d'un ordre juridique international.

Le systéme commercial international entraine souvent aujourd'hui une discrimination des productions des
industries naissantes dans les pays en voie de développement, tandis qu'il décourage les producteurs de
matiéres premieres. |l existe, par ailleurs, une sorte de division internationale du traivail selon laquelle les
produits a faible prix de revient de certains pays, dénués de Iégislation du travail efficace ou trop faibles
pour les appliquer, sont vendus en d'autres parties du monde avec des bénéfices considérables pour les
entreprises spécialisées dans ce type de production qui ne connait pas de frontieres.

Le systéme monétaire et financier mondial se caractérise par la fluctuation excessive des méthodes de
change et des taux d'intérét, au détriment de la balance des paiements et de la situation d'endettement
des pays pauvres.

Les technologies et leurs transferts constituent aujourd’hui un des principaux probléemes des échanges
internationaux, avec les graves dommages qui en résultent. Il n'est pas rare que des pays en voie de
développement se voient refuser les technologies nécessaires ou qu'on leur en livre certaines qui leur
sont inutiles.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Les Organisations internationales, selon de nombreux avis, semblent se trouver a un moment de leur
histoire ou les mécanismes de fonctionnement, les frais administratifs et I'efficacité demandent un
réexamen attentif et d'éventuelles corrections. Evidemment un processus aussi délicat ne peut étre mené
a bien sans la collaboration de tous. Il suppose que I'on dépasse les rivalités politiques et que I'on
renonce a la volonté de se servir de ces Organisations a des fins particuliéres, alors qu'elles ont pour
unique raison d'étre le bien commun.

Les Institutions et les Organisations existantes ont bien travaillé a I'avantage des peuples. Toutefois,
affrontant une période nouvelle et plus difficile de son développement authentique, I'numanité a besoin
aujourd'hui d'un degré supérieur d'organisation a I'échelle internationale, au service des sociétés, des
économies et des cultures du monde entier.

44. Le développement requiert surtout un esprit d'initiative de la part des pays qui en ont besoin eux-
mémes®". Chacun d'eux doit agir en fonction de ses propres responsabilités, sans tout attendre des pays
plus favorisés, et en travaillant en collaboration avec les autres qui sont dans la méme situation. Chacun
doit explorer et utiliser le plus possible I'espace de sa propre liberté. Chacun devra aussi se rendre
capable d'initiatives répondant a ses propres probléemes de société. Chacun devra également se rendre
compte des besoins réels qui existent, et aussi des droits et des devoirs qui lui imposent de les satisfaire.
Le développement des peuples commence et trouve sa mise en ceuvre la plus appropriée dans I'effort de
chaque peuple pour son propre développement, en collaboration avec les autres.

Dans ce sens, il est important que les pays en voie de développement favorisent I'épanouissement de
tout citoyen, par I'acces a une culture plus approfondie et a une libre circulation des informations. Tout ce
qui pourra favoriser l'alphabétisation et I'éducation de base qui I'approfondit et la complete, comme le
proposait I'encyclique Populorum progressio® - objectif encore loin d'étre atteint dans beaucoup de
régions du monde -, représente une contribution directe au développement authentique.

Pour avancer sur cette voie, les pays devront discerner eux-mémes leurs priorités et reconnaitre
clairement leurs besoins, en fonction des conditions particuliéres de la population, du cadre géographique
et des traditions culturelles.

Certains pays devront augmenter la production alimentaire, afin de disposer en permanence du
nécessaire pour la nourriture et pour la vie. Dans le monde actuel, ou la faim fait tant de victimes surtout
parmi les enfants, il y a des exemples de pays qui, sans étre particulierement développés, ont pourtant
réussi a atteindre l'objectif de [l'autonomie alimentaire et méme a devenir exportateurs de produits
alimentaires.

D'autres pays ont besoin de réformer certaines structures injustes et notamment leurs institutions
politiques afin de remplacer des régimes corrompus, dictatoriaux et autoritaires par des régimes
démocratiques qui favorisent la participation. C'est un processus que nous souhaitons voir s'étendre et se
renforcer, parce que la «santé» d'une communauté politique - laquelle s'exprime par la libre participation
et la responsabilité de tous les citoyens dans les affaires publiques, par la fermeté du droit, par le respect
et la promotion des droits humains - est une condition nécessaire et une garantie sire du développement
de «tout 'hnomme et de tous les hommes».

45. Ce qui a été dit ne pourra étre réalisé sans la collaboration de tous, spécialement de la communauté
internationale, dans le cadre d'une solidarité qui inclue tout le monde, a commencer par les plus
marginalisés. Mais les pays en voie de développement ont le devoir de pratiquer eux-mémes la solidarité

entre eux et avec les pays les plus marginaux du monde.

Il est souhaitable, par exemple, que les pays d'un méme ensemble géographique établissent des formes
de coopération qui les rendent moins dépendants de producteurs plus puissants; qu'ils ouvrent leurs
frontieres aux produits de la méme zone; qu'ils examinent la complémentarité éventuelle de leurs
productions; qu'ils s'associent pour se doter des services que chacun d'eux n'est pas en mesure
d'organiser; qu'ils étendent leur coopération au domaine monétaire et financier.

L'interdépendance est déja une réalité dans beaucoup de ces pays. La reconnaitre, de fagon a la rendre
plus active, représente une solution face a la dépendance excessive par rapport a des pays plus riches et

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



plus puissants, dans l'ordre méme du développement désiré, sans s'opposer a personne, mais en
découvrant et en valorisant au maximum ses propres possibilités. Les pays en voie de développement
d'un méme ensemble géographique, surtout ceux qui font partie de ce qu'on appelle le «Sud», peuvent et
doivent constituer - comme on commence a le faire avec des résultats prometteurs - de nouvelles
organisations régionales, régies par des criteres d'égalité, de liberté et de participation au concert des
nations.

La solidarité universelle requiert, comme condition indispensable, I'autonomie et la libre disposition de
soi-méme, également a l'intérieur d'organisations comme celles qu'on vient de décrire. Mais, en méme
temps, elle demande que l'on soit prét a accepter les sacrifices nécessaires pour le bien de la
communauté mondiale.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



VIl. CONCLUSION

46. Les peuples et les individus aspirent a leur libération: la recherche du développement intégral est le
signe de leur désir de surmonter les obstacles multiples qui les empéchent de jouir d'une «vie plus
humaine».

Récemment, au cours de la période qui a suivi la publication de I'encyclique Populorum progressio, dans
certaines parties de I'Eglise catholique, en particulier en Amérique latine, s'est répandue une nouvelle
maniére d'aborder les problémes de la misére et du sous-développement, qui fait de la libération la
catégorie fondamentale et le premier principe d'action. Les valeurs positives, mais aussi les déviations et
les risques de déviation liés a cette forme de réflexion et d'élaboration théologique, ont été
opportunément signalés par le Magistére ecclésiastique®.

Il convient d'ajouter que I'aspiration a la libération par rapport a toute forme d'esclavage, pour 'homme et
pour la société, est quelque chose de noble et de valable. C'est a cela que tend justement le
développement, ou plutdt la libération et le développement, compte tenu de I'étroite relation existant entre
ces deux réalités.

Un développement purement économique ne parvient pas a libérer I'homme, au contraire, il finit par
l'asservir davantage. Un développement qui n'integre pas les dimensions culturelles, transcendantes et
religieuses de 'nomme et de la société contribue d'autant moins a la libération authentique qu'il ne
reconnait pas l'existence de ces dimensions et qu'il n'oriente pas vers elles ses propres objectifs. L'étre
humain n'est totalement libre que lorsqu'il est lui-méme, dans la plénitude de ses droits et de ses devoirs:
on doit en dire autant de la société tout entiere.

L'obstacle principal a surmonter pour une véritable libération, c'est le péché et les structures qui en
résultent au fur et & mesure qu'il se multiplie et s'étend®*.

La liberté par laquelle le Christ nous a libérés (cf. Ga 5, 1) nous pousse a nous convertir pour devenir les
serviteurs de tous. Ainsi le processus du développement et de la libération se concrétise dans la pratique
de la solidarité, c'est-a-dire de I'amour et du service du prochain, particulierement les plus pauvres: «La
ou manquesr)o_t la vérité et I'amour, le processus de libération aboutit a la mort d'une liberté qui aura perdu
tout appui»=".

47. Devant les tristes expériences de ces dernieres années et le panorama en majeure partie négatif de
la période actuelle, I'Eglise se doit d'affirmer avec force la possibilit¢ de surmonter les entraves qui
empéchent le développement, par excés ou par défaut, et la confiance en une vraie libération. Cette
confiance et cette possibilité sont fondées, en derniére instance, sur la conscience qu'a I'Eglise de la
promesse divine 'assurant que I'histoire présente ne reste pas fermée sur elle-méme, mais qu'elle est
ouverte au Régne de Dieu.

L'Eglise a aussi confiance en I'homme, tout en connaissant la perversité dont il est capable, parce qu'elle
sait que - malgré I'héritage du péché et le péché que chacun peut commettre - il y a dans la personne
humaine des qualités et une énergie suffisantes, il y a en elle une «bonté» fondamentale (cf . Gn 1, 31),
parce qu'elle est Iimage du Créateur placée sous l'influence rédemptrice du Christ qui «s'est en quelque
sorte uni lui-méme a tout homme»2, et parce que l'action efficace de I'Esprit Saint «remplit le monde»
(Sg1,7).

C'est pourquoi ni le désespoir, ni le pessimisme, ni la passivité ne peuvent se justifier. Méme si c'est avec
amertume, il faut dire que de méme que I'on peut pécher par égoisme, par appétit excessif du gain et du
pouvoir, on peut aussi commettre des fautes, quand on est confronté aux besoins urgents des multitudes
humaines plongées dans le sous-développement, par crainte, par indécision et, au fond, par lacheté.
Nous sommes tous appelés, et méme tenus, a relever le terrible défi de la derniere décennie du second
millénaire, ne serait-ce que parce que nous sommes tous sous la menace de dangers imminents: une
crise économique mondiale, une guerre sans frontiéres, sans vainqueurs ni vaincus. Face a cette
menace, la distinction entre personnes ou pays riches et personnes ou pays pauvres aura peu de valeur,
si ce n'est en raison de la plus grande responsabilité pesant sur ceux qui ont plus et qui peuvent plus.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Mais une telle motivation n'est ni la seule ni la principale. Ce qui rentre en ligne de compte, c'est la dignité
de la personne humaine dont la défense et la promotion nous ont été confiées par le Créateur et dont
sont rigoureusement responsables et débiteurs les hommes et les femmes dans toutes les circonstances
de I'histoire. La situation actuelle, comme beaucoup s'en sont déja rendu compte plus ou moins
clairement, ne parait pas respecter cette dignité. Chacun de nous est appelé a prendre sa part dans cette
campagne pacifigue, a mener avec des moyens pacifiques, pour conquérir le développement dans la
paix, pour sauvegarder la nature elle-méme et le monde qui nous entoure. L'Eglise, elle aussi, se sent
profondément impliquée dans cette voie dont elle espére I'heureux aboutissement.

C'est pourquoi, & l'exemple du Pape Paul VI dans I'encyclique Populorum progressio®, je voudrais
m'adresser avec simplicité et humilité a fous, hommes et femmes sans exception, afin que, convaincus
de la gravité de I'heure présente et conscients de leur responsabilité personnelle, ils mettent en ceuvre -
par leur mode de vie personnelle et familiale, par leur usage des biens, par leur participation de citoyens,
par leur contribution aux décisions économiques et politiques ainsi que par leur propre engagement sur
les plans national et international - les mesures inspirées par la solidarité et I'amour préférentiel des
pauvres qu'exigent les circonstances et que requiert surtout la dignité de la personne humaine, image
indestructible de Dieu créateur, image identique en chacun de nous.

Dans cet effort, les fils de I'Eglise doivent étre des exemples et des guides, car ils sont appelés, selon le
programme proclamé par Jésus lui-méme dans la synagogue de Nazareth, a «porter la bonne nouvelle
aux pauvres, [...] annoncer aux captifs la délivrance et aux aveugles le retour a la vue, renvoyer en liberté
les opprimés, proclamer une année de grace du Seigneur» (Lc 4, 18-19). |l convient de souligner le réle
prépondérant qui incombe aux laics, hommes et femmes, comme I'a redit la récente Assemblée synodale.
Il leur revient d'animer les réalités temporelles avec un zele chrétien et de s'y conduire en témoins et en
artisans de paix et de justice.

Je voudrais m'adresser particulierement a ceux qui, par le sacrement du baptéme et la profession du
méme Credo, participent avec nous a une vraie communion, méme si elle n'est pas parfaite. Je suis s0r
que le souci exprimé par la présente lettre, aussi bien que les motivations qui I'animent, leur sont
familiers parce que c'est I'Evangile du Christ Jésus qui les inspire. Nous pouvons trouver ici une invitation
nouvelle a donner un témoignage unanime de nos convictions communes sur la dignité de 'homme, créé
par Dieu, sauvé par le Christ, sanctifié par I'Esprit, et appelé a vivre dans ce monde une vie conforme a
cette dignité.

A ceux qui partagent avec nous I'héritage d'Abraham, «notre pére dans la foi» (cf. Rm 4, 11-12)%, et la
tradition de I'Ancien Testament, les Juifs, a ceux qui, comme nous, croient en Dieu juste et miséricordieux,
les Musulmans jadresse également cet appel qui s'étend aussi a tous les disciples des grandes religions
du monde.

La rencontre du 27 octobre de I'année derniére a Assise, la ville de saint Francois, pour prier et nous
engager en faveur de la paix - chacun dans la fidélité a ses convictions religieuses - a fait apparaitre pour
tous a quel point la paix et sa condition nécessaire, le développement de «tout 'nomme et de tous les
hommes», sont aussi un probleme religieux, et a quel point la réalisation intégrale de I'une et de I'autre
dépend de notre fidélité a notre vocation d'hommes et de femmes croyants. Car elle dépend, avant tout,
de Dieu.

48. L'Eglise sait qu'aucune réalisation temporelle ne s'identifie avec le Royaume de Dieu, mais que toutes
les réalisations ne font que refléter et, en un sens, anticiper la gloire du royaume que nous attendons a la
fin de I'histoire, lorsque le Seigneur reviendra. Mais cette attente ne pourra jamais justifier que l'on se
désintéresse des hommes dans leur situation personnelle concréete et dans leur vie sociale, nationale et
internationale, parce que celle-ci - maintenant surtout - conditionne celle-la.

Méme dans l'imperfection et le provisoire, rien ne sera perdu ni ne sera vain de ce que I'on peut et que
I'on doit accomplir par I'effort solidaire de tous et par la grace divine a un certain moment de I'histoire pour
rendre «plus humaine» la vie des hommes. Le Concile Vatican Il I'enseigne dans un passage lumineux
de la constitution Gaudium et spes: les «valeurs de dignité humaine, de communion fraternelle et de
liberté, tous ces fruits excellents de notre nature et de notre industrie, que nous aurons propagés sur
terre selon le commandement du Seigneur et dans son Esprit, nous les retrouverons plus tard, mais

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



purifiés de toute souillure, illuminés, transfigurés, lorsque le Christ remettra a son Pére "un royaume
éternel et universel" [...]. Mystérieusement, le royaume est déja présent sur cette terre»®,

Maintenant, le Royaume de Dieu est rendu présent surtout par la célébration du Sacrement de
I'Eucharistie qui est le Sacrifice du Seigneur. Dans cette célébration, les fruits de la terre et du travail de
I'hnomme - le pain et le vin - sont transformés mystérieusement mais réellement et substantiellement, par
I'action de I'Esprit Saint et par les paroles du ministre, dans le Corps et le Sang du Seigneur Jésus Christ,
Fils de Dieu et Fils de Marie, par lequel le Royaume du Peére s'est rendu présent au milieu de nous.

Les biens de ce monde et I'ceuvre de nos mains - le pain et le vin - servent pour la venue du Royaume
définitif, car le Seigneur, par son Esprit, les assume en lui pour s'offrir au Pére et nous offrir avec lui dans
le renouvellement de son sacrifice unique qui anticipe le Royaume de Dieu et annonce son avénement
final.

Ainsi le Seigneur, par I'Eucharistie, sacrement et sacrifice, nous unit avec lui et nous unit entre nous par
des liens plus forts que toute union naturelle; et il nous envoie dans le monde entier, unis pour porter
témoignage, par la foi et les ceuvres, de I'amour de Dieu, préparant I'avénement de son Royaume et
I'anticipant déja dans I'ombre du temps présent.

Participant a I'Eucharistie, nous sommes appelés a découvrir par ce sacrement le sens profond de notre
action dans le monde en faveur du développement et de la paix; et a recevoir de lui la force de nous
consacrer avec toujours plus de générosité, a I'exemple du Christ qui dans ce Sacrement donne sa vie
pour ses amis (cf. Jn 15, 13). Notre engagement personnel, comme celui du Christ et en union avec lui,
ne sera pas inutile mais assurément fécond.

49. En cette Anné mariale, que j'ai proclamée pour que les fidéles catholiques regardent toujours plus
vers Marie qui nous précéde dans le pélerinage de la foi® et qui, dans sa sollicitude maternelle, intercéde
pour nous auprés de son Fils notre Rédempteur, je désire lui confier et confier a son intercession la
conjoncture difficile du monde contemporain, les efforts que I'on fait et que I'on fera, souvent au prix de
grandes souffrances, pour contribuer au vrai développement des peuples, proposé et annoncé par mon
prédécesseur Paul VI.

Comme la piété chrétienne I'a toujours fait, nous présentons a la Trés Sainte Vierge les situations
individuelles difficiles pour qu'en les montrant a son Fils elle obtienne de Iui qu'elles soient adoucies et
changées. Mais nous lui présentons aussi les situations sociales et la crise internationale elle-méme sous
leurs aspects inquiétants de misere, de chémage, de manque de nourriture, de course aux armements,
de mépris des droits de I'hnomme, de situations ou de menaces de conflit partiel ou total. Tout cela, nous
voulons le mettre filialement devant son «regard miséricordieux», reprenant une fois encore dans la foi et
I'espérance l'antique antienne: «Sainte Méere de Dieu, ne méprise pas nos prieres quand nous sommes
dans I'épreuve, mais de tous les dangers délivre-nous toujours, Vierge glorieuse, Vierge bienheureuse».

La Trés Sainte Vierge Marie, notre Mére et notre Reine, est celle qui, se tournant vers son Fils, dit: «lls
n'ont pas de vin» (Jn 2, 3), celle aussi qui loue Dieu le Pere parce qu'«il renverse les puissants de leurs
trénes, il éléve les humbles. Il comble de biens les affamés, renvoie les riches les mains vides» (Lc 1, 52-
53). Dans sa sollicitude maternelle, elle se penche sur les aspects personnels et sociaux de la vie des
hommes sur la terre.

Devant la Trés Sainte Trinité, je confie a Marie ce que j'ai exposé dans la présente lettre pour inviter tous
les hommes a réfléchir et a s'engager activement dans la promotion du vrai développement des peuples,
comme le dit justement l'oraison de la Messe pour cette intention: «Seigneur, tu as voulu que tous les
peuples aient une méme origine et tu veux les réunir dans une seule famille, fais que les hommes se
reconnaissent des fréres et travaillent dans la solidarité au développement de tous les peuples, afin aue
[...] soient reconnus les droits de toute personne et que la communauté humaine connaisse un temps
d'égalité et de paix»*.

En concluant, j'éleve cette priere au nom de tous mes fréres et sceurs a qui, en signe de salut et de veeu,
j'envoie une particuliere Bénédiction.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 30 décembre 1987, en la dixieme année de mon pontificat.

NOTES

1 LEON XIlI, Encycl. Rerum novarum (15 mai 1891): Leonis Xlll P M. Acta, Xl, Rome 1892, PP. 97-144.

2 PIE Xl, Encycl. Quadragesimo anno (15 mai 1931): AAS23 (1931), pp. 177-228; JEAN XXIII, Encycl.
Mater et magistra (15 mai 1961): AAS 53 (1961), pp. 401-464; PAUL VI, Lettre apost. Octogesima
adveniens (14 mai 1971): AAS 63 (1971), pp. 401-441; JEAN-PAUL Il, Encycl. Laborem exercens (14
septembre 1981): AAS 73 (1981), pp. 577-647. Pie Xll avait, quant a lui, prononcé un message
radiophonique (1er juin 1941) pour le cinquantiéme anniversaire de I'encyclique de Léon XIlI: AAS 33
(1941), pp. 195-205.

3 Cf. CONC. CECUM. VAT Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 4.
4 PAUL VI, Encycl. Populorum progressio (26 mars 1967): AAS 59 (1967), pp. 257-299.
5 Cf. L'Osservatore Romano, 25 mars 1987.

6 Cf. CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération
Libertatis conscientia (22 mars 1986), n. 72: AAS 79 (1987), p. 586; PAUL VI, Lettre apost. Octogesima
adveniens (14 mai 1971), n. 4: AAS 63 (1971), pp. 403-404.

7 Cf. Encycl. Redemptoris Mater (15 mars 1987), n. 3: AAS 79 (1987), pp. 363-364; Homélie de la messe
du 1er janvier 1987: L'Osservatore Romano, 2 janvier 1987.

8 L'encyclique Populorum progressio cite 19 fois les documents du Concile Vatican Il, dont 16 fois en
référence a la const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes.

9 Gaudium et spes, n. 1.

10 Ibid, n. 4; cf. Encycl. Populorum progressio, n. 13: l.c., pp. 263. 264.

11 Cf. Gaudium et spes, n. 3; Encycl. Populorum progressio, n. 13: | c, p. 264.

12 Cf. Gaudium et spes, n. 63; Encycl. Populorum progressio, n. 9: I.c., pp. 261-262.
13 Cf. Gaudium et spes, n. 69; Encycl. Populorum progressio, n. 22: I.c., p. 269.

14 Cf. Gaudium et spes, n. 57; Encycl. Populorum progressio, n. 41: l.c., p. 277.

15 Cf. Gaudium et spes, n. 19; Encycl. Populorum progressio, n. 41: |.c., pp. 277-278.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



16 Cf. Gaudium et spes, n. 86; Encycl. Populorum progressio, n. 48: I.c., p. 281.

17 Cf. Gaudium et spes, n. 69; Encycl. Populorum progressio, nn. 14-21: 1.C., pp. 264-268.

18 Cf. I'en-téte de I'encyclique Populorum progressio: I.c., p. 257.

19 L'encyclique Rerum novarum de Léon XllI a pour théme principal «la condition ouvriere»: Leonis XIlI
P.M. Acta, XI, Rome 1892, p. 97.

20 Cf. CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOlI, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération
Libertatis conscientia (22 mars 1986), n. 72: AAS 79 (1987), p. 586; PAUL VI, Lettre apost. Octogesima
adveniens (14 mai 1971), n. 4: AAS 63 (1971), pp. 403-404.

21 Cf. Encycl. Mater et magistra (15 mai 1961): AAS 53 (1961), p. 440.

22 Gaudium et spes, n. 63.

23 Encycl. Populorum progressio, n. 3: I.c., p. 258; cf. aussi ibid., n. 9: .C., p. 261.

24 Cf ibid, n. 3: 1 ¢, p. 258.

25 Ihid n. 48: | ¢ p. 281.

26 Cf. ibid.. n. 14: l.c., p. 264: «Le dcveloppement ne se réduit pas a la simple croissance économique.
Pour étre authentique il doit étre intégral, c'est-a-dire promouvoir tout homme et tout I'homme».

27 lhid., n. 87: 1 c, p. 299.

28 Cf. ibid., n. 53: l.c., p. 283

29 Cf. ibid, n. 76: 1 c, p 295.

30 Les décennies se réferent aux années 1960-1970 et 19701980. Nous sommes actuellement dans la

troisieme décennie ( 1980-1990).

31 L'expression «quart-monde» est employée non seulement occasionnellement pour désigner les pays
dits moins avancés (PMA) mais aussi et surtout pour désigner les secteurs de grande ou d'extréme
pauvreté des pays a moyen ou haut revenu.

32 CONC. CECUM. VAT. ll, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 1.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



33 Cf. Encycl. Populorum progressio, n. 33: l.c., p. 273.

34 On sait que le Saint-Siége s'est associé a la célébration de cette Année internationale par un
document spécial de la Commission pontificale «Justice et Paix»: Qu'as-tu fait de ton frére sans abri? -
L'Eglise et le probleme de I'habitat (27 décembre 1987).

35 Cf. PAUL VI, Lettre apost. Octogesima adveniens (14 mai 1971), nn. 8-9: AAS 63 (1971), pp. 406-408.

36 La récente Etude sur I'économie mondiale 1987, publiée par I'Organisation des Nations Unies,
contient les données les plus récentes a ce sujet (cf. pp. 8-9). Le pourcentage des chdmeurs dans les
pays développés a économie de marché est passé de 3% des effectifs au travail en 1970 a 8% en 1986.
Les chémeurs sont actuellement 29 millions.

37 Encycl. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 18: AAS 73 (1981), pp 624-625

38 Au service de la communauté humaine; une aproche éthique de l'endettement international (27
décembre 198 ).

39 Encycl. Populorum progressio, n. 54: l.c., pp. 283-284: «Les pays en voie de développement ne
risqueront plus dés lors d'étre accablés de dettes dont le service absorbe le plus clair de leurs gains.
Taux d'intérét et durée des préts pourront étre aménagés de maniere supportable pour les uns et pour
les autres, équilibrant les dons gratuits, les préts sans intéréts ou a intérét minime, et la durée des
amortissements».

40 Cf la «Présentation» du document Au service de la communauté humaine: une approche éthique de
I'endettement international (27 décembre 1986).

41 Cf. Encycl. Populorum progressio, n. 53: | c., p. 283.

42 Au service de la communauté humaine: une approche éthique de I'endettement international (27
décembre 1986), 11l .2.1.

43 Cf. Encycl. Populorum progressio, nn. 20-21: |.c., pp. 267-268.

44 Homélie prés de Drogheda, en Irlande (29 septembre 1979), n. 5: AAS 71 (1979) Il, p. 1079.

45 Cf. Encycl. Populorum progressio, n. 37: I.c., pp. 275-276.

46 Cf. Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981) spécialement le n. 30: AAS 74 (1982), pp.
115-117.

47 Cf. Droits de I'hnomme. Recueil d'instruments internationaux, Nations Unies, New York 1983. JEAN-
PAUL Il, Encycl.Redemptor hominis (4 mars 1979) n 17: AAS 71 (1979), p. 296.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



48 Cf . CONC. CECUM. VAT. Il, Const. past. sur | Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n.
78; PAUL VI, Encycl. Populorum progressio, n. 76: |.c., pp. 294-295: «Combattre la miseére et lutter contre
I'in justice, c'est promouvoir, avec le mieux-étres le progrés humain et spirituel de tous, et donc le bien
commun de I'numanité. La paix [...] se construit jour aprés jour, dans la poursuite d'un ordre voulu de
Dieu, qui comporte une justice plus parfaite entre les hommes».

49 Cf. Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 6: AAS 74 (1982), p. 88: «... I'histoire
n'est pas simplement un progrés nécessaire vers le mieux, mais un avenement de la liberté, et plus
encore un combat entre libertés ...».

50 C'est pour cela que, dans le texte de cette encyclique, on a préféré employer le mot «développement»
au lieu de «progrés», tout en cherchant a donner a ce mot de «développement» son sens le plus plénier.

51 Encycl. Populorum progressio, n. 19: l.c., pp. 266-267: «Avoir plus, pour les peuples comme pour les
personnes, n'est donc pas le but dernier. Toute croissance est ambivalente. [...] La recherche exclusive
de l'avoir fait dés lors obstacle a la croissance de I'étre et s'oppose a sa véritable grandeur: pour les
nations comme pour les personnes, l'avarice est la forme la plus évidente du sous-développement
moral»; cf. aussi PAUL VI, Lettre apost. Octogesima adveniens (14 mai 1971), n. 9: AAS 63 (1971), pp.
407-408.

52 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 35; PAUL VI, Allocution
au Corps diplomatique (7 janvier 1965): AAS 57 (1965), p. 232.

53 Cf. Encycl. Populorum progressio, nn. 20-21: l.c., pp. 267-268.

54 Cf. Encycl. Laborem exercens (14 Septembre 1981), n. 4. AAS 73 (1981), PP. 584-585; PAUL VI,
Encycl. Populorum progressio, n. 15: I.c, p. 265.

55 Encycl. Populorum prog,ressio, n. 42: | c, p. 278.

56 Cf. Praeconium paschale, Missale Romanum, ed. typ. altera, 1975, p. 272: «Il fallait le péché d'Adam
que la mort du Christ abolit. Heureuse était la faute qui nous valut pareil Rédempteurs.

57 CONC. CECUM. VAT Il, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium n. 1

58 Cf. par exemple S. BASII E LE GRAND, Regulae fusius tractatae, interrogato XXXVII, 1-2: PG 31,
1009-1012, THEODORET DE CYR, De Providentia, Oratio VIl PG 83 665-6 S AUGUSTIN, De Civitate
Dei, XIX, 17: CCL 48, 683-685.

59 Cf. par exemple S. JEAN CHRYSOSTOME, In Evang. S Matthaei hom. 50, 3-4: PG 58, 508-510; S
AMBROISE, De Officiis Ministrorum, Lib. II, XXVIIl, 136-140: PL 16, 139-141; POSSIDIUS, Vita S
Augustini Episcopi, XXIV: PL 32, 53-54.

60 Encycl. Populorum progressio, n. 23: I.c, p. 268: «'Si quelqu'un jouissant des richesses du monde, voit
son frére dans la nécessité et lui ferme ses entrailles, comment I'amour de Dieu demeurerait-il en lui?' (1
Jn 3, 17). On sait avec quelle fermeté les Péres de I'Eglise ont précisé quelle doit étre I'attitude de ceux

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



qui possedent, en face de ceux qui sont dans le besoin». Dans le numéro précédent, le Pape avait cité le
n. 69 de la const. past. Gaudium et spes du Concile cecuménique Vatican II.

61 Cf. Encycl. Populorum progressio, n. 47: l.c., p. 280: «... un monde ou la liberté ne soit pas un vain
mot et ou le pauvre Lazare puisse s'asseoir a la méme table que le riche».

62 Cf. ibid, n. 47: l.c. p. 280: «lI s'agit de construire un monde ou tout homme, sans exception de race, de
religion, de nationalité, puisse vivre une vie pleinement humaine, affranchie des servitudes qui lui
viennent des hommes ...», cf. aussi CONC. CECUM. VAT. Il Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce
temps Gaudium et spes, n. 29. Cette égalité fondamentale est un des motifs de base pour lesquels
I'Eglise s'est toujours opposée a toute forme de racisme.

63 Cf. Homélie a Val Visdende. ltalie (12 juillet 1987), n. 5: L'Osservatore Romano, 13-14 juillet 1987;
PAUL VI, Lettre apost. Octogesima adveniens (14 mai 1971), n. 21: AAS 63 (1971), pp. 416-417.

64 Cf. CONC. CECUM. VAT. Il, Const. past. sur 1 Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n.
25.

65 Exhort. apost. Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), n. 16: «Or, quand elle parle de
situations de péché ou quand elle dénonce comme péchés sociaux certaines situations ou certains
comportements collectifs de groupes sociaux plus ou moins étendus, ou méme l'attitude de nations
entieres et de blocs de nations, I'Eglise sait et proclame que ces cas de péché social sont le fruit,
'accumulation et la concentration de nombreux péchés personnels. Il s'agit de péchés tout a fait
personnels de la part de ceux qui suscitent ou favorisent l'iniquité, voire I'exploitent; de la part de ceux qui,
bien que disposant du pouvoir de faire quelque chose pour éviter, éliminer ou au moins limiter certains
maux sociaux, omettent de le faire par incurie, par peur et complaisance devant la loi du silence, par
complicité masquée ou par indifférence; de la part de ceux qui cherchent refuge dans la prétendue
impossibilité de changer le monde; et aussi de la part de ceux qui veulent s'épargner l'effort ou le
sacrifice en prenant prétexte de motifs d'ordre supérieur. Les vraies responsabilités sont donc celles des
personnes. Une situation-et de méme une institution, une structure, une société - n'est pas, par elle-
méme, sujet d'actes moraux; c'est pourquoi elle ne peut étre, par elle-méme, bonne ou mauvaise»: AAS
77 (1985), p. 217.

66 Encycl. Populorum progressio, n 42: I.c., p. 278.

67 Cf. Liturgia Horarum, Feria Ill Hebdomadae Illae Temporis per annum, Preces ad Vesperas.

68 Encycl. Populorum progressio, n. 87: | ¢, p. 299.

69 Cf. ibid., nn. 13. 81: l.c., pp. 263-264. 296-297.

70 Cf ibid., n. 13: Ic, p 263

71 Cf. Discours d'ouverture de la troisieme Conférence générale de I'Episcopat latino-américain (28
janvier 1979): AAS 71 (1979), pp. 189-196.

72 CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Libertatis conscientia (22 mars 1986), n. 72: AAS 79 (1987), p. 586; PAUL VI, Lettre apost. Octogesima
adveniens (14 mai 1971), n. 4: AAS 63 (1971), pp. 403-404.

73 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, II' partie, chap. V, section II:
«La construction dc la communauté internationale» (nn. 83-90).

74 Cf. JEAN XXIll, Encycl. Mater et magistra (15 mai 1961): AAS 53 (1961), p. 440; Encycl. Pacem in
terris (11 avril 1963), IVe partie: AAS 55 (1963), pp. 291-296; PAUL VI, Lettre apost. Octogesima
adveniens (14 mai 1971), nn. 2-4: AAS 63 (1971), pp. 4()2-404.

75 Cf. Encycl. Populorum progressio. nn. 3 9: |.c., pp. 258. 261.

76 Ibid, n. 3: l.c., p. 258.

77 Encycl. Populorum progressio, n. 47: l.c., p. 280; CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOlI,
Instruction sur la liberté chrétienne et la libération Li6ertatis conscientia (22 mars 1986), n. 68: AAS 79
(1987), pp. 583-584.

78 Cf. CONC. CECUM. VAT. Il, Const. past. sur | Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n.
69; PAUL VI, Encycl. Populorum progressio, n. 22: I.C., P. 268; CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA
FOI, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération Libertatis conscientia (22 mars 1986), n. 90: I.c, P.
594; S. THOMAS D'AQUIN, Somme théologique, lla-llae, q. 66, art. 2.

79 Cf. Discours d'ouverture de la troisieme Conférence générale de I'Episcopat latino-américain (28
janvier 1979): AAS 71 (1979), PP. 189-196; Discours a un groupe d'évéques polonais en visite «ad
Limina Apostolorum» (17 décembre 1987), n. 6: L'Osservatore Romano, 18 décembre 1987.

80 Parce que le Seigneur a voulu s'identifier a eux (Mt 25, 31-46) et qu'il en prend soin tout spécialement
(cf. Ps 12[11], 6; Lc 1, 52-53).

81 Encycl. Populorum progressio, n. 55: l.c., p. 284: «Ce sont [...] ces hommes et ces femmes qu'il faut
aider, qu'il faut convaincre d'opérer eux-mémes leur propre développement et d'en acquérir
progressivement les moyens»; cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes,
n. 86.

82 Encycl. Populorum progressio, n. 35: l.c., p. 274: «... I'éducation de base est le premier objectif d'un
plan de développement».

83 Cf. CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOlI, Instruction sur quelques aspects de la «théologie de
la libération» Libertatis nuntius (6 aolt 1984), Atdanf -pro pos: AAS 76 ( 1984), pp. 876-877.

84 Cf. Exhort. apost. Reconciliatio et paenitentia (2 décembre 1984), n. 16: AAS 77 (1985), pp. 213-217;
CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération Libertatis
conscientia (22 mars 1986), nn. 38. 42: AAS 79 (1987), pp. 569. 571.

85 CONGR. POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération
Libertatis conscientia (22 mars 1986), n. 24: AAS 79 (1987), p. 564.

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 38
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



86 Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22, JEAN-PAUL I,
Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 8: AAS 71 (1979), p. 272.

87 Encycl. Populorum progressio, n. 5: l.c., p. 259: «Nous pensons que [ce programme] peut et doit
rallier, avec nos fils catholiques et nos fréres chrétiens, les hommes de bonne volonté»; cf. aussi nn. 81-
83. 87: l.c., pp. 296-298. 299.

88 Cf. CONC. CECUM. VAT. Il, Déclaration sur les relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes
Nostra aetate, n. 4.

89 Gaudium et spes, n. 39.

90 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 58; JEAN-PAUL I, Encycl.
Redemptoris Mater (25 mars 1987), nn. 5-6: AAS 79 (1987), pp. 365-367.

91 Cf. PAUL VI, Exhort apost. Marialis cultus (2 février 1974), n. 37: AAS 66 (1974), pp. 148-149; JEAN-
PAUL Ill,Homélie au sanctuaire marial de Zapopan, au Mexique (30 janvier 1979), n. 4: AAS 71 (1979), p.
230.

92 Collecte de la Messe «Pro populorum progressione»: Missale Romanum, ed. typ. altera 1975, p. 820.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encyclique Sollicitudo Rei Socialis — Jean-Paul Il — 1987 39
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



