loannes Paulus PP. Il

Redemptoris missio

Sur la valeur permanente
du précepte missionnaire

1990.12.07

Bénédiction

INTRODUCTION

CHAPITRE | JESUS CHRIST, L'UNIQUE SAUVEUR

«Nul ne vient au Pere que par moi» (Jn 14, 6)

La foi au Christ est proposée a la liberté de 'hnomme
L'Eglise, signe et instrument du salut

Le salut est offert a tous les hommes

«Nous ne pouvons pas nous taire» (Ac 4, 20)

CHAPITRE Il LE ROYAUME DE DIEU

Le Christ rend présent le Royaume

Caractéristiques et exigences du Royaume

Le Royaume de Dieu est accompli et proclamé dans la
Personne du Ressuscité

Le Royaume en rapport avec le Christ et I'Eglise

L'Eglise au service du Royaume

CHAPITRE Ill L'ESPRIT SAINT, PROTAGONISTE DE LA
MISSION

L'envoi «jusqu'aux extrémités de la terre» (Ac 1, 8)

L'Esprit guide la mission

L'Esprit rend toute I'Eglise missionnaire

L'Esprit est present et agissant en tout temps et en tout lieu
L'action missionnaire n'en est qu'a ses débuts

CHAPITRE IV LES HORIZONS IMMENSES DE LA MISSION
«AD GENTES»

Une situation religieuse complexe et mouvante

La mission « ad gentes » garde sa valeur

A tous les peuples, malgré les difficultés

Les domaines de la mission « ad gentes »

a) Les territoires

b) Mondes nouveaux et phénomenes sociaux nouveaux
c) Aires culturelles ou aréopages modernes

Fidélité au Christ et promotion de la liberté humaine
Orienter I'attention vers le Sud et vers I'Est

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990

CHAPITRE V LES VOIES DE LA MISSION

La premiére forme d'évangélisation est le témoignage

La premiére annonce du Christ Sauveur

Conversion et baptéme

Fondation d'Eglises locales

Les «communautés ecclésiales de base», force
d'évangélisation

Incarner I'Evangile dans les cultures des peuples

Le dialogue avec les freres d'autres religions

Promouvoir le développement en éduquant les consciences

La charité, source et critére de la mission

CHAPITRE VI LES RESPONSABLES ET LES AGENTS DE
LA PASTORALE MISSIONNAIRE

Les premiers responsables de I'activité missionnaire
Missionnaires et Instituts « ad gentes »

Prétres diocésains pour la mission universelle

La fécondité missionnaire de la consécration

Tous les laics sont missionnaires en vertu de leur baptéme
L'activité des catéchistes et la variété des ministeres

La Congrégation pour I'Evangélisation des Peuples et les
autres structures de I'activité missionnaire

CHAPITRE VIl LA COOPERATION A L'ACTIVITE
MISSIONNAIRE

Priére et sacrifices pour les missionnaires

« Me voici, Seigneur, je suis prét. Envoie-moi! » (cf. Is 6, 8)

« Iy a plus de bonheur & donner qu'a recevoir » (Ac 20, 35)
Nouvelles formes de coopération missionnaire

Animation et formation missionnaires du Peuple de Dieu

La responsabilité premiere des CEuvres pontificales
missionnaires

Non seulement donner a la mission, mais aussi recevoir

Dieu prépare un nouveau printemps de I'Evangile

CHAPITRE VIII LA SPIRITUALITE MISSIONNAIRE

Se laisser conduire par I'Esprit

Vivre le mystere du Christ « envoyé »

Aimer I'Eglise et les hommes comme Jésus les a aimés
Le véritable missionnaire, c'est le saint

CONCLUSION

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Bénédiction

Vénérés Fréres, chers Fils,
Salut et Bénédiction apostolique!

INTRODUCTION

1. La mission du Christ Rédempteur, confiée a I'Eglise, est encore bien loin de son achévement. Au terme
du deuxiéme millénaire aprés sa venue, un regard d'ensemble porté sur I'humanité montre que cette mission
en est encore a ses débuts et que nous devons nous engager de toutes nos forces a son service. C'est
I'Esprit qui pousse a annoncer les grandes ceuvres de Dieu: «Annoncer I'Evangile, en effet, n'est pas pour
moi un titre de gloire; c'est une nécessité qui m'incombe. Oui, malheur a moi si je n'annoncgais pas
I'Evangile!» (1 Co 9, 16).

Je ressens impérieusement le devoir de répéter ce cri de saint Paul, au hom de toute I'Eglise. Dés le début
de mon pontificat, j'ai choisi de voyager jusqu'aux extrémités de la terre pour manifester ce zele
missionnaire; et, précisément, le contact direct avec les peuples qui ignorent le Christ m'a convaincu
davantage encore de I'urgence de l'activité missionnaire a laquelle je consacre la présente encyclique.

Le deuxieme Concile du Vatican a voulu renouveler la vie et |'activité de I'Eglise en fonction des besoins du
monde contemporain; il en a souligné le caractére missionnaire en le fondant de maniere dynamique sur la
mission trinitaire elle-méme. L'élan missionnaire appartient donc a la nature intime de la vie chrétienne et il
inspire aussi I'cecuménisme: «Que tous soient un ... afin que le monde croie que tu m'as envoyé» (Jn 17,
21).

2. Les fruits missionnaires du Concile sont déja abondants: les Eglises locales se sont multipliées, avec
leurs évéques, leur clergé et leur personnel apostolique; on constate une insertion plus profonde des
communautés chrétiennes dans la vie des peuples, la communion entre les Eglises entraine un échange
intense de biens spirituels et de dons; I'engagement des laics dans I'évangélisation est en train de modifier
la vie ecclésiale; les Eglises particulieres s'ouvrent a la rencontre, au dialogue et a la collaboration avec les
membres d'autres Eglises chrétiennes et d'autres religions. Et surtout, une conscience nouvelle s'affirme, a
savoir que la mission concerne tous les chrétiens, tous les diocéses et toutes les paroisses, toutes les
institutions et toutes les associations ecclésiales.

Cependant, en ce «nouveau printemps» du christianisme, on ne peut taire une tendance négative que ce
document désire contribuer a surmonter: il semble que la mission spécifique ad gentes devienne moins
active, ce qui ne va assurément pas dans le sens des directives du Concile et de I'enseignement ultérieur du
Magistere. Des difficultés internes et externes ont affaibli I'élan missionnaire de I'Eglise a I'égard des non-
chrétiens, et c'est la un fait qui doit inquiéter tous ceux qui croient au Christ. Dans I'histoire de I'Eglise, en
effet, le dynamisme missionnaire a toujours été un signe de vitalité, de méme que son affaiblissement est le
signe d'une crise de la foil.

Vingt-cing ans aprés la conclusion du Concile et la publication du décret Ad gentes sur l'activité
missionnaire, quinze ans aprés l'exhortation apostolique Evangelii nuntiandi du Pape Paul VI, je voudrais
inviter I'Eglise a renouveler son engagement missionnaire, poursuivant ainsi I'enseignement de mes
prédécesseurs a ce sujet2. Le présent document a un objectif d'ordre interne: le renouveau de la foi et de la
vie chrétienne. En effet, la mission renouvelle I'Eglise, renforce la foi et I'identité chrétienne, donne un regain
d'enthousiasme et des motivations nouvelles. La foi s'affermit lorsqu'on la donne! La nouvelle évangélisation
des peuples chrétiens trouvera inspiration et soutien dans I'engagement pour la mission universelle.

Mais ce qui me pousse plus encore a proclamer l'urgence de I'évangélisation missionnaire, c'est qu'elle
constitue le premier service que I'Eglise peut rendre a tout homme et a I'humanité entiére dans le monde
actuel, lequel connait des conquétes admirables mais semble avoir perdu le sens des réalités ultimes et de
son existence méme. «Le Christ Rédempteur — ai-je écrit dans ma premiere encyclique — révéele
pleinement 'nomme a lui-méme....] L'homme qui veut se comprendre lui-méme jusqu'au fond...] doit ...]
s'approcher du Christ. ...] La Rédemption réalisée au moyen de la Croix a définitivement redonné a 'homme
sa dignité et le sens de son existence dans le monde»3.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I ne manque pas d'autres motivations et d'autres objectifs: répondre aux nombreuses requétes d'un
document de cette nature; dissiper les doutes et les ambiguités au sujet de la mission ad gentes, en
confirmant dans leurs engagements nos fréres et sceurs méritants qui se consacrent a l'activité missionnaire
ainsi que tous ceux qui les aident ; promouvoir les vocations missionnaires; encourager les théologiens a
approfondir et a exposer systématiquement les divers aspects de la mission; relancer la mission de maniére
spécifique, en engageant les Eglises particuliéres, spécialement les jeunes Eglises, a envoyer et a recevoir
des missionnaires; assurer les non-chrétiens et, en particulier, les pouvoirs publics des pays vers lesquels
s'oriente I'activité missionnaire, que celle-ci a pour fin unique de servir 'hnomme en lui révélant I'amour de
Dieu qui s'est manifesté en Jésus Christ.

3. Vous tous les peuples, ouvrez les portes au Christ! Son Evangile n'enléve rien a la liberté de 'hnomme, au
respect di aux cultures, a ce qui est bon en toute religion. En accueillant le Christ, vous vous ouvrez a la
Parole définitive de Dieu, a Celui en qui Dieu s'est pleinement fait connaitre et en qui il nous a montré la voie
pour aller a Lui.

Le nombre de ceux qui ignorent le Christ et ne font pas partie de I'Eglise augmente continuellement, et
méme il a presque doublé depuis la fin du Concile. A I'égard de ce nombre immense d'hommes que le Pére
aime et pour qui il a envoyé son Fils, I'urgence de la mission est évidente.

D'autre part, notre temps offre a I'Eglise de nouveaux motifs d'agir en ce domaine: I'écroulement d'idéologies
et de systémes politiques oppressifs; I'ouverture des frontieres et I'édification d'un monde plus uni, grace au
développement des communications; dans les peuples, la reconnaissance croissante des valeurs
évangéliqgues que Jésus a incarnées dans sa vie (paix, justice, fraternité, attention aux plus petits); un
modeéle de développement économique et technique sans ame mais qui invite a chercher la vérité sur Dieu,
sur 'homme, sur le sens de la vie.

Dieu ouvre a I'Eglise les horizons d'une humanité plus disposée a recevoir la semence évangélique. J'estime
que le moment est venu d'engager toutes les forces ecclésiales dans la nouvelle évangélisation et dans la
mission ad gentes. Aucun de ceux qui croient au Christ, aucune institution de I'Eglise ne peut se soustraire a
ce devoir supréme: annoncer le Christ a tous les peuples.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE | : JESUS CHRIST, L'UNIQUE SAUVEUR

4. «A toutes les époques, et plus particulierement a la n6tre, le devoir fondamental de I'Eglise - comme je le
rappelais dans ma premiere encyclique qui avait valeur de programme - est de diriger le regard de I'homme,
d'orienter la conscience et I'expérience de toute I'hnumanité vers le mystere du Christ»4.

La mission universelle de I'Eglise découle de la foi en Jésus Christ, comme le proclame la profession de foi
trinitaire: «Je crois en un seul Seigneur, Jésus Christ, le Fils unique de Dieu, né du Pére avant tous les
siecles ...]. Pour nous les hommes, et pour notre salut, il descendit du ciel. Par I'Esprit Saint, il a pris chair de
la Vierge Marie, et s'est fait homme»5. L'événement de la Rédemption est le fondement du salut de tous,
«parce que chacun a été inclus dans le mystere de la Rédemption, et Jésus Christ s'est uni a chacun, pour
toujours, a travers ce mystére»6. La mission ne peut étre comprise et fondée que dans la foi.

Et pourtant, a cause des changements de I'époque moderne et de la diffusion de nouvelles conceptions
théologiques, certains s'interrogent: la mission aupres des non-chrétiens est-elle encore actuelle? N'est-elle
pas remplacée par le dialogue inter-religieux? La promotion humaine n'est-elle pas un objectif suffisant? Le
respect de la conscience et de la liberté n'exclut-il pas toute proposition de conversion? Ne peut-on faire son
salut dans n'importe quelle religion? Alors, pourquoi la mission?

«Nul ne vient au Pére que par moi» (Jn 14, 6)

5. En remontant aux origines de I'Eglise, nous voyons clairement affirmé que le Christ est I'unique Sauveur
de tous, celui qui seul est en mesure de révéler Dieu et de conduire a Dieu. Aux autorités religieuses juives
qui interrogent les Apbdtres au sujet de la guérison de I'impotent qu'il avait accomplie, Pierre répond: «C'est
par le nom de Jésus Christ le Naz6réen, celui que vous, vous avez crucifié, et que Dieu a ressuscité des
morts, c'est par son nom et par nul autre que cet homme se présente guéri devant vous ... Car il n'y a pas
sous le ciel d'autre nom donné aux hommes, par lequel nous devions étre sauvés» (Ac 4, 10. 12). Cette
affirmation adressée au Sanhédrin, a une portée universelle, car pour tous - Juifs et paiens -, le salut ne
peut venir que de Jésus Christ.

L'universalité de ce salut dans le Christ est affirmée dans tout le Nouveau Testament. Saint Paul reconnait
dans le Christ ressuscité le Seigneur: «Car - écrit-il -, bien qu'il y ait, soit au ciel, soit sur la terre, de
prétendus dieux - et de fait il y a quantité de dieux et quantité de seigneurs -, pour nous en tout cas, il n'y a
qu'un seul Dieu, le Pére, de qui tout vient et pour qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus Christ, par
qui tout existe et par qui nous sommes» (1 Co 8, 5-6). Le Dieu unique et l'unique Seigneur sont proclamés
par contraste avec la multitude des «dieux» et des «seigneurs» que le peuple reconnaissait. Paul réagit
contre le polythéisme du milieu religieux de son temps et met en relief le trait caractéristique de la foi
chrétienne: la foi en un seul Dieu, et en un seul Seigneur envoyé par Dieu.

Dans I'Evangile de saint Jean, l'universalité du salut par le Christ comprend les aspects de sa mission de
gréce, de vérité et de révélation: «Le Verbe est la lumiere véritable, qui éclaire tout homme» (cf. Jn 1, 9). Et
encore: «Nul n'a jamais vu Dieu; le Fils unique, qui est dans le sein du Pére, lui I'a fait connaitre» (Jn 1, 18;
cf. Mt 11, 27). La révélation de Dieu devient, par son Fils unique, définitive et achevée: « Aprés avoir, a
maintes reprises et sous maintes formes, parlé jadis aux Péres par les prophétes, Dieu, en ces jours qui sont
les derniers, nous a parlé par le Fils qu'il a établi héritier de toutes choses, par qui aussi il a fait les siécles»
(He 1, 1-2; cf. Jn 14, 6). Dans cette Parole définitive de sa révélation, Dieu s'est fait connaitre en plénitude: il
a dit a 'humanité qui il est. Et cette révélation définitive que Dieu fait de lui-méme est la raison fondamentale
pour laguelle I'Eglise est missionnaire par sa nature. Elle ne peut pas ne pas proclamer I'Evangile, c'est-a-
dire la plénitude de la vérité que Dieu nous a fait connaitre sur lui-méme.

Le Christ est I'unique médiateur entre Dieu et les hommes: «Car Dieu est unique, unique aussi le médiateur
entre Dieu et les hommes, le Christ Jésus, homme lui-méme, qui s'est livré en rangon pour tous. Tel est le
témoignage rendu aux temps marqués et dont j'ai été établi, moi, héraut et apdtre—je dis vrai, je ne mens
pas—, docteur des paiens, dans la foi et la vérité» (1 Tm 2, 5-7; cf. He 4, 14-16). Les hommes ne peuvent
donc entrer en communion avec Dieu que par le Christ, sous I'action de I'Esprit. Sa médiation unique et
universelle, loin d'étre un obstacle sur le chemin qui conduit a Dieu, est la voie tracée par Dieu lui-méme, et
le Christ en a pleine conscience. Le concours de médiations de types et d'ordres divers n'est pas exclu, mais

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



celles-ci tirent leur sens et leur valeur uniquement de celle du Christ, et elles ne peuvent étre considérées
comme paralléles ou complémentaires.

6. Il est contraire a la foi chrétienne d'introduire une quelconque séparation entre le Verbe et Jésus Christ.
Saint Jean affirme clairement que le Verbe, qui «était au commencement avec Dieu», est celui-la méme qui
«s'est fait chair» (Jn 1, 2. 14). Jésus est le Verbe incarné, Personne une et indivisible: on ne peut pas
séparer Jésus du Christ, ni parler d'un «Jésus de I'histoire» qui serait différent du «Christ de la foi». L'Eglise
connait et confesse Jésus comme «le Christ, le Fils du Dieu vivant» (Mt 16, 16). Le Christ n'est autre que
Jésus de Nazareth, et celui-ci est le Verbe de Dieu fait homme pour le salut de tous. Dans le Christ «habite
corporellement toute la Plénitude de la Divinité» (Col 2,9) et «de sa plénitude nous avons tous recu» (Jn 1,
16). Le «Fils unique qui est dans le sein du Péere» (Jn 1, 18) est «le Fils bien-aimé, en qui nous avons la
rédemption ... Dieu s'est plu a faire habiter en lui toute la Plénitude et, par lui, a réconcilier tous les étres
pour lui, aussi bien sur la terre que dans les cieux, en faisant la paix par le sang de sa Croix» (Col 1, 13-14.
19-20). C'est précisément ce caractére unique du Christ qui lui confére une portée absolue et universelle par
laquelle, étant dans I'histoire, il est le centre et la fin de I'histoire elle-méme7: «Je suis I'Alpha et 'Oméga, le
Premier et le Dernier, le Principe et la Fin» (Ap 22, 13).

S'il est donc normal et utile de prendre en considération les divers aspects du mystére du Christ, il ne faut
jamais perdre de vue son unité. Alors que nous découvrons peu a peu et que nous mettons en valeur les
dons de toutes sortes, surtout les richesses spirituelles, dont Dieu a fait bénéficier tous les peuples, il ne faut
pas les disjoindre de Jésus Christ qui est au centre du plan divin de salut. Comme, «par son Incarnation, le
Fils de Dieu s'est en quelque sorte uni lui-méme a tout homme», «nous devons tenir que I'Esprit Saint offre a
tous, d'une facon que Dieu connait, la possibilité d'étre associés au Mystére pascal»8. Le plan de Dieu est
de «ramener toutes choses sous un seul Chef, le Christ, les étres célestes comme les terrestres» (Ep 1, 10).

La foi au Christ est proposée a la liberté de 'homme

7. L'urgence de l'activité missionnaire résulte de la nouveauté radicale de la vie apportée par le Christ et
vécue par ses disciples. Cette vie nouvelle est un don de Dieu, et il est demandé a I'hnomme de l'accueillir et
de le développer, s'il veut se réaliser selon sa vocation intégrale en se conformant au Christ. Tout le
Nouveau Testament est un hymne a la vie nouvelle pour celui qui croit au Christ et vit dans son Eglise. Le
salut dans le Christ, dont I'Eglise témoigne et qu'elle annonce, est la communication que Dieu fait de lui-
méme: «C'est I'amour qui non seulement crée le bien, mais qui fait participer a la vie méme de Dieu, Pére,
Fils et Esprit Saint. En effet, celui qui aime désire se donner lui-méme»9.

Dieu offre a 'homme cette nouveauté de vie. «Peut-on refuser le Christ et tout ce qu'il a apporté dans
I'histoire de 'hnomme? Certainement oui. L'homme est libre. L'homme peut dire & Dieu: non. L'homme peut
dire au Christ: non. Mais demeure la question fondamentale: est-il permis de le faire, et au nom de quoi est-
ce permis?»10.

8. Dans le monde moderne, il existe une tendance a réduire 'nomme a la seule dimension horizontale. Mais
que devient 'homme sans ouverture a I'Absolu? La réponse se trouve dans l'expérience de tout homme,
mais elle est aussi inscrite dans ['histoire de 'humanité avec le sang versé au nom des idéologies et par des
régimes politiques qui ont voulu construire une «humanité nouvelle» sans Dieu11.

Du reste, le Concile Vatican Il répond a ceux qui ont le souci de protéger la liberté de conscience: «La
personne humaine a droit a la liberté religieuse....] Tous les hommes doivent étre soustraits a toute
contrainte de la part tant des individus que des groupes sociaux et de quelque pouvoir humain que ce soit,
de telle sorte qu'en matiére religieuse nul ne soit forcé d'agir contre sa conscience ni empéché d'agir, dans
de justes limites, selon sa conscience, en privé comme en public, seul ou associé a d'autres»12.

L'annonce et le témoignage du Christ, quand ils sont faits dans le respect des consciences, ne violent pas la
liberté. La foi exige la libre adhésion de I'homme, mais elle doit étre proposée parce que les «multitudes ont
le droit de connaitre la richesse du mystere du Christ, dans lequel nous croyons que toute I'humanité peut
trouver, avec une plénitude insoupgonnable, tout ce qu'elle cherche a tatons au sujet de Dieu, de I'homme et
de son destin, de la vie et de la mort, de la vérité. ...] C'est pourquoi I'Eglise garde vivant son élan
missionnaire, et méme elle veut l'intensifier dans le moment historique qui est le nétre»13. Il faut cependant
dire, toujours avec le Concile, que, « en vertu de leur dignité, tous les hommes, parce qu'ils sont des

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



personnes, c'est-a-dire doués de raison et de volonté libre, et, par suite, pourvus d'une responsabilité
personnelle, sont pressés, par leur nature méme, et tenus, par obligation morale, a chercher la vérité, tout
d'abord celle qui concerne la religion. lls sont tenus aussi a adhérer a la vérité des qu'ils la connaissent et a
régler toute leur vie selon les exigences de cette vérité»14.

L'Eglise, signe et instrument du salut

9. L'Eglise est la premiere bénéficiaire du salut. Le Christ se I'est acquise par son sang (cf. Ac 20, 28) et I'a
appelée a coopérer avec lui a I'ceuvre du salut universel. En effet, le Christ vit en elle; il est son époux; il
assure sa croissance; il accomplit sa mission par elle.

Le Concile a amplement souligné le réle de I'Eglise pour le salut de I'humanité. Tout en reconnaissant que
Dieu aime tous les hommes et leur accorde la possibilité d'étre sauvés (cf. 1 Tm 2, 4)15, I'Eglise professe
que Dieu a constitué le Christ comme unique médiateur et qu'elle-méme est établie comme sacrement
universel de salut16: «Ainsi donc, a cette unité catholique du peuple de Dieu, tous les hommes sont
appelés; a cette unité appartiennent sous diverses formes, ou sont ordonnés, et les fidéles catholiques et
ceux qui, par ailleurs, ont foi dans le Christ, et finalement tous les hommes sans exception que la grace de
Dieu appelle au salut»17. Il est nécessaire de tenir ensemble ces deux vérités, a savoir la possibilité réelle
du salut dans le Christ pour tous les hommes et la nécessité de I'Eglise pour le salut. L'une et l'autre nous
aident a comprendre l'unique mystére salvifique, et nous permettent ainsi de faire I'expérience de la
miséricorde de Dieu et de prendre conscience de notre responsabilité. Le salut, qui est toujours un don de
I'Esprit, requiert la coopération de I'homme a son propre salut comme a celui des autres. Telle est la volonté
de Dieu, et c'est pour cela qu'il a fondé I'Eglise ,et I'a incluse dans le plan du salut: ce peuple messianique,
dit le Concile, «établi par le Christ pour communier a la vie, a la charité et a la vérité, est entre ses mains
l'instrument de la Rédemption de tous les hommes; au monde entier il est envoyé comme lumiére du monde
et sel de la terre»18.

Le salut est offert a tous les hommes

10. L'universalité du salut ne signifie pas qu'il n'est accordé qu'a ceux qui croient au Christ explicitement et
qui sont entrés dans I'Eglise. Si le salut est destiné a tous, il doit étre offert concrétement a tous. Mais il est
évident, aujourd'hui comme dans le passé, que de nombreux hommes n'ont pas la possibilité de connaitre
ou d'accueillir la révélation de I'Evangile, ni d'entrer dans I'Eglise. lls vivent dans des conditions sociales et
culturelles qui ne le permettent pas, et ils ont souvent été éduqués dans d'autres traditions religieuses. Pour
eux, le salut du Christ est accessible en vertu d'une gréce qui, tout en ayant une relation mystérieuse avec
I'Eglise, ne les y introduit pas formellement mais les éclaire d'une maniére adaptée a leur état d'esprit et a
leur cadre de vie. Cette grace vient du Christ, elle est le fruit de son sacrifice et elle est communiquée par
I'Esprit Saint: elle permet a chacun de parvenir au salut avec sa libre coopération.

C'est pourquoi le Concile, aprés avoir affirmé le caractére central du Mystére pascal, déclare: «Et cela ne
vaut pas seulement pour ceux qui croient au Christ, mais bien pour tous les hommes de bonne volonté, dans
le coeur desquels, invisiblement, agit la grace. En effet, puisque le Christ est mort pour tous et que la
vocation derniere de I'nomme est réellement unique, a savoir divine, nous devons tenir que I'Esprit Saint
offre a tous, d'une fagcon que Dieu connait, la possibilité d'étre associés au Mystére pascal»19.

«Nous ne pouvons pas nous taire» (Ac 4, 20)

11. Que dire alors des objections déja évoquées a I'égard de la mission ad gentes? Dans le respect de
toutes les convictions religieuses et de toutes les sensibilités, avant tout, nous devons affirmer avec
simplicité notre foi dans le Christ, seul Sauveur de I'homme, foi que nous avons regue comme un don d'en
haut, sans mérite de notre part. Nous disons avec Paul: «Je ne rougis pas de I'Evangile: il est une force de
Dieu pour le salut de tout homme qui croit» (Rm 1, 16). Les martyrs chrétiens de tous les temps - et aussi de
notre temps - ont donné et continuent de donner leur vie pour rendre témoignage de cette foi devant les

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



hommes, convaincus que tout homme a besoin de Jésus Christ, lui qui a vaincu le péché et la mort et
réconcilié les hommes avec Dieu.

Le Christ s'est proclamé Fils de Dieu, intimement uni au Pére, et il a été reconnu comme tel par ses
disciples, confirmant ses paroles par des miracles et par sa résurrection d'entre les morts. L'Eglise offre aux
hommes I'Evangile, document prophétique qui répond aux exigences et aux aspirations du cceur humain: il
est toujours «Bonne Nouvelle». L'Eglise ne peut se dispenser de proclamer que Jésus est venu révéler le
visage de Dieu et mériter, par la Croix et la Résurrection, le salut pour tous les hommes.

A la question pourquoi la mission?, nous répondons, grace a la foi et a I'expérience de I'Eglise, que la
véritable libération, c'est s'ouvrir a I'amour du Christ. En lui, et en lui seulement, nous sommes libérés de
toute aliénation et de tout égarement, de la soumission au pouvoir du péché et de la mort. Le Christ est
véritablement «notre paix» (Ep 2, 14), et «I'amour du Christ nous presse» (2 Co 5, 14), donnant a notre vie
son sens et sa joie. La mission est un probléme de foi; elle est précisément la mesure de notre foi en Jésus
Christ et en son amour pour nous.

Aujourd'hui, la tentation existe de réduire le christianisme a une sagesse purement humaine, en quelque
sorte une science pour bien vivre. En un monde fortement sécularisé, est apparue une «sécularisation
progressive du salut », ce pourquoi on se bat pour I'homme, certes, mais pour un homme mutilé, ramené a
sa seule dimension horizontale. Nous savons au contraire que Jésus est venu apporter le salut intégral qui
saisit tout 'nomme et tous les hommes, en les ouvrant a la perspective merveilleuse de la filiation divine.

Pourquoi la mission? Parce que, a nous comme a saint Paul «a été confiée cette grace-la, d'annoncer aux
paiens l'insondable richesse du Christ» (Ep 3, 8). La nouveauté de la vie en lui est la Bonne Nouvelle pour
I'homme de tous les temps: tous les hommes y sont appelés et destinés. Tous la recherchent effectivement
méme si c'est parfois de maniére confuse, et tous ont le droit de connaitre la valeur de ce don et dy
accéder. L'Eglise, et en elle tout chrétien, ne peut cacher ni garder pour elle cette nouveauté et cette
richesse, regues de la bonté divine pour étre communiquées a tous les hommes.

Voila pourquoi la mission découle non seulement du précepte formel du Seigneur, mais aussi de I'exigence
profonde de la vie de Dieu en nous. Ceux qui font partie de I'Eglise catholique doivent se considérer comme
privilégiés et, de ce fait, d'autant plus engagés a donner un témoignage de foi et de vie chrétienne qui soit un
service a I'égard de leurs freres et une réponse due a Dieu, se souvenant que «la grandeur de leur condition
doit étre rapportée non a leurs mérites, mais a une grace spéciale du Christ; s'ils n'y correspondent pas par
la pensée, la parole et I'action, ce n'est pas le salut qu'elle leur vaudra, mais un plus séveére jugement»20.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il : LE ROYAUME DE DIEU

12. « "Dieu riche en miséricorde" est Celui que Jésus Christ nous a révélé comme Peére: c'est Lui, son Fils,
qui nous I'a manifesté et fait connaitre en lui-méme»21. C'est la ce que j'écrivais au début de I'encyclique
Dives in misericordia, pour montrer que le Christ est la révélation et l'incarnation de la miséricorde du Pére.
Le salut consiste a croire et a accueillir le mystére du Péere et de son amour, qui se manifeste et se donne en
Jésus par I'Esprit. Ainsi s'accomplit le Régne de Dieu, préparé dés I'Ancienne Alliance, mis en ceuvre par le
Christ et dans le Christ, annoncé a toutes les nations par I'Eglise qui agit et prie pour sa réalisation parfaite
et définitive.

L'Ancien Testament atteste que Dieu a choisi et constitué un peuple pour révéler et mettre en ceuvre son
plan d'amour. Mais, en méme temps, Dieu est créateur et pére de tous les hommes, il prend soin de tous, a
tous il étend sa bénédiction (cf. Gn 12, 3) et avec tous il a conclu une alliance (cf. Gn 9, 1-17). Israél fait
I'expérience d'un Dieu personnel et sauveur (cf. Dt 4, 37; 7, 6-8; Is 43, 1-7) dont il devient ainsi le témoin et
le porte-parole au milieu des nations. Au cours de son histoire, Israél prend conscience que son élection a
une portée universelle (cf., par ex., Is 2, 2-5; 25, 6-8; 60, 1-6; Jr 3, 17; 16, 19).

Le Christ rend présent le Royaume

13. Jésus de Nazareth conduit a son terme le plan de Dieu. Aprés avoir regu I'Esprit Saint au baptéme, il
manifeste sa vocation messianique; il parcourt la Galilée, «proclamant I'Evangile de Dieu et disant: "Le
temps est accompli et le Royaume de Dieu est tout proche: repentez-vous et croyez a I'Evangile"» (Mc 1, 14-
15; cf. Mt 4, 17; Lc 4, 43 ) . La proclamation et l'instauration du Royaume de Dieu sont I'objet de sa mission:
«C'est pour cela que jai été envoyé» (Lc 4, 43). Mais il y a plus: Jésus est lu-méme la Bonne Nouvelle,
comme il le déclare dans la synagogue de son village, dés le début de sa mission, en s'appliquant la parole
d'lsaie sur I'Oint, envoyé par I'Esprit du Seigneur (cf. Lc 4, 14-21). Le Christ étant la Bonne Nouvelle, il y a
en lui identité entre le message et le messager, entre le dire, I'agir et I'étre. Sa force et le secret de l'efficacité
de son action résident dans sa totale identification avec le message qu'il annonce: il proclame la Bonne
Nouvelle non seulement par ce qu'il dit ou ce qu'il fait, mais par ce qu'il est.

Le ministere de Jésus est décrit dans le contexte de ses voyages dans son pays. L'horizon de sa mission
avant la Paque se concentre sur Israél; toutefois, il y a en Jésus un élément nouveau d'importance
primordiale. La réalité eschatologique n'est pas renvoyée a une fin du monde éloignée, mais elle devient
proche et commence a advenir. Le Royaume de Dieu est tout proche (cf. Mc 1, 15), on prie pour qu'il vienne
(cf. Mt 6, 10), la foi le voit déja a I'ceuvre dans les signes, tels les miracles (cf. Mt 11, 4-5), les exorcismes
(cf. Mt 12, 25-28), le choix des Douze (cf. Mc 3, 13-19), I'annonce de la Bonne Nouvelle aux pauvres (cf. Lc
4, 18). Dans les rencontres de Jésus avec les paiens, il apparait clairement que I'accés au Royaume advient
par la foi et la conversion (cf. Mc 1, 15), et non du fait d'une simple appartenance ethnique.

Le Régne que Jésus inaugure est le Régne de Dieu. Jésus lui-méme révele qui est ce Dieu qu'il désigne par
le terme familier de « Abba », Pére (Mc 14, 36). Dieu, révélé surtout dans les paraboles (cf. Lc 15, 3-32: Mt
20, 1-16), est sensible aux besoins et aux souffrances de tout homme: il est un Pére plein d'amour et de
compassion qui pardonne et accorde gratuitement les graces demandées.

Saint Jean nous dit que « Dieu est Amour » (1 Jn 4, 8. 16). Tout homme est donc invité a « se convertir » et
a « croire » a l'amour miséricordieux de Dieu pour lui: le Royaume croitra dans la mesure ou tous les
hommes apprendront a se tourner vers Dieu comme vers un Pére dans l'intimité de la priére (cf. Lc 11, 2; Mt
23, 9) et s'efforceront d'accomplir sa volonté (cf. Mt 7, 21).

Caractéristiques et exigences du Royaume

14. Jésus révele progressivement les caractéristiques et les exigences du Royaume par ses paroles, ses
ceuvres et sa personne.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le Royaume de Dieu est destiné a tous les hommes, car tous sont appelés a en étre les membres. Pour
souligner cet aspect, Jésus s'est fait proche surtout de ceux qui étaient en marge de la société, leur
accordant sa préférence, lorsqu'il annongait la Bonne Nouvelle. Au début de son ministére, il proclame qu'il a
été envoyé pour porter la Bonne Nouvelle aux pauvres (cf. Lc 4, 18). A tous les rejetés et a tous les
méprisés, il déclare: « Heureux, vous les pauvres » (Lc 6, 20); de plus, il améne ces marginaux a vivre déja
une expérience de libération: il demeure avec eux, il va manger avec eux (cf. Lc 5, 30; 15, 2), il les traite
comme des égaux et des amis (cf. Lc 7, 34), il leur fait sentir qu'ils sont aimés de Dieu et révéle ainsi
l'immense tendresse de Dieu envers les plus démunis et les pécheurs (cf. Lc 15, 1-32).

La libération et le salut qu'apporte le Royaume de Dieu atteignent la personne humaine dans ses aspects
physiques et spirituels. Deux gestes caractérisent la mission de Jésus: guérir et pardonner. Ses nombreuses
guérisons montrent sa grande compassion en face de la misére humaine; mais elles signifient aussi qu'il n'y
aura plus, dans le Royaume, ni maladies ni souffrances et que, dés le début, la mission tend a libérer les
personnes de leurs maux. Dans la perspective de Jésus, les guérisons sont également signes du salut
spirituel, c’est-a-dire de la libération du péché. En accomplissant des gestes de guérison, Jésus invite a la
foi, a la conversion et au désir du pardon (cf. Lc 5, 24). Quand est recu le don de la foi, la guérison pousse a
aller plus loin: elle introduit dans le salut (cf. Lc 18, 42-43). Les gestes de libération de la possession du
démon, mal supréme et symbole du péché et de la rébellion contre Dieu, sont des signes que « le Royaume
de Dieu est arrivé jusqu'a vous » (Mt 12, 28).

15. Le Royaume doit transformer les rapports entre les hommes et se réalise progressivement, au fur et a
mesure qu'ils apprennent a s'aimer, a se pardonner, a se mettre au service les uns des autres. Jésus
reprend toute la Loi, en la centrant sur le commandement de I'amour (cf. Mt 22, 34-40; Lc 10, 25-28). Avant
de quitter les siens, Jésus leur donne un « commandement nouveau »: « Aimez-vous les uns les autres,
comme je vous ai aimés » (Jn 13, 34; cf. 15, 12). L'amour dont Jésus a aimé le monde trouve son
expression la plus haute dans le don de sa vie pour les hommes (cf. Jn 15, 13) qui manifeste I'amour que le
Pére a pour le monde (cf. Jn 3, 16). C'est pourquoi la nature du Royaume est la communion de tous les
étres humains entre eux et avec Dieu.

Le Royaume concerne les personnes humaines, la société, le monde entier. Travailler pour le Royaume
signifie reconnaitre et favoriser le dynamisme divin qui est présent dans [I'histoire humaine et la transforme.
Construire le Royaume signifie travailler pour la libération du mal dans toutes ses formes. En un mot, le
Royaume de Dieu est la manifestation et la réalisation de son dessein de salut dans sa plénitude.

Le Royaume de Dieu est accompli et proclamé dans la Personne du Ressuscité

16. En ressuscitant Jésus d'entre les morts, Dieu a vaincu la mort et, dans le Christ, il a inauguré
définitivement son Régne. Pendant sa vie terrestre, Jésus est le prophéte du Royaume et, apres sa Passion,
sa Résurrection et son Ascension au ciel, il participe a la puissance de Dieu et a son pouvoir sur le monde
(cf. Mt 28, 18; Ac 2, 36; Ep 1, 18-21). La Résurrection confére une portée universelle au message du Christ,
a son action et a toute sa mission. Les disciples se rendent compte que le Royaume est déja présent dans la
personne de Jésus et qu'il est instauré peu a peu dans I'homme et dans le monde par un lien mystérieux
avec lui.

Aprés la Résurrection, en effet, ils préchaient le Royaume, annoncant que Jésus est mort et ressuscité.
Philippe, en Samarie «annongait la Bonne Nouvelle du Royaume de Dieu et du nom dé Jésus Christ» (Ac 8,
12). A Rome, Paul «proclamait le Royaume de Dieu et enseignait ce qui concerne le Seigneur Jésus Christ»
(cf. Ac 28, 31). Les premiers chrétiens annongaient eux aussi, «le Royaume du Christ et de Dieu» (Ep 5, 5;
cf. Ap 11, 15; 12, 10), ou bien «le Royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ» (2 P 1, 11).
C'est sur I'annonce de Jésus Christ, avec qui s'identifie le Royaume, qu'est centrée la prédication de I'Eglise
primitive. Aujourd'hui, il faut de méme unir I'annonce du Royaume de Dieu (le contenu du «kérygme» de
Jésus) et la proclamation de I'événement Jésus Christ (c'est-a-dire le «kérygme» des Apbtres). Les deux
annonces se complétent et s'éclairent réciproquement.

Le Royaume en rapport avec le Christ et I'Eglise

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



17. On parle beaucoup aujourd’hui du Royaume, mais pas toujours en accord avec la pensée de I'Eglise. Il
existe, en effet, des conceptions du salut et de la mission que I'on peut appeler «anthropocentriques», au
sens réducteur du terme, dans la mesure ou elles sont centrées sur les besoins terrestres de I'homme.
Suivant cette maniére de voir, le Royaume tend a devenir une réalité exclusivement humaine et sécularisée
ou ce qui compte, ce sont les programmes et les luttes pour la libération sociale et économique, politique et
aussi culturelle, mais avec un horizon fermé a la transcendance. Sans nier qu'il y ait des valeurs a
promouvoir également a ce niveau, cette conception reste toutefois dans les limites d'un royaume de
I'hnomme privé de ses dimensions authentiques et profondes, et elle se traduit facilement par I'une des
idéologies de progres purement terrestre. Le Royaume de Dieu, au contraire, «n'est pas de ce monde..., il
n'est pas d'ici » (cf. Jn 18, 36).

Il'y a d'autres conceptions qui mettent délibérément l'accent sur le Royaume et se définissent comme
«régnocentriques»; elles mettent en avant l'image d'une Eglise qui ne pense pas a elle-méme, mais se
préoccupe seulement de témoigner du Royaume et de le servir. C'est une « Eglise pour les autres», dit-on,
comme le Christ est «'homme pour les autres». On analyse la tache de I'Eglise comme si elle devait étre
accomplie dans deux directions: d'une part, promouvoir ce qu'on nomme les «valeurs du Royaume», telles
que la paix, la justice, la liberté, la fraternité; d'autre part, favoriser le dialogue entre les peuples, les cultures,
les religions, afin que, grace a un enrichissement mutuel, ils aident le monde a se renouveler et a avancer
toujours plus vers le Royaume.

A c6té d'aspects positifs, ces conceptions comportent souvent des aspects négatifs. D'abord, elles gardent
le silence sur le Christ: le Royaume dont elles parlent se fonde sur un «théocentrisme», parce que—dit-on—
le Christ ne peut pas étre compris par ceux qui n'ont pas la foi chrétienne, alors que les peuples, les cultures
et les diverses religions peuvent se rencontrer autour de I'unique réalité divine, quel que soit son nom. Pour
le méme motif, elles privilégient le mystére de la création qui se reflete dans la diversité des cultures et des
convictions, mais elles se taisent sur le mystére de la Rédemption. En outre, le Royaume tel qu'elles
I'entendent, finit par marginaliser ou sous-estimer I'Eglise, par réaction a un «ecclésiocentrisme» supposé du
passé et parce gu'elles ne considerent I'Eglise elle-méme que comme un signe, d'ailleurs non dépourvu
d'ambiguité.

18. Or il ne s'agit pas la du Royaume de Dieu tel que nous le connaissons par la Révélation et que I'on ne
peut séparer ni du Christ ni de I'Eglise.

Comme il a été dit, non seulement le Christ a annoncé le Royaume, mais c'est en lui que le Royaume lui-
méme s'est rendu présent et s'est accompli, et pas seulement par ses paroles et par ses actes: «Avant tout,
le Royaume se manifeste dans la personne méme du Christ, Fils de Dieu et Fils de I'hnomme, venu "pour
servir et donner sa vie en rancon d'une multitude" (Mc 10, 45)»22. Le Royaume de Dieu n'est pas un
concept, une doctrine, un programme que I'on puisse librement élaborer, mais il est avant tout une Personne
qui a le visage et le nom de Jésus de Nazareth, image du Dieu invisible23. Si I'on détache le Royaume de
Jésus, on ne prend plus en considération le Royaume de Dieu qu'il a révélé, et I'on finit par altérer le sens du
Royaume, qui risque de se transformer en un objectif purement humain ou idéologique, et altérer aussi
l'identité du Christ, qui n'apparait plus comme le Seigneur a qui tout doit étre soumis (cf. 1 Co 15, 27).

De méme, on ne peut disjoindre le Royaume et I'Eglise. Certes, I'Eglise n'est pas a elle-méme sa propre fin,
car elle est ordonnée au Royaume de Dieu dont elle est germe, signe et instrument. Mais, alors qu'elle est
distincte du Christ et du Royaume, I'Eglise est unie indissolublement a l'un et a l'autre. Le Christ a doté
I'Eglise, son corps, de la plénitude des biens et des moyens de salut; I'Esprit Saint demeure en elle, la vivifie
de ses dons et de ses charismes, il la sanctifie, la guide et la renouvelle sans cesse24. Il en résulte une
relation singuliére et unique qui, sans exclure I'action du Christ et de I'Esprit Saint hors des limites visibles de
I'Eglise, confére a celle-ci un rble spécifique et nécessaire. D'ou aussi le lien spécial de I'Eglise avec le
Royaume de Dieu et du Christ gu'elle a «la mission d'annoncer et d'instaurer dans toutes les nations»25.

19. C'est dans cette perspective d'ensemble qu'il faut comprendre la réalité du Royaume. Certes, il exige la
promotion des biens humains et des valeurs que I'on peut bien dire «évangéliques», parce qu'elles sont
intimement liées a la Bonne Nouvelle. Mais cette promotion, a laquelle I'Eglise tient, ne doit cependant pas
étre séparée de ses autres devoirs fondamentaux, ni leur étre opposée, devoirs tels que I'annonce du Christ
et de son Evangile, la fondation et le développement de communautés qui réalisent entre les hommes
I'image vivante du Royaume. Que |'on ne craigne pas de tomber |la dans une forme d' «ecclésiocentrisme»!
Paul VI, qui a affirmé I'existence d'«un lien profond entre le Christ, I'Eglise et I'évangélisation»26, a dit aussi:

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



«L'Eglise n'est pas a elle-méme sa propre fin, mais elle désire avec ardeur étre tout entiere du Christ, dans
le Christ et pour le Christ; tout entiere également des hommes, parmi les hommes et pour les hommes»27.

L'Eglise au service du Royaume

20. L'Eglise est au service du Royaume effectivement et concréetement. Elle I'est, avant tout, par I'appel a la
conversion: c'est le service premier et fondamental rendu a la venue du Royaume dans les personnes et
dans la société humaine. Le salut eschatologigue commence dés maintenant par la vie nouvelle dans le
Christ: «A tous ceux qui I'ont accueilli, il a donné pouvoir de devenir enfants de Dieu, a ceux qui croient en
son nom» (Jn 1, 12).

L'Eglise est au service du Royaume quand elle fonde des communautés et quand elle institue des Eglises
particulieres qu'elle conduit a la maturité de la foi et de la charité, dans I'ouverture aux autres, dans le
service de la personne et de la société, dans la compréhension et I'estime des institutions humaines.

L'Eglise est aussi au service du Royaume quand elle répand dans le monde les «valeurs évangéliques» qui
sont I'expression du Royaume et aident les hommes a accueillir le plan de Dieu. Il est donc vrai que la réalité
commencée du Royaume peut se trouver également au-dela des limites de I'Eglise, dans I'humanité entiéere,
dans la mesure ou celle-ci vit les «valeurs évangéliques » et s'ouvre a l'action de I'Esprit qui souffle ou il veut
et comme il veut (cf. Jn 3, 8); mais il faut ajouter aussitét que cette dimension temporelle du Royaume est
incompléte si elle ne s'articule pas avec le Régne du Christ, présent dans I'Eglise et destiné a la plénitude
eschatologique28.

Les multiples perspectives du Royaume de Dieu29 n'affaiblissent pas les fondements et les finalités de
I'activité missionnaire, elles les renforcent plutét et les élargissent. L'Eglise est sacrement du salut pour toute
I'humanité et son action ne se limite pas a ceux qui acceptent son message. Elle est force dynamique sur le
chemin de I'numanité vers le Régne eschatologique, elle est signe et promotrice des valeurs évangéliques
parmi les hommes30. L'Eglise contribue a ce chemin de conversion au projet de Dieu par son témoignage et
par ses activités, comme le dialogue, la promotion humaine, I'engagement pour la justice et la paix,
I'éducation et le soin des malades, I'assistance aux pauvres et aux petits, s'en tenant toujours fermement au
primat de la transcendance et de la spiritualité, prémices du salut eschatologique.

L'Eglise est enfin au service du Royaume par son intercession, car le Royaume est de soi don et ceuvre de
Dieu, comme le rappellent les paraboles évangéliques et la priere que Jésus nous a enseignée. Nous
devons le demander, I'accueillir, le faire grandir en nous; mais nous devons aussi travailler pour qu'il soit
accueilli par les hommes et grandisse parmi eux, jusqu'au jour ou le Christ « remettra la royauté a Dieu le
Pére» et ou «Dieu sera tout en tous» (cf. 1 Co 15, 24. 28).

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Ill : L'ESPRIT SAINT, PROTAGONISTE DE LA MISSION

21. «Au sommet de la mission messianique de Jésus, I'Esprit Saint se rend présent au sein du mystére
pascal dans sa qualité de sujet divin: il est celui qui doit maintenant continuer I'ceuvre salvifiqgue enracinée
dans le sacrifice de la Croix. Cette ceuvre, bien s(r, est confiée par Jésus a des hommes: aux Apébtres, a
I'Eglise. Toutefois, en ces hommes et par eux, I'Esprit Saint demeure le sujet transcendant de la réalisation
de cette ceuvre dans l'esprit de 'hnomme et dans I'histoire du monde»31. L'Esprit Saint, en effet, est le
protagoniste de toute la mission ecclésiale: son action ressort éminemment dans la mission ad gentes,
comme on le voit dans I'Eglise primitive avec la conversion de Corneille (cf. Ac 10), avec les décisions sur
les problemes qui se font jour (cf. Ac 15), avec le choix des territoires et des peuples (cf. Ac 16, 6-8). L'Esprit
agit par les Apbtres, mais il agit en méme temps dans les auditeurs: «Par son action, la Bonne Nouvelle
pénétre dans les consciences et dans les cceurs humains et se diffuse dans I'histoire. En tout cela, I'Esprit
donne la vie»32.

L'envoi «jusqu'aux extrémités de la terre» (Ac 1, 8)

22. Tous les évangélistes, quand ils font le récit de la rencontre du Ressuscité avec les Apbtres, concluent
par l'envoi en mission: «Tout pouvoir m'a été donné au ciel et sur la terre. Allez donc, de toutes les nations
faites des disciples ... Et voici que je suis avec vous pour toujours jusqu'a la fin du monde» (Mt 28, 18-20; cf.
Mc 16, 15-18; Lc 24, 46-49; Jn 20, 21-23).

Cet envoi est un envoi dans I'Esprit, comme il apparait clairement dans le texte de saint Jean: le Christ
envoie les siens dans le monde, comme le Pére I'a envoyé, et, pour cela, il leur donne I'Esprit. A son tour,
Luc unit étroitement le témoignage que les Apdtres devront rendre au Christ et 'action de I'Esprit qui les
rendra capables d'accomplir la mission regue.

23. Les diverses formes de I'«envoi en mission» comportent des points communs et chacune a des traits
caractéristiques; mais deux éléments se retrouvent dans toutes les versions. D'abord, la dimension
universelle de la tache confiée aux Apbtres: «Toutes les nations» (Mt 28, 19); «dans le monde entier ..., a
toute la création» (Mc 16, 15); «toutes les nations» (Lc 24, 47); «jusqu'aux extrémités de la terre» (Ac 1, 8).
En second lieu, l'assurance donnée par le Seigneur qu'ils ne resteront pas seuls pour accomplir cette tache,
mais qu'ils recevront la force et les moyens de remplir leur mission. Ainsi se manifestent la présence et la
puissance de |'Esprit, de méme que l'aide de Jésus: «lls s'en allérent précher en tout lieu, le Seigneur
agissant avec eux» (Mc 16, 20).

En ce qui concerne les différences d'accent dans le précepte, Marc présente la mission comme proclamation
ou kérygme: «Proclamez I'Evangile» (Mc 16, 15). Le but de I'évangéliste est de conduire les lecteurs a redire
la profession de foi de Pierre: «Tu es le Christ» (Mc 8, 29) et a dire, comme le centurion romain devant
Jésus mort sur la Croix: «Vraiment cet homme était Fils de Dieu» (Mc 15, 39). En Matthieu, I'accent
missionnaire est mis sur la fondation de I'Eglise et sur son enseignement (cf. Mt 28, 19-20; 16, 18): chez lui
donc, cet envoi en mission fait ressortir que la proclamation de I'Evangile doit étre complétée par une
catéchese d'ordre ecclésial et sacramentel. En Luc, la mission est présentée comme un témoignage (cf. Lc
24, 48; Ac 1, 8) qui porte surtout sur la Résurrection (cf. Ac 1, 22). Le missionnaire est invité a croire a la
puissance transformante de I'Evangile et a annoncer ce que Luc montre bien, c'est-a-dire la conversion a
I'amour et a la miséricorde de Dieu, I'expérience d'une libération intégrale de tout mal jusqu'a sa racine, le
péché.

Jean est le seul a parler explicitement d'envoi—terme qui équivaut a «mission»—et il relie directement la
mission que Jésus confie a ses disciples a celle qu'il a recue du Pére: «Comme le Pére m'a envoyé, moi
aussi je vous envoie» (Jn 20, 21). Jésus, se tournant vers son Pere, dit: « Comme tu m'as envoyé dans le
monde, moi aussi, je les ai envoyés dans le monde» (Jn 17, 18). Toute la portée missionnaire de I'Evangile
de Jean se trouve exprimée dans la «priére sacerdotale »: «La vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent, toi, le
seul véritable Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ» (Jn 17, 3). Le but dernier de la mission est de
faire participer a la communion qui existe entre le Pére et le Fils: les disciples doivent vivre entre eux l'unité,
demeurant dans le Pére et le Fils, afin que le monde reconnaisse et croie (cf. Jn 17, 21-23). C'est |a un texte
missionnaire significatif! Il fait comprendre qu'on est missionnaire avant tout par ce que I'on est, en tant que

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



membre de I'Eglise qui vit profondément I'unité dans I'amour, avant de I'étre par ce que I'on dit ou par ce que
l'on fait.

Ainsi les quatre Evangiles attestent un pluralisme dans l'unité fondamentale de la méme mission qui reflete
des expériences et des situations différentes dans les premiéres communautés chrétiennes; c'est le fruit du
dynamisme communiqué par I'Esprit lui-méme; cela invite a étre attentif aux divers charismes missionnaires,
ainsi qu'aux diverses conditions humaines et aux différents milieux. Tous les évangélistes soulignent
cependant que la mission des disciples est une coopération a celle du Christ: «Voici que je suis avec vous
pour toujours jusqu'a la fin du monde» (Mt 28, 20). C'est pourquoi la mission ne s'appuie pas sur les
capacités humaines, mais sur la puissance du Ressuscité.

L'Esprit guide la mission

24. La mission de I'Eglise, comme celle de Jésus, est I'ceuvre de Dieu ou - comme le dit fréquemment Luc -
l'ceuvre de I'Esprit. Aprés la résurrection et I'ascension de Jésus, les Apdtres vivent une expérience forte qui
les transforme: la Pentec6te. La venue de I'Esprit Saint fait d'eux des témoins et des prophétes (cf. Ac 1, 8;
2, 17-18), les pénétrant d'une tranquille audace qui les pousse a transmettre aux autres leur expérience de
Jésus et l'espérance qui les anime. L'Esprit leur donne la capacité de témoigner de Jésus avec
«assurance»33.

Quand les évangélisateurs sortent de Jérusalem, I'Esprit assume plus encore le rOle de «guide» pour le
choix des personnes ou des voies de la mission. Son action parait spécialement dans l'impulsion donnée a
la mission qui, effectivement, s'étend de Jérusalem a toute la Judée et a la Samarie, et jusqu'aux extrémités
de la terre, suivant la parole de Jésus.

Les Actes rapportent la synthese de six «discours missionnaires» adressés aux Juifs aux commencements
de I'Eglise (cf. Ac 2, 22-39; 3, 12-26; 4, 9-12; 5, 29-32; 10, 34-43; 13, 16-41). Ces discours-modeles,
prononcés par Pierre et par Paul, annoncent Jésus, invitent a «se convertir», c'est-a-dire a accueillir Jésus
dans la foi et a se laisser transformer en lui par I'Esprit.

Paul et Barnabé sont poussés par I'Esprit vers les paiens (cf. Ac 13, 46-48), ce qui ne se produit pas sans
tensions et sans difficultés. Comment les paiens convertis doivent-ils vivre leur foi en Jésus? Sont-ils tenus
par la tradition du judaisme et par la loi de la circoncision? Au premier Concile, qui réunit a Jérusalem autour
des Apbétres les membres de diverses Eglises, une décision est prise, reconnue comme inspirée par I'Esprit:
il n'est pas nécessaire qu'un paien se soumette a la loi juive pour devenir chrétien (cf. Ac 15, 5-11. 28). A
partir de ce moment, I'Eglise ouvre ses portes et devient la maison dans laquelle tous peuvent entrer et se
sentir & leur aise, en conservant leur culture et leurs traditions, pourvu qu'elles ne soient pas en opposition
avec I'Evangile.

25. Les missionnaires ont agi dans le méme sens, en tenant compte des attentes et des espérances des
gens, de leurs angoisses et de leurs souffrances, de leur culture, pour leur annoncer le salut dans le Christ.
Les discours de Lystres et d'Athenes (cf. Ac 14, 15-17; 17, 22-31) sont reconnus comme des modeéles pour
I'évangélisation des paiens: Paul y entre en «dialogue» avec les valeurs culturelles et religieuses des
différents peuples. Aux habitants de la Lycaonie, qui pratiquaient une religion cosmique, il rappelle des
expériences religieuses en rapport avec le cosmos; avec les Grecs, il discute de philosophie et cite leurs
poetes (cf. Ac 17, 18. 26-28). Le Dieu qu'il veut leur révéler est déja présent dans leur vie: c'est lui, en effet,
qui les a créés et qui dirige mystérieusement les peuples et l'histoire; cependant, pour reconnaitre le vrai
Dieu, il faut qu'ils renoncent aux faux dieux qu'ils ont eux-mémes fabriqués et qu'ils s'ouvrent a celui que
Dieu a envoyé pour remédier a leur ignorance et pour satisfaire I'attente de leur coeur. Ce sont la des
discours qui présentent des exemples d'inculturation de I'Evangile.

Sous l'impulsion de I'Esprit, la foi chrétienne s'ouvre délibérément aux «nations» et le témoignage du Christ
s'étend aux centres les plus importants de la Méditerranée orientale pour arriver jusqu'a Rome et aux confins
de I'Occident. C'est I'Esprit qui pousse a aller toujours au-dela, non seulement du point de vue géographique
mais aussi au-dela des barrieres ethniques et religieuses, pour accomplir une mission réellement
universelle.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'Esprit rend toute I'Eglise missionnaire

26. L'Esprit incite le groupe des croyants a se constituer en «communauté», en Eglise. Aprés la premiére
annonce de Pierre, le jour de la Pentecéte, et les conversions qui ont suivi, la premiére communauté se
forme (cf. Ac 2, 42-47; 4, 32-35).

L'un des objectifs centraux de la mission, en effet, est de réunir le peuple pour écouter I'Evangile, pour la
communion fraternelle, pour la priere et I'Eucharistie. Vivre la «communion fraternelle» (koinonia), cela
signifie n'avoir «qu'un cceur et qu'une ame» (Ac 4, 32), en instaurant la communion a tous les points de vue:
humain, spirituel et matériel. De fait, la vraie communauté chrétienne s'engage a distribuer les biens
terrestres pour qu'il n'y ait pas d'indigents et pour que tous puissent avoir accés a ces biens «selon les
besoins de chacun» (Ac 2, 45; 4, 35). Les premiéres communautés, ou régnaient «l'allégresse et la
simplicité de coeur» (Ac 2, 46), étaient dynamiques, ouvertes et missionnaires: elles «avaient la faveur de
tout le peuple» (Ac 2, 47). Avant méme d'étre une action, la mission est un témoignage et un
rayonnement34.

27. Les Actes montrent que la mission, qui s'adresse d'abord a Israél puis aux nations, se développe a
différents niveaux. C'est d'abord le groupe des Douze qui, comme un seul corps conduit par Pierre,
proclame la Bonne Nouvelle. Puis, c'est la communauté des croyants qui, par sa maniére de vivre et d'agir,
porte témoignage au Seigneur et convertit les paiens (cf. Ac 2, 46-47). Il y a encore les envoyés spéciaux
qui annoncent I'Evangile. Ainsi, la communauté chrétienne d'Antioche envoie ses membres en mission:
apres avoir je(né, prié et célébré I'Eucharistie; elle se rend compte que I'Esprit a choisi Paul et Barnabé pour
étre envoyés en mission (cf. Ac 13, 1-4). A ses origines, la mission est donc considérée comme un devoir
communautaire et une responsabilité de I'Eglise locale qui a besoin précisément de « missionnaires » pour
avancer vers de nouvelles frontiéres. A cbété de ces envoyés, il y en avait d'autres qui témoignaient
spontanément de la nouveauté qui avait transformé leur vie; ils reliaient alors les communautés en voie de
constitution a I'Eglise apostolique.

La lecture des Actes nous fait comprendre que, au commencement de I'Eglise, la mission ad gentes, tout en
disposant de missionnaires « a vie » qui s'y consacraient en vertu d'une vocation particuliere, était en réalité
considérée comme le fruit normal de la vie chrétienne, I'engagement de tout croyant par le témoignage
personnel et par I'annonce explicite lorsqu'elle était possible.

L'Esprit est present et agissant en tout temps et en tout lieu

28. L'Esprit se manifeste d'une maniére particuliere dans I'Eglise et dans ses membres; cependant sa
présence et son action sont universelles, sans limites d'espace ou de temps35. Le Concile Vatican Il
rappelle I'ceuvre de I'Esprit dans le coeur de tout homme, par les « semences du Verbe », dans les actions
méme religieuses, dans les efforts de I'activité humaine qui tendent vers la vérité, vers le bien, vers Dieu36.

L'Esprit offre a 'nomme « lumiére et forces pour lui permettre de répondre a sa trés haute vocation »; par
I'Esprit, « 'hnomme parvient, dans la foi, a contempler et a golter le mystére de la volonté divine »; et « nous
devons tenir que I'Esprit Saint offre a tous, d'une facon que Dieu connait, la possibilité d'étre associés au
Mystére pascal »37. Dans tous les cas, I'Eglise sait que « I'nomme, sans cesse sollicité par I'Esprit de Dieu,
ne sera jamais tout a fait indifférent au probléme religieux » et qu'il « voudra toujours connaitre, ne serait-ce
que confusément, la signification de sa vie, de ses activités et de sa mort »38. L'Esprit est donc a l'origine
méme de linterrogation existentielle et religieuse de 'homme qui ne nait pas seulement de conditions
contingentes mais aussi de la structure méme de son étre39.

La présence et l'activité de I'Esprit ne concernent pas seulement les individus, mais la société et I'histoire,
les peuples, les cultures, les religions. En effet, I'Esprit se trouve a l'origine des idéaux nobles et des
initiatives bonnes de I'humanité en marche: « Par une providence admirable, il] conduit le cours des temps et
rénove la face de la terre »40. Le Christ ressuscité « agit désormais dans le cceur des hommes par la
puissance de son Esprit; il n'y suscite pas seulement le désir du siécle a venir, mais, par la méme, anime
aussi, purifie et fortifie ces aspirations généreuses qui poussent la famille humaine a améliorer ses
conditions de vie et a soumetire a cette fin la terre entiere »41. C'est encore |'Esprit qui répand les «

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



semences du Verbe », présentes dans les rites et les cultures, et les prépare a leur maturation dans le
Christ42.

29. Ainsi I'Esprit, qui «souffle ou il veut» (Jn 3, 8) et qui «était déja a l'ceuvre avant la glorification du
Christ»43, Iui qui «remplit le monde et qui, tenant unies toutes choses, a connaissance de chaque mot» (Sg
1, 7), nous invite & élargir notre regard pour contempler son action présente en tout temps et en tout lieud4.
Moi-méme, j'ai souvent renouvelé cette invitation et cela m'a guidé dans mes rencontres avec les peuples
les plus divers. Les rapports de I'Eglise avec les autres religions sont inspirés par un double respect:
«Respect pour 'hnomme dans sa quéte de réponses aux questions les plus profondes de sa vie, et respect
pour l'action de I'Esprit dans I'homme»45. La rencontre inter-religieuse d'Assise, si l'on écarte toute
interprétation équivoque, a été I'occasion de redire ma conviction que «toute priére authentique est suscitée
par I'Esprit Saint, qui est mystérieusement présent dans le coeur de tout homme»46.

Ce méme Esprit a agi dans I'Incarnation, dans la vie, la mort et la résurrection de Jésus, et il agit dans
I'Eglise. Il ne se substitue donc pas au Christ, et il ne remplit pas une sorte de vide, comme, suivant une
hypothese parfois avancée, il en existerait entre le Christ et le Logos. Ce que I'Esprit fait dans le coeur des
hommes et dans I'histoire des peuples, dans les cultures et les religions, remplit une fonction de préparation
évangélique47 et cela ne peut pas étre sans relation au Christ, le Verbe fait chair par I'action de I'Esprit,
«afin que, homme parfait, il sauve tous les hommes et récapitule toutes choses en lui»48.

L'action universelle de I'Esprit n'est pas a séparer de l'action particuliere qu'il mene dans le corps du Christ
qu'est I'Eglise. En effet, c'est toujours I'Esprit qui agit quand il vivifie I'Eglise et la pousse a annoncer le
Christ, ou quand il répand et fait croitre ses dons en tous les hommes et en tous les peuples, amenant
I'Eglise a les découvrir, a les promouvoir et a les recevoir par le dialogue. Il faut accueillir toutes les formes
de la présence de |'Esprit avec respect et reconnaissance, mais le discernement revient a I'Eglise a laquelle
le Christ a donné son Esprit pour la mener vers la vérité tout entiére (cf. Jn 16, 13).

L'action missionnaire n'en est qu'a ses débuts

30. Notre époque, alors que I'humanité est en mouvement et en recherche, exige une impulsion nouvelle
dans l'action missionnaire de I'Eglise. Les horizons et les possibilités de la mission s'étendent et, nous les
chrétiens, nous sommes appelés au courage apostolique, fondé sur la confiance dans I'Esprit. C'est lui le
protagoniste de la mission!

Dans I'histoire de I'humanité, de nombreux tournants marquants ont stimulé le dynamisme missionnaire, et
I'Eglise, guidée par I'Esprit, y a toujours répondu avec générosité et prévoyance. Et les fruits n'ont pas
manqué. On a célébré récemment le millénaire de I'évangélisation de la Rus' et des peuples slaves, tandis
qu'on s'achemine vers la célébration du cing centiéme anniversaire de I'évangélisation des Ameériques. On a
aussi célébré réecemment le centenaire des premiéres missions de plusieurs pays d'Asie, d'Afrique et
d'Océanie. L'Eglise doit affronter aujourd'hui de autres défis, en avancant vers de nouvelles frontiéres tant
pour la premiére mission ad gentes que pour la nouvelle évangélisation de peuples qui ont déja recu
I'annonce du Christ. Il est aujourd'hui demandé a tous les chrétiens, aux Eglises particulieres et a I'Eglise
universelle le méme courage que celui qui animait les missionnaires du passé, la méme disponibilité a
écouter la voix de I'Esprit.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE IV : LES HORIZONS IMMENSES DE LA MISSION «AD GENTES»

31. Le Seigneur Jésus a envoyé ses Apbtres a toutes les personnes, a tous les peuples et en tous lieux de
la terre. Dans la personne des Apbtres, I'Eglise a re¢u une mission universelle, qui ne connait pas de limites
et concerne le salut dans toute sa richesse selon la plénitude de vie que le Christ est venu nous apporter (cf.
Jn 10, 10): elle a été «envoyée pour révéler et communiquer I'amour de Dieu a tous les hommes et a tous
les peuples de la terre»49.

Cette mission est unique, car elle a une seule origine et une seule finalité, mais elle comporte des taches et
des activités diverses. Tout d'abord, il y a I'activité missionnaire que nous appelons la mission ad gentes, par
allusion au décret conciliaire; il s'agit d'une activité primordiale de I'Eglise, une activité essentielle et jamais
achevée. En effet, I'Eglise «ne peut esquiver la mission permanente qui est celle de porter I'Evangile a tous
ceux—et ils sont des millions et des millions d'hommes et de femmes—qui ne connaissent pas encore le
Christ rédempteur de I'hnomme. C'est la tache la plus spécifiquement missionnaire que Jésus ait confiée et
confie de nouveau chaque jour a son Eglise»50.

Une situation religieuse complexe et mouvante

32. Nous nous trouvons aujourd'hui devant des situations religieuses trés diverses et changeantes: les
peuples bougent, les réalités sociales et religieuses, jadis claires et bien définies, évoluent actuellement et
deviennent complexes. Il suffit d'évoquer ici certains phénoménes tels que l'urbanisation, les migrations
massives, les mouvements de réfugiés, la déchristianisation de pays anciennement chrétiens , l'influence
croissante de I'Evangile et de ses valeurs dans des pays dont les habitants, en trés grande majorité, ne sont
pas chrétiens, sans oublier le foisonnement des messianismes et des sectes religieuses. Il y a un
bouleversement des situations religieuses et sociales qui rend difficile I'application effective de certaines
distinctions et catégories ecclésiales jusque-la communément utilisées. Avant méme le Concile, on disait de
certaines grandes villes ou de terres chrétiennes qu'elles étaient devenues des «pays de mission» et la
situation ne s'est certainement pas améliorée dans les années qui ont sulivi.

D'autre part, I'activité missionnaire a produit des fruits en abondance dans toutes les parties du monde de
telle sorte qu'il y existe des Eglises bien implantées, parfois avec tant de solidité et de maturité qu'elles
peuvent a la fois pourvoir aux besoins de leurs propres communautés et envoyer des évangélisateurs dans
d'autres Eglises et d'autres territoires. De |a vient le contraste avec les régions de chrétienté ancienne qu'il
est nécessaire de réévangéliser. Certains se demandent donc si l'on peut encore parler d'activité
missionnaire spécifique ou de terrains délimités pour cette activité, ou bien si I'on ne doit pas admettre qu'il
existe une situation missionnaire unique, face a laquelle il y a une unique mission, partout identique. Il est
difficile d'interpréter cette réalité complexe et changeante par rapport au précepte de |'évangélisation,
comme on le voit déja dans le «vocabulaire missionnaire»: par exemple, il y a une certaine hésitation a
utiliser les mots de « missions » et de « missionnaires » que I'on considere comme dépassés et chargés de
résonances historiques négatives; on préfere se servir du substantif « mission » au singulier et de I'adjectif «
missionnaire » pour qualifier toute activité de I'Eglise.

Cet embarras est le signe d'un changement réel qui présente des aspects positifs. Ce qu'on appelle le retour
ou le «rapatriement» des missions dans la mission de [|'Eglise, lintroduction de la missiologie dans
l'ecclésiologie et l'insertion de l'une et de l'autre dans le dessein trinitaire du salut, tout cela a donné un
souffle nouveau a cette activité missionnaire, qui n'est plus congue comme une tache marginale de I'Eglise
mais intégrée dans le coeur de sa vie comme un engagement fondamental de tout le Peuple de Dieu. Il faut
néanmoins éviter de courir le risque de ramener au méme niveau des situations trés diverses et de réduire,
voire de faire disparaitre, la mission et les missionnaires ad gentes. Dire que toute I'Eglise est missionnaire
n'exclut pas l'existence d'une mission spécifique ad gentes; de méme, dire que tous les catholiques doivent
étre missionnaires n'exclut pas mais, au contraire, demande qu'il y ait des « missionnaires ad gentes et a vie
» par une vocation spécifique.

La mission « ad gentes » garde sa valeur

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



33. A l'intérieur de I'unique mission de I'Eglise, les différences dans les activités ne naissent pas de raisons
intrinséques a la mission elle-méme mais des circonstances diverses dans lesquelles elle s'exerce51. En
considérant le monde d'aujourd’hui du point de vue de I'évangélisation, nous pouvons distinguer trois
situations.

Tout d'abord, celle a laquelle s'adresse I'activité missionnaire de I'Eglise: des peuples, des groupes humains,
des contextes socio-culturels dans lesquels le Christ et son Evangile ne sont pas connus, ou dans lesquels il
n'y a pas de communautés chrétiennes assez mires pour pouvoir incarner la foi dans leur milieu et
I'annoncer a d'autres groupes. Telle est, a proprement parler, la mission ad gentes52.

Il'y a ensuite des communautés chrétiennes aux structures ecclésiales fortes et adaptées, a la foi et a la vie
ferventes, qui rendent témoignage a I'Evangile de maniére rayonnante dans leur milieu et qui prennent
conscience du devoir de la mission universelle. En elles s'exerce |'activité pastorale de I'Eglise.

Il existe enfin une situation intermédiaire, surtout dans les pays de vieille tradition chrétienne mais parfois
aussi dans les Eglises plus jeunes, ou des groupes entiers de baptisés ont perdu le sens de la foi vivante ou
vont jusqu'a ne plus se reconnaitre comme membres de I'Eglise, en menant une existence éloignée du
Christ et de son Evangile. Dans ce cas, il faut une « nouvelle évangélisation » ou une « réévangélisation».

34. L'activité missionnaire spécifique, ou mission ad gentes, s'adresse «aux peuples et aux groupes humains
qui ne croient pas encore au Christ», a a ceux qui sont loin du Christ», chez qui I'Eglise «n'a pas encore été
enracinée» 53 et dont la culture n'a pas encore été imprégnée de I'Evangile54. Elle se distingue des autres
activités de I'Eglise par le fait qu'elle s'adresse a des groupes et a des milieux non chrétiens parce que
I'annonce de I'Evangile et la présence de I'Eglise y ont fait défaut ou ont été insuffisantes. Elle a donc pour
caractere propre d'étre une action d'annonce du Christ et de son Evangile, d'édification de I'Eglise locale et
de promotion des valeurs du Royaume. La particularité de cette mission ad gentes vient de ce qu'elle
s'adresse a des non-chrétiens. |l faut, par conséquent, éviter que cette « tdche plus spécifiguement
missionnaire que Jésus a confiée et de nouveau confie chaque jour a son Eglise» 55 ne se dissolve dans la
mission d'ensemble du peuple de Dieu tout entier et ne soit, de ce fait, négligée ou bien oubliée.

Par ailleurs, les frontieres de la charge pastorale des fideles, de la nouvelle évangélisation et de I'activité
missionnaire spécifique ne sont pas nettement définissables et on ne saurait créer entre elles des barrieres
ou une compartimentation rigide. Il faut, néanmoins, rester tendu vers I'annonce de I'Evangile et la fondation
de nouvelles Eglises dans les peuples et les groupes humains ou il n'y en a pas encore, car telle est la tache
premiere de I'Eglise, envoyée a tous les peuples, jusqu'aux extrémités de la terre. Sans la mission ad
gentes, cette dimension missionnaire de I'Eglise serait privée de sa signification fondamentale et de sa
réalisation exemplaire.

De méme, il est a noter qu'il existe une interdépendance réelle et croissante entre les différentes activités
salvifiques de I'Eglise: chacune exerce une influence sur I'autre, la stimule et lui vient en aide. Le dynamisme
missionnaire suscite des échanges entre les Eglises et les oriente vers le monde extérieur, avec des
influences positives en tous sens. Les Eglises de vieille tradition chrétienne, par exemple, aux prises avec la
lourde tache de la nouvelle évangélisation, comprennent mieux qu'elles ne peuvent étre missionnaires a
I'égard des non-chrétiens d'autres pays ou d'autres continents si elles ne se préoccupent pas sérieusement
des non-chrétiens de leurs pays: I'esprit missionnaire ad intra est un signe trés sdr et un stimulant pour
I'esprit missionnaire ad extra, et réciproquement.

A tous les peuples, malgré les difficultés

35. La mission ad gentes a devant elle une tdche immense qui n'est certes pas prés d'arriver a son terme.
Au contraire, tant du point de vue numérique, avec l'accroissement démographique, que du point de vue
socio-culturel, avec I'apparition de nouveaux types de relations et de nouveaux contacts comme avec les
changements de situations, elle semble destinée a avoir des horizons encore plus étendus. La tache
d'annoncer Jésus Christ a tous les peuples s'avére immense et disproportionnée, compte tenu des forces
humaines de I'Eglise.

Les difficultés semblent insurmontables et pourraient décourager s'il s'agissait d'une ceuvre purement

humaine. Certains pays interdisent aux missionnaires d'entrer chez eux, d'autres interdisent non seulement

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I'évangélisation mais aussi les conversions et méme le culte chrétien. Ailleurs, les obstacles sont d'ordre
culturel: la transmission du message évangélique parait dépourvue d'intérét ou incompréhensible; la
conversion est percue comme un abandon de son peuple et de sa culture.

36. Les difficultés internes ne manquent pas pour le peuple de Dieu; ce sont méme les plus douloureuses.
Mon prédécesseur Paul VI faisait déja remarquer en premier lieu «le manque de ferveur, d'autant plus grave
qu'il vient du dedans; il se manifeste dans la fatigue et le désenchantement, la routine et le désintérét, et
surtout le manque de joie et d'espérance»56. Les divisions du passé et du présent entre les chrétiens sont
aussi de grands obstacles a l'esprit missionnaire de I'Eglise57, la déchristianisation dans certains pays
chrétiens, la diminution des vocations a l'apostolat, les contre-témoignages de fideles et de communautés
chrétiennes qui ne suivent pas le modele du Christ dans leur vie. Mais I'un des motifs les plus graves du
manque d'intérét pour l'engagement missionnaire est une mentalité marquée par lindifférentisme,
malheureusement trés répandue parmi les chrétiens, souvent fondée sur des conceptions théologiques
inexactes et imprégnée d'un relativisme religieux qui porte a considérer que «toutes les religions se valent».
Nous pouvons ajouter - ainsi que le disait le méme Pontife - qu'il existe aussi «des alibis qui peuvent nous
détourner de I'évangélisation. Les plus insidieux sont certainement ceux pour lesquels on prétend trouver
appui dans tel ou tel enseignement du Concile»58.

A ce sujet, je recommande vivement aux théologiens et aux professionnels de la presse chrétienne de
coopérer toujours davantage a la mission, afin de bien saisir le sens profond de leur tache importante, en
suivant la voie droite du sentire cum Ecclesia.

Les difficultés internes et externes ne doivent pas nous rendre pessimistes ou inactifs. Ce qui compte - ici
comme en tout domaine de la vie chrétienne -, c'est la confiance qui vient de la foi, c'est-a-dire de la
certitude que nous ne sommes pas nous-mémes les protagonistes de la mission mais que c'est Jésus Christ
et son Esprit. Nous ne sommes que des collaborateurs et, quand nous avons fait tout ce qui était en notre
pouvoir, nous devons dire: « Nous sommes des serviteurs inutiles. Nous avons fait ce que nous devions
faire » (Lc 17, 10).

Les domaines de la mission « ad gentes »

37. La mission ad gentes n'a pas de limites, en raison du précepte universel du Christ. On peut néanmoins
distinguer différents domaines dans lesquels elle s'accomplit, de maniére a tracer le tableau réel de la
situation.

a) Les territoires

L'activité missionnaire a généralement été définie par rapport a des territoires précis. Le Concile Vatican Il a
reconnu la dimension territoriale de la mission ad gentes59, importante aujourd'hui encore pour déterminer
les responsabilités, les compétences et les limites géographiques de l'action. Il est vrai qu'a une mission
universelle doit correspondre une perspective universelle: I'Eglise, en effet, ne peut accepter que des
délimitations territoriales et des empéchements politiques fassent obstacle a sa présence missionnaire. Mais
il est vrai, également, que l'activité missionnaire ad gentes, différente de la charge pastorale des fidéles et
de la nouvelle évangélisation des non-pratiquants, s'exerce dans des territoires et pour des groupes
humains bien déterminés.

La multiplication des jeunes Eglises a une époque récente ne doit pas faire illusion. Dans les territoires
confiés a ces Eglises, surtout en Asie, mais aussi en Afrique, en Amérique latine et en Océanie, il existe de
vastes régions qui n'ont pas été évangélisées: des peuples entiers et des espaces culturels de grande
importance dans bon nombre de nations, n'ont pas encore été rejoints par I'annonce de I'Evangile et par la
présence d'une Eglise locale60. Méme dans des pays de tradition chrétienne, il existe des régions placées
sous le régime spécifique de la mission ad gentes, des groupes humains et des contrées qui n'ont pas été
touchés par I'Evangile. Dans ces pays aussi, ce n'est donc pas seulement une nouvelle évangélisation qui
s'impose, mais, en certains cas, une premiére évangélisation61.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Cependant, les situations ne sont pas homogenes. Tout en reconnaissant que les affirmations qui portent
sur les responsabilités missionnaires de I'Eglise ne sont pas recevables si elles ne sont authentifiées par un
sérieux engagement pour la nouvelle évangélisation dans les pays de vieille tradition chrétienne, il ne parait
pas juste de mettre sur le méme plan la situation d'un peuple qui n'a jamais connu Jésus Christ et celle d'un
autre qui I'a connu, accepté puis refusé, tout en continuant a vivre dans une culture qui a assimilé en grande
partie les principes et les valeurs évangéliqgues. En ce qui concerne la foi, ce sont deux situations
substantiellement différentes.

Ainsi, le critere géographique, méme s'il n'est pas trés précis et s'il est toujours provisoire, sert encore a
préciser les frontieres vers lesquelles doit se porter I'activité missionnaire. Il existe des pays et des aires
géographiques et culturelles sans communauté chrétienne autochtone; ailleurs, ces communautés sont si
petites qu'elles ne constituent pas un signe clair de présence chrétienne; il peut se faire aussi qu'elles
manquent de dynamisme pour évangéliser leur société ou qu'elles appartiennent a des populations
minoritaires qui ne sont pas intégrées dans la culture nationale dominante. Sur le continent asiatique en
particulier, vers lequel devrait se diriger en priorité la mission ad gentes, les chrétiens sont en petite minorité,
méme si parfois on y constate des mouvements de conversion significatifs et de remarquables modes de
présence chrétienne.

b) Mondes nouveaux et phénoménes sociaux nouveaux

Les transformations rapides et profondes qui caractérisent le monde d'aujourd’hui, notamment le Sud,
exercent une forte influence sur le cadre de la mission: la ou, auparavant, il y avait des situations humaines
et sociales stables, tout se trouve aujourd'hui en mouvement. Que I'on pense, par exemple, a l'urbanisation
et a la croissance massive des villes, surtout si la pression démographique est plus forte. D'ores et déja,
dans un bon nombre de pays, plus de la moitié de la population vit dans des mégapoles ou les problémes
humains sont souvent aggraveés par I'anonymat dans lequel se sentent plongées les multitudes.

Au cours des temps modernes, l'activité missionnaire s'est surtout déroulée dans des régions isolées,
éloignées des centres civilisés et inaccessibles par suite des difficultés de communication, de langue, de
climat. Aujourd'hui, I'image de la mission ad gentes est peut-étre en train de changer: ses lieux privilégiés
devraient étre les grandes cités ou apparaissent des mceurs nouvelles et de nouveaux modéles de vie, de
nouvelles formes de culture et de communication qui, ensuite, influent sur I'ensemble de la population. Il est
vrai que le «choix des plus petits» doit conduire a ne pas ignorer les groupes humains les plus marginaux ou
les plus isolés, mais il n'en est pas moins vrai que I'on ne peut évangéliser les personnes ou les petits
groupes en négligeant les centres ou nait, pour ainsi dire, une humanité nouvelle avec de nouveaux
modeéles de développement. L'avenir des jeunes nations est en train de se forger dans les villes.

En parlant de I'avenir, on ne peut oublier les jeunes qui, dans de nombreux pays, constituent déja plus de la
moitié de la population. Comment faire parvenir le message du Christ aux jeunes non chrétiens qui sont
I'avenir de continents entiers? A I'évidence, les moyens ordinaires de la pastorale ne suffisent plus: il faut
des associations et des institutions, des groupes et des centres de jeunes, des initiatives culturelles et
sociales pour les jeunes. Voila un domaine ou les Mouvements ecclésiaux modernes trouvent un ample
champ d'action.

Parmi les grandes mutations du monde contemporain, les migrations ont produit un phénomeéne nouveau:
les non-chrétiens arrivent en grand nombre dans les pays de vieille tradition chrétienne, créant des
occasions nouvelles de contacts et d'échanges culturels, invitant I'Eglise a l'accueil, au dialogue, a
l'assistance, en un mot, a la fraternité. Parmi les migrants, les réfugiés occupent une place tout a fait
particuliere et méritent la plus grande attention. lls sont maintenant des millions et des millions dans le
monde et ne cessent d'augmenter: ils ont fui des situations d'oppression politique et de misére inhumaine,
de famine et de sécheresse qui ont pris des proportions catastrophiques. L'Eglise doit les indure dans le
champ de sa sollicitude apostolique.

Enfin, on peut rappeler les situations de pauvreté, souvent intolérable, qui se créent dans de nombreux pays
et sont frequemment a l'origine de migrations massives. Ces situations inhumaines constituent un défi pour
la communauté de ceux qui croient au Christ: I'annonce du Christ et du Régne de Dieu doit devenir un
moyen de rachat humain pour ces populations.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



c) Aires culturelles ou aréopages modernes

Paul, apres avoir préche dans de nombreux endroits, parvient a Athenes et se rend a I'Aréopage ou il
annonce I'Evangile en utilisant un langage adapté et compréhensible dans ce milieu (cf. Ac 17, 22-31).
L'Aréopage représentait alors le centre de la culture des Athéniens instruits et il peut aujourd'hui étre pris
comme symbole des nouveaux milieux ou I'on doit proclamer I'Evangile.

Le premier aréopage des temps modernes est le monde de la communication, qui donne une unité a
I'humanité en faisant d'elle, comme on dit, «un grand village». Les médias ont pris une telle importance qu'ils
sont, pour beaucoup de gens, le moyen principal d'information et de formation; ils guident et inspirent les
comportements individuels, familiaux et sociaux. Ce sont surtout les nouvelles générations qui grandissent
dans un monde conditionné par les médias. On a peut-étre un peu négligé cet aréopage. On privilégie
généralement d'autres moyens d'annonce évangélique et de formation, tandis que les médias sont laissés a
l'initiative des particuliers ou de petits groupes et n'entrent dans la programmation pastorale que de maniére
secondaire. L'engagement dans les médias, toutefois, n'a pas pour seul but de démultiplier I'annonce. I
s'agit d'une réalité plus profonde car I'évangélisation méme de la culture moderne dépend en grande partie
de leur influence. Il ne suffit donc pas de les utiliser pour assurer la diffusion du message chrétien et de
I'enseignement de I'Eglise, mais il faut intégrer le message dans cette «nouvelle culture» créée par les
moyens de communication modernes. C'est un probléeme complexe car, sans méme parler de son contenu,
cette culture vient précisément de ce qu'il existe de nouveaux modes de communiquer avec de nouveaux
langages, de nouvelles techniques, de nouveaux comportements. Mon prédécesseur Paul VI disait que « la
rupture entre Evangile et culture est sans doute le drame de notre époque »62; le domaine de la
communication actuelle vient pleinement confirmer ce jugement.

Il existe, dans le monde moderne, beaucoup d'autres aréopages vers lesquels il faut orienter I'activité
missionnaire de I'Eglise. Par exemple, I'engagement pour la paix, le développement et la libération des
peuples, les droits de I'homme et des peuples, surtout ceux des minorités, la promotion de la femme et de
I'enfant, la sauvegarde de la création, autant de domaines a éclairer par la lumiére de I'Evangile.

En outre, il faut rappeler le trés vaste aréopage de la culture, de la recherche scientifique, des rapports
internationaux qui favorisent le dialogue et conduisent a de nouveaux projets de vie. Il faut étre attentif a ces
réalités modernes et y attacher de I'importance. Les hommes ont le sentiment d'étre comme des marins sur
la mer de la vie, appelés a une unité et a une solidarité toujours plus grandes. Les solutions des problémes
posés par l'existence doivent étre étudiées, discutées, mises a I'épreuve avec le concours de tous. Voila
pourquoi les organismes et les rassemblements internationaux prennent toujours plus d'importance dans de
nombreux secteurs de la vie humaine, de la culture a la politique, de I'économie a la recherche. Les
chrétiens qui vivent et travaillent a ce niveau international se rappelleront toujours gu'ils doivent témoigner

de I'Evangile.

38. Notre époque est tout a la fois dramatique et fascinante. Tandis que, d'un c6té, les hommes semblent
rechercher ardemment la prospérité matérielle et se plonger toujours davantage dans le matérialisme de la
consommation, d'un autre c6té, on voit surgir une angoissante quéte du sens, un besoin d'intériorité, un
désir d'apprendre des formes et des méthodes nouvelles de concentration et de priere. Dans les cultures
imprégnées de religiosité, mais aussi dans les sociétés sécularisées, on recherche la dimension spirituelle
de la vie comme antidote a la déshumanisation. Le phénomeéne que I'on nomme «retour du religieux» n'est
pas sans ambiguité, mais il contient un appel. L'Eglise a un immense patrimoine spirituel a offrir a 'humanité
dans le Christ qui se proclame a la Voie, la Vérité et la Vie» (Jn 14, 6). C'est |la voie chrétienne qui méne a la
rencontre de Dieu, a la priére, a l'ascése, a la découverte du sens de la vie. Voila encore un aréopage a
évangéliser.

Fidélité au Christ et promotion de la liberté humaine

39. Toutes les formes de l'activité missionnaire sont marquées par la conscience que l'on favorise la liberté
de I'hnomme en lui annongant Jésus Christ. L'Eglise doit étre fidele au Christ, dont elle est le corps et dont
elle poursuit la mission. Il est nécessaire qu'elle « suive la méme route que le Christ, la route de la pauvreté,

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de l'obéissance, du service et de l'immolation de soi jusqu'a la mort, dont il est sorti victorieux par sa
résurrection»63. L'Eglise doit donc tout faire pour déployer sa mission dans le monde et atteindre tous les
peuples; elle en a aussi le droit, qui lui a été donné par Dieu pour la mise en ceuvre de son plan. La liberté
religieuse, parfois encore limitée ou restreinte, est la condition et la garantie de toutes les libertés qui fondent
le bien commun des personnes et des peuples. Il faut souhaiter que la véritable liberté religieuse soit
accordée a tous en tout lieu, et I'Eglise s'y emploie dans les différents pays, surtout dans les pays a majorité
catholique ou elle a une plus grande influence. Cependant, il ne s'agit pas d'une question de religion de la
majorité ou de la minorité, mais bien d'un droit inaliénable de toute personne humaine.

D'autre part, I'Eglise s'adresse a I'hnomme dans I'entier respect de sa liberté 64: la mission ne restreint pas la
liberté, mais elle la favorise. L'Eglise propose, elle n'impose rien: elle respecte les personnes et les cultures,
et elle s'arréte devant l'autel de la conscience. A ceux qui s'opposent, sous les prétextes les plus variés, a
son activité missionnaire, I'Eglise répéte: Ouvrez les portes au Christ!

Je m'adresse a toutes les Eglises particulieres, jeunes et anciennes. Le monde est en train de s'unifier
toujours davantage l'esprit de I'Evangile doit conduire a surmonter les barrieres des cultures, des
nationalismes, écartant toute fermeture. Benoit XV donnait déja cet avertissement aux missionnaires de son
épogue: ne jamais «oublier sa dignité personnelle au point de penser davantage a sa patrie terrestre qu'a
celle du ciel»65. La méme recommandation vaut aujourd'hui pour les Eglises particulieres: ouvrez les portes
aux missionnaires, car «toute Eglise particuliere qui se couperait volontairement de I'Eglise universelle
perdrait sa référence au dessein de Dieu; elle s'appauvrirait dans sa dimension ecclésiale»66.

Orienter I'attention vers le Sud et vers I'Est

40. L'activité missionnaire représente aujourd'hui encore le plus grand des défis pour I'Eglise. Tandis que
nous nous approchons de la fin du deuxieme millénaire de la Rédemption, il devient toujours plus évident
que les nations qui n'ont pas encore regu la premiere annonce du Christ constituent la majeure partie de
I'humanité. Le bilan de I'activité missionnaire des temps modernes est certes positif: I'Eglise a été établie sur
tous les continents, et méme la majorité des fidéles et des Eglises particulieres ne se trouve plus aujourd'hui
dans la vieille Europe, mais sur les continents que les missionnaires ont ouverts a la foi.

Il demeure, toutefois, que les «extrémités de la terre» ou l'on doit porter I'Evangile reculent toujours
davantage et la parole de Tertullien, selon laquelle I'Evangile a été annoncé a toute la terre et a tous les
peuples67, est bien loin de se vérifier dans les faits: la mission ad gentes n'en est encore qu'a ses débuts.
De nouveaux peuples font leur entrée sur la sceéne mondiale et ils ont le droit, eux aussi, de recevoir
I'annonce du salut. La croissance démographique du Sud et de I'Est, dans des pays non chrétiens, fait
augmenter continuellement le nombre des personnes qui ignorent la Rédemption opérée par le Christ.

Il faut orienter I'attention missionnaire vers les aires géographiques et vers les milieux culturels qui sont
restés a I'écart de l'influence de I'Evangile. Tous ceux qui croient au Christ doivent éprouver, comme partie
intégrante de leur foi, le zéle apostolique de transmettre aux autres la joie et la lumiére de la foi. Ce zele doit
devenir pour ainsi dire une faim et une soif de faire connaitre le Seigneur, dés lors que le regard se porte sur
les horizons immenses du monde non chrétien.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE V : LES VOIES DE LA MISSION

41. « L'activité missionnaire n'est rien d'autre, elle n'est rien de moins que la manifestation du dessein de
Dieu, son épiphanie et sa réalisation dans le monde et son histoire, dans laquelle Dieu conduit clairement a
son terme, au moyen de la mission, I'histoire du salut »68. Quels sont les chemins suivis par I'Eglise pour
arriver a ce résultat?

La mission est une réalité globale, mais complexe, qui s'accomplit de différentes manieres dont certaines ont
une importance particuliere dans la situation actuelle de I'Eglise et du monde.

La premiére forme d'évangélisation est le témoignage

42. L'nomme contemporain croit plus les témoins que les maitres69, I'expérience que la doctrine, la vie et les
faits que les théories. Premiére forme de la mission, le témoignage de la vie chrétienne est aussi
irremplacgable. Le Christ, dont nous continuons la mission, est le « témoin» par excellence (cf. Ap 1, 5; 3, 14)
et le modeéle du témoignage chrétien. L'Esprit Saint accompagne I'Eglise dans son cheminement et I'associe
au témoignage qu'll rend au Christ (cf. Jn 15, 26-27).

La premiére forme de témoignage est la vie méme du missionnaire, de la famille chrétienne et de la
communauté ecclésiale, qui rend visible un nouveau mode de comportement. Le missionnaire qui, malgré
toutes ses limites et ses imperfections humaines, vit avec simplicité a I'exemple du Christ est un signe de
Dieu et des réalités transcendantes. Mais tous dans I'Eglise, en s'effor¢ant d'imiter le divin Maitre, peuvent et
doivent donner ce témoignage70; dans bien des cas, c'est la seule fagon possible d'étre missionnaire.

Le témoignage évangélique auquel le monde est le plus sensible est celui de I'attention aux personnes et de
la charité envers les pauvres, les petits et ceux qui souffrent. La gratuité de cette attitude et de ces actions,
qui contrastent profondément avec I'égoisme présent en I'homme, suscite des interrogations précises qui
orientent vers Dieu et vers I'Evangile. De méme, I'engagement pour la paix, la justice, les droits de I'homme,
la promotion de la personne humaine est un témoignage évangélique dans la mesure ou il est une marque
d'attention aux personnes et ou il tend vers le développement intégral de I'homme71.

43. Les chrétiens et les communautés chrétiennes sont profondément intégrés a la vie de leurs peuples, et
ils sont des signes évangéliques par la fidélité a leur patrie, a leur peuple, a leur culture nationale, tout en
gardant la liberté que le Christ leur a acquise. Le christianisme est ouvert a la fraternité universelle, parce
que tous les hommes sont fils du méme Pére et fréres dans le Christ.

L'Eglise est appelée a rendre son témoignage au Christ en prenant des positions courageuses et
prophétiques face a la corruption du pouvoir politique ou économique; en ne recherchant ni la gloire ni les
biens matériels; en utilisant ce qu'elle possede pour servir les plus pauvres, et en imitant la simplicité de la
vie du Christ. L'Eglise et les missionnaires doivent donner également le témoignage de I'humilité, d'abord
envers eux-mémes, en devenant capables d'un examen de conscience au niveau personnel et
communautaire, afin de corriger dans leurs comportements ce qui s'oppose a I'Evangile et défigure le visage
du Christ.

La premiére annonce du Christ Sauveur

44. L'annonce a, en permanence, la priorité dans la mission. L'Eglise ne peut se soustraire au mandat
explicite du Christ, elle ne peut pas priver les hommes de la Bonne Nouvelle gu'ils sont aimés de Dieu et
sauvés par lui. « L'évangélisation contiendra aussi toujours - base, centre et sommet a la fois de son
dynamisme - une claire proclamation que, en Jésus Christ ...], le salut est offert a tout homme, comme don
de grace et miséricorde de Dieu »72. Toutes les formes de l'activité missionnaire tendent a cette
proclamation qui révele et introduit dans le mystére caché depuis les siecles et dévoilé dans le Christ (cf. Ep
3, 3-9; Col 1, 25-29), mystére qui est au coeur de la mission et de la vie de I'Eglise, et qui forme le pivot de
toute I'évangélisation.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Dans la réalité complexe de la mission, la premiére annonce a un rble central et irremplagable parce qu'elle
introduit «dans le mystére de I'amour de Dieu, qui appelle a nouer des rapports personnels avec lui dans le
Christ»73 et qu'elle ouvre la voie a la conversion. La foi nait de I'annonce et toute communauté ecclésiale
tire son origine et sa vie de la réponse personnelle de chaque fidéle a cette annonce74. De méme que
I'économie du salut est centrée sur le Christ, de méme l'activité missionnaire tend a la proclamation de son
mystére.

L'annonce a pour objet le Christ crucifié, mort et ressuscité: en lui s'accomplit la pleine et authentique
libération du mal, du péché et de la mort; en lui, Dieu donne la «vie nouvelle», divine et éternelle. Telle est la
Bonne Nouvelle qui transforme I'homme et I'histoire de I'humanité et que tous les peuples ont le droit de
connaitre. Cette annonce doit étre faite dans le contexte de la vie de I'nomme et des peuples qui la
recoivent. Elle doit également étre faite avec une attitude d'amour et d'estime envers celui qui écoute, dans
un langage concret et adapté aux circonstances. Dans cette annonce, I'Esprit est a I'ceuvre et instaure une
communion entre le missionnaire et les auditeurs, ce qui est possible dans la mesure ou ils communient
entre eux, par le Christ, avec le Pére75.

45. L'annonce n'est jamais une action personnelle, car elle est faite en union avec toute la communauté
ecclésiale. Le missionnaire est présent et agit en vertu d'un mandat regu et, méme s'il est seul, il est rattaché
par des liens invisibles mais profonds a I'activité évangélisatrice de toute I'Eglise76. T6t ou tard, les auditeurs
entrevoient derriere lui la communauté qui I'a envoyé et le soutient.

L'annonce est animée par la foi, qui donne au missionnaire de I'enthousiasme et de la ferveur. Pour définir
cette attitude, comme on I'a déja dit, les Actes emploient le terme parrhesia qui signifie parler avec hardiesse
et courage; ce terme se trouve dans saint Paul: « Notre Dieu nous a accordé de précher en toute hardiesse
devant vous I'Evangile de Dieu, au milieu d'une lutte pénible» (1 Th 2, 2). «Priez aussi pour moi, afin qu'il me
soit donné d'ouvrir la bouche pour parler et d'annoncer hardiment le Mystéere de I'Evangile, dont je suis
'ambassadeur dans mes chaines obtenez-moi la hardiesse d'en parler comme je le dois» (Ep 6, 19-20).

Dans I'annonce du Christ aux non-chrétiens, le missionnaire est convaincu qu'il existe déja, tant chez les
individus que chez les peuples, grace a l'action de I'Esprit, une attente, méme inconsciente, de connaitre la
vérité sur Dieu, sur I'nomme, sur la voie qui mene a la libération du péché et de la mort. L'enthousiasme a
annoncer le Christ vient de la conviction que I'on répond a cette attente; c'est pourquoi le missionnaire ne se
décourage pas ni ne renonce a son témoignage, méme s'il est appelé a manifester sa foi dans un milieu
hostile ou indifférent. Il sait que I'Esprit du Pére parle en lui (cf. Mt 10, 17-20; Lc 12, 11-12) et il peut redire
avec les Apoétres: «Nous sommes témoins de ces choses, nous et I'Esprit Saint» (Ac 5, 32). Il sait qu'il
n'annonce pas une vérité humaine, mais la «Parole de Dieu», qui a une puissance intrinseque et
mystérieuse (cf. Rm 1, 16).

La preuve supréme est le don de la vie jusqu'a l'acceptation de la mort pour témoigner de la foi au Christ.
Comme toujours dans I'histoire chrétienne, les «martyrs», c'est-a-dire les témoins, sont nombreux et ils sont
indispensables a la marche de I'Evangile. A notre époque aussi, il en est beaucoup: évéques, prétres,
religieux et religieuses, laics, parfois héros inconnus, qui donnent leur vie en témoignage de la foi. Ce sont

eux les messagers et les témoins par excellence.

Conversion et baptéme

46. L'annonce de la Parole de Dieu est ordonnée a laconversion chrétienne, c'est-a-dire a I'adhésion pleine
et sincére au Christ et a son Evangile par la foi. La conversion est un don de Dieu, une action de la Trinité:
c'est I'Esprit qui ouvre les portes des cceurs afin que les hommes puissent croire au Seigneur et « le
confesser » (1 Co 12, 3). De celui qui s'approche de lui par la foi, Jésus dit: «Nul ne peut venir a moi, si le
Pére qui m'a envoyé ne l'attire» (Jn 6, 44).

La conversion s'exprime des le début par une foi totale et radicale qui ne pose ni limites ni délais au don de
Dieu. En méme temps, elle déclenche un processus dynamique et permanent pour l'existence entiére,
exigeant un passage continu de la «vie selon la chair» a la «vie selon I'Esprit » (cf. Rm 8, 3-13). La
conversion signifie que I'on accepte, par une décision personnelle, la seigneurie salvifique du Christ et que
I'on devient son disciple.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'Eglise appelle tout le monde a cette conversion, a I'exemple de Jean-Baptiste qui préparait les chemins du
Seigneur en « proclamant un baptéme de repentir pour la rémission des péchés » (Mc 1, 4), et a I'exemple
du Christ lui-méme qui, « aprés que Jean eut été livré, vint en Galilée, proclamant I'Evangile de Dieu et
disant: "Le temps est accompli et le Royaume de Dieu est tout proche; convertissez-vous et croyez a
'Evangile" » (Mc 1, 14-15).

Aujourd'hui, I'appel a la conversion que les missionnaires adressent aux non-chrétiens est mis en question
ou passé sous silence. On y voit un acte de «prosélytisme»; on dit qu'il suffit d'aider les hommes a étre
davantage hommes ou plus fideles a leur religion, qu'il suffit d'édifier des communautés capables d'ceuvrer
pour la justice, la liberté, la paix, la solidarité. Mais on oublie que toute personne a le droit d'entendre la
Bonne Nouvelle de Dieu, qui se fait connaitre et qui se donne dans le Christ, afin de réaliser pleinement sa
vocation. La grandeur de cet événement est mise en relief par les paroles de Jésus a la Samaritaine: «Si tu
savais le don de Dieu», comme aussi par le désir inconscient mais ardent de la femme: « Seigneur, donne-
moi cette eau, afin que je n'aie plus soif » (Jn 4, 10. 15).

47. Les Apbtres, poussés par I'Esprit Saint, invitaient tous les hommes a changer de vie, a se convertir et a
recevoir le baptéme. Aussitét aprés I'événement de la Pentec6te, Pierre s'adressa a la foule de maniére
convaincante: « D'entendre cela, ils eurent le coeur transpercé et ils dirent a Pierre et aux Apbtres: "Fréres,
que devons-nous faire?". Pierre leur répondit: "Convertissez-vous, et que chacun de vous se fasse baptiser
au nom de Jésus Christ pour la rémission de ses péchés, et vous recevrez alors le don du Saint-Esprit" »
(Ac 2, 37-38). Et il baptisa en ce jour environ trois mille personnes. Pierre encore, aprés la guérison de
I'impotent parla a la foule et répéta: « Convertissez-vous donc et revenez a Dieu afin que vos péchés soient
effacés!» (Ac 3, 19).

La conversion au Christ est liée au baptéme, non seulement dans la pratique de I'Eglise mais parce que
c'est la volonté du Christ, qui a demandé de faire des disciples de toutes les nations et de les baptiser (cf. Mt
28, 19), et aussi en raison de I'exigence intrinséque de recevoir la plénitude de la vie en lui: « En vérité, en
vérité, je te le dis - déclare Jésus a Nicodéme -, @ moins de naitre d'eau et d'Esprit, nul ne peut entrer dans
le Royaume de Dieu » (Jn 3, 5). Le baptéme en effet nous fait naitre a la vie d'enfants de Dieu; il nous unit a
Jésus Christ; il nous confére I'onction dans I'Esprit Saint. Le baptéme n'est pas seulement le sceau de la
conversion, un signe extérieur qui la fait voir et l'atteste, c'est le sacrement qui signifie et opére cette
nouvelle naissance dans I'Esprit crée des liens réels et indissolubles avec la Trinité, rend membres du Corps
du Christ qui est I'Eglise.

Il faut rappeler tout cela, car certains, précisément la ou s'exerce la mission ad gentes, tendent a dissocier la
conversion au Christ et le baptéme, jugeant que celui-ci n'est pas nécessaire. Il est vrai que, dans tel ou tel
milieu, on observe des conditionnements sociologiques du baptéme qui en obscurcissent la véritable
signification de foi. Divers facteurs historiques et culturels en sont la cause: il faut les faire disparaitre la ou
ils subsistent encore, afin que le sacrement de la régénération spirituelle apparaisse dans toute sa valeur;
c'est le devoir des communautés ecclésiales locales de s'y employer. Il est vrai également qu'un certain
nombre de personnes déclarent avoir intérieurement donné leur foi au Christ et & son message, sans pour
autant vouloir s'engager sacramentellement parce que, a cause de leurs préjugés et des fautes des
chrétiens elles ne parviennent pas a percevoir la vraie nature de I'Eglise, mystere de foi et d'amour77. Je
voudrais encourager ces personnes a s'ouvrir pleinement au Christ, en leur rappelant que si elles se sentent
attirées par le Christ, c'est lui qui a voulu I'Eglise comme le « lieu » ou elles peuvent effectivement le
rencontrer. En méme temps, jinvite les fidéles et les communautés chrétiennes a témoigner
authentiquement du Christ par leur vie nouvelle.

Certes, tout converti est un don fait a I'Eglise et représente pour elle une grave responsabilité, non
seulement parce qu'il faut le préparer au baptéme par le catéchuménat et poursuivre ensuite son instruction
religieuse, mais parce que, surtout s'il s'agit d'un adulte, il apporte une sorte d'énergie nouvelle,
I'enthousiasme de la foi, le désir de trouver dans I'Eglise méme I'Evangile vécu. Il serait decgu si, une fois
entré dans la communauté ecclésiale, il y trouvait une vie sans ferveur et sans signe de renouvellement.
Nous ne pouvons pas précher la conversion sans nous convertir nous-mémes chaque jour.

Fondation d'Eglises locales

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



48. La conversion et le baptéme introduisent dans I'Eglise, la ou elle existe déja, ou entrainent la constitution
de nouvelles communautés qui proclament que Jésus est Sauveur et Seigneur. Cela fait partie du dessein
de Dieu, a qui il a plu «d'appeler les hommes a participer a sa vie non pas seulement individuellement sans
aucun lien les uns avec les autres, mais de les constituer en un peuple dans lequel ses enfants, qui étaient
dispersés, seraient rassemblés dans I'unité»78.

La mission ad gentes a comme objectif de fonder des communautés chrétiennes, d'amener des Eglises a
leur pleine maturité. C'est le but premier et spécifique de I'activité missionnaire et on ne peut pas dire qu'il
soit atteint tant qu'on n'a pas réussi a édifier une nouvelle Eglise particuliere vivant normalement dans son
cadre naturel. Le décret Ad gentes parle amplement de cela79 et, apres le Concile, on a assisté au
développement d'un courant théologique soulignant que tout le mystére de I'Eglise est contenu dans chaque
Eglise particuliere, a condition que celle-ci ne s'isole pas mais demeure en communion avec I'Eglise
universelle et devienne, a son tour, missionnaire. Il s'agit la d'une ceuvre importante et de longue haleine
dont il est difficile de préciser les étapes ou prend fin l'action proprement missionnaire et ou lI'on passe a
l'activité pastorale. Mais certains points doivent rester clairs.

49. Avant tout, il est nécessaire de chercher a établir partout des communautés chrétiennes qui soient des
«signes de la présence de Dieu dans le monde»80 et qui croissent jusqu'a devenir des Eglises. Malgré le
grand nombre des dioceses, il y a encore de vastes zones ou les Eglises locales sont entierement absentes
ou insuffisantes, compte tenu de la grande étendue du territoire ainsi que de la densité de la population. Un
important travail d'implantation et de développement de I'Eglise reste a faire. Cette phase de I'histoire
ecclésiale, qu'on appelle plantatio Ecclesiae, n'est pas terminée, au contraire elle est encore a entreprendre
dans bien des groupements humains.

La responsabilité de cette tache incombe a I'Eglise universelle et aux Eglises particuliéres, a tout le Peuple
de Dieu et a toutes les forces missionnaires. Toute Eglise, méme si elle n'est composée que de nouveaux
convertis, est missionnaire par sa nature; elle est évangélisée et évangélisatrice. La foi doit toujours étre
présentée comme don de Dieu qu'il faut vivre en communauté (familles, paroisses, associations) et qui doit
rayonner a l'extérieur par le témoignage de la vie et celui de la parole. L'action évangélisatrice de la
communauté chrétienne, d'abord sur son territoire et ensuite ailleurs comme participation a la mission
universelle, est le signe le plus clair de la maturité de la foi. Il faut convertir radicalement son état d'esprit
pour devenir missionnaire, et cela vaut pour les personnes comme pour les communautés. Le Seigneur
appelle toujours a sortir de soi-méme, a partager avec les autres les biens que nous avons, en commencant
par le plus précieux, celui de la foi. C'est a la lumiere de cet impératif missionnaire qu'on devra apprécier la
valeur des organismes, des mouvements, des paroisses et des ceuvres d'apostolat de I'Eglise. C'est
seulement en devenant missionnaire que la communauté chrétienne pourra dépasser ses divisions et ses
tensions internes et retrouver son unité et la vigueur de sa foi.

Les forces missionnaires provenant d'autres Eglises et d'autres pays doivent agir en communion avec les
éléments locaux pour le développement de la communauté chrétienne. Il leur revient en particulier—toujours
suivant les directives des évéques et en collaboration avec les responsables locaux—de promouvoir la
diffusion de la foi et I'expansion de I'Eglise dans des milieux et dans des groupes non chrétiens, de
communiquer un souffle missionnaire aux Eglises locales, en sorte que la préoccupation pastorale soit
toujours liée au souci de la mission ad gentes. Ainsi, chaque Eglise fera vraiment sienne la sollicitude du
Christ, le Bon Pasteur, qui se prodigue a son troupeau, mais pense en méme temps aux «autres brebis, qui
ne sont pas de cette bergerie» (Jn 10, 16).

50. Cette sollicitude motivera et stimulera un engagement cecuménique renouvelé. Les liens existant entre
l'activité cecuménique et l'activité missionnaire imposent de prendre en considération simultanément deux
facteurs. D'une part, on doit reconnaitre que «la division des chrétiens nuit a la cause trés sacrée de la
prédication de I'Evangile a toute créature, et pour beaucoup elle ferme l'accés a la foi»81. Le fait que la
Bonne Nouvelle de la réconciliation soit préchée par les chrétiens qui sont eux-mémes divisés en affaiblit le
témoignage; il est donc urgent de travailler pour l'unité des chrétiens afin que I'activité missionnaire puisse
se révéler plus convaincante. En méme temps, nous ne devons pas oublier qu'en eux-mémes les efforts
déployés en vue de I'unité constituent un signe de I'ceuvre de réconciliation que Dieu accomplit au milieu de
nous.

D'autre part, il est vrai que tous ceux qui ont recu le baptéme dans le Christ se trouvent dans une certaine
communion, bien qu'imparfaite. Et c'est la le fondement de l'orientation donnée par le Concile: «Etant bannie
toute apparence d'indifférentisme, de confusionnisme et d'odieuse rivalité, les catholiques collaborent avec

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



les freres séparés, selon les dispositions du décret sur I'cecuménisme, par une commune profession de foi
en Dieu et en Jésus Christ devant les nations, dans la mesure du possible, et par une coopération dans les
questions sociales et techniques, culturelles et religieuses»82.

L'activité cecuménique et le témoignage concordant rendu a Jésus Christ par des chrétiens appartenant a
différentes Eglises et communautés ecclésiales ont déja porté des fruits abondants. Mais il est toujours plus
urgent qu'ils collaborent et témoignent ensemble, en ce temps ou des sectes chrétiennes et parachrétiennes
sement la confusion par leur action. L'expansion de ces sectes constitue une menace pour I'Eglise
catholique et pour toutes les communautés ecclésiales avec lesquelles elle poursuit un dialogue. Partout ou
cela est possible, et suivant les conditions locales, la réponse des chrétiens pourra aussi étre cecuménique.

Les «communautés ecclésiales de base»,
force d'évangélisation

51. Les communautés ecclésiales de base (connues aussi sous d'autres noms) constituent un phénoméne
au développement rapide dans les jeunes Eglises. Les évéques et leurs conférences les encouragent et en
font parfois un choix prioritaire de la pastorale. Elles sont en train de faire leurs preuves comme centres de
formation chrétienne et de rayonnement missionnaire. Il s'agit de groupes de chrétiens qui, au niveau familial
ou dans un cadre restreint, se réunissent pour la priére, la lecture de I'Ecriture, la catéchéese ainsi que le
partage de problemes humains et ecclésiaux en vue d'un engagement commun. Elles sont un signe de la
vitalité de I'Eglise, un instrument de formation et d'évangélisation, un bon point de départ pour aboutir a une
nouvelle société fondée sur la «civilisation de I'amour».

Ces communautés décentralisent et articulent la communauté paroissiale, a laquelle elles demeurent
toujours unies; elles s'enracinent dans les milieux populaires et ruraux, devenant un ferment de vie
chrétienne, d'attention aux plus petits, d'engagement pour la transformation de la société. Dans ces groupes,
le chrétien fait une expérience communautaire, par laquelle il se sent partie prenante et encouragé a
apporter sa collaboration a I'engagement de tous. Les communautés ecclésiales de base sont de cette
maniére un instrument d'évangélisation et de premiére annonce ainsi qu'une source de nouveaux ministéres,
tandis que, animées de la charité du Christ, elles montrent aussi comment il est possible de dépasser les
divisions, les tribalismes, les racismes.

Toute communauté doit en effet, pour étre chrétienne, s'établir sur le Christ et vivre du Christ, dans I'écoute
de la Parole de Dieu, dans la priére centrée sur I'Eucharistie, dans la communion qui s'exprime par 'unité du
coeur et de l'esprit, et dans le partage suivant les besoins de ses membres (cf. Ac 2, 42-47). Toute
communauté—rappelait Paul VI—doit vivre dans l'unité avec I'Eglise particuliére et I'Eglise universelle, dans
une communion sincére avec les Pasteurs et le magistére, dans un engagement a se faire missionnaire en
évitant tout repli et toute exploitation idéologique83. Et le Synode des Evéques a déclaré: «Puisque I'Eglise
est communion, les nouvelles "communautés ecclésiales de base", si elles vivent vraiment dans l'unité de
I'Eglise, sont une authentique expression de communion et un moyen pour construire une communion plus
profonde. Elles constituent donc un motif de grande espérance pour la vie de I'Eglise»84.

Incarner I'Evangile dans les cultures des peuples

52. En exergcant son activité missionnaire parmi les peuples, I'Eglise entre en contact avec différentes
cultures et se trouve engagée dans le processus d'inculturation. C'est une exigence qui a marqué tout son
parcours au long de I'histoire et qui se fait aujourd'hui particulierement sensible et urgente.

Le processus d'insertion de I'Eglise dans les cultures des peuples demande beaucoup de temps: il ne s'agit
pas d'une simple adaptation extérieure, car linculturation «signifie une intime transformation des
authentiques valeurs culturelles par leur intégration dans le christianisme, et I'enracinement du christianisme
dans les diverses cultures humaines»85. C'est donc un processus profond et global qui engage le message
chrétien de méme que la réflexion et la pratique de I'Eglise. Mais c'est aussi un processus difficile, car il ne
doit en aucune maniere compromettre la spécificité et l'intégrité de la foi chrétienne.

Par l'inculturation, I'Eglise incarne I'Evangile dans les diverses cultures et, en méme temps, elle introduit les

peuples avec leurs cultures dans sa propre communauté86; elle leur transmet ses valeurs, en assumant ce

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



qu'il y a de bon dans ces cultures et en les renouvelant de lintérieur87. Pour sa part, I'Eglise, par
l'inculturation, devient un signe plus compréhensible de ce qu'elle est et un instrument plus adapté a sa
mission.

Gréace a cette action dans les Eglises locales, I'Eglise universelle elle-méme s'enrichit d'expressions et de
valeurs nouvelles dans les divers secteurs de la vie chrétienne, tels que I'évangélisation, le culte, la
théologie, les ceuvres caritatives; elle connait et exprime mieux le mystere du Christ, et elle est incitée a se
renouveler constamment. Ces themes, présents dans le Concile et, par la suite, dans les enseignements du
magistere, je les ai sans cesse abordés au cours de mes visites pastorales aux jeunes Eglises88.

L'inculturation est un processus lent, qui embrasse toute I'étendue de la vie missionnaire et met en cause les
divers agents de la mission ad gentes, les communautés chrétiennes au fur et a mesure qu'elles se
développent, les Pasteurs qui ont la responsabilité de discernement et d'encouragement dans sa mise en
ceuvre89.

53. Les missionnaires originaires d'autres Eglises et d'autres pays doivent s'insérer dans le monde socio-
culturel de ceux vers lesquels ils sont envoyés, en surmontant les conditionnements de leur milieu d'origine.
C'est ainsi qu'ils doivent apprendre la langue de la région ou ils travaillent, connaitre les expressions les plus
significatives de la culture des habitants, en en découvrant les valeurs par I'expérience directe. C'est
seulement grace a cette connaissance gu'ils pourront livrer aux peuples d'une maniere crédible et fructueuse
la connaissance du mystére caché (cf. Rm 16 25-27; Ep 3, 5). |l ne s'agit certes pas pour eux de renoncer a
leur identité culturelle, mais de comprendre, d'apprécier, de promouvoir et d'évangéliser celle du milieu ou ils
travaillent et donc d'étre en mesure de communiquer réellement avec lui, en adoptant un style de vie qui soit
un signe de leur témoignage évangélique et de leur solidarité avec les gens.

Les communautés ecclésiales en formation, inspirées par I'Evangile, pourront exprimer progressivement leur
expérience chrétienne d'une maniére originale, dans la ligne de leurs traditions culturelles, a condition de
demeurer en harmonie avec les exigences objectives de la foi proprement dite. Dans ce but, spécialement
en ce qui concerne les domaines les plus délicats de l'inculturation les Eglises particuliéres d'un méme
territoire devront travailler en communion les unes avec les autres90 et avec toute I'Eglise, convaincues que
seule une attention a I'Eglise universelle et aux Eglises particulieres les rendra capables de traduire le trésor
de la foi dans la légitime variété de ses expressions91. C'est pourquoi les groupes évangélisés offriront les
éléments pour une «traduction» du message évangélique92 en tenant compte des éléments positifs
apportés au cours des siecles grace au contact du christianisme avec les différentes cultures, mais sans
oublier les dangers d'altération qui se sont parfois manifestés93.

54. A ce propos, certaines précisions restent fondamentales. L'inculturation correctement menée doit étre
guidée par deux principes: «La compatibilité avec I'Evangile et la communion avec I'Eglise universelle»94.
Gardiens du «dépbt de la foi», les évéques veilleront a la fidélité et, surtout, au discernement95, ce qui
requiert un profond équilibre; car on risque de passer sans analyse critique d'une sorte d'aliénation par
rapport a la culture a une surévaluation de la culture, qui est une production de I'homme, et qui est donc
marquée par le péché. La culture a besoin, elle aussi, d'étre «purifiée, élevée et perfectionnée»96.

Un tel processus doit s'effectuer graduellement, de fagcon qu'il soit vraiment I'expression de I'expérience
chrétienne de la communauté: «il faudra une incubation du mystére chrétien dans le génie de votre peuple -
disait Paul VI a Kampala - pour qu'ensuite sa voix originale, plus limpide et plus franche, s'éléve,
harmonieuse, dans le choeur des autres voix de I'Eglise universelle»97. En définitive, l'inculturation doit étre
I'affaire de tout le Peuple de Dieu et pas seulement de quelques experts, car on sait que le peuple reflete
l'authentique sens de la foi qu'il ne faut jamais perdre de vue. Certes, elle doit étre guidée et stimulée, mais
pas forcée afin de ne pas provoquer de réactions négatives parmi les chrétiens: elle doit étre I'expression de
la vie communautaire, c'est-a-dire marir au sein de la communauté, et non pas le fruit exclusif de recherches
érudites. La sauvegarde des valeurs traditionnelles est I'effet d'une foi mire.

Le dialogue avec les fréres d'autres religions

55. Le dialogue inter-religieux fait partie de la mission évangélisatrice de I'Eglise. Entendu comme méthode
et comme moyen en vue d'une connaissance et d'un enrichissement réciproques, il ne s'oppose pas a la
mission ad gentes, au contraire il lui est spécialement li¢ et il en est une expression. Car cette mission a

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pour destinataires les hommes qui ne connaissent pas le Christ ni son Evangile et qui, en grande majorité,
appartiennent a d'autres religions. Dieu appelle a lui toutes les nations dans le Christ, il veut leur
communiquer la plénitude de sa révélation et de son amour, il ne manque pas non plus de manifester sa
présence de beaucoup de maniéres, non seulement aux individus mais encore aux peuples, par leurs
richesses spirituelles dont les religions sont une expression principale et essentielle, bien qu'elles
comportent «des lacunes, des insuffisances et des erreurs»98. Le Concile et les enseignements ultérieurs
du magistere ont amplement souligné tout cela, maintenant toujours avec fermeté que le salut vient du
Christ et que le dialogue ne dispense pas de I'évangélisation99.

A la lumiere de I'économie du salut, I'Eglise estime qu'il n'y a pas contradiction entre I'annonce du Christ et le
dialogue inter-religieux, mais elle sent la nécessité de les coordonner dans le cadre de sa mission ad
gentes. En effet, il faut que ces deux éléments demeurent intimement liés et en méme temps distincts, et
c'est pourquoi on ne doit ni les confondre, ni les exploiter, ni les tenir pour équivalents comme s'ils étaient
interchangeables.

J'ai écrit récemment aux évéques d'Asie: «Bien que I'Eglise reconnaisse volontiers tout ce qui est vrai et
saint dans les traditions religieuses du bouddhisme, de I'hindouisme et de l'islam, comme un reflet de la
vérité qui éclaire tous les hommes, cela ne diminue pas son devoir et sa détermination de proclamer sans
hésitation Jésus Christ qui est "la Voie, la Vérité et la Vie" ...]. Le fait que les adeptes d'autres religions
puissent recevoir la grace de Dieu et étre sauvés par le Christ en dehors des moyens ordinaires qu'il a
institués n'annule donc pas I'appel a la foi et au baptéme que Dieu veut pour tous les peuples»100. En effet,
le Christ lui-méme, «en nous enseignant expressément la nécessité de la foi et du baptéme ...], nous a
confirmé en méme temps la nécessité de I'Eglise elle-méme, dans laquelle les hommes entrent par la porte
du baptéme»101. Le dialogue doit étre conduit et mis en ceuvre dans la conviction que I'Eglise est la voie
ordinaire du salut et qu'elle seule posséde la plénitude des moyens du salut102.

56. Le dialogue n'est pas la conséquence d'une stratégie ou d'un intérét, mais c'est une activité qui a ses
motivations, ses exigences et sa dignité propres: il est demandé par le profond respect qu'on doit avoir
envers tout ce que I'Esprit, qui «souffle ou il veut», a opéré en 'homme103. Grace au dialogue, I'Eglise
entend découvrir les «<semences du Verbe»104, les «rayons de la vérité qui illumine tous les hommes»105,
semences et rayons qui se trouvent dans les personnes et dans les traditions religieuses de I'hnumanité. Le
dialogue est fondé sur l'espérance et la charité, et il portera des fruits dans I'Esprit. Les autres religions
constituent un défi positif pour I'Eglise d'aujourd'hui; en effet, elles l'incitent a découvrir et a reconnaitre les
signes de la présence du Christ et de I'action de I'Esprit, et aussi a approfondir son identité et a témoigner de
l'intégrité de la Révélation dont elle est dépositaire pour le bien de tous.

On voit par la quel esprit doit animer ce dialogue dans le contexte de la mission. L'interlocuteur doit étre
cohérent avec ses traditions et ses convictions religieuses et ouvert a celles de I'autre pour les comprendre,
sans dissimulation ni fermeture, mais dans la vérité, I'humilité, la loyauté, en sachant bien que le dialogue
peut étre une source d'enrichissement pour chacun. Il ne doit y avoir ni capitulation, ni irénisme, mais
témoignage réciproque en vue d'un progrés des uns et des autres sur le chemin de la recherche et de
I'expérience religieuses et aussi en vue de surmonter les préjugés, l'intolérance et les malentendus. Le
dialogue tend a la purification et a la conversion intérieure qui, si elles se font dans la docilité a I'Esprit,
seront spirituellement fructueuses.

57. Un vaste domaine est ouvert au dialogue qui peut revétir des formes et des expressions multiples:
depuis les échanges entre experts de traditions religieuses ou entre représentants officiels de celles-ci
jusqu'a la collaboration pour le développement intégral et la sauvegarde des valeurs religieuses; de la
communication des expériences spirituelles respectives a ce qu'il est convenu d'appeler «le dialogue de
vie», a travers lequel les croyants de diverses confessions témoignent les uns pour les autres, dans
I'existence quotidienne, de leurs valeurs humaines et spirituelles et s'entraident & en vivre pour édifier une
sociéeté plus juste et plus fraternelle.

Tous les fideles et toutes les communautés chrétiennes sont appelés a pratiquer le dialogue, méme si ce
n'est pas au méme niveau et sous des modalités identiques. Pour ce dialogue, la contribution des laics est
indispensable: «Par I'exemple de leur vie et par leur action, les fidéles laics peuvent améliorer les rapports
entre les adeptes des différentes religions»106, et, de plus, certains d'entre eux seront en mesure de
contribuer a la recherche et a I'étude107.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Sachant que pour beaucoup de missionnaires et de communautés chrétiennes la voie difficile et souvent
incomprise du dialogue constitue I'unique maniére de rendre un témoignage sincére au Christ et un service
généreux a 'homme, je désire les encourager a persévérer avec foi et amour, la méme ou leurs efforts ne
rencontrent ni attention ni réponse. Le dialogue est un chemin vers le Royaume et il donnera sirement ses
fruits, méme si les temps et les moments sont réservés au Pére (cf. Ac 1, 7).

Promouvoir le développement en éduquant les consciences

58. La mission ad gentes se déroule encore aujourd’hui, pour une grande partie, dans les régions de
I'hnémisphere sud, la ou I'action pour le développement intégral et la libération de toute oppression est la plus
urgente. L'Eglise a toujours su éveiller, parmi les populations qu'elle a évangélisées, un élan vers le progres,
et aujourd'hui, plus que dans le passé, les gouvernements et les experts internationaux reconnaissent que
les missionnaires sont aussi des promoteurs du développement et ils admirent les remarquables résultats
obtenus avec trés peu de moyens.

Dans I'encyclique Sollicitudo rei socialis, j'ai déclaré que «|'Eglise n'a pas de solutions techniques a offrir
face au probleme du sous-développement comme tel», mais qu'«elle apporte sa premiere contribution a la
solution du probleme urgent du développement quand elle proclame la vérité sur le Christ, sur elle-méme et
sur I'nomme, en I'appliquant a une situation concréte»108. La Conférence des évéques latino-américains a
Puebla a affirmé que «le meilleur service a rendre a I'nomme est I'évangélisation qui le dispose a s'épanouir
comme fils de Dieu, le libére des injustices et encourage son développement intégral»109. La mission de
I'Eglise n'est pas d'agir directement sur le plan économique, technique, politique, ou de contribuer
matériellement au développement, mais elle consiste essentiellement a offrir aux peuples non pas «plus
d'avoir» mais «plus d'étre», en réveillant les consciences par I'Evangile. «Le développement humain
authentique doit se fonder sur une évangélisation toujours plus profonde»110.

L'Eglise et les missionnaires sont des promoteurs du développement grace a leurs écoles, a leurs hépitaux,
a leurs imprimeries, a leurs universités, a leurs exploitations agricoles expérimentales. Toutefois, le
développement d'un peuple ne vient pas d'abord de l'argent, ni des aides matérielles, ni des structures
techniques, mais bien plutét de la formation des consciences, du mdrissement des mentalités et des
comportements. C'est I'homme qui est le protagoniste du développement, et non pas I'argent ni la technique.
L'Eglise éduque les consciences en révélant aux peuples le Dieu qu'ils cherchent sans le connaitre, en leur
révélant la grandeur de I'hnomme créé a l'image de Dieu et aimé par lui, en leur révélant I'égalité de tous les
hommes comme fils de Dieu, leur empire sur la création qui est mise a leur service, leur devoir de s'engager
pour le développement de tout I'homme et de tous les hommes.

59. Par le message évangélique, I'Eglise apporte une force qui libere et qui agit en faveur du
développement, précisément parce qu'il améne a la conversion du cceur et de l'esprit, parce qu'il fait
reconnaitre la dignité de chacun, parce qu'il dispose a la solidarité, a I'engagement, au service d'autrui et
qu'il insére 'hnomme dans le projet de Dieu, qui est de construire un Royaume de paix et de justice dés cette
vie. C'est la perspective biblique des «cieux nouveaux et de la terre nouvelle» (cf.ls 65, 17; 2 P 3, 13; Ap 21,
1), qui a été dans I'histoire le stimulant et le but de la marche en avant de I'humanité. Le développement de
I'hnomme vient de Dieu, du modéle qu'est Jésus homme-Dieu, et il doit conduire a Dieu111. C'est la raison
pour laquelle il y a un lien étroit entre I'annonce de I'Evangile et la promotion de I'homme.

La contribution de I'Eglise et de I'évangélisation au développement des peuples ne concerne pas seulement
'hémisphére sud pour y combattre la misere matérielle et le sous-développement mais également
I'hnémisphére nord exposé a la misére morale et spirituelle engendrée par le « sur-développement »112. Une
certaine modernité a-religieuse, qui prévaut dans diverses régions du monde, se fonde sur l'idée que, pour
rendre 'hnomme plus homme il suffit de s'enrichir et de poursuivre la croissance technique et économique.
Mais un développement sans ame ne peut suffire a 'hnomme, et I'excés d'opulence est nocif pour lui tout
comme l'exces de pauvreté. C'est le « modele de développement » qu'a édifié I'hnémisphére nord et qu' il
répand dans le sud, ou le sens religieux et les valeurs humaines qui s'y trouvent risquent d'étre emportés par
I'envahissement de la consommation.

« Changer de vie pour lutter contre la faim », tel est le slogan qui est apparu dans des milieux ecclésiaux et
qui montre aux peuples riches le chemin pour devenir freres des peuples pauvres il faut revenir a une vie
plus austere afin de favoriser un nouveau modele de développement intégrant les valeurs éthiques et

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



religieuses. L'activité missionnaire apporte aux pauvres lumiére et encouragement pour leur véritable
développement. La nouvelle évangélisation devra entre autres faire prendre conscience aux riches que
I'heure est venue de se montrer réellement fréres des pauvres, grdce a une conversion commune au «
développement intégral » ouvert sur I'Absolu113.

La charité, source et critére de la mission

60. «L'Eglise dans le monde entier—ai-je déclaré durant ma visite au Brésil—veut étre I'Eglise des pauvres
[...]. Elle veut mettre en lumiére toute la vérité contenue dans les Béatitudes du Christ, et surtout dans la
premiére: "Bienheureux les pauvres de cceur". Elle veut enseigner cette vérité et la metire en pratique,
comme Jésus est venu le faire et I'enseigner»114.

Les jeunes Eglises, qui vivent la plupart du temps parmi des populations souffrant d'une grande pauvreté,
expriment souvent cette préoccupation comme une partie intégrante de leur mission. La Conférence
générale de I'épiscopat latino-américain a Puebla, apres avoir rappelé I'exemple de Jésus, écrit que « les
pauvres méritent une attention préférentielle, quelle que soit la situation morale ou personnelle dans laquelle
ils se trouvent. lls sont faits a I'image et a la ressemblance de Dieu [...] pour étre ses enfants, mais cette
image est ternie et méme outragée. Aussi, Dieu prend leur défense et les aime [...]. Il s'ensuit que les
premiers destinataires de la mission sont les pauvres [...], et que leur évangélisation est par excellence un
signe et une preuve de la mission de Jésus»115.

Fidele a I'esprit des Béatitudes, I'Eglise est appelée a partager avec les pauvres et avec les opprimés de
toute sorte. C'est pourquoi j'exhorte tous les disciples du Christ et toutes les communautés chrétiennes, des
familles aux diocéses, des paroisses aux Instituts religieux, a faire une révision de vie sincére, dans le sens
de la solidarité avec les pauvres. En méme temps, je remercie les missionnaires qui, par leur présence
aimante et leur humble service, ceuvrent en vue du développement intégral de la personne et de la société,
grace aux écoles, aux centres sanitaires, aux léproseries, aux maisons d'accueil pour les personnes
handicapées et les vieillards, aux initiatives pour la promotion de la femme, et d'autres encore. Je remercie
les prétres, les religieux, les religieuses et les laics pour leur dévouement et j'adresse mes encouragements
aux volontaires des Organisations non gouvernementales, aujourd'hui toujours plus nombreux, qui se
consacrent a ces ceuvres de charité et de promotion humaine.

Ce sont en effet ces ceuvres qui témoignent de I'ame de toute I'activité missionnaire, c'est-a-dire de I'amour
qui est et reste le moteur de la mission et qui est également « I'unique critére selon lequel tout doit étre fait
ou ne pas étre fait, changé ou ne pas étre changé. C'est le principe qui doit diriger toute action, et la fin a
laquelle elle doit tendre. Quand on agit selon la charité ou quand on est mQ par la charité, rien n'est
désavantageux et tout est bon »116.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE VI : LES RESPONSABLES ET LES AGENTS DE LA PASTORALE
MISSIONNAIRE

61. Il n'y a pas de témoignage sans témoins, de méme qu'il n'y a pas de mission sans missionnaires. Pour
collaborer & sa mission et continuer son ceuvre de salut, Jésus choisit et envoie des personnes qui seront
ses témoins et ses apdtres: «Vous serez mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et
jusqu'aux extrémités de la terre» (Ac 1, 8).

Les Douze sont les premiers agents de la mission universelle: ils constituent un «sujet collégial» de la
mission, eux qui ont été choisis par Jésus pour étre avec lui, et envoyés «aux brebis perdues de la maison
d'Israél» (Mt 10, 6). Cette collégialité n'empéche pas que, dans le groupe, se distinguent des figures
particulieres comme Jacques, Jean, et par-dessus tout Pierre dont la personne est tellement en relief que
I'expression «Pierre et les autres Apobtres» (Ac 2, 14. 37) s'en trouve justifiée. Grace a lui, s'ouvrent les
horizons de la mission universelle, ou excellera par la suite Paul qui, par la volonté de Dieu, fut appelé et
envoyé parmi les paiens (cf. Ga 1, 15-16).

Dans les premiers temps de I'expansion missionnaire, nous trouvons, a c6té des Apbétres, d'autres agents
moins en vue qu'il ne faut pas oublier: il y a des personnes, des groupes, des communautés. La
communauté d'Antioche est un exemple typique d'Eglise locale qui, d'évangélisée, se fait évangélisatrice et
envoie ses missionnaires parmi les paiens (cf. Ac 13, 2-3). L'Eglise primitive vit la mission comme une tache
communautaire, tout en reconnaissant en son sein des « envoyés spéciaux » ou « missionnaires consacrés
aux paiens », comme Paul et Barnabé.

62. Ce qui a été fait au début du christianisme pour la mission universelle conserve sa valeur et son urgence
aujourd'hui. L'Eglise est missionnaire par nature, car le précepte du Christ n'est pas quelque chose de
contingent ni d'extérieur, mais il est au coeur méme de I'Eglise. Il en résulte que toute I'Eglise, que chaque
Eglise, est envoyée aux paiens. Les jeunes Eglises elles-mémes, précisément « pour que ce zéle
missionnaire fleurisse chez les membres de leur patrie», doivent « dés que possible, participer effectivement
a la mission universelle de I'Eglise en envoyant elles aussi des missionnaires pour annoncer I'Evangile par
toute la terre, méme si elles souffrent d'une pénurie de clergé »117. Beaucoup le font déja et je les
encourage vivement a continuer.

Le caractére authentiguement et pleinement missionnaire trouve son expression dans ce lien essentiel de
communion entre I'Eglise universelle et les Eglises particulieres: « En un monde qui devient toujours plus
petit par suite de I'abolition des distances, les communautés ecclésiales doivent s'unir entre elles, échanger
leurs énergies et leurs moyens, s'engager ensemble dans l'unique et commune mission d'annoncer et de
vivre I'Evangile. Les "jeunes Eglises" ...] ont besoin de la force des Eglises anciennes, et en méme temps
celles-ci ont besoin du témoignage et de l'impulsion des jeunes Eglises, de sorte que chacune de ces
Eglises puise dans les richesses des autres »118.

Les premiers responsables de I'activité missionnaire

63. De méme que le Seigneur ressuscité confia le précepte de la mission universelle au college apostolique,
avec Pierre a sa téte, de méme cette responsabilité incombe avant tout au colléege des évéques, avec a sa
téte le successeur de Pierre119. Conscient de cette responsabilité, lors de mes rencontres avec les
évéques, je ressens le devoir de m'en entretenir avec eux dans la perspective de la nouvelle évangélisation
ou de la mission universelle . J'ai entrepris de parcourir les chemins du monde, « pour annoncer I'Evangile,
pour "confirmer mes fréres" dans la foi, pour consoler I'Eglise, pour rencontrer I'homme. Ce sont des
voyages de foi [...]. Ce sont des occasions de catéchése itinérante, d'annonce évangélique dans le
prolongement, a toutes les latitudes, de I'Evangile et du magistére apostolique étendus aux sphéres
planétaires d'aujourd'hui »120.

Mes fréres évéques sont, avec moi, directement responsables de I'évangélisation du monde, en tant que
membres du college épiscopal et en tant que pasteurs des Eglises particulieres. A ce sujet, le Concile
déclare: « Le soin d'annoncer I'Evangile sur toute la terre revient au corps des pasteurs: a eux tous, en
commun, le Christ a donné mandat...»121. Il affirme également que les évéques « ont été consacrés non

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



seulement pour un diocése, mais pour le salut du monde entier »122. Cette responsabilité collégiale a des
conséquences pratiques. Ainsi, « le Synode des évéques [...] doit avoir parmi les affaires d'importance
générale un souci spécial de l'activité missionnaire, qui est la charge la plus importante et la plus sacrée de
I'Eglise »123. Cette méme responsabilité rejaillit, a des degrés divers, sur les conférences épiscopales et sur

leurs organismes au niveau continental, qui ont donc une contribution propre a apporter a I'effort
missionnaire124.

Le rble missionnaire de chaque évéque, en tant que pasteur d'une Eglise particuliere, est vaste lui aussi. |l
lui revient, « comme chef et centre de l'unité dans I'apostolat diocésain, de promouvoir I'activité missionnaire,
de la diriger, de la coordonner [...]. L'évéque doit veiller en outre a ce que l'activité apostolique ne soit pas
limitée aux seuls convertis, mais a ce qu'une juste part d'ouvriers et de subsides soit destinée a
I'évangélisation des non-chrétiens »125.

64. Chaque Eglise particuliere doit s'ouvrir généreusement aux besoins des autres. La collaboration entre
les Eglises, dans une réelle réciprocité qui les dispose a donner et a recevoir, est aussi une source
d'enrichissement pour toutes et elle concerne les divers secteurs de la vie ecclésiale. A cet égard, la
déclaration des évéques a Puebla reste exemplaire: « Enfin I'heure est arrivée, pour 'Amérique latine, [...]
d'aller au-dela de ses frontiéres, ad gentes. Il est certain que nous avons encore besoin nous-mémes de
missionnaires, mais nous devons donner de notre pauvreté »126.

C'est dans cet esprit que j'invite les évéques et les Conférences épiscopales a mettre généreusement en
pratique ce qui est prévu dans les Directives que la Congrégation pour le Clergé a publiées pour la
collaboration entre les Eglises particulieres et spécialement pour une meilleure répartition du clergé dans le
monde127.

La mission de I'Eglise est plus large que la « communion entre les Eglises »: elle doit non seulement assurer
l'aide pour la réévangélisation, mais aussi et surtout étre orientée dans le sens de I'activité spécifiquement
missionnaire. J'en appelle a toutes les Eglises, jeunes et anciennes, pour qu'elles partagent avec moi cette
préoccupation, en travaillant a I'accroissement des vocations missionnaires et en surmontant les difficultés.

Missionnaires et Instituts « ad gentes »

65. Parmi les agents de la pastorale missionnaire, les personnes et les institutions auxquelles le décret Ad
gentes consacre un chapitre spécial intitulé « Les missionnaires »128 occupent toujours, comme par le
passé, une place d'une importance fondamentale. Ici s'impose une réflexion approfondie avant tout pour les
missionnaires eux-mémes qui, par suite des changements que connait la mission, peuvent étre amenés a
ne plus comprendre le sens de leur vocation, a ne plus savoir de fagon précise ce que I'Eglise attend d'eux
aujourd'hui.

La donnée de base est constituée par cette déclaration du Concile: « Bien qu'a tout disciple du Christ
incombe pour sa part la charge de répandre la foi, le Christ Seigneur appelle toujours parmi ses disciples
ceux qu'il veut, pour qu'ils soient avec lui et pour les envoyer précher aux peuples paiens [...]. Aussi par
I'Esprit Saint, qui partage comme il lui plait les charismes pour le bien de I'Eglise [...], inspire-t-il la vocation
missionnaire dans le coeur de certains individus et suscite-t-il en méme temps dans I'Eglise des instituts qui
se chargent comme d'un office propre de la mission d'évangélisation qui appartient a toute I'Eglise »129.

Il s'agit donc d'une « vocation spéciale », modelée sur celle des Apétres. Elle se manifeste dans le caractére
absolu de I'engagement au service de I'évangélisation, un engagement qui prend toute la personne et toute
la vie du missionnaire, exigeant de lui un don sans limites de ses forces et de son temps. Quant a ceux qui
ont cette vocation, « envoyés par l'autorité 1égitime, ils partent dans la foi et I'obéissance vers ceux qui sont
loin du Christ, mis a part pour l'ceuvre en vue de laquelle ils ont été choisis [...] comme ministres de
I'Evangile »130. Les missionnaires doivent sans cesse méditer sur la réponse exigée par le don gu'ils ont
recu et entretenir leur formation doctrinale et apostolique.

66. Les Instituts missionnaires, de leur cété, emploieront toutes les ressources nécessaires, mettant a profit
leur expérience et leur créativité dans la fidélité au charisme de leur origine, pour préparer comme il convient
les candidats et assurer le renouvellement des énergies spirituelles, morales et physiques de leurs
membres131. lls se considéreront comme a part entiére dans la communauté ecclésiale et ils agiront en

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



communion avec elle. En effet, « tout Institut est né pour I'Eglise et est tenu de l'enrichir de ses éléments
caractéristiques marqués par un esprit particulier et une mission spécifique», les évéques eux-mémes sont
les gardiens de cette fidélité au charisme de l'origine132.

Les Instituts missionnaires sont nés généralement dans les Eglises de chrétienté ancienne et,
historiguement, ils ont été des instruments de la Congrégation de Propaganda Fide pour la diffusion de la foi
et la fondation de nouvelles Eglises. lls accueillent aujourd'hui, et de plus en plus, des candidats provenant
des jeunes Eglises qu'ils ont fondées, tandis que de nouveaux Instituts sont nés précisément dans les pays
qui auparavant recevaient seulement des missionnaires et qui aujourd'hui en envoient. Il faut louer cette
double tendance qui montre la valeur et I'actualité de la vocation missionnaire spécifiqgue de ces Instituts,
lesquels « demeurent absolument nécessaires »133, non seulement pour l'activité missionnaire ad gentes
selon leur tradition, mais aussi pour I'animation missionnaire tant dans les Eglises de chrétienté ancienne
que dans les jeunes Eglises.

La vocation spéciale des missionnaires ad vitam conserve toute sa valeur: elle est le paradigme de
'engagement missionnaire de I'Eglise, qui a toujours besoin que certains se donnent radicalement et
totalement, qui a toujours besoin d'élans nouveaux et audacieux. Que les missionnaires, hommes et
femmes, qui ont consacré toute leur vie a témoigner du Ressuscité parmi les nations, ne se laissent donc
pas effrayer par des doutes, des incompréhensions, des refus, des persécutions. Qu'ils réveillent la grace de
leur charisme spécifique et reprennent leur route avec courage, en préférant - en esprit de foi, d'obéissance
et de communion avec leurs Pasteurs - les postes les plus humbles et les plus difficiles!

Prétres diocésains pour la mission universelle

67. Collaborateurs de I'évéque, les prétres, en vertu du sacrement de I'Ordre, sont appelés a partager la
sollicitude pour la mission: « Le don spirituel que les prétres ont recu a l'ordination les prépare, non pas a
une mission limitée et restreinte, mais a une mission de salut d'ampleur universelle, "jusqu'aux extrémités de
la terre" [...]; n'importe quel ministére sacerdotal participe, en effet aux dimensions universelles de la mission
confiée par le Christ aux Apbtres »134. Pour cette raison, la formation méme des candidats au sacerdoce
doit viser a leur donner « ce véritable esprit catholique qui les habituera a dépasser les limites de leur
diocese, de leur nation ou de leur rite pour subvenir aux besoins de I'Eglise entiére, préts au fond du coeur a
précher I'Evangile en quelque lieu que ce soit »135. Tous les prétres doivent avoir un coeur et une mentalité
missionnaires, étre ouverts aux besoins de I'Eglise et du monde, attentifs aux plus éloignés et surtout aux
groupes non chrétiens de leur milieu. Dans la priére et en particulier dans le sacrifice eucharistique, ils
porteront la sollicitude de toute I'Eglise pour I'ensemble de I'humanité.

Plus spécialement, les prétres qui se trouvent dans des zones a minorité chrétienne doivent étre mus par un
zéle et une volonté missionnaires particuliers; le Seigneur, en effet, leur confie non seulement la sollicitude
pastorale de la communauté chrétienne mais aussi et surtout I'évangélisation de leurs compatriotes qui ne
font pas partie de son troupeau. lls « ne manqueront pas de se rendre effectivement disponibles a I'égard de
I'Esprit Saint et de I'évéque, afin d'étre envoyés pour précher I'Evangile au-dela des frontieres de leur pays.
Cela exigera d'eux non seulement la maturité dans la vocation, mais aussi une capacité peu commune de se
détacher de leur patrie, de leur ethnie, de leur famille, et une aptitude remarquable a s'intégrer dans d'autres
cultures, avec intelligence et respect »136.

68. Dans l'encyclique Fidei donum, Pie Xll, avec une intuition prophétique, encouragea les évéques a
donner quelques-uns de leurs prétres pour un service temporaire des Eglises d'Afrique, approuvant en
méme temps les initiatives qui existaient déja dans ce domaine. Vingt-cinq ans plus tard, j'ai voulu souligner
la grande nouveauté de ce document « qui a fait dépasser la dimension territoriale du service presbytéral
pour l'ouvrir a I'Eglise tout entiere »137. Aujourd'hui, la valeur et la fécondité de cette expérience sont
confirmées; en effet, ceux qu'on appelle les prétres Fidei donum mettent en évidence d'une maniere
singuliére les liens de communion entre les Eglises, ils fournissent un précieux apport a la croissance de
communautés ecclésiales dans le besoin, et de leur cété ils recoivent d'elles la fraicheur et la vitalité de leur
foi. Il faut, bien sdr, que le service missionnaire du prétre diocésain réponde a certains critéres et a certaines
conditions. On doit envoyer des prétres choisis parmi les meilleurs, aptes et diment préparés a la tache
particuliere qui les attend138. lls devront s'intégrer dans le nouveau milieu ecclésial qui les accueille avec un
esprit ouvert et fraternel, et ils constitueront un unique presbyterium avec les prétres du lieu, sous l'autorité

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de I'évéque139. Je souhaite que l'esprit de service de ces prétres augmente au sein du presbyterium des
Eglises anciennes et qu'il se développe dans celui des Eglises plus récentes.

La fécondité missionnaire de la consécration

69. Dans la richesse inépuisable et multiforme de I'Esprit prennent place les vocations des Instituts de vie
consacrée, dont les membres, puisqu'ils « se vouent au service de I'Eglise en vertu méme de leur
consécration, sont tenus par l'obligation de travailler de maniere spéciale a I'ceuvre missionnaire, selon le
mode propre a leur Institut »140. L'histoire atteste les grands mérites des familles religieuses dans la
propagation de la foi et dans la formation de nouvelles Eglises, depuis les antiques Institutions monastiques
et les Ordres médiévaux jusqu'aux Congrégations modernes.

a) A la suite du Concile, j'invite les Instituts de vie contemplative a établir des communautés dans les jeunes
Eglises afin de rendre, « parmi les non-chrétiens, un magnifique témoignage de la majesté et de la charité
de Dieu, et de l'union dans le Christ »141. Cette présence est partout bienfaisante dans le monde non
chrétien, spécialement dans les régions ou les religions ont une grande estime pour la vie contemplative a
cause de l'ascese et de la recherche de I'Absolu.

b) Je rappelle aux Instituts de vie active qu'ils ont devant eux les immenses espaces de la charité, de
l'annonce de I'Evangile, de I'éducation chrétienne, de la culture et de la solidarité avec les pauvres, les
victimes de la discrimination, les marginaux et les opprimés. Ces Instituts, qu'ils poursuivent ou non une fin
strictement missionnaire, doivent se demander s'ils peuvent et s'ils veulent étendre leur activité en vue de
I'expansion du régne de Dieu. Cette demande a été accueillie positivement, ces tout derniers temps, par de
nombreux Instituts, mais je voudrais qu'elle soit davantage étudiée et mise en pratique en vue d'un service
authentique. L'Eglise doit faire connaitre les grandes valeurs évangéliques dont elle est porteuse, et
personne ne témoigne de fagon plus convaincante de ces valeurs que ceux qui font profession de vie
consacrée dans la chasteté, la pauvreté et l'obéissance, par un don total a Dieu et une pleine disponibilité
pour servir 'homme et la société a I'exemple du Christ142.

70. J'adresse un mot spécial d'estime aux religieuses missionnaires, chez qui la virginité pour le Royaume
se traduit en multiples fruits de maternité spirituelle: la mission ad gentes leur offre précisément un vaste
champ afin d'y réaliser un « don de soi pour aimer, de maniere totale et sans partage »143. L'exemple et
I'activité de la femme vierge, consacrée a I'amour de Dieu et du prochain, spécialement le plus pauvre, sont
indispensables en tant que signes évangéliques aupres des peuples et des cultures ou la femme doit encore
parcourir un long chemin vers sa promotion humaine et sa libération. Je souhaite que beaucoup de jeunes
femmes chrétiennes se sentent attirées par ce don de soi généreux au Christ, et qu'elles puisent dans leur
consécration la force et la joie de témoigner de lui parmi les peuples qui l'ignorent.

Tous les laics sont missionnaires en vertu de leur baptéme

71. Les papes de ces derniers temps ont beaucoup insisté sur I'importance du réle des laics dans I'activité
missionnaire144. Dans I'exhortation Christifideles laici, j'ai, moi aussi, parlé explicitement de « la mission
permanente qui est celle de porter I'Evangile a tous ceux—et ils sont des millions et des millions d'hommes
et de femmes—qui ne connaissent pas encore le Christ Rédempteur de I'homme »145 et de I'engagement
correspondant des fidéles laics. La mission concerne tout le Peuple de Dieu: méme si la fondation d'une
nouvelle Eglise exige I'Eucharistie, et donc le ministére sacerdotal, la mission, qui s'effectue sous des formes
diverses, est la tche de tous les fidéles.

La participation des laics a la diffusion de la foi apparait clairement dés les premiers temps du christianisme,
gréce a l'action des fideles et des familles comme de la communauté tout entiere. Pie Xl le rappelait déja en
exposant dans sa premiere encycligue missionnaire I'histoire des missions laiques146. La participation
active des missionnaires laics, hommes et femmes, n'a pas manqué non plus dans les temps modernes.
Comment ne pas rappeler le r6le important tenu par les missionnaires laiques, leur travail dans les familles,
dans les écoles, dans la vie politique, sociale et culturelle, et en particulier I'enseignement de la doctrine
chrétienne qu'elles assurent? Il faut méme reconnaitre - et c'est tout a leur honneur - que certaines Eglises
sont nées gréace a l'activité des laics missionnaires, hommes et femmes.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le Concile Vatican Il a confirmé cette tradition, mettant en lumiere le caractére missionnaire de tout le
Peuple de Dieu, en particulier I'apostolat des laics147, et soulignant la contribution spécifique que ceux-ci
sont appelés a apporter a l'activité missionnaire148. La nécessité pour tous les fidéles de partager une telle
responsabilité n'est pas seulement une question d'efficacité apostolique: c'est un devoir et un droit fondés
sur la dignité conférée par le baptéme, en raison de laquelle « les fideles laics participent, pour leur part, a la
triple fonction de Jésus Christ: sacerdotale, prophétique et royale »149. C'est pourquoi ils « sont tenus par
I'obligation générale et jouissent du droit, individuellement ou groupés en associations, de travailler a ce que
le message divin du salut soit connu et recu par tous les hommes et par toute la terre; cette obligation est
encore plus pressante lorsque ce n'est que par eux que les hommes peuvent entendre I'Evangile et
connaitre le Christ »150. En outre, vu le caractére séculier qui leur est propre, ils ont pour vocation
particuliere de « chercher le réegne de Dieu a travers la gérance des choses temporelles qu'ils ordonnent
selon Dieu »151.

72. Les domaines ou les laics sont présents et exercent une action missionnaire sont trés étendus. Le
premier de ces domaines, « c'est le monde vaste et complexe de la politique, de la vie sociale, de
I'économie...»152, sur le plan local, national et international. A l'intérieur de I'Eglise, on trouve divers types
de services, de fonctions, de ministéres et de formes d'animation de la vie chrétienne. Je rappelle, comme
une nouveauté que nombre d'Eglises ont vue naitre ces derniers temps, le grand développement des «
Mouvements ecclésiaux », doués de dynamisme missionnaire. Lorsqu'ils s'insérent avec humilité dans la vie
des Eglises locales et qu'ils sont accueillis cordialement par les évéques et les prétres dans les structures
diocesaines et paroissiales, les Mouvements représentent un véritable don de Dieu pour la nouvelle
évangélisation et pour I'activité missionnaire proprement dite. Je recommande donc qu'on les développe et
que l'on recoure a eux pour redonner de la vigueur surtout chez les jeunes, a la vie chrétienne et a
I'évengélisation, dans une vision pluraliste des formes d'association et d'expression.

Dans I'activité missionnaire, il faut valoriser les diverses fagons dont se présente le laicat, tout en respectant
la nature et la finalité de chacune: associations du laicat missionnaire, organismes chrétiens de volontariat
international, mouvements ecclésiaux, groupes et associations de tout genre doivent s'engager dans la
mission ad gentes et dans la collaboration avec les Eglises locales. Ainsi sera favorisée la croissance d'un
laicat mdr et responsable dont « la formation [...] a sa place dans les jeunes Eglises comme élément
essentiel et irremplagable de I'implantation de I'Eglise »153.

L'activité des catéchistes et la variété des ministéres

73. Parmi les laics qui deviennent évangélisateurs se trouvent au premier rang les catéchistes. Le décret sur
les missions les décrit comme « cette armée qui a si magnifiguement mérité de I'ceuvre des missions auprés
des paiens [...]; pénétrés de l'esprit apostolique, [ils] apportent par leurs labeurs considérables une aide
singuliére et absolument nécessaire a I'expansion de la foi et de I'Eglise »154. Ce n'est pas sans raison que
les Eglises de fondation ancienne, s'engageant dans une nouvelle évangélisation, ont multiplié les
catéchistes et intensifié la catéchése. « Ce sont les catéchistes en terre de mission qui portent par
excellence ce titre de "catéchistes". [...] Des Eglises aujourd'hui florissantes ne se seraient pas édifiées sans
eux »155.

Malgré la multiplication des services ecclésiaux et exira-ecclésiaux, le ministére des catéchistes reste
toujours nécessaire et a ses caractéristiques propres: les catéchistes sont des agents spécialisés, des
témoins directs, des évangélisateurs irremplacables, qui représentent la force de base des communautés
chrétiennes, particulierement dans les jeunes Eglises, comme je I'ai souvent déclaré et constaté au cours de
mes voyages missionnaires. Le nouveau Code de Droit canonique reconnait leur tache, leurs qualités, les
exigences de leur fonction156.

Mais on ne saurait oublier que le travail des catéchistes se complique de charges nouvelles et plus amples
en raison des changements en cours dans les domaines ecclésial et culturel. Ce que suggérait déja le
Concile garde toute sa valeur aujourd’hui: une préparation doctrinale et pédagogique approfondie, un
constant renouvellement spirituel et apostolique, la nécessité de « procurer un état de vie décent et la
sécurité sociale » aux catéchistes157. Il est important également de favoriser la création et le
développement d'écoles de formation pour catéchistes, qui, une fois approuvées par les Conférences
épiscopales, conférent des dipldmes officiellement reconnus par ces derniéres158.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



74. A c6té des catéchistes, il faut rappeler les autres formes de service de la vie de I'Eglise et de la mission
et les autres fonctions: animateurs de la priére, du chant et de la liturgie, chefs de communautés ecclésiales
de base et de groupes bibliques; responsables des ceuvres de charité; administrateurs des biens de I'Eglise;
dirigeants des divers groupes d'apostolat; enseignants de religion dans les écoles. Tous les fidéles laics
doivent consacrer a I'Eglise une partie de leur temps, en vivant d'une maniére cohérente avec leur foi.

La Congrégation pour I'Evangélisation
des Peuples et les autres structures de I'activité missionnaire

75. Les responsables et les agents de la pastorale missionnaire doivent se sentir unis dans la communion
qui caractérise le Corps mystique. Le Christ a prié a cette intention a la derniére Céne: « Comme toi, Pére,
tu es en moi et moi en toi, qu'eux aussi soient en nous, afin que le monde croie que tu m'as envoyé » (Jn 17,
21). C'est dans cette communion que réside le fondement de la fécondité de la mission.

Mais I'Eglise est également une communion visible et organique et c'est pourquoi la mission requiert une
union extérieure et ordonnée entre les diverses responsabilités et les diverses fonctions, de fagon que tous
les membres « dépensent leurs forces d'un méme coeur pour la construction de I'Eglise »159.

Il incombe au Dicastére missionnaire « de diriger et de coordonner dans le monde entier I'ceuvre méme de
I'évangélisation des peuples et la coopération missionnaire, étant sauve la compétence de la Congrégation
pour les Eglises orientales »160. C'est donc par ce Dicastére que « doivent étre suscités, et répartis selon
les besoins les plus urgents des régions, les missionnaires. C'est par lui que doit étre établi un plan rationnel
d'action; de lui que doivent provenir les normes directrices et les principes adoptés en vue de
I'évangélisation; par lui que doivent étre données les impulsions »161. Je ne puis que confirmer ces sages
dispositions: pour relancer la mission ad gentes, il faut le centre d'impulsion, de direction et de coordination
qu'est la Congrégation pour I'Evangélisation. J'invite les Conférences épiscopales et leurs organismes, les
supérieurs majeurs des Ordres, des Congrégations et des Instituts, les organismes de laics engagés dans
l'activité missionnaire, a collaborer fidelement avec cette Congrégation, qui a l'autorité nécessaire pour
organiser et diriger 'activité et la coopération missionnaires au niveau universel.

Cette méme Congrégation, qui a derriere elle une longue et glorieuse expérience, est appelée a jouer un
rble de premiére importance sur le plan de la réflexion et des programmes d'action dont I'Eglise a besoin
pour se tourner de fagon plus décisive vers la mission sous ses différentes formes. A cette fin, la
Congrégation doit entretenir des rapports étroits avec les autres Dicastéres du Saint-Siege, avec les Eglises
particulieres et avec les forces missionnaires. Selon une ecclésiologie de communion, toute I'Eglise est
missionnaire, mais il se confirme aussi que des vocations et des institutions spécifiques pour le travail ad
gentes sont toujours indispensables; c'est pourquoi le rble de direction et de coordination de ce Dicastere
missionnaire reste trés important afin que tous s'attaquent ensemble aux grandes questions d'intérét
commun, étant sauves les compétences propres de chaque autorité et de chaque structure.

76. Au niveau national et régional, les Conférences épiscopales et leurs divers regroupements revétent une
grande importance pour l'orientation et la coordination de I'activité missionnaire. Le Concile leur demande de
« traiter en plein accord des questions les plus graves et des problemes les plus urgents, sans négliger
cependant les différences locales »162, et de traiter aussi du probleme de l'inculturation. Concrétement, il y
a déja une activité étendue et réguliere dans ce domaine, et les fruits en sont visibles. Cette activité doit étre
intensifiée et mieux reliée a celle d'autres organismes des mémes Conférences épiscopales, afin que la
sollicitude missionnaire ne soit pas laissée a un secteur ou a un organisme donné mais qu'elle soit partagée
par tous. Ces organismes et les institutions qui se livrent a I'activité missionnaire prendront soin de
coordonner les efforts et les initiatives. Les Conférences des supérieurs majeurs le feront pour ce qui les
concerne, en relation avec les Conférences épiscopales, conformément aux indications et aux normes
établies163, en recourant aussi a des commissions mixtes164. Enfin, il est souhaitable qu'il y ait des
rencontres et des formes de collaboration entre les diverses institutions missionnaires, tant pour la formation
et les études165 que pour l'action apostolique a conduire.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE VIl : LA COOPERATION A L'ACTIVITE MISSIONNAIRE

77. Membres de I'Eglise en vertu de leur baptéme, tous les chrétiens sont coresponsables de l'activité
missionnaire. La participation des communautés et des fidéles a ce droit et a ce devoir est appelée «
coopération missionnaire ».

Cette coopération s'enracine et se vit avant tout dans I'union personnelle au Christ: c'est seulement si I'on
est uni a lui comme les sarments a la vigne (cf. Jn 15, 5) que I'on peut porter de bons fruits. La sainteté de la
vie permet a tout chrétien d'étre fécond dans la mission de I'Eglise: le Saint Concile invite « tous les
chrétiens a une profonde rénovation intérieure, afin qu'ayant une conscience vive de leur propre
responsabilité dans la diffusion de I'Evangile, ils assument leur part dans I'ceuvre missionnaire aupres des
paiens »166.

La participation a la mission universelle ne se réduit donc pas a quelques activités particulieres mais elle est
le signe de la maturité de la foi et d'une vie chrétienne qui porte du fruit. Ainsi, le croyant élargit les
dimensions de sa charité, manifestant sa sollicitude pour ceux qui sont loin comme pour ceux qui sont pres:
il prie pour les missions et pour les vocations missionnaires, il aide les missionnaires, il suit avec intérét leur
activité et, quand ils reviennent, il les accueille avec la méme joie que celle avec laquelle les premieres
communautés chrétiennes écoutaient les Apo6tres décrire les merveilles que Dieu avait accomplies par leur
prédication (cf. Ac 14, 27).

Priere et sacrifices pour les missionnaires

78. Parmi les formes de participation, la premiére place revient a la coopération spirituelle: priere, sacrifice,
témoignage de vie chrétienne. La priére doit accompagner les missionnaires dans leur marche afin que
l'annonce de la Parole soit rendue efficace par la grace divine. Saint Paul demande souvent dans ses
Lettres que les fidéles prient pour lui afin qu'il lui soit accordé d'annoncer I'Evangile avec confiance et
audace.

A la priére, il est nécessaire d'unir le sacrifice. La valeur salvifique de toute souffrance acceptée et offerte a
Dieu avec amour découle du sacrifice du Christ, qui appelle les membres de son Corps mystique a
s'associer a ses propres souffrances et a les compléter en leur chair (cf. Col 1, 24). Le sacrifice du
missionnaire doit étre partagé et soutenu par celui des fidéles. C'est pourquoi je recommande a ceux qui
exercent leur ministére pastoral parmi les malades de leur apprendre la valeur de la souffrance et de les
encourager a l'offrir a Dieu pour les missionnaires. Par cette offrande, les malades deviennent missionnaires
eux aussi, comme le soulignent certains mouvements nés parmi eux et pour eux. La solennité de la
Pentec6te - jour ou commenca la mission de I'Eglise - est célébrée dans certaines communautés comme la
« journée de la souffrance pour les missions ».

« Me voici, Seigneur, je suis prét. Envoie-moi! » (cf. Is 6, 8)

79. La coopération s'exprime également par la promotion des vocations missionnaires. A cet égard, il faut
reconnaitre la valeur des différentes formes d'engagement missionnaire, mais il faut en méme temps
réaffirmer la priorité du don de soi total et perpétuel a I'ceuvre des missions, spécialement dans les Instituts
et les Congrégations missionnaires d'hommes et de femmes. La promotion de ces vocations est au coeur de
la coopération: I'annonce de I'Evangile requiert des annonciateurs, la moisson a besoin d'ouvriers, la mission
se fait surtout avec des hommes et des femmes consacrés pour la vie a I'ceuvre de I'Evangile, disposés a
aller dans le monde entier pour porter le salut.

Je désire donc rappeler et recommander cette sollicitude pour les vocations missionnaires. Conscients de la
responsabilité universelle qu'ont les chrétiens de contribuer a I'ceuvre missionnaire et au développement des
peuples pauvres, nous devons tous nous demander pourquoi, dans un certain nombre de pays, alors que
s'accroissent les dons matériels, les vocations missionnaires risquent de disparaitre, elles qui sont la vraie
mesure du don de soi aux autres. Les vocations au sacerdoce et a la vie consacrée sont un signe certain de
la vitalité d'une Eglise.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



80. En pensant a ce grave probleme, j'adresse mon appel avec une confiance et une affection particuliéres
aux familles et aux jeunes. Que les familles, et surtout les parents, aient conscience qu'il leur faut apporter «
une contribution particuliére a la cause missionnaire de I'Eglise en cultivant les vocations missionnaires
parmi leurs fils et leurs filles »167.

Une vie de priére intense, un sens réel du service du prochain et une participation généreuse aux activités
ecclésiales créent dans les familles les conditions favorables a la vocation des jeunes. Lorsque des parents
sont préts a laisser un de leurs enfants partir en mission, lorsqu'ils ont demandé cette grace au Seigneur, il
les récompensera dans la joie le jour ou un fils ou une fille entendra son appel.

Je demande aux jeunes eux-mémes d'écouter la parole du Christ qui leur dit, de méme qu'a Simon-Pierre et
a André au bord du lac: « Venez a ma suite, et je vous ferai pécheurs dhommes » (Mt 4, 19). Qu'ils osent
répondre, comme autrefois Isaie: « Me voici, Seigneur, je suis prét. Envoie-moi » (cf. Is 6, 8)! lls auront
devant eux une vie fascinante; ils connaitront le bonheur vrai d'annoncer la Bonne Nouvelle a des fréres et
sceurs qu'ils entraineront sur la route du salut.

« |l'y a plus de bonheur a donner qu'a recevoir » (Ac 20, 35)

81. Les besoins matériels et économiques des missions sont nombreux, non seulement pour fonder I'Eglise
avec un minimum de structures (chapelles, écoles de formation des catéchistes et des séminaristes,
logements) mais aussi pour soutenir les ceuvres de charité, d'éducation et de promotion humaine, champ
d'action immense, spécialement dans les pays pauvres. L'Eglise missionnaire donne ce qu'elle regoit, elle
distribue aux pauvres ce que ses fils mieux pourvus de biens matériels mettent généreusement a sa
disposition. Je voudrais ici remercier tous ceux qui donnent, en se sacrifiant, pour 'ceuvre missionnaire:
leurs privations et leur participation sont indispensables pour édifier I'Eglise et témoigner de la charité.

A propos de l'aide matérielle, il est important de voir avec quel esprit on donne. Et pour cela il faut réfléchir a
son propre style de vie: les missions ne demandent pas seulement une aide mais aussi un partage pour
I'annonce missionnaire et la charité envers les pauvres. Tout ce que nous avons recu de Dieu - la vie
comme les biens matériels - n'est pas a nous: cela est mis a notre disposition. La générosité avec laquelle
on donne doit toujours étre éclairée et inspirée par la foi; alors, vraiment, il y a plus de bonheur a donner
qu'a recevoir.

La Journée mondiale des Missions, destinée a sensibiliser les fidéles au probléeme missionnaire mais aussi a
recueillir des fonds, est un rendez-vous important dans la vie de I'Eglise car elle enseigne comment donner:
dans la célébration eucharistique, c'est-a-dire comme offrande a Dieu, et pour toutes les missions du monde.

Nouvelles formes de coopération missionnaire

82. La coopération s'élargit aujourd’hui en prenant des formes nouvelles, qui comportent non seulement
l'aide économique mais aussi la participation directe. Des situations nouvelles liées au phénoméne de la
mobilité exigent des chrétiens un authentique esprit missionnaire.

Le tourisme a caractére international est désormais un fait de masse. |l est positif si on le pratique dans une
attitude respectueuse, en vue d'un mutuel enrichissement culturel, en évitant I'ostentation et le gaspillage, en
cherchant les contacts humains. Mais aux chrétiens, il est demandé surtout d'avoir conscience qu'il leur faut
toujours étre témoins de la foi et de la charité du Christ. La connaissance directe de la vie missionnaire et
des nouvelles communautés chrétiennes peut, elle aussi, enrichir et affermir la foi. Les visites que I'on rend
aux missions sont une trés bonne chose, surtout de la part des jeunes qui y vont pour servir et pour faire une
forte expérience de vie chrétienne.

Les exigences du travail conduisent aujourd'’hui de nombreux chrétiens de jeunes communautés dans des
régions ou le christianisme est inconnu, et parfois banni ou persécuté. Il en est de méme pour les fidéles des
pays d'ancienne tradition chrétienne qui travaillent temporairement dans des pays non chrétiens. Ces
circonstances donnent évidemment I'occasion de vivre sa foi et d'en témoigner. Dans les premiers siecles, le

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 38
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



christianisme s'est répandu surtout parce que les chrétiens qui voyageaient ou allaient s'établir dans des
régions ou le Christ n'avait pas été annoncé, y témoignaient de leur foi avec courage et y fondaient les
premiéres communautés.

Plus nombreux encore sont les citoyens des pays de mission et les fidéles de religions non chrétiennes qui
vont s'établir dans d'autres pays, pour des motifs d'études et de travail, ou bien contraints par la situation
politique ou économique de leur lieu d'origine. La présence de ces freres dans les pays de chrétienté
ancienne est pour les communautés ecclésiales un défi qui les incite a I'accueil, au dialogue, au service, au
partage, au témoignage et a I'annonce directe. En pratique, méme dans les pays chrétiens, se forment des
groupes humains et culturels qui appellent la mission ad gentes, et les Eglises locales, avec au besoin l'aide
de personnes provenant des pays des immigrés et de missionnaires rentrés chez eux, doivent se pencher
avec générosité sur ces situations.

La coopération peut aussi engager les responsables de la politique, de I'économie, de la culture, du
journalisme, sans oublier également les experts des diverses Organisations internationales. Dans le monde
moderne, il est de plus en plus difficile de tracer des lignes de démarcation géographiques ou culturelles: il y
a une interdépendance croissante entre les peuples, et cela constitue un stimulant pour le témoignage
chrétien et I'évangélisation.

Animation et formation missionnaires du Peuple de Dieu

83. La formation missionnaire est I'ceuvre de I'Eglise locale avec l'aide des missionnaires et de leurs
Instituts, ainsi que du personnel des jeunes Eglises. Cette tache doit étre considérée non pas comme
marginale mais comme centrale dans la vie chrétienne. Méme pour la nouvelle évangélisation des peuples
chrétiens, le théme missionnaire peut aider grandement: le témoignage des missionnaires conserve en effet
son attrait méme aupres de ceux qui sont loin et auprés des non-croyants, et il transmet des valeurs
chrétiennes. Que les Eglises locales utilisent donc I'animation missionnaire comme élément clé de leur
pastorale courante dans les paroisses, les associations et les groupes, surtout de jeunes!

A cette fin servira avant tout l'information par la presse missionnaire et par les divers moyens audiovisuels.
Leur réle est d'une grande importance, car ils font connaitre la vie de I'Eglise universelle ainsi que la voix et
les expériences des missionnaires et des Eglises locales ou ils sont a I'ceuvre. Il importe que dans les
Eglises plus jeunes, qui ne sont pas encore en mesure de se doter d'une presse ou d'autres instruments, les
Instituts missionnaires consacrent le personnel et les moyens voulus a ces initiatives.

Sont appelés a donner cette formation les prétres et leurs collaborateurs, les éducateurs et les enseignants,
les théologiens, spécialement ceux qui enseignent dans les séminaires et dans les centres pour les laics.
L'enseignement théologique ne peut ni ne doit ignorer la mission universelle de I'Eglise, I'oecuménisme,
I'étude des grandes religions et de la missiologie. Je recommande que, surtout dans les séminaires et dans
les maisons de formation pour religieux et religieuses, on se livre a une telle étude, en veillant aussi a ce que
quelques prétres ou quelques étudiants et étudiantes se spécialisent dans les divers secteurs des sciences
missiologiques.

Les activités d'animation doivent toujours étre orientées vers leurs fins spécifiques: informer et former le
Peuple de Dieu en ce qui concerne la mission universelle de I'Eglise, faire naitre des vocations ad gentes,
susciter la coopération a I'évangélisation. Il ne faut pas donner une image réductrice de l'activité
missionnaire, comme si elle consistait principalement a aider les pauvres, a contribuer a la libération des
opprimés, a promouvoir le développement, a défendre les droits de I'nomme. L'Eglise missionnaire est
également engagée sur ces fronts, mais sa tache principale est autre: les pauvres ont faim de Dieu, et pas
seulement de pain et de liberté, et I'activité missionnaire doit avant tout témoigner du salut en Jésus Christ et
annoncer ce salut, en fondant les Eglises locales qui sont ensuite des instruments de libération, dans tous
les sens du terme.

La responsabilité premiére des CEuvres pontificales missionnaires

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 39
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



84. Dans cette activité d'animation, la tache premiére revient aux CEuvres pontificales missionnaires, comme
je l'ai souvent affirmé dans les Messages pour la Journée mondiale des Missions. Les quatre CEuvres -
Propagation de la foi, Saint-Pierre-Apbtre, Enfance missionnaire et Union missionnaire - ont un but commun:
promouvoir 'esprit missionnaire universel au sein du Peuple de Dieu. L'Union missionnaire a comme fin
immédiate et spécifique la sensibilisation et la formation missionnaires des prétres, des religieux et des
religieuses, qui doivent a leur tour assurer cette formation dans les communautés chrétiennes; en outre, elle
vise a promouvoir les autres CEuvres, dont elle est '&me168. « Le mot d'ordre doit étre celui-ci: Toutes les
Eglises pour la conversion du monde entier »169.

CEuvres du Pape et du College épiscopal, méme au niveau des Eglises particulieres, elles occupent « a bon
droit [...] la premiére place, puisqu'elles sont des moyens pour pénétrer les catholiques, dés leur enfance,
d'un esprit vraiment universel et missionnaire, et pour provoquer une collecte efficace de subsides au profit
de toutes les missions selon les besoins de chacune »170. Un autre but des CEuvres missionnaires est de
susciter des vocations ad gentes, pour toute la vie, dans les Eglises anciennes comme dans les plus jeunes.
Je recommande vivement d'orienter toujours davantage leur service d'animation vers cette fin.

Dans l'exercice de leur activité, ces CEuvres dépendent, au niveau universel, de la Congrégation pour
I'Evangélisation et, au niveau local, de la Conférence épiscopale et des évéques des Eglises particulieres,
en collaboration avec les centres d'animation existants: elles apportent au monde catholique I'esprit
d'universalité et de service de la mission sans lequel il n'y a pas de coopération authentique.

Non seulement donner a la mission, mais aussi recevoir

85. Coopérer a la mission veut dire non seulement donner, mais aussi savoir recevoir. Toutes les Eglises
particulieres, jeunes et anciennes, sont appelées a donner et a recevoir pour la mission universelle, et
aucune ne doit se refermer sur elle-méme. « En vertu de cette catholicité - dit le Concile -, chacune des
parties apporte aux autres et a I'Eglise tout entiere le bénéfice de ses propres dons, en sorte que le tout et
chacune des parties s'accroissent par un échange mutuel universel et par un effort commun vers la
plénitude dans l'unité. [...] De la, entre les diverses parties de I'Eglise, des liens de communion intime quant
aux richesses spirituelles, aux ouvriers apostoliques et aux ressources matérielles »171.

J'exhorte toutes les Eglises et les pasteurs, les prétres, les religieux et les fidéles a s'ouvrir a I'universalité de
I'Eglise, écartant toutes les formes de particularisme, d'exclusivisme ou de sentiment d'auto-suffisance. Les
Eglises locales, tout en étant enracinées dans leur peuple et dans leur culture, doivent maintenir
concretement ce sens de l'universalité de la foi, en offrant aux autres Eglises et en recevant d'elles dons
spirituels, expériences pastorales de premiére annonce et d'évangélisation, personnel apostolique et
moyens matériels.

En effet, la tendance a se refermer peut étre forte: les Eglises anciennes, engagées dans la nouvelle
évangélisation, pensent qu'elles doivent maintenant mener la mission chez elles, et elles risquent d'affaiblir
I'élan vers le monde non chrétien, admettant de mauvaise grace les vocations en faveur des Instituts
missionnaires, des Congrégations religieuses ou des autres Eglises. C'est au contraire en donnant
généreusement de notre bien que nous recevrons; déja aujourd’hui les jeunes Eglises, dont bon nombre
connaissent une prodigieuse floraison de vocations, sont en mesure d'envoyer des prétres, des religieux et
des religieuses aux plus anciennes. D'autre part, les jeunes Eglises ressentent le probléme de leur identité,
de l'inculturation, de la liberté de croitre en dehors de toute influence extérieure, avec comme conséquence
possible de fermer la porte aux missionnaires. A ces Eglises, je dis: loin de vous isoler, accueillez volontiers
les missionnaires et l'aide des autres Eglises, et envoyez-en vous-mémes dans le monde! C'est précisément
en raison des problemes qui vous préoccupent que vous avez besoin de rester en relations constantes avec
vos fréres et sceurs dans la foi. Par tout moyen Iégitime, faites valoir les libertés auxquelles vous avez droit,
en vous souvenant que les disciples du Christ ont le devoir d'« obéir a Dieu plutét qu'aux hommes » (Ac 5,
29).

Dieu prépare un nouveau printemps de I'Evangile

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 40
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



86. Si I'on regarde superficiellement notre monde, on est frappé par bien des faits négatifs qui peuvent porter
au pessimisme. Mais c'est la un sentiment injustifié: nous avons foi en Dieu, Pére et Seigneur, en sa bonté
et en sa miséricorde. Alors que nous sommes proches du troisieme millénaire de la Rédemption, Dieu est en
train de préparer pour le christianisme un grand printemps que l'on voit déja poindre. En effet, que ce soit
dans le monde non chrétien ou dans le monde de chrétienté ancienne, les peuples ont tendance a se
rapprocher progressivement des idéaux et des valeurs évangéliques, tendance que I'Eglise s'efforce de
favoriser. Aujourd'hui se manifeste parmi les peuples une nouvelle convergence a I'égard de ces valeurs: le
refus de la violence et de la guerre, le respect de la personne humaine et de ses droits, la soif de liberté, de
justice et de fraternité, la tendance a surmonter les racismes et les nationalismes, l'affirmation de la dignité
de la femme et sa valorisation.

L'espérance chrétienne nous soutient pour nous engager a fond dans la nouvelle évangélisation et dans la
rnission universelle, et nous pousse a prier comme Jésus nous I'a enseigné: « Que ton Régne vienne, que ta
Volonté soit faite sur la terre comme au ciel » (Mt 6, 10).

Les hommes qui attendent le Christ sont encore en nombre incalculable: les espaces humains et culturels
non encore atteints par I'annonce de I'Evangile ou dans lesquels I'Eglise est peu présente sont extrémement
vastes, au point d'exiger I'unité de toutes ses forces. En se préparant a célébrer le jubilé de I'an deux mille,
toute I'Eglise est encore plus engagée dans un nouvel Avent missionnaire. Nous devons entretenir en nous
la passion apostolique de transmettre a d'autres la lumiere et la joie de la foi, et nous devons former a cet
idéal tout le Peuple de Dieu.

Nous ne pouvons pas avoir I'esprit tranquille en pensant aux millions de nos freres et sceurs, rachetés eux
aussi par le sang du Christ, qui vivent dans lignorance de I'amour de Dieu. Pour le chrétien individuel
comme pour I'Eglise entiére, la cause missionnaire doit avoir la premiére place, car elle concerne le destin
éternel des hommes et répond au dessein mystérieux et miséricordieux de Dieu.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 41
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE VI : LA SPIRITUALITE MISSIONNAIRE

87. L'activité missionnaire exige une spiritualité spécifique qui concerne en particulier ceux que Dieu a
appelés a étre missionnaires.

Se laisser conduire par I'Esprit

Cette spiritualité s'exprime avant tout par le fait de vivre en pleine docilité a I'Esprit, docilité qui engage a se
laisser former intérieurement par lui afin de devenir toujours plus conforme au Christ. On ne peut témoigner
du Christ sans refléter son image, qui est rendue vivante en nous par la grace et par I'action de I'Esprit. La
docilité a I'Esprit engage par ailleurs a accueillir ses dons de courage et de discernement, qui sont des traits
essentiels de la spiritualité missionnaire.

Le cas des Apdtres est exemplaire, eux qui durant la vie publique du Maitre, malgré leur amour pour lui et la
générosité de leur réponse a son appel, se montrent incapables de comprendre ses paroles et réticents a le
suivre sur la voie de la souffrance et de I'humiliation. L'Esprit les transformera en témoins courageux du
Christ et en annonciateurs éclairés de sa Parole. C'est I'Esprit qui les conduira sur les chemins ardus et
nouveaux de la mission.

Aujourd'’hui comme hier, la mission reste difficile et complexe; aujourd'hui comme hier, elle requiert le
courage et la lumiére de I'Esprit. Nous vivons souvent le drame de la premiére communauté chrétienne, qui
voyait des foules incrédules et hostiles « se rassembler de concert contre le Seigneur et contre son Oint »
(Ac 4, 26). Comme hier, il faut prier pour que Dieu nous donne l'audace de proclamer I'Evangile; il faut
scruter les voies mystérieuses de I'Esprit, et se laisser conduire par lui & toute la vérité (cf. Jn 16, 13).

Vivre le mystere du Christ « envoyé »

88. La communion intime avec le Christ est un élément essentiel de la spiritualité missionnaire: on ne peut
comprendre ni vivre la mission qu'en se référant au Christ comme a celui qui a été envoyé pour évangéliser.
Paul en décrit les comportements: « Ayez entre vous les mémes sentiments qui sont dans le Christ Jésus:
Lui, de condition divine, ne retint pas jalousement le rang qui I'égalait a Dieu. Mais il s'anéantit lui-méme,
prenant condition d'esclave, et devenant semblable aux hommes. S'étant comporté comme un homme, il
s'’humilia plus encore, obéissant jusqu'a la mort, et a la mort sur une croix » (Ph 2, 5-8).

Ici se trouve décrit le mystére de I'Incarnation et de la Rédemption comme dépouillement total de soi qui
amene le Christ a vivre pleinement la condition humaine et a adhérer jusqu'au bout au dessein du Pere. Il
s'agit d'un anéantissement qui est toutefois empreint d'amour et qui exprime I'amour. La mission parcourt ce
méme chemin et a son aboutissement au pied de la Croix.

Il est demandé au missionnaire de « renoncer a lui-méme et a tout ce qu'il a possédé jusque-la, et de se
faire tout a tous »172, dans la pauvreté qui le rend libre pour I'Evangile, dans le détachement des personnes
et des biens de son milieu pour se faire le frére de ceux a qui il est envoyé et leur apporter le Christ sauveur.
C'est a cela que tend la spiritualité du missionnaire: « Je me suis fait faible avec les faibles... Je me suis fait
tout a tous, afin d'en sauver a tout prix quelques-uns. Et tout cela, je le fais a cause de I'Evangile...» (1 Co 9,
22-23).

Précisément parce qu'il est « envoyé », le missionnaire expérimente la présence réconfortante du Christ qui

I'accompagne a tout instant de sa vie: « N'aie pas peur... car je suis avec toi » (Ac 18, 9-10), et il I'attend au
coeur de tout homme et de tout peuple.

Aimer I'Eglise et les hommes comme Jésus les a aimés

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 42
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



89. La spiritualité missionnaire est caractérisée également par la charité apostolique, celle du Christ venu «
afin de rassembler dans I'unité les enfants de Dieu dispersés » (Jn 11, 52), du Bon Pasteur qui connait ses
brebis, qui les cherche et qui offre sa vie pour elles (Jn 10). Celui qui a I'esprit missionnaire éprouve le
méme amour que le Christ pour les @mes et aime I'Eglise comme le Christ.

Le missionnaire est poussé par le « zéle pour les ames », qui s'inspire de la charité méme du Christ, faite
d'attention, de tendresse, de compassion, d'accueil, de disponibilité, d'intérét pour les problémes d'autrui.
L'amour de Jésus pénetre en profondeur: lui qui « connaissait ce qu'il y avait dans 'homme » (Jn 2, 25),
aimait tous les hommes en leur offrant la réedemption et souffrait quand on refusait le salut.

Le missionnaire est I'homme de la charité: pour pouvoir annoncer a chacun de ses freres qu'il est aimé de
Dieu et qu'il peut lui-méme aimer, il doit faire preuve de charité envers tous, dépensant sa vie pour son
prochain. Le missionnaire est le « frére universel », il porte en lui I'esprit de I'Eglise, son ouverture et son
intérét envers tous les peuples et tous les hommes, spécialement les plus petits et les plus pauvres. Comme
tel, il dépasse les frontiéres et les divisions de race, de caste ou d'idéologie: il est signe de I'amour de Dieu
dans le monde, c'est-a-dire de I'amour sans aucune exclusion ni préférence.

Enfin, comme le Christ, il doit aimer I'Eglise: « Le Christ a aimé I'Eglise: il s'est livré pour elle » (Ep 5, 25).
Cet amour, qui va jusqu'au don de la vie, est pour lui un point de repére. Seul un profond amour pour I'Eglise
peut soutenir le zéle du missionnaire; son obsession quotidienne est - comme le dit saint Paul - « le souci de
toutes les Eglises » (2 Co 11, 28). Pour tout missionnaire, « la fidélité au Christ est inséparable de la fidélité
a son Eglise »173.

Le véritable missionnaire, c'est le saint

90. L'appel a la mission découle par nature de 'appel a la sainteté. Tout missionnaire n'est authentiguement
missionnaire que s'il s'engage sur la voie de la sainteté: « La sainteté est un fondement essentiel et une
condition absolument irremplagable pour I'accomplissement de la mission de salut de I'Eglise »174.

La vocation universelle a la sainteté est étroitement liée a la vocation universelle a la mission: tout fidele est
appelé a la sainteté et a la mission. Ainsi, le Concile souhaitait ardemment, « en annongcant a toutes les
créatures la bonne nouvelle de I'Evangile, répandre sur tous les hommes la clarté du Christ qui resplendit
sur le visage de I'Eglise »175. La spiritualité missionnaire de I'Eglise est un chemin vers la sainteté.

L'élan renouvelé vers la mission ad gentes demande de saints missionnaires. Il ne suffit pas de renouveler
les méthodes pastorales, ni de mieux organiser et de mieux coordonner les forces de I'Eglise, ni d'explorer
avec plus d'acuité les fondements bibliques et théologiques de la foi: il faut susciter un nouvel « élan de
sainteté » chez les missionnaires et dans toute la communauté chrétienne, en particulier chez ceux qui sont
les plus proches collaborateurs des missionnaires176.

Rappelons-nous, chers Freres et Sceurs, I'élan missionnaire des premiéres communautés chrétiennes.
Malgré la pauvreté des moyens de transport et de communication d'alors, I'annonce de I'Evangile a atteint
en peu de temps les limites du monde. Et il s'agissait de la religion d'un Homme mort en croix, « scandale
pour les Juifs et folie pour les paiens » (1 Co 1, 23 )! A la base de ce dynamisme missionnaire, il y avait la
sainteté des premiers chrétiens et des premiéres communautés.

91. C'est pourquoi je m'adresse aux baptisés des jeunes communautés et des jeunes Eglises. C'est vous qui
étes, aujourd'hui, I'espérance de notre Eglise, qui a deux mille ans: étant jeunes dans la foi, vous devez étre
comme les premiers chrétiens et rayonner I'enthousiasme et le courage, en vous donnant généreusement a
Dieu et au prochain; en un mot, vous devez vous mettre sur la voie de la sainteté. Ce n'est qu'ainsi que vous
pouvez étre des signes de Dieu dans le monde, et revivre dans vos pays I'épopée missionnaire de I'Eglise
primitive. Vous serez aussi des ferments d'esprit missionnaire pour les Eglises plus anciennes.

Que les missionnaires, de leur c6té, réfléchissent sur le devoir de la sainteté que le don de la vocation leur
demande, en se renouvelant de jour en jour par une transformation spirituelle et en mettant a jour
continuellement leur formation doctrinale et pastorale. Le missionnaire doit étre « un contemplatif en action
». La réponse aux problémes, il la trouve a la lumiére de la parole divine et dans la priére personnelle et
communautaire. Le contact avec les représentants des traditions spirituelles non chrétiennes, en particulier

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 43
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



celles de I'Asie, m'a confirmé que I'avenir de la mission dépend en grande partie de la contemplation. Le
missionnaire, s'il n'est pas un contemplatif, ne peut annoncer le Christ d'une maniére crédible; il est témoin
de I'expérience de Dieu et doit pouvoir dire comme les Apbtres: « Ce que nous avons contemplé..., le Verbe
de vie..., nous vous I'annongons » (1 Jn 1, 1-3).

Le missionnaire est 'homme des Béatitudes. Avant de les envoyer évangéliser, Jésus instruit les Douze en
leur montrant les voies de la mission: pauvreté, douceur, acceptation des souffrances et des persécutions ,
désir de justice et de paix, charité, c'est-a-dire précisément les Béatitudes, réalisées dans la vie apostolique
(cf. Mt 5, 1-12). En vivant les Béatitudes, le missionnaire expérimente et montre concrétement que le Régne
de Dieu est déja venu et qu'il I'a déja accueilli. La caractéristique de toute vie missionnaire authentique est la
joie intérieure qui vient de la foi. Dans un monde angoissé et oppressé par tant de problémes, qui est porté
au pessimisme, celui qui annonce la Bonne Nouvelle doit étre un homme qui a trouvé dans le Christ la
véritable espérance.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 44
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

92. L'Eglise n'a jamais eu autant que maintenant I'occasion de faire parvenir 'Evangile, par le témoignage et
la parole, a tous les hommes comme a tous les peuples. Je vois se lever l'aube d'une nouvelle ére
missionnaire qui deviendra un jour radieux et riche de fruits si tous les chrétiens, et en particulier les
missionnaires et les jeunes Eglises, répondent avec générosité et sainteté aux appels et aux défis de notre
temps.

Comme les Apbtres apres I'Ascension du Christ, I'Eglise doit de réunir au Cénacle « avec Marie, Mére de
Jésus » (Ac 1, 14), afin d'implorer I'Esprit et d'obtenir force et courage pour obéir au précepte missionnaire.
Nous aussi, et bien plus que les Apbtres, nous avons besoin d'étre transformés et guidés par I'Esprit.

A la veille du troisieme millénaire, toute I'Eglise est invitée a vivre plus intensément le mystére du Christ, en
collaborant dans I'action de grace a I'ceuvre du salut. Elle le fait avec Marie et comme Marie, sa mére et son
modeéle. Marie est le modéle de I'amour maternel dont doivent étre animés tous ceux qui, associés a la
mission apostolique de I'Eglise, travaillent a la régénération des hommes. C'est pourquoi, « soutenue par la
présence du Christ [...], I'Eglise marche au cours du temps vers la consomrnation des siécles et va a la
rencontre du Seigneur qui vient; mais sur ce chemin [...], elle progresse en suivant l'itinéraire accompli par la
Vierge Marie »177.

C'est a la « médiation de Marie, tout orientée vers le Christ et tendue vers la révélation de sa puissance
salvifique »178, que je confie I'Eglise et en particulier ceux qui se consacrent a la mise en ceuvre du
précepte missionnaire dans le monde d'aujourd’hui. De méme que le Christ envoya ses Ap6tres au nom du
Pere, du Fils et de I'Esprit Saint, ainsi, renouvelant le méme commandement, je vous envoie a tous ma
Bénédiction apostolique au nom de la Trinité Sainte. Amen.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 7 décembre 1990, XXVe anniversaire du Décret conciliaire "Ad
gentes”, en la treizieme année de mon pontificat.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 45
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



1 Cf. PAUL VI, Message pour la Journée mondiale des Missions 1972: «Combien de tensions internes, qui affaiblissent et déchirent
certaines Eglises et Institutions locales, disparaitraient devant la ferme conviction que le salut des communautés locales s'acquiert par
la coopération a I'ceuvre missionnaire, pour que celle-ci s'étende jusqu'aux confins de la terre!» (Insegnamenti X 1972], p. 522).

2 Cf. BENOIT XV, Lettre ap. Maximum illud (30 novembre 1919): AAS 1l (1919), pp. 440-455; PIE XI, Encycl. Rerum Ecclesiae (28
fevrier 1926): AAS 18 (1926), pp. 65-83; PIE XII, Encycl. Evangelii praecones (2 juin 1951): AAS 43 (1951), pp. 497-528; Encycl. Fidei
donum (21 avril 1957): AAS 49 (1957), pp. 225-248; JEAN XXIII, Encycl. Princeps Pastorum (28 novembre 1959): AAS 51 (1959), pp.
833-864.

3 Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 10: AAS 71 (1979), pp. 274-275.

4 Ibid, Ic, p 275.

5 Credo de Nicée-Constantinople: Ds 150.

6 Encycl. Redemptor hominis, n. 13: l.c., p. 283.

7 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 2.
8 Ibid, n. 22.

9 Encycl. Dives in misericordia (30 novembre 1980), n. 7: AAS 72 (1980), p. 1202.

10 Homélie de la célébration eucharistique a Cracovie, 10 juin 1979: AAS 71 (1979), p. 873.

11 Cf. JEAN XXIII, Encycl. Mater et magistra (15 mai 1961), IV: AAS 53 (1961), pp. 451-453.

12 Déclaration sur la liberté religieuse Dignitatis humanae, n. 2.

13 PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 53: AAS 68 (1976), p. 42.

14 Déclaration sur la liberté religieuse Dignitatis humanae, n. 2.

15 Cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, nn. 14-17; Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 3.

16 Cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 48; Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 43;
Décret sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, nn. 7. 21.

17 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 13.

18 Ibid n. 9.

19 Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22.

20 CONC. ECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n.. 14.

21 Encycl. Dives in misericordia, n. 1: l.c., p. 1177.

22 CONC. (ECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 5.

23 Cf. CONC. CECUM VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gudium et spes, n. 22.
24 Cf. CONC. (ECUM VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 4.

25 Ibid, n. 5.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 46
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



26 Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 16: I.c., p. 15.
27 Discours a I'ouverture de la III session du Conc. cecum Vat II, 14 septembre 1964: AAS 56 (1964), p. 810.
28 PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 34. I.c, p. 28.

29 Cf. COMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, Thémes choisis d'ecclésiologie pour le XX anniversaire de la cléture du Conc.
cecum. Vat. II (7 octobre 1985), n. 10: «La nature eschatologique de I'Eglise: Regne de Dieu et Eglise».

30 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 39.

31 Encycl. Dominum et vivificantem (18 mai 1986), n. 42: AAS 78 (1986), p. 857.

32 Ibid, n. 64: I.c., p. 892.

33 «Parrhesia» signifie aussi enthousiasme, vigueur; cf. Ac 2, 29; 4, 13 29. 31; 9, 27. 28; 13, 46; 14, 3; 18, 26; 19, 8; 26, 26; 28, 31.
34 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, nn. 41-42: I.c., PP. 31-33.

35 Cf. Encycl. Dominum et vivificantem, n. 53: I.c., pp. 874-875.

36 Cf. CONC. (ECUM. VAT. II, Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, nn. 3. 11. 15; Const. past. sur I'Eglise dans le
monde de ce temps Gaudium et spes, nn. 10-11. 22. 26. 38. 41. 92-93.

37 CONC. CECUM. VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, nn. 10. 15. 22.
38 Ibid, n. 41.

39 Cf. Encycl. Dominum et vivificantem, n. 54: I ¢, pp. 875-876.

40 CONC. ECUM. VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 26.

41 Ibid., n. 38; cf. n. 93.

42 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Const. dogm. sur IEglise Lumen gentium, n. 17; Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes,
nn. 3. 15.

43 CONC. CECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 4.
44 Cf. Encycl. Dominum et vivificantem, n. 53: I.c., p. 874.

45 Discours aux membres des rdigions non chrétiennes, Madras, 5 février 1986, n. 2: MS 78 (1986), p. 767; cf. Message aux peuples
d'Asie, Manille, 21 février 1981, nn. 2-4: AAS 73 (1981), pp. 392-393; Discours aux représentants des religions non chrétiennes,
Tokyo, 24 février 1981, nn. 3-4: Insegnamenti IV/1 (1981), pp. 507-508.

46 Discours aux Cardinaux et a la Curie romaine, 22 décembre 1986, n. 11: AAS 79 (1987), p. 1089.
47 Cf. CONC. (ECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 16.

48 CONC. CECUM. VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 45; cf. Encycl. Dominum et
vivificantem, n. 54: I.c., p. 876.

49 CONC. (ECUM. VAT. 11, Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 10.

50 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 35: AAS 81 (1989), p. 457.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 47
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



51 Cf. CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 6.
52 Cf. ibid

53 Ibid, nn. 6. 23; cf. n. 27.

54 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, nn. 18-20: I.c, PP.

55 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici, n. 35: I.c., p. 457.

56 Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 80: I.c., p. 73.

57 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 6.
58 Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 80: I.c., n. 73.

59 Cf. Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 6.

60 Cf. ibid, n. 20.

61 Cf. Discours aux membres du Symposium du Conseil des Conférences épiscopales d'Europe, 11 octobre 1985: AAS 78 (1986), pp.
178-189.

62 Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 20: I.c, p. 19.

63 CONC. (ECUM. VAT. 11, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 5; cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n.
8.

64 Cf. CONC. (ECUM. VAT. II, Déclaration sur la liberté religieuse Dignitatis humanae, nn. 3-4; PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi,
nn. 79-80: l.c., pp. 71-75; JEAN-PAUL II, Encycl. Redemptor hominis, n. 12: Ic, pp. 278-28 1.

65 Lettre ap. Maximum illud: I c, p. 446.

66 PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 62: I c, p. 52.

67 Cf. De praescriptione haereticorum, XX: CCL I, 201-202.

68 CONC. CECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 9; cf. chap. II, nn. 10-18.
69 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nvntiandi, n. 41: I.c., pp.

70 Cf. CONC. (ECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, nn. 28. 35. 38, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce
temps Gaudism et spes, n. 43, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, nn. 11-12.

71 Cf. PAUL VI, Encycl. Populorum progressio (26 mars 1967), nn. 21. 42: AAS 59 (1967), pp. 267-268, 278.
72 PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 27: I.c., p. 23.
73 CONC. (ECUM. VAT. II, Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 13.

74 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 15: I.c., pp. 13-15; CONC. CECUM. VAT. II,
Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes nn. 13-14.

75 Cf. Encycl. Dominum et vivificantem, nn. 42. 64: I.c., pp. 857-859, 892-894.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 48
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



76 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 60: I.c., pp. 50-51.
77 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, nn. 69.

78 CONC. ECUM. VAT. II, Décret sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 2; cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n.
9.

79 Cf. Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, chap. m, nn. 19-22.

80 CONC. (ECUM. VAT. 1II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 15.
81 Ibid, n. 6.

82 Ibid, n. 15; cf. Décret sur I'cecuménisme Unitatis redintegratio, n. 3.

83 Cf. Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 58: l.c., pp. 46-49.

84 Assemblée extraordinaire de 1985, Rapport final, II C, 6.

85 Ibid, II, D, 4.

86 Cf. Exhort. ap. Catechesi tradendae (16 octobre 1979), n. 53: AAS 71 (1979), p. 1320; Encycl. Slavorum apostoli (2 juin 1985), n.
21: AAS 77 (1985), pp. 802-803.

87 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntzandi, n. 20: Ic., pp. 18-19.

88 Cf. Discours aux évéques du Zaire, Kinshasa, 3 mai 1980, nn. 4-6: AAS 72 (1980), pp. 432-435; Discours aux évéques du Kenya,
Nairobi, 7 mai 1980, n. 6: AAS 72 (1980), p. 497; Discours aux évéques de I'Inde, Delhi, 1 février 1986, n. 5: AAS 78 (1986), pp. 748-
749; Homélie a Carthagene (Colombie), 6 juillet 1986, nn. 7-8: AAS 79 (1987), pp. 105-106; cf. aussi Encycl. Slavorum apostoli, nn.
21-22: I.c., pp. 802-804.

89 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 22.
90 Cf. ibid
91 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 64 I.c., p. 55.

92 Les Eglises particuliéres «ont le role d'assimiler I'essentiel du message evangélique, de le transposer, sans la moindre trahison de sa
vérité essentielle, dans le langage que ces hommes comprennent, puis de I'annoncer dans ce langage....] Et "langage" doit s'entendre
ici moins sur le plan sémantique ou littéraire que sur celui qu'on peut appeler anthropologique et culturel» (Ihid., n. 63: I.c., p. 53).

93 Cf. Discours a I'audience générale du 13 avril 1988: Insegnamenti XI/1 (1988), PP. 877-881.

94 Exhort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 10, ou il est question de I'inculturation «dans le domaine du mariage et de la
famille»: AAS. 74 (1982), P.91.

95 Cf. PAUL VI, Exhort. ap Evangelii nuntiandi, nn. 63-65: I.c., PP. 53 -56.
96 CONC. ECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 17.
97 Discours aux patticipants au Symposium des évéques de I'Afrique, Kampala, 31 juillet 1969, n. 2: AAS 61 (1969), p. 577.

98 PAUL VI, Discours a l'ouverture de la deuxieme session du Conc. cecum. Vat. II, 29 septembre 1963: AAS 55 (1963), p. 858; cf.
CONC. ECUM. VAT. II, Déclaration sur les relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes Nostra aetate, n. 2; Const. dogm. sur
I'Eglise Lumen gentium, n. 16; Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 9; PAUL VI, EXhort. ap. Evangelii nuntiandi, n.
53: L.c., pp. 41-42.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 49
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



99 Cf. PAUL VI, Encycl. Ecclesiam suam (6 ao(it 1964): AAS 56 (1964), pp . 609-659; CONC . C(ECUM. VAT. II, Déclaration sur les
relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes Nostra aetate, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, nn. 11. 41;
SECRETARIAT POUR LES NON-CHRETIENS, Lattitude de I'Eglise devant les crovants des autres religions Réflexions et orientations
concernant le dialogue et la mission (4 septembre 1984): AAS 76 (1984), pp. 816-828.

100 Lettre aux évéques de I'Asie a I'occasion de la cinquiéeme Assemblée pléniére de la Fédération de leurs Conférences épiscopales (23
juin 1990), n. 4: L'Osservatore Romano, 18 juillet 1990.

101 CONC. (ECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 14; cf. Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes,
n. 7.

102 Cf. CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur I',ecuménisme Unitatis redintegratio, n. 3; Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad
gentes, n. 7.

103 Cf. Encycl. Redemptor hominis, n. 12: I.c., p. 279.

104 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur l'activité missionnaire de I Eglise Ad gentes, nn. 11. 15.

105 CONC. (ECUM. VAT. II, Déclaration sur les relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes Nostra aetate, n. 2.
106 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici, n. 35: I.c., p. 458.

107 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 41.

108 Encycl Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 41: AAS 80

109 Documents de la troisiéme Conférence générale de I'épiscopat latino-américain, Puebla (1979), 3760 (1145).

110 Discours aux evéques, aux prétres, aux religieuses et aux religieux, Djakarta, 10 octobre 1989, n. 5: L'Osservatore Romano, 11
octobre 1989.

111 Cf. PAUL VI, Encycl. Populorum progressio, nn. 14-21. 40-42: I.c., pp. 264-268, 277-278; JEAN-PAUL II, Encycl. Sollicitudo rei
socialis, nn. 27-41: 1.c., pp. 547-572.

112 Cf. Encycl. Sollicitudo rei socialis, n. 28: I.c., pp. 548-550.

113 Cf. Ibid, chap. IV, nn. 27-34: I.c., pp. 547-560; PAUL VI, Encycl. Populorum progressio, nn. 19-21. 41-42: I.c., pp. 266-268, 277-
278.

114 Discours aux habitants de la «favela Vidigal» a Rio de Janeiro, 2 juillet 1980, n. 4: AAS 72 (1980), p. 854.
115 Documents de la troisiéme Conférence générale de I'épiscopat latino-américain, Puebla, 3757 (1142).

116 ISAAC DE L'ETOILE, Sermon 31: PL 194, 1793.

117 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur I activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes n. 20.

118 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici, n. 35: I.c., p. 458.

119 Cf. CONC. CECUM. VAT. II, Décret sur I activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 38.

120 Discours aux membres du Sacré College et a tous les collaborateurs de la Curie romaine, de la Cité du Vatican et du Vicariat de
Rome, 28 juin 1980, n. 10: Insegnamenti III/1 (1980), p. 1887.

121 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 23.

122 Décret sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 38.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 50
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



123 Ibid, n. 29.
124 Cf. ibid, n. 38.
125 Ibid. n. 30.

126 Documents de la troisieme Conférence générale de I'épiscopat latinoaméricain, Puebla 2941
(368).

127 Cf. Directives pour la promotion de la coopération entre les Eglises particulieres et spécialement pour une répartition plus adaptée
du clergé Postquam Apostoli (25 mars 1980): AAS 72 (1980) pp. 343-364.

128 Cf. Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, chap. IV, nn. 23-27.
129 Ibid, n. 23.

130 Ibid

131 Cf. ibid, nn 23 27

132 Cf. S. CONGREGATION POUR LES RELIGIEUX ET LES INSTITUTS SECULIERS et S. CONGREGATION POUR LES EVEQUES, Directives
pour les rapports entre les évéques et les religieux dans I'Eglise Mutuae relationes (14 mai 1978), n. 14 b: AAS 70 (1978), p. 482; cf.
n. 28: I.c., p. 490.

133 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 27.

134 CONC . (ECUM . VAT. 1II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 10; cf. Décret sur l'activité
missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 39.

135 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur la formation des prétres Optatam tohus, n. 20. Cf. «Guide de vie pastorale pour les prétres
diocésains des Eglises qui dépendent de la Congrégation pour I'Evangélisation des Peuples», Rome, 1989.

136 Ducours aux participants a la réunion pléniére de la Congrégation pour I'Evangélisation des Peuples, 14 avril 1989, n. 4: AAS 81
(1989), p. 1140.

137 Message pour la Journée mondiale des missions 1982: Insegnamenti V/2 1982), p. 1879.

138 Cf . CONC . GECUM . VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 38; S. CONGREGATION POUR LE CLERGE,
Directives Postquaam Apostoli; nn. 24-25: I c., p. 361.

139 Cf. S. CONGREGATION POUR LE CLERGE, Directives Postquam Apostoli n. 29: I.c., pp. 362-363; CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur
I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 20.

140 Code de Droit canonique can. 783.

141 Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 40.

142 Cf. PAUL VI, Exhort. ap. Evangeln nuntiandi, n. 69: | c., pp. 58-59 .

143 Lettre ap. Mulieris dignitatem (15 ao(t 1988), n. 20: MS 80 (1988), p. 1703.

144 Cf. PIE XIl, Encycl. Evangelii: praecones: I.c., pp. 510 et suiv.; Encycl. Fidei donum: Ic, pp. 228 et suiv.; JEAN XXIII, Enc,vcl.
Princeps Pastorum: I.c., pp. 855 et suiv.; PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, nn. 70-73: I.c, pp. 59-63.

145 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici, n. 35: I ¢, p 457.
146 Cf. Encycl. Evangelii praecones: I ¢, pp. 510-514.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 51
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



147 Cf. Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, nn. 17. 33 et suiv.
148 Cf. Décret sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, nn. 35-36. 41.
149 Exhort. ap. post-synodale Ckristifideles laici, n. 14: Ic, p. 410.

150 Code de Droit canonique, can. 225, § 1; cf. CONC. CECUM. VAT. II, Décret sur I'apostolat des laics Apostolicam actuositatem, nn. 6.
13.

151 CONC. CECUM. VAT. II, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 31, cf. Code de Droit canonique, can. 225, § 2.
152 PAUL VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, n. 70: I c, p. 60.

153 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laici; n. 35 : I. c., p. 458.

154 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur i activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 17.

155 Exhort. ap. Catechesi traadendae, n. 66: I.c., p. 1331.

156 Cf. can. 785, § 1.

157 Décret sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 17.

158 Cf. Assemblée pléniéere de la S. Congrégation pour I'Evangélisation des Peuples, en 1969, sur les catéchistes et I'«Instruction»
d'avril 1970 qui les concerne: Bibliografia missionaria 34 (1970), pp. 197-212, et S.C. de Propaganda Fide Memona Rerum, III/2
(1976), pp. 821-831.

159 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes n. 28.

160 Const. ap. sur la Curie romaine Pastor Bonus (28 juin 1988), n. 85: AAS 80 ( 1988), p 881; cf. CONC. CECUM. VAT. II, Decret sur I
activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 29.

161 CONC.CECUM. VAT. II, Décret sur Il'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 29; cf. JEAN-PAUL II, Const. ap. Pastor Bonus, n.
86: l.c., p. 882.

162 Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 31.
163 Cf. ibid, n. 33.
164 Cf. PAUL VI, Motu proprio Ecclesiae sanctae (6 ao(it 1966), II, n. 43: AAS 58 (1966), p. 782.

165 Cf. CONC . (ECUM . VAT . II, Décret sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 34; PAUL VI, Motu proprio Ecclesiae sanctae,
III, n. 22: l.c., p. 787.

166 CONC. (ECUM. VAT. II, Decret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 35; cf. Code de Droit canontque, cann. 211. 781.
167 Exhort. ap. Familiaris consortio, n. 54: I.c., p. 147.

168 Cf. PAUL VI, Lettre ap. Graves et increscentes (5 septembre 1966): AAS 58 ( 1966) pp. 750-756.

169 p. MANNA, Le nostre «Chiese» e la propagazione del Vangelo, Trentola Ducenta, 1952,2 p. 35.

170 CONC . CECUM. VAT. II, Décret sur I activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 38.

171 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 13.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 52
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



172 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur I'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 24.

173 CONC. (ECUM. VAT. II, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 14.
174 Exhort. ap. post-synodale Christifideles laica; n. 17: I.c., p. 419.

175 Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 1.

176 Cf. Discours a I'Assemblée du CELAM a Port-au-Prince, 9 mars 1983: AAS 75 (1983), pp. 771-779; Homélie pour I'ouverture de la
«neuvaine d'années» promue par le CELAM a Saint-Domingue, 12 octobre 1984: Insegnamenti VII/2 (1984), pp. 885-897.

177 Encycl. Redemptoris Mater (25 mars 1987), n. 2: AAS 79 (1987), pp. 362-363.

178 Ibid, n 22: I.c., p. 390.

Encycligue Redemptoris Missio — Jean-Paul Il — 1990 53
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



