LETTRE ENCYCLIQUE

CENTESIMUS ANNUS

DU SOUVERAIN PONTIFE
JEAN-PAUL I
A SES FRERES DANS L'EPISCOPAT
AU CLERGE
AUX FAMILLES RELIGIEUSES
AUX FIDELES
DE L'EGLISE CATHOLIQUE
ET A TOUS LES HOMMES
. DE BONNE VOLONTE
A L'OCCASION DU CENTENAIRE
DE L'ENCYCLIQUE
RERUM NOVARUM

Bénédiction

INTRODUCTION

I. TRAITS CARACTERISTIQUES DE "RERUM NOVARUM"

Il. VERS LES "CHOSES NOUVELLES" D'AUJOURD'HUI

lll. L'ANNEE 1989

IV. LA PROPRIETE PRIVEE ET LA DESTINATION UNIVERSELLE DES BIENS
V. LETAT ET LA CULTURE

VI. LHOMME EST LA ROUTE DE L'EGLISE

Encyclique Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Freres vénérés,
chers Fils et Filles,
salut et Bénédiction apostolique !

INTRODUCTION

1. Le centenaire de la promulgation de I'encyclique de mon prédécesseur Léon XllI, de vénérée
mémoire, qui commence par les mots Rerum novarum (1) marque une date de grande importance
dans la présente période de l'histoire de I'Eglise et aussi dans mon pontificat. En effet, cette
encycliqgue a eu le privilege d'étre commémorée, de son quarantiéme a son quatre-vingt-dixieme
anniversaire, par des documents solennels des Souverains Pontifes : on peut dire que le destin
historique de Rerum novarum a été rythmé par d'autres documents qui attiraient I'attention sur elle et
en méme temps I'actualisaient (2).

En faisant de méme pour le centiéme anniversaire, a la demande de nombreux évéques, d'institutions
ecclésiales, de centres universitaires, de dirigeants d'entreprises et de travailleurs, a titre individuel ou
comme membres d'associations, je voudrais avant tout honorer la dette de gratitude qu'a toute I'Eglise
a I'égard du grand Pape et de son « document immortel » (3). Je voudrais aussi montrer que la séve
généreuse qui monte de cette racine n'a pas été épuisée au fil des ans, mais qu'au contraire elle est
devenue plus féconde. En témoignent les initiatives de natures diverses qui ont précédé, qui
accompagnent et qui suivront cette célébration, initiatives prises par les Conférences épiscopales, par
des Organisations internationales, des Universités et des institutions académiques, des associations
professionnelles et d'autres institutions ou personnes dans de nombreuses régions du monde.

2. La présente encyclique prend place dans ces célébrations, pour rendre grace a Dieu de qui vient «
tout don excellent, et toute donation parfaite » (Jc 1, 17 ), parce qu'il s'est servi d'un document venant
du Siege de Pierre il y a cent ans pour faire beaucoup de bien et répandre beaucoup de lumiére dans
I'Eglise et dans le monde. La commémoration que I'on fait ici concerne I'encyclique de Léon XIlII, et en
méme temps les encycliques et les autres documents de mes prédécesseurs qui ont contribué a
attirer I'attention sur elle et a développer son influence au long des années en constituant ce qu'on
allait appeler la « doctrine sociale », « I'enseignement social » ou encore le « magistére social » de
I'Eglise.

Deux encycliques que j'ai publiées au cours de mon pontificat se réferent déja a cet enseignement qui
garde sa valeur : Laborem exercens sur le travail humain, et Sollicitudo rei socialis sur les probléemes
actuels du développement des hommes et des peuples.

3. Je voudrais proposer maintenant une « relecture » de I'encyclique de Léon XIlIl, et inviter a porter
un regard « rétrospectif » sur son texte lui-méme afin de redécouvrir la richesse des principes
fondamentaux qui y sont formulés pour la solution de la question ouvriére. Mais j'invite aussi a porter
un regard « actuel » sur les « choses nouvelles » qui nous entourent et dans lesquelles nous nous
trouvons immergés, pour ainsi dire, bien différentes des « choses nouvelles » qui caractérisaient
l'ultime décennie du siécle dernier. J'invite enfin a porter le regard « vers l'avenir », alors qu'on
entrevoit déja le troisieme millénaire de I'ere chrétienne, lourd d'inconnu mais aussi de promesses.
Inconnu et promesses qui font appel a notre imagination et a notre créativité, qui nous stimulent aussi,
en tant que disciples du Christ, le « Maitre unique » (cf. Mt 23, 8), dans notre responsabilité de
montrer la voie, de proclamer la vérité et de communiquer la vie qu'il est lui-méme (cf. Jn 14, 6).

En agissant ainsi, non seulement on réaffirmera la valeur permanente de cet enseignement, mais on
manifestera aussi le vrai sens de la Tradition de I'Eglise qui, toujours vivante et active, construit sur les
fondations posées par nos peres dans la foi et particulierement sur ce que « les Apbtres ont transmis
a I'Eglise » (5) au nom de Jésus-Christ : il est le fondement et « nul n'en peut poser d'autre » (cf. 1 Co
3, 11).

C'est en vertu de la conscience qu'il avait de sa mission de successeur de Pierre que Léon XIlII décida
de prendre la parole, et c'est la méme conscience qui anime aujourd'hui son successeur. Comme lui,
et comme les Papes avant et apres lui, je m'inspire de l'image évangélique du « scribe devenu disciple
du Royaume des cieux », dont le Seigneur dit qu'il « est semblable a un propriétaire qui tire de son
trésor du neuf et de I'ancien » (Mt 13, 52). Le trésor est le grand courant de la Tradition de I'Eglise qui

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



contient les « choses anciennes », recues et transmises depuis toujours, et qui permet de lire les «
choses nouvelles » au milieu desquelles se déroule la vie de I'Eglise et du monde.

De ces choses qui, en s'incorporant a la Tradition, deviennent anciennes et qui offrent les matériaux et
l'occasion de son enrichissement comme de I'enrichissement de la vie de la foi, fait partie aussi
l'activité féconde de millions et de millions d'hommes qui, stimulés par I'enseignement social de
I'Eglise, se sont efforcés de s'en inspirer pour leur engagement dans le monde. Agissant
individuellement ou rassemblés de diverses maniéres en groupes, associations et organisations, ils
ont constitué comme un grand mouvement pour la défense de la personne humaine et la protection
de sa dignité, ce qui a contribué, a travers les vicissitudes diverses de I'histoire, a construire une
société plus juste ou du moins a freiner et a limiter I'injustice.

La présente encyclique cherche a mettre en lumiéere la fécondité des principes exprimés par Léon XllI,
principes qui appartiennent au patrimoine doctrinal de I'Eglise et, a ce titre, engagent I'autorité de son
magistére. Mais la sollicitude pastorale m'a conduit, d'autre part, & proposer l'analyse de certains
événements récents de I'histoire. Il n'est pas besoin de souligner que la considération attentive du
cours des événements, en vue de discerner les exigences nouvelles de I'évangélisation, releve des
devoirs qui incombent aux Pasteurs. Toutefois, on n'entend pas exprimer des jugements définitifs en
développant ces considérations, car, en elles-mémes, elles n'entrent pas dans le cadre propre du
magistére.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I. TRAITS CARACTERISTIQUES DE "RERUM NOVARUM"

4. Vers la fin du siecle dernier, I'Eglise dut faire face a un processus historique qui avait déja
commencé depuis quelque temps mais atteignait alors un point critique. Parmi les facteurs
déterminants de ce processus, il y eut un ensemble de changements radicaux qui se produisirent
dans le domaine politique, économique et social mais aussi dans le cadre de la science et de la
technique, sans oublier les influences multiples des idéologies dominantes. Dans le domaine politique,
ces changements engendrérent une nouvelle conception de la société et de I'Etat et, par conséquent,
de l'autorité. Une société traditionnelle disparaissait tandis qu'une autre commencait a voir le jour,
marquée par l'espoir de nouvelles libertés, mais également par le risque de nouvelles formes
d'injustice et d'esclavage.

Dans le domaine économique, ou convergeaient les découvertes et les applications des sciences, on
avait progressivement atteint de nouvelles structures pour la production des biens de consommation.
On avait assisté a I'apparition d'une nouvelle forme de propriété, le capital, et d'une nouvelle forme de
travail, le travail salarié, caractérisé par de pénibles rythmes de production, négligeant toute
considération de sexe, d'age ou de situation familiale, uniquement déterminé par I'efficacité en vue
d'augmenter le profit.

Ainsi, le travail devenait une marchandise qui pouvait étre librement acquise et vendue sur le marché
et dont le prix n'était établi qu'en fonction de la loi de l'offre et de la demande, sans tenir compte du
minimum vital nécessaire a la subsistance de la personne et de sa famille. De plus, le travailleur
n'était pas méme certain de réussir a vendre sa « marchandise » et il se trouvait constamment sous la
menace du chémage, ce qui, en I'absence de protection sociale, lui faisait courir le risque de mourir de
faim.

La conséquence de cette transformation était « la division de la société en deux classes séparées par
un profond abime » (6). Cette situation s'ajoutait aux transformations d'ordre politique déja soulignées.
Ainsi, la théorie politique dominante de I'époque tendait a promouvoir la liberté économique totale par
des lois adaptées ou au contraire par une absence voulue de toute intervention. Simultanément,
commengait a se manifester, sous une forme organisée et d'une maniére souvent violente, une autre
conception de la propriété et de la vie économique qui entrainait une nouvelle structure politique et
sociale.

Au paroxysme de cette opposition, alors qu'apparaissaient en pleine lumiéere la trés grave injustice de
la réalité sociale telle qu'elle existait en plusieurs endroits, et le risque d'une révolution favorisée par
les idées que I'on appelait alors « socialistes », Léon XIll intervint en publiant un document qui traitait
de maniére systématique la « question ouvriére ». Cette encyclique avait été précédée par d'autres,
consacrées davantage a des enseignements de caractére politique, tandis que d'autres encore
devaient suivre (7). C'est dans ce contexte qu'il convient d'évoquer en particulier I'encyclique Libertas
praestantissimum dans laquelle était rappelé le lien constitutif de la liberté humaine avec la vérité, lien
si fort qu'une liberté qui refuserait de se lier a la vérité tomberait dans I'arbitraire et finirait par se
soumettre elle-méme aux passions les plus dégradantes et par s'autodétruire. D'ou viennent, en effet,
tous les maux que veut combattre Rerum novarum sinon d'une liberté qui, dans le domaine de
I'activité économique et sociale, s'éloigne de la vérité de 'homme ?

D'autre part, le Souverain Pontife s'inspirait de I'enseignement de ses prédécesseurs ainsi que de
nombreux documents épiscopaux, des études scientifigues dues a des laics, de l'action de
mouvements et d'associations catholiques et des réalisations concretes dans le domaine social qui
marquerent la vie de I'Eglise dans la seconde moitié du XIXéme siécle.

5. Les « choses nouvelles » examinées par le Pape étaient rien moins que positives. Le premier
paragraphe de I'encyclique décrit en termes vigoureux les « choses nouvelles » dont elle tire son nom :
« A I'neure ou grandissait le désir de choses nouvelles qui, depuis longtemps, agite les Etats, il fallait
s'attendre a voir la soif de changements passer du domaine de la politique dans la sphére voisine de
I'économie. En effet, l'industrie s'est développée et ses méthodes se sont complétement renouvelées.
Les rapports entre patrons et ouvriers se sont modifiés, la richesse a afflué entre les mains d'un petit
nombre et la multitude est dans l'indigence. Les ouvriers ont concu une opinion plus haute d'eux-

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



mémes et ont contracté entre eux une union plus étroite. Tout cela, sans parler de la corruption des
moeurs, a eu pour résultat de faire éclater un conflit » (8).

Le Pape et I'Eglise, ainsi que la communauté civile, se trouvaient face a une société divisée par un
conflit d'autant plus dur et inhumain qu'il ne connaissait ni régle ni norme, le conflit entre capital et
travail ou, comme le dit I'encyclique, la question ouvriere. Précisément sur ce conflit, dans les
conditions critiques que I'on observait alors, le Pape n'hésita pas a donner son jugement.

Ici intervient la premiére réflexion suggérée par I'encyclique pour notre temps. Face a un conflit qui
opposait les hommes entre eux, pour ainsi dire comme des « loups », jusque sur le plan de la
subsistance matérielle des uns et de l'opulence des autres, le Pape ne craignait pas d'intervenir en
vertu de sa « charge apostolique » (9), c'est-a-dire de la mission qu'il a regcue de Jésus-Christ lui-
méme de « paitre les agneaux et les brebis » (cf. Jn 21, 15-17), de « lier et délier sur la terre » pour le
Royaume des cieux (cf. Mt 16, 19). Son intention était certainement de rétablir la paix, et le lecteur
d'aujourd’hui ne peut que remarquer la sévére condamnation de la lutte des classes qu'il prononga
sans appel (10). Mais il était bien conscient du fait que la paix s'édifie sur le fondement de la justice :
I'encyclique avait précisément pour contenu essentiel de proclamer les conditions fondamentales de la
justice dans la conjoncture économique et sociale de I'époque.

Léon XIll, a la suite de ses prédécesseurs, établissait de la sorte un modéle permanent pour I'Eglise.
Celle-ci, en effet, a une parole a dire face a des situations humaines déterminées, individuelles et
communautaires, nationales et internationales, pour lesquelles elle énonce une véritable doctrine, un
corpus qui lui permet d'analyser les réalités sociales, comme aussi de se prononcer sur elles et de
donner des orientations pour la juste solution des problémes qu'elles posent.

Du temps de Léon XllI, une telle conception des droits et des devoirs de I'Eglise était bien loin d'étre
communément admise. En effet, deux tendances prédominaient : I'une, tournée vers ce monde et vers
cette vie, a laquelle la foi devait rester étrangere ; I'autre, vers un salut purement situé dans l'au-dela,
et qui n'apportait ni lumiere ni orientations pour la vie sur terre. En publiant Rerum novarum, le Pape
donnait pour ainsi dire « droit de cité » a I'Eglise dans les réalités changeantes de la vie publique.
Cela devait se préciser davantage encore par la suite. En effet, I'enseignement et la diffusion de la
doctrine sociale de I'Eglise appartiennent a sa mission d'évangélisation ; c'est une partie essentielle
du message chrétien, car cette doctrine en propose les conséquences directes dans la vie de la
société et elle place le travail quotidien et la lutte pour la justice dans le cadre du témoignage rendu au
Christ Sauveur. Elle est également une source d'unité et de paix face aux conflits qui surgissent
inévitablement dans le domaine économique et social. Ainsi, il devient possible de vivre les nouvelles
situations sans amoindrir la dignité transcendante de la personne humaine ni en soi-méme ni chez les
adversaires, et de trouver la voie de solutions correctes.

A cent ans de distance, la valeur d'une telle orientation m'offre I'occasion d'apporter une contribution a
I'élaboration de la « doctrine sociale chrétienne ». La « nouvelle évangélisation », dont le monde
moderne a un urgent besoin et sur laquelle j'ai insisté de nombreuses fois, doit compter parmi ses
éléments essentiels I'annonce de la doctrine sociale de I'Eglise, apte, aujourd'hui comme sous Léon
Xlll, a indiquer le bon chemin pour répondre aux grands défis du temps présent, dans un contexte de
discrédit croissant des idéologies. Comme a cette époque, il faut répéter qu'il n'existe pas de véritable
solution de la « question sociale » hors de I'Evangile et que, d'autre part, les « choses nouvelles »
peuvent trouver en lui leur espace de vérité et la qualification morale qui convient.

6. En se proposant de faire la lumiére sur le conflit survenu entre le capital et le travail, Léon XllI
affirmait les droits fondamentaux des travailleurs. C'est pourquoi la clé de lecture du texte pontifical
est la dignité du travailleur en tant que tel et, de ce fait, la dignité du travail défini comme « I'activité
humaine ordonnée a la satisfaction des besoins de la vie, notamment a sa conservation » (12). Le
Pape qualifiait le travail de « personnel », parce que « la force de travail est inhérente a la personne et
appartient en propre a celui qui I'exerce et dont elle est I'apanage » (13). Le travail appartient ainsi a la
vocation de toute personne ; 'homme s'exprime donc et se réalise dans son activité laborieuse. Le
travail posséde en méme temps une dimension « sociale », par sa relation étroite tant avec la famille
qu'avec le bien commun, « puisqu'on peut affirmer sans se tromper que le travail des ouvriers est a
l'origine de la richesse des Etats » (14). Tels sont les points que jai repris et développés dans
I'encyclique Laborem exercens (15).

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il existe sans aucun doute un autre principe important, celui du droit a la « propriété privée ». La
longueur du développement que lui consacre l'encyclique révele a elle seule l'importance qui lui
revient. Le Pape est bien conscient du fait que la propriété privée n'est pas une valeur absolue et il ne
manque pas de proclamer les principes complémentaires indispensables, tels que celui de la
destination universelle des biens de la terre (17).

Par ailleurs, s'il est vrai que le type de propriété privée qu'il considére au premier chef est celui de la
propriété de la terre (18), il n'en demeure pas moins qu'aujourd'hui conservent leur valeur les raisons
avancées pour protéger la propriété privée, c'est-a-dire pour affirmer le droit de posséder ce qui est
nécessaire au développement personnel et a celui de sa famille, quelle que soit la forme effective
prise par ce droit. Il faut I'affirmer une nouvelle fois devant les changements, dont nous sommes les
témoins, survenus dans les systémes ou régnait le principe de la propriété collective des moyens de
production, mais également devant les situations toujours plus nombreuses de pauvreté ou, plus
exactement, devant les négations de la propriété privée, qui se présentent dans beaucoup de régions
du monde, y compris celles ou prédominent les systéemes qui reposent sur l'affirmation du droit a la
propriété privée. A la suite de ces changements et de la persistance de la pauvreté, une analyse plus
profonde du probléme s'avere nécessaire, ce qui sera fait plus loin.

7. En relation étroite avec le droit de propriété, I'encyclique de Léon XIII affirme également d'autres
droits, en disant qu'ils sont inhérents a la personne humaine et inaliénables. Au rang de ces droits, le
« droit naturel de I'nomme » a former des associations privées occupe une place de premier plan par
I'ampleur du développement que lui consacre le Pape et l'importance qu'il lui attribue ; il s'agit avant
tout du droit a créer des associations professionnelles de chefs d'entreprise et d'ouvriers ou
simplement d'ouvriers (19). On saisit ici le motif pour lequel I'Eglise défend et approuve la création de
ce qu'on appelle couramment des syndicats, non certes par préjugé idéologique ni pour céder a une
mentalité de classe, mais parce que s'associer est un droit naturel de I'étre humain et, par conséquent,
un droit antérieur & sa reconnaissance par la société politique. En effet, « il n'est pas au pouvoir de
I'Etat d'interdire leur existence », car « I'Etat est fait pour protéger et non pour détruire le droit naturel.
En interdisant de telles associations, il s'attaquerait lui-méme » (20).

Avec ce droit que le Pape — il est juste de le souligner — reconnait explicitement aux ouvriers, ou,
pour reprendre ses termes, aux « prolétaires », sont affirmés de maniére tout aussi claire les droits a
la « limitation des heures de travail », au repos légitime et & une différence de traitement pour les
enfants et les femmes (21) en ce qui concerne la forme et la durée du travail.

Si I'on se souvient de ce que nous apprend I'histoire au sujet des pratiques admises, ou du moins pas
interdites par la loi, dans le domaine des contrats, qui étaient passés sans aucune garantie d'horaires
ni de conditions d'hygiéne dans le travail, sans respect non plus pour I'age ou le sexe des candidats a
I'emploi, on comprend bien la sévérité des paroles du Pape. « Il n'est ni juste ni humain, écrivait-il,
d'exiger de I'hnomme un travail tel qu'il s'abrutisse I'esprit et s'affaiblisse le corps par suite d'une fatigue
excessive ». Et, de maniéere plus précise, en se référant au contrat, qui a pour objectif de faire entrer

en vigueur de telles « relations de travail », il affirme : « Dans toute convention passée entre patrons
et ouvriers, figure la condition expresse ou tacite » que I'on ménagera un temps de repos convenable,
en proportion des « forces dépensées dans le travail » ; puis il conclut : « Un pacte contraire serait

immoral » (22).

8. Immédiatement aprés, le Pape énonce un autre droit du travailleur en tant que personne. Il s'agit du
droit a un « juste salaire », droit qui ne peut étre laissé « au libre consentement des parties, de telle
sorte que l'employeur, aprés avoir payé le salaire convenu, aurait rempli ses engagements et ne
semblerait rien devoir d'autre » (23). L'Etat — disait-on a cette époque — n'a pas le pouvoir
d'intervenir dans la détermination de ces contrats, sinon pour veiller a I'accomplissement de ce qui a
été expressément convenu. Une telle conception des rapports entre patrons et ouvriers, purement
pragmatique et inspirée par un individualisme strict, est sévérement critiquée dans I'encyclique
comme contraire a la double nature du travail en tant que fait personnel et nécessaire. En effet, si le
travail, en tant que personnel, fait partie des capacités et des forces dont chacun a la libre disposition,
il est, en tant que nécessaire, régi par le grave devoir pour chacun de « se garder en vie » ; « de ce
devoir, conclut le Pape, découle nécessairement le droit de se procurer ce qui sert a la subsistance,
que les pauvres ne se procurent que moyennant le salaire de leur travail » (24).

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le salaire doit suffire a faire vivre l'ouvrier et sa famille. Si le travailleur, « contraint par la nécessité ou
poussé par la crainte d'un mal plus grand, accepte des conditions trés dures, que d'ailleurs il ne peut
refuser parce qu'elles lui sont imposées par le patron ou par celui qui fait I'offre du travail, il subit une
violence contre laquelle la justice proteste » (25).

Dieu veuille que ces phrases, écrites tandis que progressait ce qu'on a appelé le « capitalisme
sauvage », ne soient pas a reprendre et a répéter aujourd'hui avec la méme sévérite |
Malheureusement, aujourd'hui encore, on trouve des cas de contrats passés entre patrons et ouvriers
qui ignorent la justice la plus élémentaire en matiere de travail des mineurs ou des femmes, pour les
horaires de travail, les conditions d'hygiene dans les locaux et la juste rétribution. Cela arrive malgré
les Déclarations et les Conventions internationales qui en traitent (26), et méme les lois des divers
Etats. Le Pape assignait a I'« autorité publique » le « strict devoir » de prendre grand soin du bien-étre
des travailleurs, parce qu'en ne le faisant pas, on offensait la justice, et il n'hésitait pas a parler de «
justice distributive » (27).

9. A ces droits, Léon XIlIl en ajoute un autre, toujours & propos de la condition ouvriére, que je désire
rappeler, étant donné son importance : le droit d'accomplir librement ses devoirs religieux. Le Pape le
proclame clairement dans le contexte des autres droits et devoirs des ouvriers, malgré le climat
général ou, déja de son temps, on considérait que certaines questions appartenaient exclusivement
au domaine de la vie privée. Il affirme la nécessité du repos dominical, afin de rappeler a 'hnomme la
pensée des biens célestes et du culte que I'on doit a la majesté divine (28). De ce droit, qui s'enracine
dans un commandement fondamental, personne ne peut priver 'homme : « Il n'est permis a personne
de violer impunément cette dignité de 'hnomme que Dieu lui-méme traite avec un grand respect ». Par
conséquent, I'Etat doit assurer a I'ouvrier I'exercice de cette liberté (29).

On ne se tromperait pas en voyant en germe, dans cette affirmation claire, le principe du droit a la
liberté religieuse, qui est devenu depuis lors l'objet de nombreuses Déclarations et Conventions
internationales solennelles (30), sans oublier la célébre Déclaration conciliaire et mes enseignements
fréquents (31). Sur ce point, nous devons nous demander si les dispositions légales en vigueur et les
pratiques des sociétés industrialisées permettent aujourd'hui d'assurer effectivement I'exercice de ce
droit élémentaire au repos dominical.

10. Une autre donnée importante, riche d'enseignements pour notre époque, est la conception des
rapports de I'Etat avec les citoyens. Rerum novarum critique les deux systémes sociaux et
économiques, le socialisme et le libéralisme. Elle consacre au premier la partie initiale qui réaffirme le
droit a la propriété privée. Au contraire, il n'y a pas de section spécialement consacrée au second
systeme, mais — et ceci mérite que I'on y porte attention — les critiques a son égard apparaissent
lorsqu'est traité le theme des devoirs de I'Etat (32). L'Etat ne peut se borner a « veiller sur une partie
de ses citoyens », celle qui est riche et prospére, et il ne peut « négliger l'autre », qui représente sans
aucun doute la grande majorité du corps social. Sinon il est porté atteinte a la justice qui veut que I'on
rende a chacun ce qui lui appartient. « Toutefois, dans la protection des droits privés, il doit se
préoccuper d'une maniére spéciale des petits et des pauvres. La classe riche, qui est forte de par ses
biens, a moins besoin de la protection publique ; la classe pauvre, sans richesse pour la mettre a I'abri,
compte surtout sur la protection de I'Etat. L'Etat doit donc entourer de soins et d'une sollicitude toute
particuliére les travailleurs qui appartiennent a la foule des déshérités » (33).

Ces passages gardent leur valeur aujourd'hui, surtout face aux nouvelles formes de pauvreté qui
existent dans le monde, d'autant que des affirmations si importantes ne dépendent nullement d'une
conception déterminée de I'Etat ni d'une théorie politique particuliere. Le Pape reprend un principe
élémentaire de toute saine organisation politique : dans une société, plus les individus sont
vulnérables, plus ils ont besoin de l'intérét et de 'attention que leur portent les autres, et, en particulier,
de l'intervention des pouvoirs publics.

Ainsi, le principe de solidarité, comme on dit aujourd'hui, dont j'ai rappelé, dans I'encyclique Sollicitudo
rei socialis (34), la valeur dans l'ordre interne de chaque nation comme dans l'ordre international,
apparait comme l'un des principes fondamentaux de la conception chrétienne de l'organisation
politique et sociale. Il a été énoncé a plusieurs reprises par Léon Xl sous le nom d'« amitié » que
nous trouvons déja dans la philosophie grecque. Pie Xl le désigna par le terme non moins significatif

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de « charité sociale », tandis que Paul VI, élargissant le concept en fonction des multiples dimensions
modernes de la question sociale, parlait de « civilisation de I'amour » (35).

11. En relisant I'encyclique a la lumiére de la situation contemporaine, on peut se rendre compte de la
sollicitude et de l'action incessantes de I'Eglise en faveur des catégories de personnes qui sont objet
de prédilection de la part du Seigneur Jésus. Le contenu du texte est un excellent témoignage de la
continuité, dans I'Eglise, de ce qu'on appelle I'« option préférentielle pour les pauvres », option définie
comme une « forme spéciale de priorité dans la pratique de la charité chrétienne » (36). L'encyclique
sur la « question ouvriére » est donc une encyclique sur les pauvres et sur la terrible condition a
laquelle le processus d'industrialisation nouveau et souvent violent avait réduit de trés nombreuses
personnes. Aujourd’hui encore, dans une grande partie du monde, de tels processus de
transformation économique, sociale et politique produisent les mémes fléaux.

Si Léon XllII en appelle & I'Etat pour remédier selon la justice a la condition des pauvres, il le fait aussi
parce qu'il reconnait, a juste titre, que I'Etat a le devoir de veiller au bien commun et de pourvoir a ce
que chaque secteur de la vie sociale, sans exclure celui de I'économie, contribue a le promouvoir, tout
en respectant la juste autonomie de chacun d'entre eux. Toutefois, il ne faudrait pas en conclure que,
pour le Pape Léon XIlII, la solution de la question sociale devrait dans tous les cas venir de I'Etat. Au
contraire, il insiste a plusieurs reprises sur les nécessaires limites de l'intervention de I'Etat et sur sa
nature de simple instrument, puisque l'individu, la famille et la société lui sont antérieures et que I'Etat
existe pour protéger leurs droits respectifs sans jamais les opprimer (37).

L'actualité de ces réflexions n'échappe a personne. Il conviendra de reprendre plus loin ce théme
important des limites inhérentes a la nature de I'Etat. Les points soulignés, qui ne sont pas les seuls
abordés par l'encyclique, se situent dans la continuité de I'enseignement social de I'Eglise, et sont
éclairés par une saine conception de la propriété privée, du travail, du développement économique,
de la nature de I'Etat et, avant tout, de I'hnomme lui-méme. D'autres themes seront mentionnés par la
suite quand on examinera certains aspects de la réalité contemporaine, mais dés maintenant, il
convient de garder présent a l'esprit que ce qui sert de trame et, d'une certaine maniére, de guide a
I'encyclique et a toute la doctrine sociale de I'Eglise, c'est la juste conception de la personne humaine,
de sa valeur unique, dans la mesure ou « 'nomme est sur la terre la seule créature que Dieu ait
voulue pour elle-méme » (38). Dans I'hnomme, il a sculpté son image, a sa ressemblance (cf. Gn 1, 26),
en lui donnant une dignité incomparable, sur laquelle I'encyclique insiste a plusieurs reprises. En effet,
au-dela des droits que I'nomme acquiert par son travail, il existe des droits qui ne sont corrélatifs a
aucune de ses activités mais dérivent de sa dignité essentielle de personne.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il. VERS LES "CHOSES NOUVELLES" D'AUJOURD'HUI

12. L'anniversaire de Rerum novarum ne serait pas célébré comme il convient si I'on ne regardait pas
également la situation actuelle. Déja, par son contenu, I'encyclique se préte a une telle réflexion ; en
effet, le cadre historique et les prévisions qui y sont tracées se révelent d'une exactitude surprenante,
a la lumiére de tous les événements ultérieurs.

Les faits des derniers mois de l'année 1989 et du début de 1990 en ont été une confirmation
singuliére. lls ne s'expliquent, de méme que les transformations radicales qui s'en sont suivies, qu'en
fonction des situations antérieures qui avaient cristallisé ou institutionnalisé, dans une certaine mesure,
les prévisions de Léon XIII et les signes toujours plus inquiétants pergus par ses successeurs. En effet,
le Pape Léon XIll prévoyait les conséquences négatives — sous tous les aspects : politique, social et
économique — d'une organisation de la société telle que la proposait le « socialisme », qui en était
alors au stade d'une philosophie sociale et d'un mouvement plus ou moins structuré. On pourrait
s'étonner de ce que le Pape parte du « socialisme » pour faire la critique des solutions qu'on donnait
de la « question ouvriere », alors que le socialisme ne se présentait pas encore, comme cela se
produisit ensuite, sous la forme d'un Etat fort et puissant, avec toutes les ressources a sa disposition.
Toutefois, il mesura bien le danger que représentait pour les masses la présentation séduisante d'une
solution aussi simple que radicale de la « question ouvriére » d'alors. Cela est plus vrai encore si I'on
consideére I'effroyable condition d'injustice a laquelle étaient réduites les masses prolétariennes dans
les nations récemment industrialisées.

Il faut ici souligner deux choses : d'une part, la grande lucidité avec laquelle est percue, dans toute sa
rigueur, la condition réelle des prolétaires, hommes, femmes et enfants ; d'autre part, la clarté non
moins grande avec laquelle est saisi ce qu'il y a de mauvais dans une solution qui, sous 'apparence
d'un renversement des situations des pauvres et des riches, portait en réalité préjudice a ceux-la
mémes qu'on se promettait d'aider. Le remeéde se serait ainsi révélé pire que le mal. En caractérisant
la nature du socialisme de son époque, qui supprimait la propriété privée, Léon XlII allait au coeur du
probléme.

Ses paroles méritent d'étre relues avec attention : « Les socialistes, pour guérir ce mal 1, poussent les
pauvres a étre jaloux de ceux qui possédent. lls prétendent que toute propriété de biens privés doit
étre supprimée, que les biens de chacun doivent étre communs a tous... Mais pareille théorie, loin
d'étre capable de mettre fin au conflit, ferait tort a l'ouvrier si elle était appliquée. D'ailleurs, elle est
souverainement injuste, parce qu'elle fait violence aux propriétaires Iégitimes, dénature les fonctions
de I'Etat et bouleverse de fond en comble I'édifice social » (39). On ne saurait pas mieux indiquer les
maux entrainés par l'instauration de ce type de socialisme comme systéme d'Etat, qui prendrait le
nom de « socialisme réel ».

13. Approfondissant maintenant la réflexion et aussi en référence a tout ce qui a été dit dans les
encycliques Laborem exercens et Sollicitudo rei socialis, il faut ajouter que I'erreur fondamentale du «
socialisme » est de caractere anthropologique. En effet, il considére l'individu comme un simple
élément, une molécule de l'organisme social, de sorte que le bien de chacun est tout entier
subordonné au fonctionnement du mécanisme économique et social, tandis que, par ailleurs, il estime
que ce méme bien de l'individu peut étre atteint hors de tout choix autonome de sa part, hors de sa
seule et exclusive décision responsable devant le bien ou le mal. L'homme est ainsi réduit a un
ensemble de relations sociales, et c'est alors que disparait le concept de personne comme sujet
autonome de décision morale qui construit I'ordre social par cette décision. De cette conception
erronée de la personne découlent la déformation du droit qui définit la sphére d'exercice de la liberté,
ainsi que le refus de la propriété privée. En effet, 'hnomme dépossédé de ce qu'il pourrait dire « sien »
et de la possibilité de gagner sa vie par ses initiatives en vient a dépendre de la machine sociale et de
ceux qui la contrélent ; cela lui rend beaucoup plus difficile la reconnaissance de sa propre dignité de
personne et entrave la progression vers la constitution d'une authentique communauté humaine.

Au contraire, de la conception chrétienne de la personne résulte nécessairement une vision juste de la
société. SelonRerum novarum et toute la doctrine sociale de I'Eglise, le caractére social de I'homme
ne s'épuise pas dans I'Etat, mais il se réalise dans divers groupes intermédiaires, de la famille aux
groupes économiques, sociaux, politiques et culturels qui, découlant de la méme nature humaine, ont
— toujours a l'intérieur du bien commun — leur autonomie propre. C'est ce que j'ai appelé la «

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



personnalité » de la société qui, avec la personnalité de l'individu, a été éliminée par le « socialisme
réel » (40).

Si on se demande ensuite d'ou nait cette conception erronée de la nature de la personne humaine et
de la personnalité de la société, il faut répondre que la premiére cause en est I'athéisme. C'est par sa
réponse a l'appel de Dieu contenu dans I'étre des choses que I'hnomme prend conscience de sa
dignité transcendante. Tout homme doit donner cette réponse, car en elle il atteint le sommet de son
humanité, et aucun mécanisme social ou sujet collectif ne peut se substituer a lui. La négation de Dieu
prive la personne de ses racines et, en conséquence, incite a réorganiser l'ordre social sans tenir
compte de la dignité et de la responsabilité de la personne.

L'athéisme dont on parle est, du reste, étroitement lié au rationalisme de la philosophie des lumiéres,
qui concoit la réalité humaine et sociale d'une maniére mécaniste. On nie ainsi l'intuition ultime de la
vraie grandeur de 'homme, sa transcendance par rapport au monde des choses, la contradiction qu'il
ressent dans son coeur entre le désir d'une plénitude de bien et son impuissance a l'obtenir et, surtout,
le besoin de salut qui en dérive.

14. C'est de cette méme racine de I'athéisme que découle le choix des moyens d'action propre au
socialisme condamné dans Rerum novarum. |l s'agit de la lutte des classes. Le Pape, bien entendu,
n'entend pas condamner tout conflit social sous quelque forme que ce soit : I'Eglise sait bien que les
conflits d'intéréts entre divers groupes sociaux surgissent inévitablement dans ['histoire et que le
chrétien doit souvent prendre position a leur sujet avec décision et cohérence. L'encyclique Laborem
exercens, du reste, a reconnu clairement le réle positif du conflit quand il prend I'aspect d'une « lutte
pour la justice sociale » (41) ; et déja dans Quadragesimo anno on lit : « La lutte des classes, en effet,
quand on s'abstient d'actes de violence et de haine réciproque, se transforme peu a peu en une
honnéte discussion, fondée sur la recherche de la justice » (42).

Ce qui est condamné dans la lutte des classes, c'est plutét lidée d'un conflit dans lequel
n'interviennent pas de considérations de caractére éthique ou juridique, qui se refuse a respecter la
dignité de la personne chez autrui (et, par voie de conséquence, en soi- méme), qui exclut pour cela
un accommodement raisonnable et recherche non pas le bien général de la société, mais plutoét un
intérét de parti qui se substitue au bien commun et veut détruire ce qui s'oppose a lui. Il s'agit, en un
mot, de la reprise — dans le domaine du conflit interne entre groupes sociaux — de la doctrine de la «
guerre totale » que le militarisme et I'impérialisme de I'époque faisaient prévaloir dans le domaine des
rapports internationaux. Cette doctrine substituait a la recherche du juste équilibre entre les intéréts
des diverses nations celle de la prédominance absolue de son propre parti moyennant la destruction
de la capacité de résistance du parti adverse, effectuée par tous les moyens, y compris le mensonge,
la terreur a I'encontre des populations civiles et les armes d'extermination (qui étaient en élaboration
précisément durant ces années-la). La lutte des classes au sens marxiste et le militarisme ont donc la
méme racine : l'athéisme, et le mépris de la personne humaine qui fait prévaloir le principe de la force
sur celui de la raison et du droit.

15. Rerum novarum s'oppose — comme on l'a dit — a I'étatisation des instruments de production, qui
réduirait chaque citoyen a n'étre qu'une piéce dans la machine de I'Etat. Elle critique aussi résolument
la conception de I'Etat qui laisse le domaine de I'économie totalement en dehors de son champ
d'intérét et d'action. Certes, il existe une sphére légitime d'autonomie pour les activités économiques,
dans laquelle I'Etat ne doit pas entrer. Cependant, il a le devoir de déterminer le cadre juridique a
l'intérieur duquel se déploient les rapports économiques et de sauvegarder ainsi les conditions
premiéres d'une économie libre, qui présuppose une certaine égalité entre les parties, d'une maniéere
telle que I'une d'elles ne soit pas par rapport a l'autre puissante au point de la réduire pratiquement en
esclavage (43).

A ce sujet, Rerum novarum montre la voie des justes réformes susceptibles de redonner au travail sa
dignité d'activité libre de I'homme. Ces réformes supposent que la société et I'Etat prennent leurs
responsabilités surtout pour défendre le travailleur contre le cauchemar du chémage. Cela s'est
réalisé historiquement de deux maniéres convergentes : soit par des politiques économiques
destinées a assurer une croissance équilibrée et une situation de plein emploi ; soit par les
assurances contre le chdmage et par des politiques de recyclage professionnel appropriées pour
faciliter le passage des travailleurs de secteurs en crise vers d'autres secteurs en développement.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



En outre, la société et I'Etat doivent assurer des niveaux de salaire proportionnés a la subsistance du
travailleur et de sa famille, ainsi qu'une certaine possibilité d'épargne. Cela requiert des efforts pour
donner aux travailleurs des connaissances et des aptitudes toujours meilleures et susceptibles de
rendre leur travail plus qualifié et plus productif ; mais cela requiert aussi une surveillance assidue et
des mesures |égislatives appropriées pour couper court aux honteux phénomenes d'exploitation,
surtout au détriment des travailleurs les plus démunis, des immigrés ou des marginaux. Dans ce
domaine, le réle des syndicats, qui négocient le salaire minimum et les conditions de travail, est
déterminant.

Enfin, il faut garantir le respect d'horaires « humains » pour le travail et le repos, ainsi que le droit
d'exprimer sa personnalité sur les lieux de travail, sans étre violenté en aucune maniére dans sa
conscience ou dans sa dignité. La encore, il convient de rappeler le réle des syndicats, non seulement
comme instruments de négociation mais encore comme « lieux » d'expression de la personnalité : ils
sont utiles au développement d'une authentique culture du travail et ils aident les travailleurs a
participer d'une facon pleinement humaine a la vie de I'entreprise (44).

L'Etat doit contribuer a la réalisation de ces objectifs directement et indirectement. Indirectement et
suivant le principe de subsidiarité, en créant les conditions favorables au libre exercice de I'activité
économique, qui conduit a une offre abondante de possibilités de travail et de sources de richesse.
Directement et suivant le principe de solidarité, en imposant, pour la défense des plus faibles,
certaines limites a I'autonomie des parties qui décident des conditions du travail, et en assurant dans
chaque cas un minimum vital au travailleur sans emploi (45).

L'encyclique et I'enseignement social qui la prolonge ont influencé de multiples maniéres les dernieres
années du XIXeme siécle et le début du XXéme. Cette influence est a l'origine de nombreuses
réformes introduites dans les secteurs de la prévoyance sociale, des retraites, des assurances contre
les maladies, de la prévention des accidents, tout cela dans le cadre d'un respect plus grand des
droits des travailleurs (46).

16. Les réformes furent en partie réalisées par les Etats, mais, dans la lutte pour les obtenir, 'action
du Mouvement ouvrier a joué un réle important. Né d'une réaction de la conscience morale contre des
situations injustes et préjudiciables, il déploya une vaste activité syndicale et réformiste, qui était loin
des brumes de l'idéologie et plus proche des besoins quotidiens des travailleurs et, dans ce domaine,
ses efforts se joignirent souvent a ceux des chrétiens pour obtenir I'amélioration des conditions de vie
des travailleurs.

Par la suite, ce mouvement fut dans une certaine mesure dominé précisément par l'idéologie marxiste
contre laquelle se dressait Rerum novarum.

Ces mémes réformes furent aussi le résultat d'un libre processus d'auto-organisation de la société,
avec la mise au point d'instruments efficaces de solidarité, aptes a soutenir une croissance
économique plus respectueuse des valeurs de la personne. Il faut rappeler ici les multiples activités,
avec la contribution notable des chrétiens, d'ou ont résulté la fondation de coopératives de production,
de consommation et de crédit, la promotion de l'instruction populaire et de la formation professionnelle,
I'expérimentation de diverses formes de participation & la vie de I'entreprise et, en général, de la
société.

Si donc, en regardant le passé, il y a des raisons de remercier Dieu parce que la grande encyclique
n'est pas restée sans résonance dans les coeurs et a poussé a une générosité active, néanmoins il
faut reconnaitre que l'annonce prophétique dont elle était porteuse n'a pas été complétement
accueillie par les hommes de I'époque, et qu'a cause de cela de trés grandes catastrophes se sont
produites.

17. Quand on lit I'encyclique en la reliant a tout le riche enseignement du Pape Léon XllI (47), on voit
qu'au fond elle montre les conséquences d'une erreur de trés grande portée sur le terrain économique
et social. L'erreur, comme on I'a dit, consiste en une conception de la liberté humaine qui la soustrait a
l'obéissance a la vérité et donc aussi au devoir de respecter les droits des autres hommes. Le sens de
la liberté se trouve alors dans un amour de soi qui va jusqu'au mépris de Dieu et du prochain, dans un

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



amour qui conduit a l'affirmation illimitée de l'intérét particulier et ne se laisse arréter par aucune
obligation de justice (48).

Les conséquences extrémes de cette erreur sont apparues dans le cycle tragique des guerres qui ont
secoué I'Europe et le monde entre 1914 et 1945. Il s'agit de guerres provoquées par un militarisme et
un nationalisme exacerbés et par les formes de totalitarisme qui y sont liées, il s'agit de guerres
provoquées par la lutte des classes, de guerres civiles et idéologiques. Sans le poids implacable de
haine et de rancune, accumulées a la suite de tant d'injustices au niveau international et au niveau
interne des Etats, on n'aurait pu connaitre des guerres d'une telle férocité, ou de grandes nations
engagerent leurs forces vives, ou 'on n'hésita pas devant la violation des droits les plus sacrés de
I'nomme et ou fut planifiée et exécutée I'extermination de peuples et de groupes sociaux entiers. Nous
nous souvenons ici en particulier du peuple juif dont le terrible destin est devenu un symbole de
I'aberration a laquelle I'homme peut arriver quand il se tourne contre Dieu.

Toutefois, la haine et l'injustice ne s'emparent de nations entieres et ne les poussent a l'action que
lorsqu'elles sont légitimées et organisées par des idéologies qui se fondent plus sur elles que sur la
vérité de 'hnomme (49). Rerum novarum combattait les idéologies de la haine et a montré les maniéeres
de mettre un terme a la violence et a la rancoeur par la justice. Puisse le souvenir de ces terribles
événements guider les actions de tous les hommes et, en particulier, des gouvernants des peuples de
notre temps, alors que d'autres injustices alimentent de nouvelles haines et que se profilent a I'horizon
de nouvelles idéologies qui exaltent la violence !

18. Certes, depuis 1945 les armes se taisent sur le continent européen ; toutefois, on se rappellera
que la vraie paix n'est jamais le résultat de la victoire militaire, mais suppose I'élimination des causes
de la guerre et l'authentique réconciliation entre les peuples. Pendant de nombreuses années, par
contre, il y a eu en Europe et dans le monde une situation de non- guerre plus que de paix
authentique. La moitié du continent est tombée sous le pouvoir de la dictature communiste, tandis que
l'autre partie s'organisait pour se défendre contre ce type de danger. Bien des peuples perdent le
pouvoir de disposer d'eux-mémes, sont enfermés dans les limites d'un empire oppressif tandis qu'on
s'efforce de détruire leur mémoire historique et les racines séculaires de leur culture. Des masses
énormes d'hommes, a la suite de cette violente partition, sont contraintes d'abandonner leur terre et
déportées de force.

Une course folle aux armements absorbe les ressources nécessaires au développement des
économies internes et a l'aide aux nations les plus défavorisées. Le progrés scientifique et technique,
qui devrait contribuer au bien-étre de I'nomme, est transformé en instrument de guerre. La science et
la technique servent a produire des armes toujours plus perfectionnées et plus destructrices, tandis
qu'on demande a une idéologie, qui est une perversion de la philosophie authentique, de fournir des
justifications doctrinales a la nouvelle guerre. Et la guerre est non seulement attendue et préparée,
mais elle a lieu dans diverses régions du monde et cause d'énormes effusions de sang. De la logique
des blocs, ou des empires, dénoncée par les documents de I'Eglise et récemment par I'encyclique
Sollicitudo rei socialis (50), il résulte que les controverses et les discordes qui naissent dans les pays
du Tiers-Monde sont systématiquement amplifiées et exploitées pour créer des difficultés a
l'adversaire.

Les groupes extrémistes, qui cherchent a résoudre ces controverses par les armes, bénéficient
facilement d'appuis politiques et militaires, sont armés et entrainés a la guerre, tandis que ceux qui
s'efforcent de trouver des solutions pacifiques et humaines, respectant les intéréts I1égitimes de toutes
les parties, restent isolés et sont souvent victimes de leurs adversaires. La militarisation de nombreux
pays du Tiers-Monde et les luttes fratricides qui les ont tourmentés, la diffusion du terrorisme et de
procédés toujours plus barbares de lutte politico-militaire trouvent aussi une de leurs principales
causes dans la précarité de la paix qui a suivi la deuxiéme guerre mondiale. Sur le monde entier, enfin,
pese la menace d'une guerre atomique, capable de conduire a I'extinction de I'numanité. La science,
utilisée a des fins militaires, met a la disposition de la haine, amplifiée par les idéologies, I'arme
absolue. Mais la guerre peut se terminer sans vainqueurs ni vaincus dans un suicide de I'humanité, et
alors il faut répudier la logique qui y conduit, c'est-a-dire I'idée que la lutte pour la destruction de
I'adversaire, la contradiction et la guerre méme sont des facteurs de progres et de marche en avant de
I'histoire (51). Si on admet la nécessité de ce refus, la logique de la « guerre totale » comme celle de
la « lutte des classes » sont nécessairement remises en cause.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



19. Mais a la fin de la deuxieme guerre mondiale, un tel processus est encore en train de prendre
forme dans les esprits, et le fait qui retient I'attention est I'extension du totalitarisme communiste sur
plus de la moitié de I'Europe et sur une partie du monde. La guerre, qui aurait di rétablir la liberté et
restaurer le droit des gens, se conclut sans avoir atteint ces buts, mais au contraire d'une maniéere qui
les contredit ouvertement pour beaucoup de peuples, spécialement ceux qui avaient le plus souffert.
On peut dire que la situation qui s'est créée a provoqué des réactions différentes.

Dans quelques pays et a certains points de vue, on assiste a un effort positif pour reconstruire, aprés
les destructions de la guerre, une société démocratique inspirée par la justice sociale, qui prive le
communisme du potentiel révolutionnaire représenté par les masses humaines exploitées et
opprimées. Ces tentatives cherchent en général a maintenir les mécanismes du marché libre, en
assurant par la stabilité de la monnaie et la sécurité des rapports sociaux les conditions d'une
croissance économique stable et saine, avec laquelle les hommes pourront par leur travail construire
un avenir meilleur pour eux et pour leurs enfants. En méme temps, on cherche a éviter que les
mécanismes du marché soient l'unique point de référence de la vie sociale et on veut les assujettir a
un contréle public qui s'inspire du principe de la destination commune des biens de la terre. Une
certaine abondance des offres d'emploi, un systéme solide de sécurité sociale et de préparation
professionnelle, la liberté d'association et I'action vigoureuse des syndicats, la protection sociale en
cas de chémage, les instruments de participation démocratique a la vie sociale, tout cela, dans un tel
contexte, devrait soustraire le travail a la condition de « marchandise » et garantir la possibilité de
l'accomplir dignement.

En second lieu, d'autres forces sociales et d'autres écoles de pensée s'opposent au marxisme par la
construction de systémes de « sécurité nationale » qui visent a contréler d'une fagon capillaire toute la
société pour rendre impossible l'infiltration marxiste. En exaltant et en augmentant le pouvoir de I'Etat,
ces systémes entendent préserver leurs peuples du communisme ; mais, ce faisant, ils courent le
risque grave de détruire la liberté et les valeurs de la personne au nom desquelles il faut s'y opposer.

Enfin, une autre forme pratique de réponse est représentée par la société du bien-étre, ou société de
consommation. Celle-ci tend & I'emporter sur le marxisme sur le terrain du pur matérialisme, montrant
qu'une société de libre marché peut obtenir une satisfaction des besoins matériels de 'homme plus
complete que celle qu'assure le communisme, tout en excluant également les valeurs spirituelles. En
réalité, s'il est vrai, d'une part, que ce modéle social montre l'incapacité du marxisme a construire une
société nouvelle et meilleure, d'un autre cété, en refusant a la morale, au droit, a la culture et a la
religion leur réalité propre et leur valeur, il le rejoint en réduisant totalement I'homme a la sphére
économique et a la satisfaction des besoins matériels.

20. Dans la méme période se déroule un impressionnant processus de « décolonisation », dans
lequel de nombreux pays acquiérent ou reconquiérent leur indépendance et le droit a disposer
librement d'eux-mémes. Cependant, avec la reconquéte formelle de leur souveraineté d'Etat, ces pays
se trouvent souvent juste au début du chemin dans la construction d'une authentique indépendance.
En fait, des secteurs décisifs de I'économie demeurent encore entre les mains de grandes entreprises
étrangéres, qui n'acceptent pas de se lier durablement au développement du pays qui leur donne
I'hospitalité, et la vie politique elle-méme est contrélée par des forces étrangéres, tandis qu'a l'intérieur
des frontiéres de I'Etat cohabitent des groupes ethniques, non encore complétement intégrés dans
une authentique communauté nationale. En outre, il manque un groupe de fonctionnaires compétents,
capables d'administrer d'une facon honnéte et juste I'appareil de I'Etat, ainsi que des cadres pour une
gestion efficace et responsable de I'économie.

Etant donné cette situation, il semble a beaucoup que le marxisme peut offrir comme un raccourci
pour I'édification de la nation et de I'Etat, et c'est pour cette raison que voient le jour diverses variantes
du socialisme avec un caractere national spécifique. Elles se mélent ainsi aux nombreuses idéologies
qui se constituent différemment suivant les cas : exigences légitimes de salut national, formes de
nationalisme et aussi de militarisme, principes tirés d'antiques sagesses populaires, parfois accordés
avec la doctrine sociale chrétienne, et les concepts du marxisme-Iéni- nisme.

21. Il faut rappeler enfin qu'aprés la deuxiéme guerre mondiale et aussi en réaction contre ses
horreurs, s'est répandu un sentiment plus vif des droits de 'homme, qui a trouvé une reconnaissance
dans divers Documents internationaux (52) et, pourrait-on dire, dans I'élaboration d'un nouveau « droit

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



des gens » a laquelle le Saint-Siege a apporté constamment sa contribution. Le pivot de cette
évolution a été I'Organisation des Nations unies. Non seulement la conscience du droit des individus
s'est développée, mais aussi celle des droits des nations, tandis qu'on saisit mieux la nécessité d'agir
pour porter reméde aux graves déséquilibres entre les différentes aires géographiques du monde, qui,
en un sens, ont déplacé le centre de la question sociale du cadre national au niveau international (53).

En prenant acte de cette évolution avec satisfaction, on ne peut cependant passer sous silence le fait
que le bilan d'ensemble des diverses politiques d'aide au développement n'est pas toujours positif.
Aux Nations unies, en outre, on n'a pas réussi jusqu'a maintenant a élaborer des procédés efficaces,
autres que la guerre, pour la solution des conflits internationaux, et cela semble étre le probleme le
plus urgent que la communauté internationale ait encore a résoudre.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



lll. L'ANNEE 1989

22. C'est a partir de la situation mondiale qui vient d'étre décrite, et qui a déja été largement exposée
dans l'encyclique Sollicitudo rei socialis, que I'on comprend la portée inattendue et prometteuse des
événements de ces dernieres années. Leur point culminant, sans aucun doute, ce sont les
événements survenus en 1989 dans les pays de I'Europe centrale et orientale, mais ils couvrent une
période et un espace géographique plus larges. Au cours des années 1980, on voit s'écrouler
progressivement dans plusieurs pays d'Amérique latine, et aussi d'Afrique et d'Asie, certains régimes
de dictature et d'oppression. Dans d'autres cas commence un cheminement, difficile mais fécond, de
transition vers des formes politiques qui laissent plus de place a la participation et a la justice. L'Eglise
a fourni une contribution importante, et méme décisive, par son engagement en faveur de la défense
et de la promotion des droits de 'homme : dans des milieux fortement imprégnés d'idéologie, ou les
prises de position radicales obscurcissaient le sens commun de la dignité humaine, I'Eglise a affirmé
avec simplicité et énergie que tout homme, quelles que soient ses convictions personnelles, porte en
lui Iimage de Dieu et mérite donc le respect. La grande majorité du peuple s'est bien souvent
reconnue dans cette affirmation, et cela a conduit a rechercher des formes de lutte et des solutions
politiques plus respectueuses de la dignité de la personne.

De ce processus historique sont sorties de nouvelles formes de démocratie qui suscitent I'espoir d'un
changement dans les structures politiques et sociales précaires, grevées de I'hypotheque d'une
douloureuse série d'injustices et de rancoeurs, qui s'ajoutent a une économie désastreuse et a de
pénibles conflits sociaux. Tout en rendant grace a Dieu, en union avec toute I'Eglise, pour le
témoignage, parfois héroique, que beaucoup de Pasteurs, de communautés chrétiennes comme de
simples fidéles et d'autres hommes de bonne volonté ont donné en ces circonstances difficiles, je le
prie de soutenir les efforts accomplis par tous pour batir un avenir meilleur. C'est |a, en effet, une
responsabilité qui incombe non seulement aux citoyens de ces pays mais a tous les chrétiens et aux
hommes de bonne volonté. Il s'agit de montrer que les problémes complexes de ces peuples peuvent
étre résolus par la méthode du dialogue et de la solidarité, et non par la lutte pour détruire I'adversaire
ou par la guerre.

23. Parmi les nombreux facteurs de la chute des régimes oppressifs, certains méritent d'étre rappelés
d'une fagon particuliere. Le facteur décisif qui a mis en route les changements est assurément la
violation des droits du travail. On ne saurait oublier que la crise fondamentale des systémes qui se
prétendent I'expression du gouvernement et méme de la dictature des ouvriers commence par les
grands mouvements survenus en Pologne au nom de la solidarité. Les foules ouvriéres elles-mémes
6tent sa légitimité a l'idéologie qui prétend parler en leur nom, et elles retrouvent, elles redécouvrent
presque, a partir de I'expérience vécue et difficile du travail et de I'oppression, des expressions et des
principes de la doctrine sociale de I'Eglise.

Un autre fait mérite d'étre souligné : a peu pres partout, on est arrivé a faire tomber un tel « bloc », un
tel empire, par une lutte pacifique, qui a utilisé les seules armes de la vérité et de la justice. Alors que,
selon le marxisme, ce n'est qu'en poussant a I'extréme les contradictions sociales que I'on pouvait les
résoudre dans un affrontement violent, les luttes qui ont amené I'écroulement du marxisme persistent
avec ténacité a essayer toutes les voies de la négociation, du dialogue, du témoignage de la vérité,
faisant appel a la conscience de l'adversaire et cherchant a réveiller en lui le sens commun de la
dignité humaine.

Apparemment, I'ordre européen issu de la deuxiéme guerre mondiale et consacré par les Accords de
Yalta ne pouvait étre ébranlé que par une autre guerre. Et pourtant, il s'est trouvé dépassé par I'action
non violente d'hommes qui, alors qu'ils avaient toujours refusé de céder au pouvoir de la force, ont su
trouver dans chaque cas la maniére efficace de rendre témoignage a la vérité. Cela a désarmé
l'adversaire, car la violence a toujours besoin de se légitimer par le mensonge, de se donner l'air,
méme si c'est faux, de défendre un droit ou de répondre a une menace d'autrui (54). Encore une fois,
nous rendons grace a Dieu qui a soutenu le coeur des hommes au temps de la difficile épreuve, et
nous prions pour qu'un tel exemple serve en d'autres lieux et en d'autres circonstances. Puissent les
hommes apprendre a lutter sans violence pour la justice, en renongant a la lutte des classes dans les
controverses internes et a la guerre dans les controverses internationales !

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



24. Comme deuxieme facteur de crise, il y a bien certainement l'inefficacité du systéme économique,
qu'il ne faut pas considérer seulement comme un probléme technique mais plutét comme une
conséquence de la violation des droits humains a l'initiative, a la propriété et a la liberté dans le
domaine économique. Il convient d'ajouter a cet aspect la dimension culturelle et nationale : il n'est
pas possible de comprendre I'nomme en partant exclusivement du domaine de I'économie, il n'est pas
possible de le définir en se fondant uniquement sur son appartenance a une classe. On comprend
I'hnomme d'une maniére plus complete si on le replace dans son milieu culturel, en considérant sa
langue, son histoire, les positions qu'il adopte devant les événements fondamentaux de I'existence
comme la naissance, I'amour, le travail, la mort. Au centre de toute culture se trouve l'attitude que
I'hnomme prend devant le mystére le plus grand, le mystére de Dieu. Au fond, les cultures des diverses
nations sont autant de maniéres d'aborder la question du sens de I'existence personnelle : quand on
élimine cette question, la culture et la vie morale des nations se désagregent. C'est pourquoi la lutte
pour la défense du travail s'est liée spontanément a la lutte pour la culture et pour les droits nationaux.

Mais la cause véritable de ces nouveautés est le vide spirituel provoqué par I'athéisme qui a laissé les
jeunes générations démunies d'orientations et les a amenées bien souvent, dans la recherche
irrésistible de leur identité et du sens de la vie, a redécouvrir les racines religieuses de la culture de
leurs nations et la personne méme du Christ, comme réponse existentiellement adaptée a la soif de
vérité et de vie qui est au coeur de tout homme. Cette recherche a été encouragée par le témoignage
de ceux qui, dans des circonstances difficiles et au milieu des persécutions, sont restés fidéles a Dieu.
Le marxisme s'était promis d'extirper du coeur de I'nomme la soif de Dieu, mais les résultats ont
montré qu'il est impossible de le faire sans bouleverser le coeur de 'homme.

25. Les événements de 1989 donnent I'exemple du succes remporté par la volonté de négocier et par
I'esprit évangélique face a un adversaire décidé a ne pas se laisser arréter par des principes moraux ;
ils constituent donc un avertissement pour tous ceux qui, au nom du réalisme politique, veulent bannir
de la politique le droit et la morale. Certes, la lutte qui a conduit aux changements de 1989 a exigé de
la lucidité, de la modération, des souffrances et des sacrifices ; en un sens, elle est née de la priére et
elle aurait été impensable sans une confiance illimitée en Dieu, Seigneur de I'histoire, qui tient en
main le coeur de I'homme. C'est en unissant sa souffrance pour la vérité et la liberté a celle du Christ
en Croix que I'hnomme peut accomplir le miracle de la paix et est capable de découvrir le sentier
souvent étroit entre la 1acheté qui ceéde au mal et la violence qui, croyant le combattre, I'aggrave.

On ne peut cependant ignorer les innombrables conditionnements au milieu desquels la liberté de
l'individu est amenée a agir ; ils affectent, certes, la liberté, mais ils ne la déterminent pas ; ils rendent
son exercice plus ou moins facile, mais ils ne peuvent la détruire. Non seulement on n'a pas le droit de
méconnaitre, du point de vue éthique, la nature de 'homme qui est fait pour la liberté, mais en
pratique ce n'est méme pas possible. La ou la société s'organise en réduisant arbitrairement ou méme
en supprimant le champ dans lequel s'exerce légitimement la liberté, il en résulte que la vie sociale se
désagrege progressivement et entre en décadence.

En outre, I'nomme, créé pour la liberté, porte en lui la blessure du péché originel qui l'attire
continuellement vers le mal et fait qu'il a besoin de rédemption. Non seulement cette doctrine fait
partie intégrante de la Révélation chrétienne, mais elle a une grande valeur herméneutique car elle
aide a comprendre la réalité humaine. L'homme tend vers le bien, mais il est aussi capable de mal ; il
peut transcender son intérét immédiat et pourtant lui rester lié. L'ordre social sera d'autant plus ferme
qu'il tiendra davantage compte de ce fait et qu'il n'opposera pas l'intérét personnel a celui de la société
dans son ensemble, mais qu'il cherchera plutdt comment assurer leur fructueuse coordination. En
effet, [a ou l'intérét individuel est supprimé par la violence, il est remplacé par un systéme écrasant de
contr6le bureaucratique qui tarit les sources de linitiative et de la créativité. Quand les hommes
croient posséder le secret d'une organisation sociale parfaite qui rend le mal impossible, ils pensent
aussi pouvoir utiliser tous les moyens, méme la violence ou le mensonge, pour la réaliser. La politique
devient alors une « religion séculiere » qui croit batir le paradis en ce monde. Mais aucune société
politique, qui possede sa propre autonomie et ses propres lois (55), ne pourra jamais étre confondue
avec le Royaume de Dieu. La parabole évangélique du bon grain et de l'ivraie (cf. Mt 13, 24-30. 36-43)
enseigne qu'il appartient a Dieu seul de séparer les sujets du Royaume et les sujets du Malin, et que
ce jugement arrivera a la fin des temps. En prétendant porter dés maintenant le jugement, I'homme se
substitue a Dieu et s'oppose a la patience de Dieu.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Par le sacrifice du Christ sur la Croix, la victoire du Royaume de Dieu est acquise une fois pour toutes.
Cependant la condition chrétienne comporte la lutte contre les tentations et les forces du mal. Ce n'est
qu'a la fin de I'histoire que le Seigneur reviendra en gloire pour le jugement final (cf. Mt 25, 31) et
l'instauration des cieux nouveaux et de la terre nouvelle (cf. 2 P 3, 13 ; Ap 21, 1). Mais, tant que dure
le temps, le combat du bien et du mal se poursuit jusque dans le coeur de 'homme.

Ce que I'Ecriture nous apprend des destinées du Royaume de Dieu n'est pas sans conséquences
pour la vie des sociétés temporelles qui, comme l'indique I'expression, appartiennent aux réalités du
temps, avec ce que cela comporte d'imparfait et de provisoire. Le Royaume de Dieu, présent dans le
monde sans étre du monde, illumine I'ordre de la société humaine, alors que les énergies de la grace
pénétrent et vivifient cet ordre. Ainsi sont mieux percues les exigences d'une société digne de
I'homme, les déviations sont redressées, le courage d'oeuvrer pour le bien est conforté. A cette tache
d'animation évangélique des réalités humaines sont appelés, avec tous les hommes de bonne volonté,
les chrétiens, et tout spécialement les laics (56).

26. Les événements de 1989 se sont déroulés principalement dans les pays d'Europe orientale et
centrale. lls ont toutefois une portée universelle car il en est résulté des conséquences positives et
négatives qui intéressent toute la famille humaine. Ces conséquences n'ont pas un caractére
mécanique ou fatidique, mais sont comme des occasions offertes a la liberté humaine de collaborer
avec le dessein miséricordieux de Dieu qui agit dans I'histoire.

La premiere conséquence a été, dans certains pays, la rencontre entre I'Eglise et le Mouvement
ouvrier né d'une réaction d'ordre éthique et explicitement chrétien, contre une situation générale
d'injustice. Depuis un siecle environ, ce Mouvement était en partie tombé sous I'hégémonie du
marxisme, dans la conviction que les prolétaires, pour lutter efficacement contre I'oppression, devaient
faire leurs les théories matérialistes et économistes.

Dans la crise du marxisme resurgissent les formes spontanées de la conscience ouvriere qui exprime
une demande de justice et de reconnaissance de la dignité du travail, conformément a la doctrine
sociale de I'Eglise (57). Le Mouvement ouvrier devient un mouvement plus général des travailleurs et
des hommes de bonne volonté pour la libération de la personne humaine et pour I'affirmation de ses
droits ; il est répandu aujourd'hui dans de nombreux pays et, loin de s'opposer a I'Eglise catholique, il
se tourne vers elle avec intérét.

La crise du marxisme n'élimine pas du monde les situations d'injustice et d'oppression, que le
marxisme lui méme exploitait et dont il tirait sa force. A ceux qui, aujourd'hui, sont a la recherche d'une
théorie et d'une pratique nouvelles et authentiques de libération, I'Eglise offre non seulement sa
doctrine sociale et, d'une fagon générale, son enseignement sur la personne, rachetée par le Christ,
mais aussi son engagement et sa contribution pour combattre la marginalisation et la souffrance.

Dans un passé récent, le désir sincére d'étre du c6té des opprimés et de ne pas se couper du cours
de I'histoire a amené bien des croyants a rechercher de diverses manieres un impossible compromis
entre le marxisme et le christianisme. Le moment présent dépasse tout ce qu'il y avait de caduc dans
ces tentatives et incite en méme temps a réaffirmer le caractére positif d'une authentique théologie de
la libération intégrale de 'homme (58). Considérés sous cet angle, les événements de 1989 s'averent
importants aussi pour les pays du Tiers-Monde, qui cherchent la voie de leur développement, comme
ils I'ont été pour les pays de I'Europe centrale et orientale.

27. La deuxieme conséquence concerne les peuples de I'Europe. Bien des injustices, aux niveaux
individuel, social, régional et national, ont été commises pendant les années de domination du
communisme et méme avant ; bien des haines et des rancoeurs ont été accumulées. Aprés
I'écroulement de la dictature, celles-ci risquent fort d'exploser avec violence, provoquant de graves
conflits et des deuils, si viennent a manquer la tension morale et la force de rendre consciemment
témoignage a la vérité qui ont animé les efforts du passé. Il faut souhaiter que la haine et la violence
ne triomphent pas dans les coeurs, surtout en ceux qui luttent pour la justice, et qu'en tous grandisse
I'esprit de paix et de pardon !

Mais il faut que des démarches concréetes soient effectuées afin de créer ou de consolider des
structures internationales capables d'intervenir, pour l'arbitrage convenable dans les conflits qui

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



surgissent entre les nations, de telle sorte que chacune d'entre elles puisse faire valoir ses propres
droits et parvenir a un juste accord et a un compromis pacifique avec les droits des autres. Tout cela
est particulierement nécessaire pour les nations européennes, intimement unies par les liens de leur
culture commune et de leur histoire millénaire. Un effort considérable doit étre consenti pour la
reconstruction morale et économique des pays qui ont abandonné le communisme. Pendant trés
longtemps, les relations économiques les plus élémentaires ont été altérées, et méme des vertus
fondamentales dans le secteur économique, comme I'honnéteté, la confiance méritée, I'ardeur au
travail, ont été méprisées. Une patiente reconstruction matérielle et morale est nécessaire, alors que
les peuples épuisés par de longues privations demandent a leurs gouvernants des résultats tangibles
et immédiats pour leur bien-étre, ainsi que la satisfaction de leurs légitimes aspirations.

La chute du marxisme a eu naturellement des conséquences importantes en ce qui concerne la
division de la terre en mondes fermés I'un a l'autre, opposés dans une concurrence jalouse. La réalité
de l'interdépendance des peuples s'en trouve plus clairement mise en lumiére, et aussi le fait que le
travail humain est par nature destiné a unir les peuples et non a les diviser. La paix et la prospérité, en
effet, sont des biens qui appartiennent a tout le genre humain, de sorte qu'il n'est pas possible d'en
jouir d'une maniére honnéte et durable si on les a obtenus et conservés au détriment d'autres peuples
et d'autres nations, en violant leurs droits ou en les excluant des sources du bien-étre.

28. Pour certains pays d'Europe, c'est, en un sens, le véritable aprés-guerre qui commence. La
restructuration radicale des économies jusque-la collectivisées crée des problemes et suppose des
sacrifices qui peuvent étre comparés a ceux que les pays de l'ouest du continent ont da affronter pour
leur reconstruction aprés le deuxieme conflit mondial. Il est juste que, dans les difficultés actuelles, les
pays anciennement communistes soient soutenus par l'effort solidaire des autres nations: ils doivent,
bien évidemment, étre les premiers artisans de leur développement, mais il faut leur donner une
possibilité raisonnable de le mettre en oeuvre, et cela ne peut se faire sans l'aide des autres pays.
Dailleurs, la situation actuelle, marquée par les difficultés et la pénurie, est la conséquence d'un
processus historique dont les pays anciennement communistes ont souvent été les victimes et non les
responsables ; ils se trouvent donc dans cette situation non pas en raison de choix libres ou d'erreurs
commises, mais parce que de tragiques événements historiques, imposés par la force, les ont
empéchés de poursuivre leur développement économique et civil.

L'aide des autres pays, d'Europe spécialement, qui ont eu part a la méme histoire et en portent les
responsabilités, répond a une dette de justice. Mais elle répond aussi a I'intérét et au bien général de
I'Europe, car celle-ci ne pourra pas vivre en paix si les conflits de diverse nature qui surgissent par
suite du passé sont rendus plus aigus par une situation de désordre économique, d'insatisfaction
spirituelle et de désespoir.

Toutefois, une telle exigence ne doit pas entrainer une diminution des efforts pour soutenir et aider les
pays du Tiers-Monde, qui connaissent souvent des conditions de carence et de pauvreté beaucoup
plus graves (59). Ce qui est requis, c'est un effort extraordinaire pour mobiliser les ressources, dont le
monde dans son ensemble n'est pas dépourvu, vers des objectifs de croissance économique et de
développement commun, en redéfinissant les priorités et les échelles des valeurs selon lesquelles
sont décidés les choix économiques et politiques. D'immenses ressources peuvent étre rendues
disponibles par le désarmement des énormes appareils militaires édifiés pour le conflit entre I'Est et
I'Ouest. Elles pourront s'avérer encore plus abondantes si I'on arrive a mettre en place des procédures
fiables — autres que la guerre — pour résoudre les conflits, puis a propager le principe du contrdle et
de la réduction des armements, dans les pays du Tiers-Monde aussi, en prenant les mesures
nécessaires contre leur commerce (60). Mais il faudra surtout abandonner la mentalité qui considere
les pauvres — personnes et peuples — presque comme un fardeau, comme d'ennuyeux importuns
qui prétendent consommer ce que d'autres ont produit. Les pauvres revendiquent le droit d'avoir leur
part des biens matériels et de mettre a profit leur capacité de travail afin de créer un monde plus juste
et plus prospére pour tous. Le progrés des pauvres est une grande chance pour la croissance morale,
culturelle et méme économique de toute I'humanité.

29. Enfin, le développement ne doit pas étre compris d'une maniéere exclusivement économique, mais
dans un sens intégralement humain (61). Il ne s'agit pas seulement d'élever tous les peuples au
niveau dont jouissent aujourd'hui les pays les plus riches, mais de construire, par un travail solidaire,
une vie plus digne, de faire croitre réellement la dignité et la créativité de chaque personne, sa

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



capacité de répondre a sa vocation et donc a l'appel de Dieu. Au faite du développement, il y a la
mise en oeuvre du droit et du devoir de chercher Dieu, de le connaitre et de vivre selon cette
connaissance (62). Dans les régimes totalitaires et autoritaires, on a poussé a I'extréme le principe de
la prépondérance de la force sur la raison. L'homme a été contraint d'accepter une conception de la
réalité imposée par la force et non acquise par I'effort de sa raison et I'exercice de sa liberté. Il faut
inverser ce principe et reconnaitre intégralement les droits de la conscience humaine, celle-ci n'étant
liée qu'a la vérité naturelle et a la vérité révélée. C'est dans la reconnaissance de ces droits que se
trouve le fondement premier de tout ordre politique authentiguement libre (63). Il est important de
réaffirmer ce principe, pour divers motifs :

a) parce que les anciennes formes de totalitarisme et d'autoritarisme ne sont pas encore
completement anéanties et qu'il existe méme un risque qu'elles reprennent vigueur : cette situation
appelle a un effort renouvelé de collaboration et de solidarité entre tous les pays ;

b) parce que, dans les pays développés, on fait parfois une propagande excessive pour les valeurs
purement utilitaires, en stimulant les instincts et les tendances a la jouissance immédiate, ce qui rend
difficiles la reconnaissance et le respect de la hiérarchie des vraies valeurs de I'existence humaine ;

) parce que, dans certains pays, apparaissent de nouvelles formes de fondamentalisme religieux qui,
de facon voilée ou méme ouvertement, refusent aux citoyens qui ont une foi différente de celle de la
majorité le plein exercice de leurs droits civils ou religieux, les empéchent de participer au débat
culturel, restreignent le droit qu'a I'Eglise de précher I'Evangile et le droit qu'ont les hommes
d'accueillir la parole qu'ils ont entendu précher et de se convertir au Christ. Aucun progres authentique
n'est possible sans respect du droit naturel élémentaire de connaitre la vérité et de vivre selon la
vérité. A ce droit se rattache, comme son exercice et son approfondissement, le droit de découvrir et
d'accueillir librement Jésus-Christ, qui est le vrai bien de 'hnomme (64).

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



IV. LA PROPRIETE PRIVEE ET LA DESTINATION UNIVERSELLE DES BIENS

30. Dans l'encyclique Rerum novarum, Léon XIII affirmait avec force, contre le socialisme de son
temps, le caractere naturel du droit a la propriété privée, et il s'appuyait sur divers arguments (65). Ce
droit, fondamental pour I'autonomie et le développement de la personne, a toujours été défendu par
I'Eglise jusqu'a nos jours. L'Eglise enseigne de méme que la propriété des biens n'est pas un droit
absolu mais comporte, dans sa nature méme de droit humain, ses propres limites.

Tandis qu'il proclamait le droit a la propriété privée, le Pape affirmait avec la méme clarté que I'«
usage » des biens, laissé a la liberté, est subordonné a leur destination originelle commune de biens
créés et aussi a la volonté de Jésus-Christ, exprimée dans I'Evangile. Il écrivait en effet : « Les
fortunés de ce monde sont avertis 1 qu'ils doivent trembler devant les menaces inusitées que Jésus
profére contre les riches ; qu'enfin il viendra un jour ou ils devront rendre a Dieu, leur juge, un compte
trés rigoureux de l'usage qu'ils auront fait de leur fortune» ; et, citant saint Thomas d'Aquin, il ajoutait :
« Mais si I'on demande en quoi il faut faire consister I'usage des biens, I'Eglise répond sans hésitation :
A ce sujet, I'homme ne doit pas tenir les choses extérieures pour privées, mais pour communes », car
« au-dessus des jugements de I'nomme et de ses lois, il y a la loi et le jugement de Jésus-Christ »
(66).

Les successeurs de Léon XIIl ont repris cette double affirmation : la nécessité et donc la licéité de la
propriété privée, et aussi les limites dont elle est grevée (67). Le Concile Vatican Il a également
proposé la doctrine traditionnelle dans des termes qui méritent d'étre cités littéralement : « L'homme,
dans l'usage qu'il fait de ses biens, ne doit jamais tenir les choses qu'il possede Iégitimement comme
n'appartenant qu'a lui, mais les regarder aussi comme communes, en ce sens qu'elles puissent
profiter non seulement a lui, mais aussi aux autres ». Et un peu plus loin : « La propriété privée ou un
certain pouvoir sur les biens extérieurs assurent a chacun une zone indispensable d'autonomie
personnelle et familiale ; il faut les regarder comme un prolongement de la liberté humaine. 2 De par
sa nature méme, la propriété privée a aussi un caractére social, fondé dans la loi de commune
destination des biens » (68). J'ai repris la méme doctrine d'abord dans le discours d'ouverture de la lll
Conférence de I'épiscopat latino-américain a Puebla, puis dans les encycliques Laborem exercens et,
plus récemment, Sollicitudo rei socialis (69).

31. Lorsqu'on relit dans le contexte de notre temps cet enseignement sur le droit a la propriété et la
destination commune des biens, on peut se poser la question de l'origine des biens qui soutiennent la
vie de 'nomme, qui satisfont a ses besoins et qui sont I'objet de ses droits.

La premiere origine de tout bien est 'acte de Dieu lui-méme qui a créé la terre et 'homme, et qui a
donné la terre a I'homme pour qu'il la maitrise par son travail et jouisse de ses fruits (cf. Gn 1, 28-29).
Dieu a donné la terre a tout le genre humain pour qu'elle fasse vivre tous ses membres, sans exclure
ni privilégier personne. C'est 1a l'origine de la destination universelle des biens de la terre. En raison
de sa fécondité méme et de ses possibilités de satisfaire les besoins de I'homme, la terre est le
premier don de Dieu pour la subsistance humaine. Or, elle ne produit pas ses fruits sans une réponse
spécifique de I'homme au don de Dieu, c'est-a-dire sans le travail. Grace a son travail, I'hnomme,
utilisant son intelligence et sa liberté, parvient a la dominer et il en fait la demeure qui lui convient. II
s'approprie ainsi une partie de la terre, celle qu'il s'est acquise par son travail. C'est la /'origine de la
propriété individuelle. Evidemment, il a aussi la responsabilité de ne pas empécher que d'autres
hommes disposent de leur part du don de Dieu ; au contraire, il doit collaborer avec eux pour dominer
ensemble toute la terre.

Dans I'histoire, ces deux facteurs, le travail et la terre, se retrouvent toujours au principe de toute
société humaine ; cependant ils ne se situent pas toujours dans le méme rapport entre eux. Il fut un
temps ou la fécondité naturelle de la terre paraissait étre, et était effectivement, le facteur principal de
la richesse, tandis que le travail était en quelque sorte l'aide et le soutien de cette fécondité. En notre
temps, le réle du travail humain devient un facteur toujours plus important pour la production des
richesses immatérielles et matérielles ; en outre, il parait évident que le travail d'un homme s'imbrique
naturellement dans celui d'autres hommes. Plus que jamais aujourd'hui, travailler, c'est travailler avec
les autres et travailler pour les autres : c'est faire quelque chose pour quelgqu'un. Le travail est d'autant
plus fécond et productif que 'nomme est plus capable de connaitre les ressources productives de la
terre et de percevoir quels sont les besoins profonds de I'autre pour qui le travail est fourni.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



32. Mais, a notre époque, il existe une autre forme de propriété et elle a une importance qui n'est pas
inférieure a celle de la terre : c'est la propriété de la connaissance, de la technique et du savoir. La
richesse des pays industrialisés se fonde bien plus sur ce type de propriété que sur celui des
ressources naturelles.

On a fait allusion au fait que I'homme travaille avec les autres hommes, prenant part a un « travail
social » qui s'étend dans des cercles de plus en plus larges. En régle générale, celui qui produit un
objet le fait, non seulement pour son usage personnel, mais aussi pour que d'autres puissent s'en
servir aprés avoir payé le juste prix, convenu d'un commun accord dans une libre négociation. Or, la
capacité de connaitre en temps utile les besoins des autres hommes et I'ensemble des facteurs de
production les plus aptes a les satisfaire, c'est précisément une autre source importante de richesse
dans la société moderne. Du reste, beaucoup de biens ne peuvent étre produits de la maniére qui
convient par le travail d'un seul individu, mais ils requiérent la collaboration de nombreuses personnes
au méme objectif. Organiser un tel effort de production, planifier sa durée, veiller a ce qu'il
corresponde positivement aux besoins a satisfaire en prenant les risques nécessaires, tout cela
constitue aussi une source de richesses dans la société actuelle. Ainsi devient toujours plus évident et
déterminant /e réle du travail humain matrisé et créatif et, comme part essentielle de ce travail, celui
de la capacité d'initiative et d'entreprise (70).

Il faut considérer avec une attention favorable ce processus qui met en lumiere concrétement un
enseignement sur la personne que le christianisme a constamment affirmé. En effet, avec la terre, la
principale ressource de I'homme, c'est 'hnomme lui-méme. C'est son intelligence qui lui fait découvrir
les capacités productives de la terre et les multiples manieres dont les besoins humains peuvent étre
satisfaits. C'est son travail maitrisé, dans une collaboration solidaire, qui permet la création de
communautés de travail toujours plus larges et slres pour accomplir la transformation du milieu
naturel et du milieu humain lui-méme. Entrent dans ce processus d'importantes vertus telles que
l'application, l'ardeur au travail, la prudence face aux risques raisonnables a prendre, la confiance
meéritée et la fidélité dans les rapports interpersonnels, I'énergie dans |'exécution de décisions difficiles
et douloureuses mais nécessaires pour le travail commun de l'entreprise et pour faire face aux
éventuels renversements de situations.

L'économie moderne de Il'entreprise comporte des aspects positifs dont la source est la liberté de la
personne qui s'exprime dans le domaine économique comme en beaucoup d'autres. En effet,
I'économie est un secteur parmi les multiples formes de I'activité humaine, et dans ce secteur, comme
en tout autre, le droit a la liberté existe, de méme que le devoir d'en faire un usage responsable. Mais
il importe de noter qu'il y a des différences caractéristiques entre ces tendances de la société
moderne et celles du passé méme récent. Si, autrefois, le facteur décisif de la production était /a terre,
et si, plus tard, c'était le capital, compris comme l'ensemble des machines et des instruments de
production, aujourd’hui le facteur décisif est de plus en plus I'homme lui-méme, c'est-a-dire sa
capacité de connaissance qui apparait dans le savoir scientifique, sa capacité d'organisation solidaire
et sa capacité de saisir et de satisfaire les besoins des autres.

33. On ne peut toutefois omettre de dénoncer les risques et les problemes liés a ce type d'évolution.
En effet, de nombreux hommes, et sans doute la grande majorité, ne disposent pas aujourd’hui des
moyens d'entrer, de maniére efficace et digne de I'homme, a l'intérieur d'un systéme d'entreprise dans
lequel le travail occupe une place réellement centrale. lls n'ont la possibilité ni d'acquérir les
connaissances de base qui permettent d'exprimer leur créativité et de développer leurs capacités, ni
d'entrer dans le réseau de connaissances et d'intercommunications qui leur permettraient de voir
apprécier et utiliser leurs qualités. En somme, s'ils ne sont pas exploités, ils sont sérieusement
marginalisés ; et le développement économique se poursuit, pour ainsi dire, au-dessus de leur téte,
quand il ne va pas jusqu'a restreindre le champ déja étroit de leurs anciennes économies de
subsistance. Incapables de résister a la concurrence de produits obtenus avec des méthodes
nouvelles et répondant aux besoins qu'ils satisfaisaient antérieurement dans le cadre d'organisations
traditionnelles, alléchés par la splendeur d'une opulence inaccessible pour eux, et en méme temps
pressés par la nécessité, ces hommes peuplent les villes du Tiers-Monde ou ils sont souvent
déracinés culturellement et ou ils se trouvent dans des situations précaires qui leur font violence, sans
possibilité d'intégration. On ne reconnait pas en fait leur dignité ni leurs capacités humaines positives,
et, parfois, on cherche a éliminer leur présence du cours de l'histoire en leur imposant certaines
formes de contr6le démographique contraires a la dignité humaine.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Beaucoup d'autres hommes, bien qu'ils ne soient pas tout a fait marginalisés, vivent dans des
conditions telles que la lutte pour survivre est de prime nécessité, alors que sont encore en vigueur les
pratiques du capitalisme des origines, dans une situation dont la « cruauté » n'a rien a envier a celle
des moments les plus noirs de la premiére phase de l'industrialisation. Dans d'autres cas, c'est encore
la terre qui est I'élément central du processus économique, et ceux qui la cultivent, empéchés de la
posséder, sont réduits a des conditions de demi-servitude (71). Dans ces cas, on peut parler,
aujourd’hui comme au temps de Rerum novarum, d'une exploitation inhumaine. Malgré les
changements importants survenus dans les sociétés les plus avancées, les déficiences humaines du
capitalisme sont loin d'avoir disparu, et la conséquence en est que les choses matérielles I'emportent
sur les hommes ; et plus encore, pour les pauvres, s'est ajoutée a la pénurie de biens matériels celle
du savoir et des connaissances qui les empéche de sortir de leur état d'humiliante subordination.

Malheureusement, la grande majorité des habitants du Tiers-Monde vit encore dans de telles
conditions. Il serait cependant inexact de comprendre le Tiers- Monde dans un sens uniquement
géographique. Dans certaines régions et dans certains secteurs sociaux de ce « Monde », des
processus de développement ont été mis en oeuvre, centrés moins sur la valorisation des ressources
matérielles que sur celle des « ressources humaines ».

Il n'y a pas trés longtemps, on soutenait que le développement supposait, pour les pays les plus
pauvres, qu'ils restent isolés du marché mondial et ne comptent que sur leurs propres forces.
L'expérience de ces dernieres années a montré que les pays qui se sont exclus des échanges
généraux de l'activité économique sur le plan international ont connu la stagnation et la régression, et
que le développement a bénéficié aux pays qui ont réussi a y entrer. || semble donc que le probleme
essentiel soit d'obtenir un acces équitable au marché international, fondé non sur le principe unilatéral
de l'exploitation des ressources naturelles, mais sur la valorisation des ressources humaines (72).

Mais certains aspects caractéristiques du Tiers- Monde apparaissent aussi dans les pays développés
ou la transformation incessante des modes de production et des types de consommation dévalorise
des connaissances acquises et des compétences professionnelles confirmées, ce qui exige un effort
continu de mise a jour et de recyclage. Ceux qui ne réussissent pas a suivre le rythme peuvent
facilement étre marginalisés, comme le sont, en méme temps qu'eux, les personnes agées, les jeunes
incapables de bien s'insérer dans la vie sociale, ainsi que, d'une maniére générale, les sujets les plus
faibles et ce qu'on appelle le Quart- Monde. Dans ces conditions, la situation de la femme est loin
d'étre facile.

34. Il semble que, a l'intérieur de chaque pays comme dans les rapports internationaux, le marché
libre soit l'instrument le plus approprié pour répartir les ressources et répondre efficacement aux
besoins. Toutefois, cela ne vaut que pour les besoins « solvables», parce que I'on dispose d'un
pouvoir d'achat, et pour les ressources qui sont « vendables », susceptibles d'étre payées a un juste
prix. Mais il y a de nombreux besoins humains qui ne peuvent étre satisfaits par le marché. C'est un
strict devoir de justice et de vérité de faire en sorte que les besoins humains fondamentaux ne restent
pas insatisfaits et que ne périssent pas les hommes qui souffrent de ces carences. En outre, il faut
que ces hommes dans le besoin soient aidés a acquérir des connaissances, a entrer dans les réseaux
de relations, a développer leurs aptitudes pour mettre en valeur leurs capacités et leurs ressources
personnelles. Avant méme la logique des échanges a parité et des formes de la justice qui les
régissent, il y a un certain di a I'homme parce qu'il est homme, en raison de son éminente dignité. Ce
di comporte inséparablement la possibilité de survivre et celle d'apporter une contribution active au
bien commun de I'humanité.

Les objectifs énoncés par Rerum novarum pour éviter de ramener le travail de I'nomme et I'homme lui-
méme au rang d'une simple marchandise gardent toute leur valeur dans le contexte du Tiers-Monde,
et, dans certains cas, ils restent encore un but a atteindre : un salaire suffisant pour faire vivre la
famille, des assurances sociales pour la vieillesse et le chémage, une réglementation convenable des
conditions de travail.

35. Tout cela constitue un champ d'action vaste et fécond pour I'engagement et les luttes, au nom de
la justice, des syndicats et des autres organisations de travailleurs qui défendent les droits de ces
derniers et protegent leur dignité, alors qu'ils remplissent en méme temps une fonction essentielle

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



d'ordre culturel, en vue de les faire participer de plein droit et honorablement a la vie de la nation et de
les aider a progresser sur la voie de leur développement.

Dans ce sens, on peut parler a juste titre de lutte contre un systéme économique entendu comme
méthode pour assurer la primauté absolue du capital, de la propriété des instruments de production et
de la terre sur la liberté et la dignité du travail de 'hnomme (73). En luttant contre ce systéme, on ne
peut lui opposer, comme modeéle de substitution, le systéme socialiste, qui se trouve étre en fait un
capitalisme d'Etat, mais on peut opposer une société du travail libre, de l'entreprise et de la
participation. Elle ne s'oppose pas au marché, mais demande qu'il soit diment contrblé par les forces
sociales et par I'Etat, de maniére a garantir la satisfaction des besoins fondamentaux de toute la
sociéteé.

L'Eglise reconnait le réle pertinent du profit comme indicateur du bon fonctionnement de I'entreprise.
Quand une entreprise génere du profit, cela signifie que les facteurs productifs ont été diment utilisés
et les besoins humains correspondants convenablement satisfaits. Cependant, le profit n'est pas le
seul indicateur de l'état de l'entreprise. Il peut arriver que les comptes économiques soient
satisfaisants et qu'en méme temps les hommes qui constituent le patrimoine le plus précieux de
l'entreprise soient humiliés et offensés dans leur dignité. Non seulement cela est moralement
inadmissible, mais cela ne peut pas ne pas entrainer par la suite des conséquences négatives méme
pour l'efficacité économique de l'entreprise. En effet, le but de I'entreprise n'est pas uniquement la
production du profit, mais I'existence méme de l'entreprise comme communauté de personnes qui, de
différentes maniéres, recherchent la satisfaction de leurs besoins fondamentaux et qui constituent un
groupe particulier au service de la société tout entiére. Le profit est un régulateur dans la vie de
I'établissement mais il n'en est pas le seul ; il faut y ajouter la prise en compte d'autres facteurs
humains et moraux qui, a long terme, sont au moins aussi essentiels pour la vie de I'entreprise.

On a vu que l'on ne peut accepter I'affirmation selon laquelle la défaite du « socialisme réel », comme
on l'appelle, fait place au seul modeéle capitaliste d'organisation économique. Il faut rompre les
barrieres et les monopoles qui maintiennent de nombreux peuples en marge du développement,
assurer a tous les individus et a toutes les nations les conditions élémentaires qui permettent de
participer au développement. Cet objectif requiert des efforts concertés et responsables de la part de
toute la communauté internationale. Il convient que les pays les plus puissants sachent donner aux
plus pauvres des possibilités d'insertion dans la vie internationale et que les pays les plus démunis
sachent saisir ces possibilités, en consentant les efforts et les sacrifices nécessaires, en assurant la
stabilité de leur organisation politique et de leur économie, la slreté dans leurs perspectives d'avenir,
'augmentation du niveau des compétences de leurs ftravailleurs, la formation de dirigeants
d'entreprises efficaces et conscients de leurs responsabilités.

Actuellement, sur les efforts constructifs qui sont accomplis dans ce domaine pése le probleme de la
dette extérieure des pays les plus pauvres, probleme encore en grande partie non résolu. Le principe
que les dettes doivent étre payées est assurément juste ; mais il n'est pas licite de demander et
d'exiger un paiement quand cela reviendrait a imposer en fait des choix politiques de nature a pousser
a la faim et au désespoir des populations entieres. On ne saurait prétendre au paiement des dettes
contractées si c'est au prix de sacrifices insupportables. Dans ces cas, il est nécessaire — comme du
reste cela est entrain d'étre partiellement fait — de trouver des modalités d'allégement, de report ou
méme d'extinction de la dette, compatibles avec le droit fondamental des peuples a leur subsistance
et a leur progres.

36. Il convient maintenant d'attirer I'attention sur les problémes spécifiques et sur les menaces qui
surgissent a l'intérieur des économies les plus avancées et qui sont liés a leurs caractéristiques
particulieres. Dans les étapes antérieures du développement, I'homme a toujours vécu sous I'emprise
de la nécessité. Ses besoins étaient réduits, définis en quelque sorte par les seules structures
objectives de sa constitution physique, et I'activité économique était congue pour les satisfaire. Il est
clair qu'aujourd'hui, le probléme n'est pas seulement de lui offrir une quantité suffisante de biens, mais

de répondre a une demande de qualité : qualité des marchandises a produire et a consommer ;
qualité des services dont on doit disposer ; qualité du milieu et de la vie en général.

La demande d'une existence plus satisfaisante qualitativement et plus riche est en soi légitime. Mais
on ne peut que mettre l'accent sur les responsabilités nouvelles et sur les dangers liés a cette étape

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de l'histoire. Dans la maniére dont surgissent les besoins nouveaux et dont ils sont définis, intervient
toujours une conception plus ou moins juste de 'hnomme et de son véritable bien. Dans les choix de la
production et de la consommation, se manifeste une culture déterminée qui présente une conception
d'ensemble de la vie. C'est la qu'apparait le phénoméne de la consommation. Quand on définit de
nouveaux besoins et de nouvelles méthodes pour les satisfaire, il est nécessaire qu'on s'inspire d'une
image intégrale de 'homme qui respecte toutes les dimensions de son étre et subordonne les
dimensions physiques et instinctives aux dimensions intérieures et spirituelles. Au contraire, si I'on se
réfere directement a ses instincts et si I'on fait abstraction d'une facon ou de l'autre de sa réalité
personnelle, consciente et libre, cela peut entrainer des habitudes de consommation et des styles de
vie objectivement illégitimes, et souvent préjudiciables a sa santé physique et spirituelle. Le systeme
économique ne comporte pas dans son propre cadre des criteres qui permettent de distinguer
correctement les formes nouvelles et les plus élevées de satisfaction des besoins humains et les
besoins nouveaux induits qui empéchent la personnalité de parvenir a sa maturité. La nécessité et
l'urgence apparaissent donc d'un vaste travail éducatif et culturel qui comprenne |'éducation des
consommateurs a un usage responsable de leur pouvoir de choisir, la formation d'un sens aigu des
responsabilités chez les producteurs, et surtout chez les professionnels des moyens de
communication sociale, sans compter l'intervention nécessaire des pouvoirs publics.

La drogue constitue un cas évident de consommation artificielle, préjudiciable a la santé et a la dignité
de I'homme, et, certes, difficile a contrbler. Sa diffusion est le signe d'un grave dysfonctionnement du
systeme social qui suppose une « lecture » matérialiste et, en un sens, destructrice des besoins
humains. Ainsi, les capacités d'innovation de I'économie libérale finissent par étre mises en oeuvre de
maniére unilatérale et inappropriée. La drogue, et de méme la pornographie et d'autres formes de
consommation, exploitant la fragilité des faibles, cherchent a remplir le vide spirituel qui s'est produit.

Il n'est pas mauvais de vouloir vivre mieux, mais ce qui est mauvais, c'est le style de vie qui prétend
étre meilleur quand il est orienté vers I'avoir et non vers I'étre, et quand on veut avoir plus, non pour
étre plus mais pour consommer l'existence avec une jouissance qui est a elle-méme sa fin (75). Il est
donc nécessaire de s'employer a modeler un style de vie dans lequel les éléments qui déterminent les
choix de consommation, d'épargne et d'investissement soient la recherche du vrai, du beau et du bon,
ainsi que la communion avec les autres hommes pour une croissance commune. A ce propos, je ne
puis m'en tenir a un rappel du devoir de la charité, c'est-a-dire du devoir de donner de son « superflu »
et aussi parfois de son « nécessaire » pour subvenir a la vie du pauvre. Je pense au fait que méme le
choix d'investir en un lieu plutét que dans un autre, dans un secteur de production plutét qu'en un
autre, est toujours un choix moral et culturel. Une fois réunies certaines conditions nécessaires dans
les domaines de I'économie et de la stabilité politique, la décision d'investir, c'est-a-dire d'offrir a un
peuple l'occasion de mettre en valeur son travail, est conditionnée également par une attitude de
sympathie et par la confiance en la Providence qui révelent la qualité humaine de celui qui prend la
décision.

37. A cbté du probléme de la consommation, /a question de I'écologie, qui lui est étroitement connexe,
inspire autant d'inquiétude. L'nomme, saisi par le désir d'avoir et de jouir plus que par celui d'étre et de
croitre, consomme d'une maniére excessive et désordonnée les ressources de la terre et sa vie méme.
A Tlorigine de la destruction insensée du milieu naturel, il y a une erreur anthropologique,
malheureusement répandue a notre époque. L'homme, qui découvre sa capacité de transformer et en
un sens de créer le monde par son travail, oublie que cela s'accomplit toujours a partir du premier don
originel des choses fait par Dieu. Il croit pouvoir disposer arbitrairement de la terre, en la soumettant
sans mesure a sa volonté, comme si elle n'avait pas une forme et une destination antérieures que
Dieu lui a données, que I'hnomme peut développer mais qu'il ne doit pas trahir. Au lieu de remplir son
rle de collaborateur de Dieu dans l'oeuvre de la création, I'homme se substitue a Dieu et, ainsi, finit
par provoquer la révolte de la nature, plus tyrannisée que gouvernée par lui (76).

En cela, on remarque avant tout la pauvreté ou la mesquinerie du regard de I'nomme, plus animé par
le désir de posséder les choses que de les considérer par rapport a la vérité, et qui ne prend pas
l'attitude désintéressée, faite de gratuité et de sens esthétique, suscitée par I'émerveillement pour
I'étre et pour la splendeur qui permet de percevoir dans les choses visibles le message de Dieu
invisible qui les a créées. Dans ce domaine, I'humanité d'aujourd'hui doit avoir conscience de ses
devoirs et de ses responsabilités envers les générations a venir.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



38. En dehors de la destruction irrationnelle du milieu naturel, il faut rappeler ici la destruction encore
plus grave du milieu humain, a laquelle on est cependant loin d'accorder I'attention voulue. Alors que
l'on se préoccupe a juste titre, méme si on est bien loin de ce qui serait nécessaire, de sauvegarder
les habitats naturels des différentes especes animales menacées d'extinction, parce qu'on se rend
compte que chacune d'elles apporte sa contribution particuliere a I'équilibre général de la terre, on
s'engage trop peu dans la sauvegarde des conditions morales d'une « écologie humaine »
authentique. Non seulement la terre a été donnée par Dieu a 'homme qui doit en faire usage dans le
respect de l'intention primitive, bonne, dans laquelle elle a été donnée, mais 'nomme, lui aussi, est
donné par Dieu a lui-méme et il doit donc respecter la structure naturelle et morale dont il a été doté.
Dans ce contexte, il faut mentionner les probléemes graves posés par l'urbanisation moderne, la
nécessité d'un urbanisme soucieux de la vie des personnes, de méme que l'attention qu'il convient de
porter a une « écologie sociale » du travail.

L'hnomme recoit de Dieu sa dignité essentielle et, avec elle, la capacité de transcender toute
organisation de la société dans le sens de la vérité et du bien. Toutefois, il est aussi conditionné par la
structure sociale dans laquelle il vit, par I'éducation recue et par son milieu. Ces éléments peuvent
faciliter ou entraver sa vie selon la vérité. Les décisions grace auxquelles se constitue un milieu
humain peuvent créer des structures de péché spécifiques qui entravent le plein épanouissement de
ceux qu'elles oppriment de différentes manieres. Démanteler de telles structures et les remplacer par
des formes plus authentiques de convivialité constitue une tache qui requiert courage et patience (77).

39. La premiére structure fondamentale pour une « écologie humaine » est la famille, au sein de
laquelle 'homme recgoit des premiéres notions déterminantes concernant la vérité et le bien, dans
laquelle il apprend ce que signifie aimer et étre aimé et, par conséquent, ce que veut dire
concrétement étre une personne. On pense ici a la famille fondée sur le mariage, ou le don de soi
réciproque de 'homme et de la femme crée un milieu de vie dans lequel I'enfant peut naitre et
épanouir ses capacités, devenir conscient de sa dignité et se préparer a affronter son destin unique et
irremplacable. Il arrive souvent, au contraire, que 'homme se décourage de réaliser les conditions
authentiques de la reproduction humaine, et il est amené a se considérer lui-méme et a considérer sa
propre vie comme un ensemble de sensations a expérimenter et non comme une oeuvre a accomplir.
Il en résulte un manque de liberté qui fait renoncer au devoir de se lier dans la stabilité avec une autre
personne et d'engendrer des enfants, ou bien qui améne a considérer ceux-ci comme une de ces
nombreuses « choses » que I'on peut avoir ou ne pas avoir, au gré de ses golts, et qui entrent en
concurrence avec d'autres possibilités.

Il faut en revenir a considérer la famille comme le sanctuaire de la vie. En effet, elle est sacrée, elle
est le lieu ou la vie, don de Dieu, peut étre convenablement accueillie et protégée contre les
nombreuses attaques auxquelles elle est exposée, le lieu ou elle peut se développer suivant les
exigences d'une croissance humaine authentique. Contre ce qu'on appelle la culture de la mort, la
famille constitue le lieu de la culture de la vie.

Dans ce domaine, le génie de I'hnomme semble s'employer plus a limiter, a supprimer ou a annuler les
sources de la vie, en recourant méme a l'avortement, malheureusement trés diffusé dans le monde,
qu'a défendre et a élargir les possibilités de la vie elle-méme. Dans I'encyclique Sollicitudo rei socialis,
ont été dénoncées les campagnes systématiques contre la natalité qui, fondées sur une conception
faussée du probleme démographique dans un climat de « manque absolu de respect pour la liberté de
décision des personnes intéressées », les soumettent frecquemment « a d'intolérables pressions 3
pour les plier a cette forme nouvelle d'oppression » (78). Il s'agit de politiques qui étendent leur champ
d'action avec des techniques nouvelles jusqu'a parvenir, comme dans une « guerre chimique », a
empoisonner la vie de millions d'étres humains sans défense.

Ces critiques s'adressent moins a un systeme économique qu'a un systeme éthique et culturel. En
effet, 'économie n'est qu'un aspect et une dimension dans la complexité de I'activité humaine. Si elle
devient un absolu, si la production et la consommation des marchandises finissent par occuper le
centre de la vie sociale et deviennent la seule valeur de la société, soumise a aucune autre, il faut en
chercher la cause non seulement et non tant dans le systeme économique lui-méme, mais dans le fait
que le systeme socio-culturel, ignorant la dimension éthique et religieuse, s'est affaibli et se réduit
alors a la production des biens et des services (79).

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



On peut résumer tout cela en réaffirmant, une fois encore, que la liberté économique n'est qu'un
élément de la liberté humaine. Quand elle se rend autonome, quand I'homme est considéré plus
comme un producteur ou un consommateur de biens que comme un sujet qui produit et consomme
pour vivre, alors elle perd sa juste relation avec la personne humaine et finit par I'aliéner et par
l'opprimer (80).

40. L'Etat a le devoir d'assurer la défense et la protection des biens collectifs que sont le milieu naturel
et le milieu humain dont la sauvegarde ne peut étre obtenue par les seuls mécanismes du marché.
Comme, aux temps de l'ancien capitalisme, |'Etat avait le devoir de défendre les droits fondamentaux
du travail, de méme, avec le nouveau capitalisme, il doit, ainsi que la société, défendre les biens
collectifs qui, entre autres, constituent le cadre a l'intérieur duquel il est possible a chacun d'atteindre
légitimement ses fins personnelles.

On retrouve ici une nouvelle limite du marché : il y a des besoins collectifs et qualitatifs qui ne peuvent
étre satisfaits par ses mécanismes ; il y a des nécessités humaines importantes qui échappent a sa
logique ; il y a des biens qui, en raison de leur nature, ne peuvent ni ne doivent étre vendus ou
achetés. Certes, les mécanismes du marché présentent des avantages solides : entre autres, ils
aident a mieux utiliser les ressources ; ils favorisent les échanges de produits ; et, surtout, ils placent
au centre la volonté et les préférences de la personne, qui, dans un contrat, rencontrent celles d'une
autre personne. Toutefois, ils comportent le risque d'une « idolatrie » du marché qui ignore I'existence
des biens qui, par leur nature, ne sont et ne peuvent étre de simples marchandises.

41. Le marxisme a critiqué les sociétés capitalistes bourgeoises, leur reprochant d'aliéner I'existence
humaine et d'en faire une marchandise. Ce reproche se fonde assurément sur une conception
erronée et inappropriée de l'aliénation, qui la fait dépendre uniquement de la sphére des rapports de
production et de propriété, c'est-a-dire qu'il lui attribue un fondement matérialiste et, de plus, nie la
légitimité et le caractere positif des relations du marché méme dans leur propre domaine. On en vient
ainsi a affirmer que l'aliénation ne peut étre éliminée que dans une société de type collectiviste. Or,
I'expérience historique des pays socialistes a tristement fait la preuve que le collectivisme non
seulement ne supprime pas l'aliénation, mais lI'augmente plutét, car il y ajoute la pénurie des biens
nécessaires et l'inefficacité économique.

L'expérience historique de I'Occident, de son c6té, montre que, méme si l'analyse marxiste de
l'aliénation et ses fondements sont faux, I'aliénation avec la perte du sens authentique de I'existence
est également une réalité dans les sociétés occidentales. On le constate au niveau de la
consommation lorsqu'elle engage 'homme dans un réseau de satisfactions superficielles et fausses,
au lieu de l'aider a faire I'expérience authentique et concréte de sa personnalité. Elle se retrouve aussi
dans le travail, lorsqu'il est organisé de maniere a ne valoriser que ses productions et ses revenus
sans se soucier de savoir si le travailleur, par son travail, s'épanouit plus ou moins en son humanité,
selon qu'augmente l'intensité de sa participation a une véritable communauté solidaire, ou bien que
s'aggrave son isolement au sein d'un ensemble de relations caractérisé par une compétitivité
exaspérée et des exclusions réciproques, ou il n'est considéré que comme un moyen, et non comme
une fin.

Il est nécessaire de rapprocher le concept d'aliénation de la vision chrétienne des choses, pour y
déceler l'inversion entre les moyens et les fins : quand il ne reconnait pas la valeur et la grandeur de
la personne en lui-méme et dans l'autre, I'homme se prive de la possibilité de jouir convenablement de
son humanité et d'entrer dans les relations de solidarité et de communion avec les autres hommes
pour lesquelles Dieu l'a créé. En effet, c'est par le libre don de soi que I'homme devient
authentiquement lui-méme (81), et ce don est rendu possible parce que la personne humaine est
essentiellement « capable de transcendance ». L'homme ne peut se donner & un projet seulement
humain sur la réalité, a un idéal abstrait ou a de fausses utopies. En tant que personne, il peut se
donner a une autre personne ou a d'autres personnes et, finalement, a Dieu qui est l'auteur de son
étre et qui, seul, peut accueillir pleinement ce don (82). L'homme est aliéné quand il refuse de se
transcender et de vivre I'expérience du don de soi et de la formation d'une communauté humaine
authentique orientée vers sa fin derniere qu'est Dieu. Une société est aliénée quand, dans les formes
de son organisation sociale, de la production et de la consommation, elle rend plus difficile la
réalisation de ce don et la constitution de cette solidarité entre hommes.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Dans la société occidentale, I'exploitation a été surmontée, du moins sous la forme analysée et décrite
par Karl Marx. Cependant, l'aliénation n'a pas été surmontée dans les diverses formes d'exploitation
lorsque les hommes tirent profit les uns des autres et que, avec la satisfaction toujours plus raffinée
de leurs besoins particuliers et secondaires, ils se rendent sourds a leurs besoins essentiels et
authentiques qui doivent régir aussi les modalités de la satisfaction des autres besoins (83). L'homme
ne peut pas étre libre s'il se préoccupe seulement ou surtout de I'avoir et de la jouissance, au point de
n'étre plus capable de dominer ses instincts et ses passions, ni de les unifier ou de les maitriser par
l'obéissance a la vérité.L'obéissance a la vérité de Dieu et de I'hnomme est pour lui la condition
premiere de la liberté et lui permet d'ordonner ses besoins, ses désirs et les maniéres de les satisfaire
suivant une juste hiérarchie, de telle sorte que la possession des choses soit pour lui un moyen de
grandir. Cette croissance peut étre entravée du fait de la manipulation par les médias qui imposent, au
moyen d'une insistance bien orchestrée, des modes et des mouvements d'opinion, sans qu'il soit
possible de soumettre a une critique attentive les prémisses sur lesquelles ils sont fondés.

42. En revenant maintenant a la question initiale, peut-on dire que, apres I'échec du communisme, le
capitalisme est le systéeme social qui I'emporte et que c'est vers lui que s'orientent les efforts des pays
qui cherchent a reconstruire leur économie et leur société ? Est-ce ce modeéle qu'il faut proposer aux
pays du Tiers-Monde qui cherchent la voie du vrai progrés de leur économie et de leur société civile ?

La réponse est évidemment complexe. Si sous le nom de « capitalisme » on désigne un systéme
économique qui reconnait le réle fondamental et positif de I'entreprise, du marché, de la propriété
privée et de la responsabilité qu'elle implique dans les moyens de production, de la libre créativité
humaine dans le secteur économique, la réponse est sirement positive, méme s'il serait peut-étre
plus approprié de parler d'« économie d'entreprise », ou d'« économie de marché », ou simplement
d'« économie libre ». Mais si par « capitalisme » on entend un systéme ou la liberté dans le domaine
économique n'est pas encadrée par un contexte juridique ferme qui la met au service de la liberté
humaine intégrale et la considére comme une dimension particuliére de cette derniere, dont I'axe est
d'ordre éthique et religieux, alors la réponse est nettement négative.

La solution marxiste a échoué, mais des phénoménes de marginalisation et d'exploitation demeurent
dans le monde, spécialement dans le Tiers-Monde, de méme que des phénomenes d'aliénation
humaine, spécialement dans les pays les plus avancés, contre lesquels la voix de I'Eglise s'éléve avec
fermeté. Des foules importantes vivent encore dans des conditions de profonde misére matérielle et
morale. Certes, la chute du systeme communiste élimine dans de nombreux pays un obstacle pour le
traitement approprié et réaliste de ces problemes, mais cela ne suffit pas a les résoudre. Il y a méme
un risque de voir se répandre une idéologie radicale de type capitaliste qui refuse jusqu'a leur prise en
considération, admettant a priori que toute tentative d'y faire face directement est vouée a l'insucces,
et qui, par principe, en attend la solution du libre développement des forces du marché.

43. L'Eglise n'a pas de modele a proposer. Les modéles véritables et réellement efficaces ne peuvent
étre congcus que dans le cadre des différentes situations historiques, par l'effort de tous les
responsables qui font face aux problémes concrets sous tous leurs aspects sociaux, économiques,
politiques et culturels imbriqués les uns avec les autres (84). Face a ces responsabilités, I'Eglise
présente, comme orientation intellectuelle indispensable, sa doctrine sociale qui — ainsi qu'il a été dit
— reconnait le caractére positif du marché et de I'entreprise, mais qui souligne en méme temps la
nécessité de leur orientation vers le bien commun. Cette doctrine reconnait aussi la Iégitimité des
efforts des travailleurs pour obtenir le plein respect de leur dignité et une participation plus large a la
vie de l'entreprise, de maniére que, tout en travaillant avec d'autres et sous la direction d'autres
personnes, ils puissent en un sens travailler « & leur compte» (85), en exercant leur intelligence et leur
liberté.

Le développement intégral de la personne humaine dans le travail ne contredit pas, mais favorise
plutét, une meilleure productivité et une meilleure efficacité du travail lui-méme, méme si cela peut
affaiblir les centres du pouvoir établi. L'entreprise ne peut étre considérée seulement comme une «
société de capital » ; elle est en méme temps une « société de personnes » dans laquelle entrent de
différentes maniéres et avec des responsabilités spécifiques ceux qui fournissent le capital nécessaire
a son activité et ceux qui y collaborent par leur travail. Pour atteindre ces objectifs, un vaste
mouvement associatif des travailleurs est encore nécessaire, dont le but est la libération et la
promotion intégrale de la personne.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



On arelu, a la lumiére des « choses nouvelles » d'aujourd'hui, le rapport entre la propriété individuelle,
ou privée, et la destination universelle des biens. L'hnomme s'épanouit par son intelligence et sa liberté,
et, ce faisant, il prend comme objet et comme instrument les éléments du monde et il se les approprie.
Le fondement du droit d'initiative et de propriété individuelle réside dans cette nature de son action.
Par son travail, 'homme se dépense non seulement pour lui-méme, mais aussi pour les autres et avec
les autres : chacun collabore au travail et au bien d'autrui. L'homme travaille pour subvenir aux
besoins de sa famille, de la communauté a laquelle il appartient, de la nation et, en définitive, de
I'hnumanité entiere (86). En outre, il collabore au travail des autres personnes qui exercent leur activité
dans la méme entreprise, de méme qu'au travail des fournisseurs et a la consommation des clients,
dans une chaine de solidarité qui s'étend progressivement. La propriété des moyens de production,
tant dans le domaine industriel qu'agricole, est juste et légitime, si elle permet un travail utile ; au
contraire, elle devient illégitime quand elle n'est pas valorisée ou quand elle sert a empécher le travail
des autres pour obtenir un gain qui ne provient pas du développement d'ensemble du travail et de la
richesse sociale, mais plutét de leur limitation, de I'exploitation illicite, de la spéculation et de la rupture
de la solidarité dans le monde du travail (87). Ce type de propriété n'a aucune justification et constitue
un abus devant Dieu et devant les hommes.

L'obligation de gagner son pain a la sueur de son front suppose en méme temps un droit. Une société
dans laquelle ce droit serait systématiquement nié, dans laquelle les mesures de politique
économique ne permettraient pas aux travailleurs d'atteindre un niveau satisfaisant d'emploi, ne peut
ni obtenir sa légitimation éthique ni assurer la paix sociale. De méme que la personne se réalise
pleinement dans le libre don de soi, de méme la propriété se justifie moralement dans la création,
suivant les modalités et les rythmes appropriés, de possibilités d'emploi et de développement humain
pour tous.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



V. L'ETAT ET LA CULTURE

44. Léon XllI n'ignorait pas qu'il faut une saine théorie de I'Etat pour assurer le développement normal
des activités humaines, des activités spirituelles et matérielles, indispensables les unes et les autres
(89). A ce sujet, dans un passage de Rerum novarum, il expose l'organisation de la société en trois
pouvoirs — législatif, exécutif et judiciaire —, et cela représentait alors une nouveauté dans
I'enseignement de I'Eglise (90). Cette structure reflete une conception réaliste de la nature sociale de
I'homme qui requiert une législation adaptée pour protéger la liberté de tous. Dans cette perspective, il
est préférable que tout pouvoir soit équilibré par d'autres pouvoirs et par d'autres compétences qui le
maintiennent dans de justes limites. C'est la le principe de I'« Etat de droit », dans lequel la
souveraineté appartient a la loi et non pas aux volontés arbitraires des hommes.

A I'époque moderne, contre cette conception s'est dressé le totalitarisme qui, dans sa forme marxiste-
[éniniste, considére que quelques hommes, en vertu d'une connaissance plus approfondie des lois du
développement de la société, ou a cause de leur appartenance particuliere de classe et de leur
proximité des sources les plus vives de la conscience collective, sont exempts d'erreur et peuvent
donc s'arroger l'exercice d'un pouvoir absolu. Il faut ajouter que le totalitarisme nait de la négation de
la vérité au sens objectif du terme : s'il n'existe pas de vérité transcendante, par l'obéissance a
laquelle 'hnomme acquiert sa pleine identité, dans ces conditions, il n'existe aucun principe slr pour
garantir des rapports justes entre les hommes. Leurs intéréts de classe, de groupe ou de nation les
opposent inévitablement les uns aux autres. Si la vérité transcendante n'est pas reconnue, la force du
pouvoir triomphe, et chacun tend a utiliser jusqu'au bout les moyens dont il dispose pour faire
prévaloir ses intéréts ou ses opinions, sans considération pour les droits des autres. Alors I'homme
n'est respecté que dans la mesure ou il est possible de I'utiliser aux fins d'une prépondérance égoiste.
Il faut donc situer la racine du totalitarisme moderne dans la négation de la dignité transcendante de la
personne humaine, image visible du Dieu invisible et, précisément pour cela, de par sa nature méme,
sujet de droits que personne ne peut violer, ni l'individu, ni le groupe, ni la classe, ni la nation, ni I'Etat.
La majorité d'un corps social ne peut pas non plus le faire, en se dressant contre la minorité pour la
marginaliser, I'opprimer, I'exploiter, ou pour tenter de I'anéantir (91).

45. La culture et la pratique du totalitarisme comportent aussi la négation de I'Eglise. L'Etat, ou le parti,
qui considére qu'il peut réaliser dans ['histoire le bien absolu et qui se met lui-méme au-dessus de
toutes les valeurs, ne peut tolérer que I'on défende un critére objectif du bien et du mal qui soit
différent de la volonté des gouvernants et qui, dans certaines circonstances, puisse servir a porter un
jugement sur leur comportement. Cela explique pourquoi le totalitarisme cherche a détruire I'Eglise ou
du moins a I'assujettir, en en faisant un instrument de son propre systéme idéologique (92).

L'Etat totalitaire, d'autre part, tend a absorber la nation, la société, la famille, les communautés
religieuses et les personnes elles-mémes. En défendant sa liberté, I'Eglise défend la personne, qui
doit obéir a Dieu plutét qu'aux hommes (cf. Ac 5, 29), la famille, les différentes organisations sociales
et les nations, réalités qui jouissent toutes d'un domaine propre d'autonomie et de souveraineté.

46. L'Eglise apprécie le systéme démocratique, comme systéeme qui assure la participation des
citoyens aux choix politiques et garantit aux gouvernés la possibilité de choisir et de controler leurs
gouvernants, ou de les remplacer de maniere pacifique lorsque cela s'avere opportun (93). Cependant,
I'Eglise ne peut approuver la constitution de groupes dirigeants restreints qui usurpent le pouvoir de
I'Etat au profit de leurs intéréts particuliers ou a des fins idéologiques.

Une démocratie authentique n'est possible que dans un Etat de droit et sur la base d'une conception
correcte de la personne humaine. Elle requiert la réalisation des conditions nécessaires pour la
promotion des personnes, par I'éducation et la formation a un vrai idéal, et aussi I'épanouissement de
la « personnalité » de la société, par la création de structures de participation et de coresponsabilité.
On tend a affirmer aujourd'hui que l'agnosticisme et le relativisme sceptique représentent la
philosophie et I'attitude fondamentale accordées aux formes démocratiques de la vie politique, et que
ceux qui sont convaincus de connaitre la vérité et qui lui donnent une ferme adhésion ne sont pas
dignes de confiance du point de vue démocratique, parce qu'ils n'acceptent pas que la vérité soit
déterminée par la majorité, ou bien qu'elle differe selon les divers équilibres politiques. A ce propos, il
faut observer que, s'il n'existe aucune vérité derniére qui guide et oriente I'action politique, les idées et

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



les convictions peuvent étre facilement exploitées au profit du pouvoir. Une démocratie sans valeurs
se transforme facilement en un totalitarisme déclaré ou sournois, comme le montre I'histoire.

Et I'Eglise n'ignore pas le danger du fanatisme, ou du fondamentalisme, de ceux qui, au nom d'une
idéologie qui se prétend scientifique ou religieuse, estiment pouvoir imposer aux autres hommes leur
conception de la vérité et du bien. La vérité chrétienne n'est pas de cette nature. N'étant pas une
idéologie, la foi chrétienne ne cherche nullement a enfermer dans le cadre d'un modele rigide la
changeante réalité sociale et politique et elle admet que la vie de 'homme se réalise dans I'histoire de
maniéres diverses et imparfaites. Cependant |'Eglise, en reéaffirmant constamment la dignité
transcendante de la personne, adopte comme regle d'action le respect de la liberté (94).

Mais la liberté n'est pleinement mise en valeur que par I'accueil de la vérité : en un monde sans vérité,
la liberté perd sa consistance et 'homme est soumis & la violence des passions et a des
conditionnements apparents ou occultes. Le chrétien vit la liberté (cf. Jn 8, 31-32) et il se met au
service de la liberté, il propose constamment, en fonction de la nature missionnaire de sa vocation, la
vérité qu'il a découverte. Dans le dialogue avec les autres, attentif a tout élément de la vérité qu'il
découvre dans I'expérience de la vie et de la culture des personnes et des nations, il ne renoncera
pas a affirmer tout ce que sa foi et un sain exercice de la raison lui ont fait connaitre.

47. Aprés la chute du totalitarisme communiste et de nombreux autres régimes totalitaires et de «
sécurité nationale », on assiste actuellement, non sans conflits, au succées de l'idéal démocratique
dans le monde, allant de pair avec une grande attention et une vive sollicitude pour les droits de
I'hnomme. Mais précisément pour aller dans ce sens, il est nécessaire que les peuples qui sont en train
de réformer leurs institutions donnent a la démocratie un fondement authentique et solide grace a la
reconnaissance explicite de ces droits (96). Parmi les principaux, il faut rappeler le droit a la vie dont
fait partie intégrante le droit de grandir dans le sein de sa mére apres la conception ; puis le droit de
vivre dans une famille unie et dans un climat moral favorable au développement de sa personnalité ;
le droit d'épanouir son intelligence et sa liberté par la recherche et la connaissance de la vérité ; le
droit de participer au travail de mise en valeur des biens de la terre et d'en tirer sa subsistance et celle
de ses proches ; le droit de fonder librement une famille, d'accueillir et d'élever des enfants, en
exercant de maniére responsable sa sexualité. En un sens, la source et la synthése de ces droits,
c'est la liberté religieuse, entendue comme le droit de vivre dans la vérité de sa foi et conformément a
la dignité transcendante de sa personne (97).

Méme dans les pays qui connaissent des formes de gouvernement démocratique, ces droits ne sont
pas toujours entierement respectés. Et I'on ne pense pas seulement au scandale de I'avortement,
mais aussi aux divers aspects d'une crise des systémes démocratiques qui semblent avoir parfois
altéré la capacité de prendre des décisions en fonction du bien commun. Les requétes qui viennent de
la société ne sont pas toujours examinées selon les critéres de la justice et de la moralité, mais plutét
d'apres l'influence électorale ou le poids financier des groupes qui les soutiennent. De telles déviations
des moeurs politiques finissent par provoquer la défiance et I'apathie, et par entrainer une baisse de la
participation politique et de I'esprit civique de la population, qui se sent atteinte et dégue. Il en résulte
une incapacité croissante a situer les intéréts privés dans le cadre d'une conception cohérente du bien
commun. Celui-ci, en effet, n'est pas seulement la somme des intéréts particuliers, mais il suppose
qu'on les évalue et qu'on les harmonise en fonction d'une hiérarchie des valeurs équilibrée et, en
derniére analyse, d'une conception correcte de la dignité et des droits de la personne (98).

L'Eglise respecte l'autonomie légitime de l'ordre démocratique et elle n'a pas qualité pour exprimer
une préférence de I'une ou l'autre solution institutionnelle ou constitutionnelle. La contribution qu'elle
offre a ce titre est justement celle de sa conception de la dignité de la personne qui apparait en toute
plénitude dans le mystére du Verbe incarné (99).

48. Ces considérations d'ordre général rejaillissent également sur le réle de I'Etat dans le secteur
eéconomique. L'activité économique, en particulier celle de I'économie de marché, ne peut se dérouler
dans un vide institutionnel, juridique et politique. Elle suppose, au contraire, que soient assurées les
garanties des libertés individuelles et de la propriété, sans compter une monnaie stable et des
services publics efficaces. Le devoir essentiel de I'Etat est cependant d'assurer ces garanties, afin que
ceux qui travaillent et qui produisent puissent jouir du fruit de leur travail et donc se sentir stimulés a
I'accomplir avec efficacité et honnéteté. L'un des principaux obstacles au développement et au bon

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



ordre économiques est le défaut de sécurité, accompagné de la corruption des pouvoirs publics et de
la multiplication de maniéres impropres de s'enrichir et de réaliser des profits faciles en recourant a
des activités illégales ou purement spéculatives.

L'Etat a par ailleurs le devoir de surveiller et de conduire I'application des droits humains dans le
secteur économique ; dans ce domaine, toutefois, la premiére responsabilité ne revient pas a |'Etat
mais aux individus et aux différents groupes ou associations qui composent la société. L'Etat ne
pourrait pas assurer directement I'exercice du droit au travail de tous les citoyens sans contréler toute
la vie économique et entraver la liberté des initiatives individuelles. Cependant, cela ne veut pas dire
qu'il n'ait aucune compétence dans ce secteur, comme l'ont affirmé ceux qui prénent I'absence totale
de regles dans le domaine économique. Au contraire, I'Etat a le devoir de soutenir I'activité des
entreprises en créant les conditions qui permettent d'offrir des emplois, en la stimulant dans les cas ou
elle reste insuffisante ou en la soutenant dans les périodes de crise.

L'Etat a aussi le droit d'intervenir lorsque des situations particulieres de monopole pourraient freiner ou
empécher le développement. Mais, a part ces réles d'harmonisation et d'orientation du développement,
il peut remplir des fonctions de suppléance dans des situations exceptionnelles, lorsque des groupes
sociaux ou des ensembles d'entreprises trop faibles ou en cours de constitution ne sont pas a la
hauteur de leurs taches. Ces interventions de suppléance, que justifie I'urgence d'agir pour le bien
commun, doivent étre limitées dans le temps, autant que possible, pour ne pas enlever de maniére
stable a ces groupes ou a ces entreprises les compétences qui leur appartiennent et pour ne pas
étendre a I'excés le cadre de I'action de I'Etat, en portant atteinte a la liberté économique ou civile.

On a assisté, récemment, a un important élargissement du cadre de ces interventions, ce qui a amené
a constituer, en quelque sorte, un Etat de type nouveau, I'« Etat du bien-étre ». Ces développements
ont eu lieu dans certains Etats pour mieux répondre a beaucoup de besoins, en remédiant a des
formes de pauvreté et de privation indignes de la personne humaine. Cependant, au cours de ces
derniéres années en particulier, des excés ou des abus assez nombreux ont provoqué des critiques
séveres de I'Etat du bien-étre, que I'on a appelé I'« Etat de I'assistance ». Les dysfonctionnements et
les défauts des soutiens publics proviennent d'une conception inappropriée des devoirs spécifiques de
I'Etat. Dans ce cadre, il convient de respecter également le principe de subsidiarité: une société
d'ordre supérieur ne doit pas intervenir dans la vie interne d'une société d'un ordre inférieur, en lui
enlevant ses compétences, mais elle doit plutét la soutenir en cas de nécessité et 'aider & coordonner
son action avec celle des autres éléments qui composent la société, en vue du bien commun (100).

En intervenant directement et en privant la société de ses responsabilités, I'Etat de l'assistance
provoque la déperdition des forces humaines, I'hypertrophie des appareils publics, animés par une
logique bureaucratique plus que par la préoccupation d'étre au service des usagers, avec une
croissance énorme des dépenses. En effet, il semble que les besoins soient mieux connus par ceux
qui en sont plus proches ou qui savent s'en rapprocher, et que ceux-ci soient plus a méme d'y
répondre. On ajoutera que souvent certains types de besoins appellent une réponse qui ne soit pas
seulement d'ordre matériel mais qui sache percevoir la requéte humaine plus profonde. Que l'on
pense aussi aux conditions que connaissent les réfugiés, les immigrés, les personnes agées ou
malades, et aux diverses conditions qui requierent une assistance, comme dans le cas des
toxicomanes, toutes personnes qui ne peuvent étre efficacement aidées que par ceux qui leur
apportent non seulement les soins nécessaires, mais aussi un soutien sincérement fraternel.

49. Dans ce domaine, I'Eglise, fidele au commandement du Christ, son Fondateur, a toujours été
présente par ses oeuvres congcues pour offrir & 'homme dans le besoin un soutien matériel qui ne
I'humilie pas et qui ne le réduise pas a I'état de sujet assisté, mais qui l'aide a sortir de ses conditions
précaires en l'affermissant dans sa dignité de personne. Dans une fervente action de grace, il faut
souligner que la charité active ne s'est jamais éteinte dans I'Eglise, et méme qu'elle connait
aujourd'hui une progression réconfortante sous de multiples formes. A cet égard, une mention
particuliere est due au phénomene du volontariat que I'Eglise encourage et promeut en demandant a
tous leur collaboration pour le soutenir et I'encourager dans ses initiatives.

Pour dépasser la mentalité individualiste répandue aujourd'hui, il faut un engagement concret de
solidarité et de charité qui commence a l'intérieur de la famille par le soutien mutuel des époux, puis
s'exerce par la prise en charge des générations les unes par les autres. C'est ainsi que la famille se

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



définit comme une communauté de travail et de solidarité. Cependant, il arrive que, lorsque la famille
décide de répondre pleinement a sa vocation, elle se trouve privée de |'appui nécessaire de la part de
I'Etat, et elle ne dispose pas de ressources suffisantes. Il est urgent de promouvoir non seulement des
politiques de la famille, mais aussi des politiques sociales qui aient comme principal objectif la famille
elle-méme, en l'aidant, par I'affectation de ressources convenables et de moyens efficaces de soutien,
tant dans I'éducation des enfants que dans la prise en charge des anciens, afin d'éviter a ces derniers
I'éloignement de leur noyau familial et de renforcer les liens entre les générations (101).

A part la famille, d'autres groupes sociaux intermédiaires remplissent des roles primaires et mettent en
oeuvre des réseaux de solidarité spécifiques. Ces groupes acquierent la maturité de vraies
communautés de personnes et innervent le tissu social, en I'empéchant de tomber dans
l'impersonnalité et 'anonymat de la masse, malheureusement trop fréquents dans la société moderne.
C'est dans l'entrecroisement des relations multiples que vit la personne et que progresse la «
personnalité » de la société. L'individu est souvent écrasé aujourd'hui entre les deux pbéles de I'Etat et
du marché. En effet, il semble parfois n'exister que comme producteur et comme consommateur de
marchandises, ou comme administré de |'Etat, alors qu'on oublie que la convivialité n'a pour fin ni
I'Etat ni le marché, car elle possede en elle-méme une valeur unique que I'Etat et le marché doivent
servir. L'homme est avant tout un étre qui cherche la vérité et qui s'efforce de vivre selon cette vérité,
de 'approfondir dans un dialogue constant qui implique les générations passées et a venir (102).

50. La culture de la nation est caractérisée par la recherche ouverte de la vérité qui se renouvelle a
chaque génération. En effet, le patrimoine des valeurs transmises et acquises est assez souvent
soumis a la contestation par les jeunes. Contester, il est vrai, ne signifie pas nécessairement détruire
ou refuser a priori, mais cela vent dire surtout mettre a I'épreuve dans sa propre vie et, par une telle
vérification existentielle, rendre ces valeurs plus vivantes, plus actuelles et plus personnelles, en
distinguant dans la tradition ce qui est valable de ce qui est faux ou erroné, ou des formes vieillies qui
peuvent étre remplacées par d'autres plus appropriées a I'époque présente.

A ce propos, il convient de rappeler que ['évangélisation s'insére dans la culture des nations, en
affermissant sa recherche de la vérité et en l'aidant a accomplir son travail de purification et
d'approfondissement (103). Cependant, quand une culture se ferme sur elle-méme et cherche a
perpétuer des manieres de vivre vieillies, en refusant tout échange et toute confrontation au sujet de
la vérité de 'homme, elle devient stérile et va vers la décadence.

51. Toute l'activité humaine se situe a l'intérieur d'une culture et réagit par rapport a celle-ci. Pour que
cette culture soit constituée comme il convient, il faut que tout 'nomme soit impliqué, qu'il y développe
sa créativité, son intelligence, sa connaissance du monde et des hommes. En outre, il y investit ses
capacités de maitrise de soi, de sacrifice personnel, de solidarité et de disponibilité pour promouvoir le
bien commun. Pour cela, la premiére et la plus importante des taches s'accomplit dans le coeur de
I'hnomme, et la maniére dont 'homme se consacre a la construction de son avenir dépend de la
conception qu'il a de lui-méme et de son destin. C'est a ce niveau que se situe la contribution
spécifique et décisive de I'Eglise a la véritable culture. Elle favorise la qualité des comportements
humains qui contribuent a former une culture de la paix, a I'encontre des modéles culturels qui
absorbent I'homme dans la masse, méconnaissent le rdle de son initiative et de sa liberté et ne situent
sa grandeur que dans les techniques conflictuelles et guerriéres. L'Eglise rend ce service en préchant
la vérité sur la création du monde que Dieu a mise entre les mains des hommes pour la rendre
féconde et la parfaire par leur travail, et en préchant la vérité sur la rédemption par laquelle le Fils de
Dieu a sauvé tous les hommes et, en méme temps, les a unis les uns aux autres, les rendant
responsables les uns des autres. La Sainte Ecriture nous parle constamment d'un engagement actif
en faveur d'autrui et nous présente l'exigence d'une coresponsabilité qui doit impliquer tous les
hommes.

Cette exigence ne s'arréte pas aux limites de la famille, ni méme du peuple ou de I'Etat, mais elle
concerne progressivement toute I'humanité, de telle sorte qu'aucun homme ne doit se considérer
comme étranger ou indifférent au sort d'un autre membre de la famille humaine. Aucun homme ne
peut affirmer qu'il n'est pas responsable du sort de son frere (cf. Gn 4,9 ; Lc 10, 29-37 ; Mt 25, 31-46) !
Une sollicitude attentive et dévouée a I'égard du prochain au moment méme ou il en a besoin —
facilitée aujourd'hui par les nouveaux moyens de communication sociale qui ont rendu les hommes
plus proches les uns des autres — présente une importance particuliere pour la recherche de modes

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de résolution, autres que la guerre, des conflits internationaux. Il n'est pas difficile d'affirmer que la
puissance terrifiante des moyens de destruction, accessibles méme aux petites et moyennes
puissances, ainsi que les relations toujours plus étroites existant entre les peuples de toute la terre,
rendent la limitation des conséquences d'un conflit trés ardue ou pratiquement impossible.

52. Le Pape Benoit XV et ses successeurs ont clairement compris ce danger (104), et moi-méme, a
l'occasion de la récente et dramatique guerre du Golfe persique, j'ai repris le cri : « Jamais plus la
guerre ! ». Non, jamais plus la guerre, qui détruit la vie des innocents, qui apprend a tuer et qui
bouleverse également la vie de ceux qui tuent, qui laisse derriére elle une trainée de rancoeurs et de
haines, rendant plus difficile la juste solution des problémes mémes qui I'ont provoquée! De méme
qu'a lintérieur des Etats est finalement venu le temps ou le systéme de la vengeance privée et des
représailles a été remplacé par l'autorité de la loi, de méme il est maintenant urgent qu'un semblable
progreés soit réalisé dans la communauté internationale. D'autre part, il ne faut pas oublier qu'aux
racines de la guerre il y a généralement des motifs réels et graves: des injustices subies, la frustration
d'aspirations légitimes, la misére et I'exploitation de foules humaines désespérées qui ne voient pas la
possibilité effective d'améliorer leurs conditions de vie par des moyens pacifiques.

C'est pourquoi l'autre nom de la paix est le développement (105). Il y a une responsabilité collective
pour éviter la guerre, il y a de méme une responsabilité collective pour promouvoir le développement.
Sur le plan intérieur, il est possible, et c'est un devoir, de construire une économie sociale qui oriente
son fonctionnement dans le sens du bien commun ; des interventions appropriées sont également
nécessaires pour cela sur le plan international. Il faut donc consentir un vaste effort de compréhension
mutuelle, de connaissance mutuelle et de sensibilisation des consciences. C'est la la culture désirée
qui fait progresser la confiance dans les capacités humaines du pauvre et donc dans ses possibilités
d'améliorer ses conditions de vie par son travail, ou d'apporter une contribution positive a la prospérité
économique. Mais pour y parvenir, le pauvre — individu ou nation — a besoin de se voir offrir des
conditions de vie favorables concrétement accessibles. Créer de telles conditions, c'est le but d'une
concertation mondiale pour le développement qui suppose méme le sacrifice de positions
avantageuses de revenu et de puissance dont se prévalent les économies les plus développées (106).

Cela peut comporter d'importants changements dans les styles de vie établis, afin de limiter le
gaspillage des ressources naturelles et des ressources humaines, pour permettre a tous les peuples
et a tous les hommes sur la terre d'en disposer dans une mesure convenable. Il faut ajouter a cela la
mise en valeur de nouveaux biens matériels et spirituels, fruits du travail et de la culture des peuples
aujourd'hui marginalisés, arrivant ainsi a I'enrichissement humain global de la famille des nations.

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



VI. L'HOMME EST LA ROUTE DE L'EGLISE

53. Face a la misére du prolétariat, Léon XIII disait : « C'est avec assurance que Nous abordons ce
sujet, et dans toute la plénitude de notre droit. 1 Nous taire serait aux yeux de tous négliger notre
devoir » (107). Au cours des cent dernieres années, I'Eglise a manifesté sa pensée a maintes reprises,
suivant de prés I'évolution continue de la question sociale, et elle ne I'a certes pas fait pour retrouver
des privileges du passé ou pour imposer son point de vue. Son but unique a été d'exercer sa
sollicitude et ses responsabilités a I'égard de I'homme qui lui a été confié par le Christ lui-méme, cet
homme qui, comme le rappelle le deuxiéme Concile du Vatican, est la seule créature sur terre que
Dieu ait voulue pour elle-méme et pour lequel Dieu a son projet, a savoir la participation au salut
éternel. Il ne s'agit pas de I'homme « abstrait », mais réel, de 'homme « concret », « historique ». |l
s'agit de chaque homme, parce que chacun a été inclus dans le mystére de la Rédemption, et Jésus-
Christ s'est uni a chacun, pour toujours, a travers ce mystere (108). Il s'ensuit que I'Eglise ne peut
abandonner I'hnomme et que « cet homme est la premiére route que I'Eglise doit parcourir en
accomplissant sa mission 2, route tracée par le Christ lui-méme, route qui, de fagon immuable, passe
par le mystére de I'Incarnation et de la Rédemption » (109).

Tel est le principe, et le principe unique, qui inspire la doctrine sociale de I'Eglise. Si celle-ci a
progressivement élaboré cette doctrine d'une maniére systématique, surtout a partir de la date que
nous commeémorons, c'est parce que toute la richesse doctrinale de I'Eglise a pour horizon I'homme
dans sa réalité concréte de pécheur et de juste.

54. La doctrine sociale, aujourd'hui surtout, s'occupe de I'homme en tant qu'intégré dans le réseau
complexe de relations des sociétés modernes. Les sciences humaines et la philosophie aident a bien
saisir que I'homme est situé au centre de la société et a le mettre en mesure de mieux se comprendre
lui- méme en tant qu'«étre social ». Mais seule la foi lui révele pleinement sa véritable identité, et elle
est précisément le point de départ de la doctrine sociale de I'Eglise qui, en s'appuyant sur tout ce que
lui apportent les sciences et la philosophie, se propose d'assister 'homme sur le chemin du salut.

L'encyclique Rerum novarum peut étre considérée comme un apport important a l'analyse socio-
écono- mique de la fin du XIXéme siécle, mais sa valeur particuliére lui vient de ce qu'elle est un
document du magistére qui s'inscrit bien dans la mission évangélisatrice de I'Eglise en méme temps
que beaucoup d'autres documents de cette nature. On en déduit que /a doctrine sociale a par elle-
méme la valeur d'un instrument d'évangélisation : en tant que telle, a tout homme elle annonce Dieu et
le mystére du salut dans le Christ, et, pour la méme raison, elle révele 'homme & lui-méme. Sous cet
éclairage, et seulement sous cet éclairage, elle s'occupe du reste : les droits humains de chacun et en
particulier du « prolétariat », la famille et I'éducation, les devoirs de I'Etat, I'organisation de la société
nationale et internationale, la vie économique, la culture, la guerre et la paix, le respect de la vie
depuis le moment de la conception jusqu'a la mort.

55. L'Eglise regoit de la Révélation divine le « sens de 'homme ». « Pour connaitre I'hnomme, I'hnomme
vrai, 'homme intégral, il faut connaitre Dieu », disait Paul VI, et aussit6t apres il citait sainte Catherine
de Sienne qui exprimait sous forme de priere la méme idée : « Dans ta nature, Dieu éternel, je

connaitrai ma nature ».

L'anthropologie chrétienne est donc en réalité un chapitre de la théologie, et, pour la méme raison, la
doctrine sociale de I'Eglise, en s'occupant de 'homme, en s'intéressant a lui et a sa maniére de se
comporter dans le monde, « appartient 3 au domaine de la théologie et spécialement de la théologie
morale » (111). La dimension théologique apparait donc nécessaire tant pour interpréter que pour
résoudre les problemes actuels de la convivialité humaine. Cela vaut — il convient de le noter — a la
fois pour la solution « athée », qui prive I'homme de I'une de ses composantes fondamentales, la
composante spirituelle, et pour les solutions inspirées par la permissivité et I'esprit de consommation,
solutions qui, sous divers prétextes, cherchent a le convaincre de son indépendance par rapport a
Dieu et a toute loi, I'enfermant dans un égoisme qui finit par nuire a lui-méme et a autrui.

Quand elle annonce a I'homme le salut de Dieu, quand elle lui offre la vie divine et la lui communique
par les sacrements, quand elle oriente sa vie par les commandements de I'amour de Dieu et du
prochain, I'Eglise contribue a I'enrichissement de la dignité de I'nomme. Mais, de méme qu'elle ne
peut jamais abandonner cette mission religieuse et transcendante en faveur de 'homme, de méme,

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



elle se rend compte que son oeuvre affronte aujourd'hui des difficultés et des obstacles particuliers.
Voila pourquoi elle se consacre avec des forces et des méthodes toujours nouvelles a I'évangélisation
qui assure le développement de tout I'homme. A la veille du troisieme millénaire, elle reste « le signe
et la sauvegarde du caractére transcendant de la personne humaine » (112), comme elle a toujours
essayé de |'étre depuis le début de son existence, cheminant avec I'nomme tout au long de son
histoire. L'encyclique Rerum novarum en est une expression significative.

56. En ce centiéme anniversaire de l'encyclique, je voudrais remercier tous ceux qui ont fait I'effort
d'étudier, d'approfondir et de répandre la doctrine sociale chrétienne. Pour cela, la collaboration des
Eglises locales est indispensable, et je souhaite que le centenaire soit I'occasion d'un nouvel élan en
faveur de I'étude, de la diffusion et de I'application de cette doctrine dans les multiples domaines.

Je voudrais en particulier qu'on la fasse connaitre et qu'on l'applique dans les pays ou, aprés
I'écroulement du socialisme réel, on parait trés désorienté face a la tdche de reconstruction. De leur
cOté, les pays occidentaux eux-mémes courent le risque de voir dans cet effondrement la victoire
unilatérale de leur systéme économique et ils ne se soucient donc pas d'y apporter maintenant les
corrections qu'il faudrait. Quant aux pays du Tiers-Monde, ils se trouvent plus que jamais dans la
dramatique situation du sous-développement, qui s'aggrave chaque jour.

Léon XIIl, aprés avoir formulé les principes et les orientations pour une solution de la question
ouvriere, a écrit ce mot d'ordre : « Que chacun se mette sans délai a la part qui lui incombe de peur
qu'en différant le reméde on ne rende incurable un mal déja si grave! ». Et il ajoutait : « Quant a
I'Eglise, son action ne fera jamais défaut en aucune maniere » (113).

57. Pour I'Eglise, le message social de I'Evangile ne doit pas étre considéré comme une théorie mais
avant tout comme un fondement et une motivation de I'action. Stimulés par ce message, quelques-uns
des premiers chrétiens distribuaient leurs biens aux pauvres, montrant qu'en dépit des différences de
provenance sociale, une convivialité harmonieuse et solidaire était possible. Par la force de I'Evangile,
au cours des siecles, les moines ont cultivé la terre, les religieux et religieuses ont fondé des hopitaux
et des asiles pour les pauvres, les confréries ainsi que des hommes et des femmes de toutes
conditions se sont engagés en faveur des nécessiteux et des marginaux, dans la conviction que les
paroles du Christ « ce que vous avez fait a I'un de ces plus petits de mes freres, c'est a moi que vous
l'avez fait » (Mt 25, 40) ne devaient pas rester un voeu pieux mais devenir un engagement concret de
leur vie.

Plus que jamais, I'Eglise sait que son message social sera rendu crédible par le témoignage des
oeuvres plus encore que par sa cohérence et sa logique internes. C'est aussi de cette conviction que
découle son option préférentielle pour les pauvres, qui n'est jamais exclusive ni discriminatoire a
I'égard d'autres groupes. Il s'agit en effet d'une option qui ne vaut pas seulement pour la pauvreté
matérielle : on sait bien que, surtout dans la société moderne, on trouve de nombreuses formes de
pauvreté, économique mais aussi culturelle et religieuse. L'amour de I'Eglise pour les pauvres, qui est
capital et qui fait partie de sa tradition constante, la pousse a se tourner vers le monde dans lequel,
malgré le progrés technique et économique, la pauvreté menace de prendre des proportions
gigantesques. Dans les pays occidentaux, il y a la pauvreté aux multiples formes des groupes
marginaux, des personnes agées et des malades, des victimes de la civilisation de consommation et,
plus encore, celle d'une multitude de réfugiés et d'émigrés ; dans les pays en voie de développement,
on voit poindre a I'horizon des crises qui seront dramatiques si I'on ne prend pas en temps voulu des
mesures coordonnées au niveau international.

58. L'amour pour I'homme, et en premier lieu pour le pauvre dans lequel I'Eglise voit le Christ, se
traduit concretement par la promotion de la justice. Celle-ci ne pourra jamais étre pleinement mise en
oeuvre si les hommes ne voient pas celui qui est dans le besoin, qui demande un soutien pour vivre,
non pas comme un géneur ou un fardeau, mais comme un appel a faire le bien, la possibilité d'une
richesse plus grande. Seule cette prise de conscience donnera le courage d'affronter le risque et le
changement qu'implique toute tentative authentique de se porter au secours d'un autre homme. En
effet, il ne s'agit pas seulement de donner de son superflu mais d'apporter son aide pour faire entrer
dans le cycle du développement économique et humain des peuples entiers qui en sont exclus ou
marginalisés. Ce sera possible non seulement si I'on puise dans le superflu, produit en abondance par
notre monde, mais surtout si lI'on change les styles de vie, les modeles de production et de

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



consommation, les structures de pouvoir établies qui régissent aujourd'hui les sociétés. Il ne s'agit pas
non plus de détruire des instruments d'organisation sociale qui ont fait leurs preuves, mais de les
orienter en fonction d'une juste conception du bien commun de la famille humaine tout entiere.
Aujourd’hui est en vigueur ce qu'on appelle la « mondialisation de I'économie », phénoméne qui ne
doit pas étre réprouvé car il peut créer des occasions extraordinaires de mieux-étre. Mais on sent
toujours davantage la nécessité qu'a cette internationalisation croissante de I'économie corresponde
I'existence de bons organismes internationaux de contréle et d'orientation, afin de guider I'économie
elle-méme vers le bien commun, ce qu'aucun Etat, fGt-il le plus puissant de la terre, n'est plus en
mesure de faire. Pour qu'un tel résultat puisse étre atteint, il faut que s'accroisse la concertation entre
les grands pays et que, dans les organismes internationaux spécialisés, les intéréts de la grande
famille humaine soient équitablement représentés. Il faut également qu'en évaluant les conséquences
de leurs décisions, ils tiennent toujours diiment compte des peuples et des pays qui ont peu de poids
sur le marché international mais qui concentrent en eux les besoins les plus vifs et les plus douloureux,
et ont besoin d'un plus grand soutien pour leur développement. Il est certain qu'il y a encore beaucoup
a faire dans ce domaine.

59. Afin que la justice s'accomplisse et que soient couronnées de succes les tentatives des hommes
pour la mettre en oeuvre, il est donc nécessaire que soit donnée la grace qui vient de Dieu. Par la
grace, en collaboration avec la liberté des hommes, se réalise la mystérieuse présence de Dieu dans
I'histoire, qui est la Providence.

La nouveauté dont on fait I'expérience a la suite du Christ doit étre communiquée aux autres hommes
dans la réalité concréete de leurs difficultés, de leurs luttes, de leurs problémes et de leurs défis, afin
que tout cela soit éclairé et rendu plus humain par la lumiére de la foi. Celle-ci, en effet, n'aide pas
seulement a trouver des solutions : elle permet aussi de supporter humainement les situations de
souffrance, afin qu'en elles 'hnomme ne se perde pas et qu'il n'oublie pas sa dignité et sa vocation.

En outre, la doctrine sociale a une importante dimension interdisciplinaire. Pour mieux incarner
l'unique vérité concernant I'hnomme dans des contextes sociaux, économiques et politiques différents
et en continuel changement, cette doctrine entre en dialogue avec les diverses disciplines qui
s'occupent de I'homme, elle en assimile les apports et elle les aide a s'orienter, dans une perspective
plus vaste, vers le service de la personne, connue et aimée dans la plénitude de sa vocation.

A cbété de la dimension interdisciplinaire, il faut rappeler aussi la dimension pratique et, en un sens,
expérimentale de cette doctrine. Elle se situe a la rencontre de la vie et de la conscience chrétienne
avec les situations du monde, et elle se manifeste dans les efforts accomplis par les individus, les
familles, les agents culturels et sociaux, les politiciens et les hommes d'Etat pour lui donner sa forme
et son application dans I'histoire.

60. En énongant les principes de solution de la question ouvriére, Léon XlII écrivait : « Une question
de cette importance demande encore a d'autres agents leur part d'activité et d'efforts » (114). Il était
convaincu que les graves problemes causés par la société industrielle ne pouvaient étre résolus que
par la collaboration entre toutes les forces. Cette affirmation est devenue un élément permanent de la
doctrine sociale de I'Eglise, et cela expligue notamment pourquoi Jean XXIIl a adressé aussi a « tous
les hommes de bonne volonté » son encyclique sur la paix.

Toutefois, le Pape Léon XIll constatait avec tristesse que les idéologies de son temps,
particulierement le libéralisme et le marxisme, refusaient cette collaboration. Depuis lors, bien des
choses ont changé, surtout ces dernieres années. Le monde prend toujours mieux conscience
aujourd'hui de ce que la solution des graves probléemes nationaux et internationaux n'est pas
seulement une question de production économique ou bien d'organisation juridique ou sociale, mais
qu'elle requiert des valeurs précises d'ordre éthique et religieux, ainsi qu'un changement de mentalité,
de comportement et de structures. L'Eglise se sent en particulier le devoir d'y apporter sa contribution
et, comme je I'ai écrit dans I'encyclique Sollicitudo rei socialis, il y a un espoir fondé que méme les
nombreuses personnes qui ne professent pas une religion puissent contribuer a donner a la question
sociale le fondement éthique qui s'impose (115).

Dans le méme document, j'ai aussi lancé un appel aux Eglises chrétiennes et a toutes les grandes
religions du monde, les invitant a donner un témoignage unanime des convictions communes sur la

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



dignité de I'nomme, créé par Dieu (116). Je suis convaincu, en effet, que les religions auront
aujourd'hui et demain un réle prépondérant dans la conservation de la paix et dans la construction
d'une société digne de 'homme.

D'autre part, il est demandé a tous les hommes de bonne volonté d'étre disposés au dialogue et a la
collaboration, et cela vaut en particulier pour les personnes et les groupes qui ont une responsabilité
propre dans les domaines politique, économique et social, que ce soit au niveau national ou
international.

61. Au début de la société industrielle, c'est I'existence d'un « joug quasi servile » qui obligea mon
prédécesseur a prendre la parole pour défendre I'hnomme. L'Eglise est restée fidele a ce devoir au
cours des cent ans qui se sont écoulés depuis. En effet, elle est intervenue a I'époque tumultueuse de
la lutte des classes, aprés la premiére guerre mondiale, pour défendre 'homme contre I'exploitation
économique et la tyrannie des systemes totalitaires. Aprés la seconde guerre mondiale, elle a centré
ses messages sociaux sur la dignité de la personne, insistant sur la destination universelle des biens
matériels, sur un ordre social exempt d'oppression et fondé sur I'esprit de collaboration et de solidarité.
Elle a sans cesse répété que la personne et la société ont besoin non seulement de ces biens mais
aussi des valeurs spirituelles et religieuses. En outre, comme elle se rendait toujours mieux compte
que trop d'hommes, loin de vivre dans le bien- étre du monde occidental, subissent la misére des pays
en voie de développement et sont dans une situation qui est encore celle du « joug quasi servile »,
elle s'est sentie et elle se sent obligée de dénoncer cette réalité en toute clarté et en toute franchise,
bien qu'elle sache que ses appels ne seront pas toujours accueillis favorablement par tous.

Cent années apres la publication de Rerum novarum, I'Eglise se trouve encore face a des « choses
nouvelles » et a des défis nouveaux. C'est pourquoi ce centenaire doit confirmer dans leur effort tous
les hommes de bonne volonté et en particulier les croyants.

62. La présente encyclique a voulu regarder le passé mais surtout se tourner vers l'avenir. Comme
Rerum novarum, elle se situe presque au seuil du nouveau siecle et elle entend, avec I'aide de Dieu,
préparer sa venue.

La véritable et permanente « nouveauté des choses » vient en tout temps de la puissance infinie de
Dieu, qui dit : « Voici, je fais toutes choses nouvelles » (Ap 21, 5). Ces paroles se réferent a
I'accomplissement de I'histoire, quand le Christ « remettra la royauté a Dieu le Pere... afin que Dieu
soit tout en tous » (1 Co 15, 24.28). Mais le chrétien sait bien que la nouveauté que nous attendons
dans sa plénitude au retour du Seigneur est présente depuis la création du monde, et plus
exactement depuis que Dieu s'est fait homme en Jésus-Christ, et qu'avec lui et par lui il a fait une «
création nouvelle » (2 Co 5, 17 ; cf. Ga 6, 15).

Avant de conclure, je rends grace encore une fois a Dieu tout-puissant qui a donné a son Eglise la
lumiére et la force nécessaires pour accompagner I'homme dans son cheminement terrestre vers son
destin éternel. Au troisieme millénaire aussi, I'Eglise continuera fidélement a faire sienne la route de
I'homme, sachant qu'elle ne marche pas toute seule mais avec le Christ, son Seigneur. C'est lui qui a
fait sienne la route de 'homme et qui le conduit, méme s'il ne s'en rend pas compte.

Puisse Marie, Mére du Rédempteur, elle qui reste auprés du Christ dans sa marche vers les hommes
et avec les hommes, et qui précéde I'Eglise dans son pélerinage de la foi, accompagner de sa
maternelle intercession I'humanité vers le prochain millénaire, dans la fidélité a Celui qui « est le
méme hier et aujourd'hui » et qui « le sera a jamais » (cf. He 13, 8), Jésus-Christ, notre Seigneur, au
nom duquel, de grand coeur, j'accorde a tous ma Bénédiction.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 1er mai 1991 — mémoire de saint Joseph, travailleur —, en la
treizieme année de mon pontificat.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encycligue Centessimus Annus — 1991 — Jean-Paul Il 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



