loannes Paulus PP. Il

Veritatis splendor

A tous les eveques
de I'Eglise Catholique
sur quelques questions fondamentales
de I'enseignement moral de I'Eglise

1993.08.06

INTRODUCTION
Jésus Christ, lumiere véritable qui illumine tout homme
L'objet de la présente encyclique

CHAPITRE | - <MAITRE, QUE DOIS-JE FAIRE DE BON?» (Mt 19, 16) - Le Christ et la réponse a la question morale
« Un homme s'approcha... » (Mt 19, 16)

«Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle?» (Mt 19, 16)

« Un seul est le Bon » (Mt 19, 17)

« Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 17)

« Si tu veux étre parfait » (Mt 19, 21)

« Viens, suis-moi » (Mt 19, 21)

« Pour Dieu tout est possible » (Mt 19, 26)

« Et voici que je suis avec vous pour toujours jusqu'a la fin du monde » (Mt 28, 20)

CHAPITRE Il - «<NE VOUS MODELEZ SUR LE MONDE PRESENT» (Rm 12, 2) - L'Eglise et le discernementsur certaines tendances de
la théologie morale actuelle

Enseigner ce qui est conforme a la saine doctrine (cf. Tt 2, 1).

« Vous connaitrez la vérité et la vérité vous libérera » (Jn 8, 32)

I. La liberté et la loi

« De l'arbre de la connaissance du bien et du mal, tu ne mangeras pas » (Gn 2, 17)
Dieu a voulu laisser 'hnomme « a son conseil » (Si 15, 14)

Heureux 'nomme qui se plait dans la Loi du Seigneur (cf. Ps 1, 1-2)

« |lls montrent la réalité de la Loi inscrite en leur cceur » (Rm 2, 15).

« Mais dés I'origine il n'en fut pas ainsi » (Mt 19, 8)

Il. La conscience et la vérité
Le sanctuaire de I'homme

Le jugement de la conscience
Chercher la vérité et le bien

Ill. Le choix fondamental et les comportements concrets
« Que cette liberté ne donne pas prétexte a satisfaire la chair » (Ga 5, 13)
Péché mortel et péché véniel

IV. L'acte moral

Téléologie et téléologisme

L'objet de I'acte délibéré

Le « mal intrinséque » : il n'est pas licite de faire le mal en vue du bien (cf. Rm 3, 8)

CHAPITRE Il - «<POUR QUE NE SOIT PAS REDUITE A NEANT LA CROIX DE CHRIST» (1 Co 1, 17) - Le bien moral pour la vie de
I'Eglise et du monde

« C'est pour que nous restions libres que le Christ nous a libérés » (Ga 5, 1)

Marcher dans la lumiére (cf. 1 Jn 1, 7)

Le martyre, exaltation de la sainteté inviolable de la Loi de Dieu

Les normes morales universelles et immuables au service de la personne et de la société
La morale et le renouveau de la vie sociale et politique

La grace et I'obéissance a la Loi de Dieu

La morale et la nouvelle évangélisation

Le service des théologiens moralistes

Nos responsabilités de pasteurs

CONCLUSION
Marie, Mére de Miséricorde

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 1
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Bénédiction

Vénérés Fréres dans I'épiscopat,
salut et Bénédiction apostolique!

LA SPLENDEUR DE LA VERITE se reflete dans toutes les ceuvres du Créateur et, d'une maniére
particuliere, dans I'hnomme créé a limage et a la ressemblance de Dieu (cf. Gn 1, 26) : la vérité éclaire
l'intelligence et donne sa forme a la liberté de 'homme, qui, de cette fagcon, est amené a connaitre et a aimer
le Seigneur. C'est dans ce sens que prie le psalmiste : « Fais lever sur nous la lumiére de ta face » (Ps 4, 7).

INTRODUCTION

Jésus Christ, lumiére véritable qui illumine tout homme

1. Appelés au salut par la foi en Jésus Christ, « lumiére véritable qui éclaire tout homme » (Jn 1, 9), les
hommes deviennent « lumiére dans le Seigneur » et « enfants de la lumiere » (Ep 5, 8), et ils se sanctifient
par « l'obéissance a la vérité » (1 P 1, 22).

Cette obéissance n'est pas toujours facile. A la suite du mystérieux péché originel, commis a l'instigation de
Satan, « menteur et pére du mensonge » (Jn 8, 44), 'hnomme est tenté en permanence de détourner son
regard du Dieu vivant et vrai pour le porter vers les idoles (cf. Th 1, 9), échangeant « la vérité de Dieu contre
le mensonge » (Rm 1, 25) ; méme la capacité de connaitre la vérité se trouve alors obscurcie et sa volonté
de s'y soumettre, affaiblie. Et ainsi, en s'abandonnant au relativisme et au scepticisme (cf. Jn 18, 38),
I'nomme recherche une liberté illusoire en dehors de la vérité elle-méme.

Mais les ténebres de I'erreur et du péché ne peuvent supprimer totalement en I'homme la lumiére du Dieu
Créateur. De ce fait, la nostalgie de la vérité absolue et la soif de parvenir a la plénitude de sa connaissance
demeurent toujours au fond de son coeur. L'inépuisable recherche humaine dans tous les domaines et dans
tous les secteurs en est la preuve éloquente. Sa recherche du sens de la vie le montre encore davantage.
Le développement de la science et de la technique, magnifique témoignage des capacités de l'intelligence et
de la ténacité des hommes, ne dispense pas I'numanité de se poser les questions religieuses essentielles ; il
la pousse plutét a affronter les combats les plus douloureux et les plus décisifs, ceux du coeur et de la
conscience morale.

2. Aucun homme ne peut se dérober aux questions fondamentales : Que dois-je faire ? Comment discerner
le bien du mal ? La réponse n'est possible que grace a la splendeur de la vérité qui éclaire les profondeurs
de l'esprit humain, comme l'atteste le psalmiste : « Beaucoup disent : " Qui nous fera voir le bonheur ? " Fais
lever sur nous, Seigneur, la lumiére de ta face » (Ps 4, 7).

La lumiére de la face de Dieu brille de tout son éclat sur le visage de Jésus Christ, « image du Dieu invisible
» (Col 1, 15), « resplendissement de sa gloire » (He 1, 3), « plein de grace et de vérité » (Jn 1, 14) : il est «
le chemin, la vérité et la vie » (Jn 14, 6). De ce fait, la réponse décisive a toute interrogation de 'homme, en
particulier a ses interrogations religieuses et morales, est donnée par Jésus Christ ; bien plus, c'est Jésus
Christ lui-méme, comme le rappelle le deuxieme Concile du Vatican : « En réalité, le mystére de 'hnomme ne
s'éclaire vraiment que dans le mystére du Verbe incarné. Adam, en effet, le premier homme, était la figure
de Celui qui devait venir, le Christ Seigneur. Nouvel Adam, le Christ, dans la révélation méme du mystére du
Pere et de son amour, manifeste pleinement I'homme a lui-méme et lui découvre la sublimité de sa vocation
» 1.

Le Christ, « la lumiére des nations », éclaire le visage de son Eglise, qu'il envoie dans le monde entier pour
annoncer |'Evangile a toute créature (cf. Mc 16, 15) 2. Ainsi, peuple de Dieu au milieu des nations 3, I'Eglise,
attentive aux nouveaux défis de I'histoire et aux efforts que les hommes accomplissent dans la recherche du
sens de la vie, propose a tous la réponse qui vient de la vérité de Jésus Christ et de son Evangile. L'Eglise a
toujours la vive conscience de son « devoir, a tout moment, de scruter les signes des temps, et de les
interpréter a la lumiere de I'Evangile, de telle sorte qu'elle puisse répondre, d'une maniére adaptée a chaque
génération, aux questions éternelles des hommes sur le sens de la vie présente et future et sur leurs
relations réciproques » 4.

3. Les pasteurs de I'Eglise, en communion avec le Successeur de Pierre, sont proches des fidéles dans cet
effort, les accompagnent et les guident par leur magistére, trouvant des expressions toujours nouvelles de
I'amour et de la miséricorde pour se tourner non seulement vers les croyants, mais vers tous les hommes de

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



bonne volonté. Le Concile Vatican Il demeure un témoignage extraordinaire de cette attitude de I'Eglise qui,
« experte en humanité » 5, se met au service de tout homme et du monde entier 6.

L'Eglise sait que la question morale rejoint en profondeur tout homme, implique tous les hommes, méme
ceux qui ne connaissent ni le Christ et son Evangile, ni méme Dieu. Elle sait que précisément sur le chemin
de la vie morale la voie du salut est ouverte a tous, comme I'a clairement rappelé le Concile Vatican Il : «
Ceux qui, sans qu'il y ait de leur faute, ignorent I'Evangile du Christ et son Eglise, mais cherchent pourtant
Dieu d'un cceur sincére, et s'efforcent, sous l'influence de sa gréce, d'agir de facon a accomplir sa volonté
telle que leur conscience la leur révele et la leur dicte, ceux-la peuvent arriver au salut éternel ». Et il ajoute :
« A ceux-la mémes qui, sans faute de leur part, ne sont pas encore parvenus a une connaissance expresse
de Dieu, mais travaillent, non sans la grace divine, a avoir une vie droite, la divine Providence ne refuse pas
les secours nécessaires a leur salut. En effet, tout ce qui, chez eux, peut se trouver de bon et de vrai,
I'Eglise le considére comme une préparation évangélique et comme un don de Celui qui illumine tout homme
pour que, finalement, il ait la vie » 7.

L'objet de la présente encyclique

4. Depuis toujours, mais particulierement au cours des deux derniers siécles, les Souverains Pontifes,
personnellement ou avec le Collége épiscopal, ont développé et proposé un enseignement moral sur les
multiples aspects différents de la vie humaine. Au nom du Christ et avec son autorité, ils ont exhorté,
dénoncé et expliqué ; fidéles a leur mission, dans les combats en faveur de I'homme, ils ont conforté,
soutenu et consolé ; avec la certitude de I'assistance de I'Esprit de vérité, ils ont contribué a une meilleure
intelligence des exigences morales dans le domaine de la sexualité humaine, de la famille, de la vie sociale,
économique et politique. Dans la tradition de I'Eglise et dans ['histoire de I'humanité, leur enseignement
constitue un approfondissement incessant de la connaissance morale 8.

Aujourd'hui, cependant, il parait nécessaire de relire I'ensemble de I'enseignement moral de I'Eglise, dans le
but précis de rappeler quelques vérités fondamentales de la doctrine catholique, qui risquent d'étre
déformées ou rejetées dans le contexte actuel. En effet, une nouvelle situation est apparue dans la
communauté chrétienne elle-méme, qui a connu la diffusion de nombreux doutes et de nombreuses
objections, d'ordre humain et psychologique, social et culturel, religieux et méme proprement théologique, au
sujet des enseignements moraux de I'Eglise. Il ne s'agit plus d'oppositions limitées et occasionnelles, mais
d'une mise en discussion globale et systématique du patrimoine moral, fondée sur des conceptions
anthropologiques et éthiques déterminées. Au point de départ de ces conceptions, on note l'influence plus
ou moins masquée de courants de pensée qui en viennent a séparer la liberté humaine de sa relation
nécessaire et constitutive a la vérité. Ainsi, on repousse la doctrine traditionnelle de la loi naturelle, de
l'universalité et de la validité permanente de ses préceptes ; certains enseignements moraux de I'Eglise sont
simplement déclarés inacceptables ; on estime que le Magistére lui-méme ne peut intervenir en matiére
morale que pour « exhorter les consciences » et « pour proposer les valeurs » dont chacun s'inspirera
ensuite, de maniére autonome, dans ses décisions et dans ses choix de vie.

Il faut noter, en particulier, la discordance entre la réponse traditionnelle de I'Eglise et certaines positions
théologiques, répandues méme dans des séminaires et des facultés de théologie,sur des questions de
premiére importance pour I'Eglise et pour la vie de foi des chrétiens, ainsi que pour la convivialité humaine.
On s'interroge notamment : les commandements de Dieu, qui sont inscrits dans le cceur de 'hnomme et qui
appartiennent a I'Alliance, ont-ils réellement la capacité d'éclairer les choix quotidiens de chaque personne et
des sociétés entieres ? Est-il possible d'obéir a Dieu, et donc d'aimer Dieu et son prochain, sans respecter
ces commandements dans toutes les situations ? L'opinion qui met en doute le lien intrinseque et
indissoluble unissant entre elles la foi et la morale est répandue, elle aussi, comme si I'appartenance a
I'Eglise et son unité interne devaient étre décidées uniquement par rapport a la foi, tandis qu'il serait possible
de tolérer en matiere morale une pluralité d'opinions et de comportements, laissés au jugement de la
conscience subjective individuelle ou dépendant de la diversité des contextes sociaux et culturels.

5. Dans un tel contexte, toujours actuel, la décision a m{ri en moi d'écrire — comme je I'annongais déja dans
la Lettre apostolique Spiritus Domini, publiée le 1er aolt 1987 a l'occasion du deuxieme centenaire de la
mort de saint Alphonse-Marie de Liguori — une encyclique destinée a traiter « plus profondément et plus
amplement les questions concernant les fondements mémes de la théologie morale » 9, fondements qui
sont attaqués par certains courants contemporains.

Je m'adresse a vous, vénérés Freres dans I'épiscopat qui partagez avec moi la responsabilité de garder « la
saine doctrine » (2 Tm 4, 3), dans lintention de préciser certains aspects doctrinaux qui paraissent
déterminants pour faire face a ce qui est sans aucun doute une véritable crise, tant les difficultés entrainées
sont graves pour la vie morale des fideles, pour la communion dans I'Eglise et aussi pour une vie sociale
juste et solidaire.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Si cette encyclique, attendue depuis longtemps, n'est publiée que maintenant, c'est notamment parce qu'il
est apparu opportun de la faire précéder du Catéchisme de I'Eglise catholique, qui contient un exposé
complet et systématique de la doctrine morale chrétienne. Le catéchisme présente la vie morale des
croyants, dans ses fondements et dans les multiples aspects de son contenu, comme une vie de « fils de
Dieu » : « En reconnaissant dans la foi leur dignité nouvelle, les chrétiens sont appelés a mener désormais
une " vie digne de I'Evangile " (Ph 1, 27). Par les sacrements et la priére, ils recoivent la grace du Christ et
les dons de son Esprit qui les en rendent capables » 10. En renvoyant donc au Catéchisme « comme texte
de référence sir et authentique pour I'enseignement de la doctrine catholique » 11, I'encyclique se limitera a
développer quelques questions fondamentales de I'enseignement moral de I'Eglise, en pratiquant un
nécessaire discernement sur des problémes controversés entre les spécialistes de I'éthique et de la
théologie morale. C'est |a I'objet précis de la présente encyclique, qui entend exposer, sur les problemes en
discussion, les raisons d'un enseignement moral enraciné dans I'Ecriture Sainte et dans la Tradition
apostolique vivante 12, en mettant simultanément en lumiére les présupposés et les conséquences des
contestations dont cet enseignement a été l'objet.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE | - <<MAiTRE, QUE DOIS-JE FAIRE DE BON?» (Mt 19, 16) - Le Christ
et la réponse a la question morale

« Un homme s'approcha... » (Mt 19, 16)

6. Le dialogue de Jésus avec le jeune homme riche, rapporté au chapitre 19 de I'Evangile de saint Matthieu,
peut constituer une trame utile pour réentendre, de maniére vivante et directe, I'enseignement moral de
Jésus : « Et voici qu'un homme s'approcha et lui dit : " Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie
éternelle ? " Il lui dit : " Qu'as-tu a m'interroger sur ce qui est bon ? Un seul est le Bon. Si tu veux entrer dans
la vie, observe les commandements " — " Lesquels ? " lui dit-il. Jésus reprit : " Tu ne tueras pas, tu ne
commettras pas d'adultére, tu ne voleras pas, tu ne porteras pas de faux témoignage, honore ton pére et ta
mere, et tu aimeras ton prochain comme toi-méme ". " Tout cela, lui dit le jeune homme, je I'ai observé ; que
me manque-t-il encore ? Jésus lui déclara : " Si tu veux étre parfait, va, vends ce que tu possédes et donne-
le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux ; puis viens, suismoi " » (Mt 19, 16-21) 13.

7. « Et voici qu'un homme... ». Dans le jeune homme, que I'Evangile de Matthieu ne nomme pas, nous
pouvons reconnaitre tout homme qui, consciemment ou non, s'approche du Christ, Rédempteur de 'hnomme,
et qui lui pose la question morale. Pour le jeune homme, avant d'étre une question sur les regles a observer,
c'est une question de plénitude de sens pour sa vie. C'est Ia, en effet, 'aspiration qui est a la source de toute
décision et de toute action humaines, la recherche secréte et I'élan intime qui meuvent la liberté. En dernier
lieu, cette question traduit une aspiration au Bien absolu qui nous attire et nous appelle a lui ; elle est I'écho
de la vocation qui vient de Dieu, origine et fin de la vie humaine. Dans cette méme perspective, le Concile
Vatican Il a invité a approfondir la théologie morale de telle sorte que son exposition mette en valeur la tres
haute vocation que les fideles ont recue dans le Christ 14, unique réponse qui comble pleinement le désir du
coeur humain.

Pour que les hommes puissent vivre cette « rencontre » avec le Christ, Dieu a voulu son Eglise. En effet, «
I'Eglise désire servir cet objectif unique : que tout homme puisse retrouver le Christ, afin que le Christ puisse
parcourir la route de I'existence, en compagnie de chacun » 15.

«Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle?» (Mt 19, 16)

8. C'est du fond du cceur que le jeune homme riche adresse cette question a Jésus de Nazareth, question
essentielle et inéluctable pour la vie de tout homme : elle concerne, en effet, le bien moral a pratiquer et la
vie éternelle. L'interlocuteur de Jésus pressent qu'il existe un lien entre le bien moral et le plein
accomplissement de sa destinée personnelle. C'est un israélite pieux qui a grandi, pour ainsi dire, a I'ombre
de la Loi du Seigneur. S'il pose cette question a Jésus, nous pouvons imaginer qu'il ne le fait pas par
ignorance de la réponse inscrite dans la Loi. Il est plus probable que l'attrait de la personne de Jésus fait
naitre en lui de nouvelles interrogations sur le bien moral. Le jeune homme ressentait I'exigence d'approcher
Celui qui avait commencé sa prédication par cette nouvelle et décisive annonce : « Le temps est accompli et
le Royaume de Dieu est tout proche : repentez-vous et croyez a I'Evangile » (Mc 1, 15).

Il convient que I'hnomme d'aujourd'hui se tourne de nouveau vers le Christ pour recevoir de lui la réponse sur
ce qui est bien et sur ce qui est mal. Le Christ est le Maitre, le Ressuscité qui a en lui la vie et qui est
toujours présent dans son Eglise et dans le monde. Il ouvre aux fidéles le livre des Ecritures et, en révélant
pleinement la volonté du Pére, il enseigne la vérité sur I'agir moral. A la source et au sommet de I'économie
du salut, le Christ, Alpha et Oméga de I'histoire humaine (cf. Ap 1, 8 ; 21, 6 ; 22, 13), révéle la condition de
I'hnomme et sa vocation intégrale. C'est pourquoi « 'hnomme qui veut se comprendre lui-méme jusqu'au fond
ne doit pas se contenter pour son étre propre de criteres et de mesures qui seraient immédiats, partiaux,
souvent superficiels et méme seulement apparents ; mais il doit, avec ses inquiétudes, ses incertitudes et
méme avec sa faiblesse et son péché, avec sa vie et sa mort, s'approcher du Christ. Il doit, pour ainsi dire,
entrer dans le Christ avec tout son étre, il doit " s'approprier " et assimiler toute la réalité de I'Incarnation et
de la Rédemption pour se retrouver lui-méme. S'il laisse ce processus se réaliser profondément en lui, il
produit alors des fruits non seulement d'adoration envers Dieu, mais aussi de profond émerveillement pour
[ui-méme » 16.

Si nous voulons pénétrer au coeur de la morale évangélique et en recueillir le contenu profond et immuable,
nous devons donc rechercher soigneusement le sens de l'interrogation du jeune homme riche de I'Evangile
et, plus encore, le sens de la réponse de Jésus, en nous laissant guider par Lui. Jésus, en effet, avec une
délicate attention pédagogique, répond en conduisant le jeune homme presque par la main, pas a pas, vers
la vérité tout entiere.

« Un seul est le Bon » (Mt 19, 17)

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



9. Jésus dit : « Qu'as-tu a m'interroger sur ce qui est bon ? Un seul est le Bon. Si tu veux entrer dans la vie,
observe les commandements » (Mt 19, 17). Dans la version des évangélistes Marc et Luc, la question est
ainsi formulée : « Pourquoi m'appelles-tu bon ? Nul n'est bon que Dieu seul » (Mc 10, 18 ; cf. Lc 18, 19).
Avant de répondre & la question, Jésus veut que le jeune homme clarifie pour lui-méme le motif de sa
démarche. Le « bon Maitre » montre a son interlocuteur — et a nous tous — que la réponse a l'interrogation
« que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle ? » ne peut étre trouvée qu'en orientant son esprit et
son coeur vers Celui qui « seul est le Bon » : « Nul n'est bon que Dieu seul » (Mc 10, 18 ; cf. Lc 18, 19). Dieu
seul peut répondre a la question sur le bien, parce qu'il est le Bien.

En effet, s'interroger sur le bien signifie en dernier ressort se tourner vers Dieu, plénitude de la bonté. Jésus
manifeste que la demande du jeune homme est en réalité unedemande religieuse, et que la bonté, qui attire
et en méme temps engage I'homme, a sa source en Dieu, bien plus, qu'elle est Dieu lui-méme, qui seul
mérite d'étre aimé « de tout 1 coeur, de toute 2 ame et de tout 3 esprit » (Mt 22, 37), Dieu qui est la source
du bonheur de I'homme. Jésus rapproche la question de l'action moralement bonne de ses racines
religieuses et de la reconnaissance de Dieu, unique bonté, plénitude de la vie, fin ultime de I'agir humain,
béatitude parfaite.

10. Instruite par les paroles du Maitre, I'Eglise croit que 'homme, fait a I'i'mage du Créateur, racheté par le
sang du Christ et sanctifié par la présence du Saint-Esprit, a comme fin ultime de son existence d'étre « a la
louange de la gloire » de Dieu (cf. Ep 1, 12), en faisant en sorte que chacune de ses actions soit le reflet de
sa splendeur. « Donc, connais-toi toi-méme, 6 belle ame : tu es l'image de Dieu, écrit saint Ambroise.
Connais-toi toi-méme, 6 homme : tu es la gloire de Dieu (1 Co 11, 7). Ecoute de quelle maniére tu en es la
gloire. Le prophéte dit : ta sagesse est devenue admirable, car elle provient de moi (Ps 138, 6), c'est-a-dire
que, dans mes ceuvres, ta majesté est la plus admirable, ta sagesse est exaltée dans le coeur de 'homme.
Alors que je me regarde moi-méme, que tu scrutes mes pensées secretes et mes sentiments profonds, je
reconnais les mystéres de ta science. Donc, connais-toi toi-méme, 6 homme, et tu découvriras combien tu
es grand, et veille sur toi... » 17.

Ce qu'est I'homme et ce qu'il doit faire se découvrent au moment ou Dieu se révéle lui-méme. En effet, le
Décalogue s'appuie sur ces paroles : « Je suis le Seigneur, ton Dieu, qui t'ai fait sortir du pays d'Egypte, de
la maison de servitude. Tu n'auras pas d'autres dieux devant moi » (Ex 20, 2-3). Dans les « dix paroles » de
I'Alliance avec Israél, et dans toute la Loi, Dieu se fait connaitre et reconnaitre comme Celui qui « seul est le
Bon » ; comme Celui qui, malgré le péché de I'homme, continue a rester le « modele » de I'agir moral, selon
I'appel qu'il adresse : « Soyez saints, car moi, le Seigneur votre Dieu, je suis saint » (Lv 19, 2) ; comme Celui
qui, fidéle a son amour pour I'homme, lui donne sa Loi (cf. Ex 19, 9-24 ; 20, 18-21) pour rétablir I'narmonie
originelle avec le Créateur et avec la création, et plus encore pour l'introduire dans son amour : « Je vivrai au
milieu de vous, je serai votre Dieu et vous serez mon peuple » (Lv 26, 12).

La vie morale se présente comme la réponse due aux initiatives gratuites que I'amour de Dieu multiplie dans
ses relations avec I'nomme. Elle est une réponse d'amour, selon I'énoncé qu'en donne le commandement
fondamental du Deutéronome : « Ecoute, Israél : le Seigneur notre Dieu est le seul Seigneur. Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton dme et de tout ton pouvoir. Que ces paroles que je te dicte
aujourd'hui restent dans ton coeur ! Tu les répéteras a tes fils » (Dt 6, 4-7). Ainsi la vie morale, associée dans
la gratuité a I'amour de Dieu, est appelée a refléter la gloire : « Pour qui aime Dieu, il suffit de plaire a Celui
qu'il aime : parce qu'on ne doit pas en attendre une plus grande récompense que cet amour ; en effet, la
charité vient de Dieu, car Dieu lui-méme est la charité » 18.

11. L'affirmation « un seul est le Bon » nous renvoie ainsi a la « premiére table » des commandements, qui
appelle a reconnaitre Dieu comme l'unique Seigneur et I'absolu, et a ne rendre de culte qu'a lui seul, en
raison de son infinie sainteté (cf. Ex 20, 2-11). Le bien, c'est appartenir a Dieu, lui obéir, marcher
humblement avec lui en pratiquant la justice et en aimant la miséricorde (cf. Mi 6, 8). Reconnaitre le
Seigneur comme Dieu est le noyau fondamental, le coeur de la Loi, d'ou découlent et auquel sont ordonnés
les préceptes particuliers. Par la pratique de la morale des commandements se manifeste I'appartenance du
peuple d'lsraél au Seigneur, parce que Dieu seul est Celui qui est bon. Tel est le témoignage de la Sainte
Ecriture, pénétrée a chaque page du sens aigu de I'absolue sainteté de Dieu : « Saint, saint, saint est le
Seigneur de l'univers » (Is 6, 3).

Mais si Dieu seul est le Bien, aucun effort humain, pas méme l'observance la plus rigoureuse des
commandements, ne réussit a « accomplir » la Loi, c'est-a-dire a reconnaitre le Seigneur comme Dieu et a
lui rendre I'adoration qui n'est due qu'a lui (cf. Mt 4, 10). « L'accomplissement » ne peut venir que d'un don
de Dieu : il est I'offrande d'une participation a la bonté divine qui se révele et qui se communique en Jésus,
celui que le jeune homme riche appelle « bon Maitre » (Mc 10, 17 ; Lc 18, 18). Ce que, pour l'instant, le

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



jeune homme ne réussit peut-étre qu'a pressentir, sera pleinement révélé a la fin par Jésus lui-méme dans
son invitation : « Viens et suis-moi » (Mt 19, 21).
« Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 17)

12. Seul Dieu peut répondre a la question du bien, parce qu'il est le Bien. Mais Dieu a déja répondu a cette
question : il I'a fait en créant I'homme et en I'ordonnant avec sagesse et avec amour a sa fin, par le moyen
de la loi inscrite dans son cceur (cf. Rm 2, 15), la « loi naturelle ». Elle « n'est rien d'autre que la lumiére de
l'intelligence, infusée en nous par Dieu. Grace a elle, nous connaissons ce que nous devons accomplir et ce
que nous devons éviter. Cette lumiere et cette loi, Dieu les a données dans la création » 19. Il les a données
ensuite au cours de I'histoire d'Israél, en particulier par les « dix paroles », c'est-a-dire les commandements
du Sinai, par lesquels Il a fondé I'existence du peuple de I'Alliance (cf. Ex 24) et I'a appelé a étre son « bien
propre parmi tous les peuples », « une nation sainte » (Ex 19, 5-6) qui fasse resplendir sa sainteté parmi
toutes les nations (cf. Sg 18, 4 ; Ez 20, 41). Le don du Décalogue est promesse et signe de I'Alliance
nouvelle, lorsque la Loi sera nouvellement inscrite a jamais dans le coeur de I'homme (cf. Jr 31, 31-34) en
remplacant la loi du péché qui avait dénaturé ce ceeur (cf. Jr 17, 1). Alors sera donné « un cceur nouveau »,
car « un esprit nouveau » I'habitera, I'Esprit de Dieu (cf. Ez 36, 24-28) 20.

C'est pourquoi, aprés l'importante précision « un seul est le Bon », Jésus répond au jeune homme : « Si tu
veux entrer dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 17). De cette maniére est énoncé un lien
étroit entre la vie éternelle et I'obéissance aux [...]

13. La réponse de Jésus ne suffit pas au jeune homme qui insiste en interrogeant le Maitre sur les
commandements a observer : « " Lesquels ? " lui dit-il » (Mt 19, 18). Il demande ce qu'il doit faire dans la vie
pour manifester qu'il reconnait la sainteté de Dieu. Aprés avoir orienté le regard du jeune homme vers Dieu,
Jésus lui rappelle les commandements du Décalogue qui ont trait au prochain : « Jésus reprit : " Tu ne
tueras pas, tu ne commettras pas d'adultére, tu ne voleras pas, tu ne porteras pas de faux témoignage,
honore ton pére et ta mére, et tu aimeras ton prochain comme toi-méme " » (Mt 19, 18-19).

Du contexte de I'échange, et spécialement de la confrontation du texte de Matthieu avec les passages
paralléles de Marc et de Luc, il ressort que Jésus n'entend pas dresser la liste de tous les commandements
nécessaires pour « entrer dans la vie », mais plutét qu'il entend renvoyer le jeune homme & ce qui est le «
point central » du Décalogue par rapport a tout autre précepte, a savoir ce que signifie pour 'homme : « Je
suis le Seigneur, ton Dieu ». Nous ne pouvons donc pas ne pas préter attention aux commandements de la
Loi que le Seigneur Jésus rappelle au jeune homme ; ce sont des commandements qui font partie de ce
qu'on appelle la « seconde table » du Décalogue, dont le résumé (cf. Rm 13, 8-10) et le fondement sont le
commandement de I'amour du prochain : « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme » (Mt 19, 19 ; cf. Mc
12, 31). Dans ce commandement s'exprime précisément la dignité particuliere de la personne humaine, qui
est la « seule créature sur terre que Dieu a voulue pour elle-méme » 21. Les différents commandements du
Décalogue ne sont en effet que la répercussion de l'unique commandement du bien de la personne, au
niveau des nombreux biens qui caractérisent son identité d'étre spirituel et corporel en relation avec Dieu,
avec le prochain et avec le monde matériel. Comme nous lisons dans le Catéchisme de I'Eglise catholique, «
les dix commandements appartiennent a la révélation de Dieu. lls nous enseignent en méme temps la
véritable humanité de I'homme. lls mettent en lumiere les devoirs essentiels et donc, indirectement, les droits
fondamentaux, inhérents a la nature de la personne humaine » 22.

Les commandements rappelés par Jésus a son jeune interlocuteur sont destinés a sauvegarder le bien de la
personne, image de Dieu, par la protection de ses biens. « Tu ne tueras pas, tu ne commettras pas
d'adultére, tu ne voleras pas, tu ne porteras pas de faux témoignage », sont des normes morales formulées
en termes d'interdits. Les préceptes négatifs expriment fortement la nécessité imprescriptible de protéger la
vie humaine, la communion des personnes dans le mariage, la propriété privée, la véracité et la bonne
réputation.

Les commandements représentent donc la condition de base de I'amour du prochain ; en méme temps, ils
en sont la vérification. lls sont la premiere étape nécessaire sur le chemin vers la liberté, son
commencement : « La premiére liberté, écrit saint Augustin, c'est donc de ne pas commetire de péchés
graves... comme |'homicide, I'adultére, les souillures de la fornication, le vol, la tromperie, le sacrilege et
toutes les autres fautes de ce genre. Quand un homme s'est mis a renoncer a les commettre — et c'est le
devoir de tout chrétien de ne pas les commettre —, il commence a relever la téte vers la liberté, mais ce
n'est qu'un commencement de liberté, ce n'est pas la liberté parfaite... » 23.

14. Cependant ceci ne signifie pas que Jésus entend privilégier I'amour du prochain ou encore moins le
séparer de I'amour de Dieu ; en témoigne son dialogue avec le docteur de la Loi : ce dernier, qui pose une
question trés voisine de celle du jeune homme, se voit renvoyé par Jésus aux deux commandements de
I'amour de Dieu et de I'amour du prochain (cf. Lc 10, 25-27) et il est invité a se souvenir que seule leur

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



observance conduit a la vie éternelle : « Fais cela et tu vivras » (Lc 10, 28). Il est donc significatif que ce soit
précisément le second de ces commandements qui suscite la curiosité et l'interrogation du docteur de la Loi :
« Et qui est mon prochain ? » (Lc 10, 29). Le Maitre répond par la parabole du bon Samaritain, parabole-clé
pour la pleine compréhension du commandement de I'amour du prochain (cf. Lc 10, 30-37).

Les deux commandements, auxquels « se rattache toute la Loi, ainsi que les Prophetes » (Mt 22, 40), sont
profondément unis entre eux et s'interpénetrent. Jésus rend témoignage de leur indivisible unité par ses
paroles et par sa vie : sa mission culmine a la Croix rédemptrice (cf. Jn 3, 14-15), signe de son amour
inséparable envers le Pére et envers I'humanité (cf. Jn 13, 1).

L'Ancien et le Nouveau Testament affirment explicitement que, sans I'amour du prochain qui se concrétise
dans l'observance des commandements, I'amour authentique pour Dieu n'est pas possible. Saint Jean I'écrit
avec une force extraordinaire : « Si quelqu'un dit " J'aime Dieu " et qu'il déteste son frére, c'est un menteur :
celui qui n'aime pas son frere qu'il voit ne saurait aimer le Dieu qu'il ne voit pas » (1 Jn 4, 20). L'évangéliste
fait écho a la prédication morale du Christ, exprimée de maniére admirable et sans équivoque dans la
parabole du bon Samaritain (cf. Lc 10, 30-37) et dans le « discours » du jugement dernier (cf. Mt 25, 31-46).
15. Dans le « Discours sur la Montagne », qui constitue lamagna carta de la morale évangélique 24, Jésus
dit : « N'allez pas croire que je sois venu abolir la Loi et les Prophetes : je ne suis pas venu abolir, mais
accomplir » (Mt 5, 17). Le Christ est la clé des Ecritures : « Vous scrutez les Ecritures, 1 ce sont elles qui me
rendent témoignage » (Jn 5, 39) ; il est le centre de I'économie du salut, la récapitulation de I'Ancien et du
Nouveau Testament, des promesses de la Loi et de leur accomplissement dans I'Evangile ; il est le lien
vivant et éternel entre I'Ancienne et la Nouvelle Alliance. Commentant I'affirmation de Paul « la fin de la loi,
c'est le Christ » (Rm 10, 4), saint Ambroise écrit : « Fin, non en tant qu'absence, mais en tant que plénitude
de la Loi : elle s'accomplit dans le Christ (plenitudo legis in Christo est), du fait qu'il est venu non pour
supprimer la Loi, mais pour la porter a son accomplissement. De la méme maniere qu'il y a un Ancien
Testament, et que toute vérité cependant se trouve dans le Nouveau Testament, ainsi en est-il de la Loi :
celle qui a été donnée par l'intermédiaire de Moise est la figure de la vraie Loi. Donc, la Loi mosaique est le
prototype de la vérité » 25.

Jésus porte a leur accomplissement les commandements de Dieu, en particulier le commandement de
I'amour du prochain, en intériorisant et en radicalisant ses exigences ; 'amour du prochain jaillit d'un coeur
qui aime, et qui, précisément parce qu'il aime, est disposé a en vivre les exigences les plus hautes. Jésus
montre que les commandements ne doivent pas étre entendus comme une limite minimale a ne pas
dépasser, mais plutét comme une route ouverte pour un cheminement moral et spirituel vers la perfection,
dont le centre est I'amour (cf. Col 3, 14). Ainsi, le commandement « tu ne tueras pas » devient I'appel a un
amour prompt a soutenir et a promouvoir la vie du prochain ; le précepte qui interdit I'adultére devient une
invitation a un regard pur, capable de respecter le sens sponsal du corps : « Vous avez entendu qu'il a été
dit aux ancétres : " Tu ne tueras point " ; et si quelqu'un tue, il en répondra au tribunal. Eh bien ! moi je vous
dis : Quiconque se fache contre son frére en répondra au tribunal ; 2 Vous avez entendu qu'il a été dit : " Tu
ne commettras pas l'adultéere ". Eh bien ! moi je vous dis : Quiconque regarde une femme pour la désirer a
déja commis, dans son cceur, I'adultére avec elle » (Mt 5, 21-22. 27-28). Jésus est « I'accomplissement »
vivant de la Loi en tant qu'il en réalise la signification authentique par le don total de lui-méme : il devient lui-
méme la Loi vivante personnifiée, qui invite a sa suite, qui, par son Esprit, donne la grace de partager sa vie
et son amour méme, et qui donne la force nécessaire pour en témoigner par les choix et par les actes (cf. Jn
13, 34-35).

« Si tu veux étre parfait » (Mt 19, 21)

16. La réponse rappelant les commandements ne satisfait pas le jeune homme qui interroge Jésus : « Tout
cela, je l'ai observé ; que me manque-t-il encore ? » (Mt 19, 20). Il n'est pas facile de dire avec bonne
conscience « tout cela, je I'ai observé », si I'on comprend a peine la portée effective des exigences
contenues dans la Loi de Dieu. Cependant, s'il lui est possible de donner une réponse semblable, s'il a aussi
suivi l'idéal moral avec sérieux et avec générosité depuis son enfance, le jeune homme riche sait qu'il est
encore loin du but ; face a la personne de Jésus, il saisit que quelque chose lui manque encore. C'est en
fonction de cette prise de conscience d'insuffisance que Jésus s'adresse a lui dans sa derniére réponse : en
saisissant la nostalgie d'une plénitude qui dépasse l'interprétation légaliste des commandements, le bon
Maitre invite le jeune homme a entrer dans le chemin de la perfection : « Si tu veux étre parfait, va, vends ce
que tu possedes et donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux ; puis viens, suis-moi » (Mt 19,
21).

Comme on l'a fait pour la partie précédente de la réponse de Jésus, celle-ci doit étre lue et interprétée dans
le cadre de tout le message moral de I'Evangile et, spécialement, dans le cadre du Discours sur la Montagne,
des Béatitudes (cf. Mt 5, 3-12), dont la premiére est précisément la béatitude des pauvres, des « pauvres en
esprit », comme le précise saint Matthieu (Mt 5, 3), ou encore des humbles. Dans ce sens, on peut dire que

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



les Béatitudes font aussi partie de I'espace ouvert par la réponse que Jésus donne a la question du jeune
homme : « Que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle ? ». En effet, chaque béatitude promet
précisément, selon une perspective particuliere, ce « bien » qui ouvre 'homme a la vie éternelle, et plus
encore qui est la vie éternelle elle-méme.

Les Béatitudes n'ont pas comme objet propre des normes particulieres de comportement, mais elles
évoquent des attitudes et des dispositions fondamentales de I'existence, et, donc, ne coincident pas
exactement avec les commandements. D'autre part, il n'y a pas de séparation ou d'opposition entre les
béatitudes et les commandements : les uns et les autres se réferent au bien et a la vie éternelle. Le Discours
sur la Montagne commence par la proclamation des Béatitudes, mais renferme aussi la référence aux
commandements (cf. Mt 5, 20-48). En méme temps, ce Discours montre l'ouverture et l'orientation des
commandements vers la perfection qui est celle des Béatitudes. Celles-ci sont, avant tout, des promesses,
dont découlent aussi, de maniére indirecte, des indications normatives pour la vie morale. Dans leur
profondeur originelle, elles sont une sorte d'autoportrait du Christ et, précisément pour cela, elles sont des
invitations a le suivre et a vivre en communion avec lui 26.

17. Nous ne savons pas dans quelle mesure le jeune homme de I'Evangile avait compris le contenu profond
et exigeant de la premiére réponse donnée par Jésus : « Si tu veux entrer dans la vie, observe les
commandements » ; cependant, il est certain que I'engagement manifesté par le jeune homme a respecter
toutes les exigences morales des commandements constitue le terrain indispensable dans lequel peut
germer et mdrir le désir de la perfection, c'est-a-dire de réaliser ce qu'ils signifient et de I'accomplir en
suivant le Christ. Le dialogue entre Jésus et le jeune homme nous aide a saisir les conditions de la
croissance morale de I'homme appelé a la perfection : le jeune homme, qui a observé tous les
commandements, se montre incapable de faire par ses seules forces le pas suivant. Pour le faire, il faut une
liberté humaine mdre : « Si tu veux », et le don divin de la grace : « Viens, suis-moi ».

La perfection exige la maturité dans le don de soi, a quoi est appelée la liberté de I'homme. Jésus indique au
jeune homme les commandements comme condition premiére et imprescriptible pour avoir la vie éternelle ;
I'abandon de tout ce que posséde le jeune homme et la suite du Seigneur prennent en revanche le caractére
d'une proposition : « Si tu veux... ». La parole de Jésus révele la dynamique particuliere de la croissance de
la liberté vers sa maturité et, en méme temps, manifeste le rapport fondamental de la liberté avec la Loi
divine. La liberté de I'homme et la Loi de Dieu ne s'opposent pas, mais, au contraire, s'appellent
mutuellement.

Le disciple du Christ sait que sa vocation est une vocation a la liberté. « Vous, en effet, mes freres, vous
avez été appelés a la liberté » proclame avec joie et avec fierté I'Apbdtre Paul. Cependant, il précise aussit6t:
« Que cette liberté ne donne pas prétexte a satisfaire la chair ; mais par la charité mettez-vous au service les
uns des autres » (Ga 5, 13). La fermeté avec laquelle I'Apb6tre s'oppose a celui qui croit en sa propre
justification par la Loi n'a rien a voir avec la « libération » de 'hnomme par les préceptes, qui sont, a l'inverse,
au service de la pratique de I'amour : « Celui qui aime autrui a de ce fait accompli la loi. En effet, le précepte :
Tu ne commettras pas d'adultére, tu ne tueras pas, tu ne voleras pas, tu ne convoiteras pas, et tous les
autres se résument dans cette formule: Tu aimeras ton prochain comme toi-méme » (Rm 13, 8-9). Aprés
avoir parlé de l'observance des commandements comme de la premiére liberté imparfaite, saint Augustin
poursuit ainsi : « Pourquoi, demande quelqu'un, n'est-ce pas la liberté parfaite ? Parce que je vois dans mes
membres une autre loi qui s'éléve contre la loi de mon esprit 3. C'est une liberté partielle et un esclavage
partiel ; ce n'est pas encore la liberté totale, la pure liberté, la pleine liberté parce que ce n'est pas encore
I'éternité. La faiblesse pése en effet sur nous en partie et nous avons regu une part de liberté. Tout ce que
nous avons commis de péché auparavant a été effacé par le baptéme. Parce que l'iniquité a été entierement
effacée, est-ce qu'il n'est resté aucune faiblesse ? S'il n'en était pas resté, nous serions sans péché dans
cette vie. Mais qui oserait le prétendre si ce n'est I'orgueilleux, si ce n'est celui qui est indigne de la
miséricorde du Libérateur ? 4 Du fait, par conséquent, qu'il nous est resté une certaine faiblesse, j'ose dire
que, dans la mesure ou nous servons Dieu, nous sommes libres et que, dans la mesure ou nous servons la
loi du péché, nous sommes encore esclaves » 27.

18. Celui qui vit « selon la chair » ressent la Loi de Dieu comme un poids, et méme comme une négation ou,
en tout cas, comme une restriction de sa propre liberté. Inversement, celui qui est animé par I'amour, qui se
laisse « mener par I'Esprit » (Ga 5, 16) et désire servir les autres trouve dans la Loi de Dieu la voie
fondamentale et nécessaire pour pratiquer I'amour librement choisi et vécu. Bien plus, il saisit I'urgence
intérieure — une vraie « nécessité », et non pas une contrainte — de ne pas s'en tenir aux exigences
minimales de la Loi, mais de les vivre dans leur « plénitude ». C'est un chemin encore incertain et fragile tant
que nous sommes sur la terre, mais rendu possible par la grace qui nous donne de posséder la pleine liberté
des fils de Dieu (cf. Rm 8, 21) et donc de répondre par la vie morale a notre sublime vocation : étre « fils
dans le Fils ».

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Cette vocation a I'amour parfait n'est pas réservée a un groupe de personnes. L'invitation « va, vends ce que
tu possédes et donne-le aux pauvres », avec la promesse « tu auras un trésor dans les cieux », s'adresse a
tous, parce qu'il s'agit d'une radicalisation du commandement de I'amour du prochain, comme linvitation «
viens, suis-moi » est la nouvelle forme concréete du commandement de lamour de Dieu. Les
commandements et l'invitation de Jésus au jeune homme riche sont au service d'une unique et indivisible
charité qui tend spontanément a la perfection dont Dieu seul est la mesure : « Vous donc, vous serez
parfaits comme votre Pére céleste est parfait » (Mt 5, 48). Dans I'Evangile de Luc, Jésus explicite la portée
de cette perfection : « Montrez-vous miséricordieux comme votre Pére est miséricordieux » (Lc 6, 36).

« Viens, suis-moi » (Mt 19, 21)

19. La voie et, en méme temps, le contenu de cette perfection consistent dans la suite du Christ, dans le fait
de suivre Jésus aprés avoir renoncé a ses biens particuliers et a soi-méme. C'est précisément la conclusion
du dialogue entre Jésus et le jeune homme : « Puis viens, suis-moi » (Mt 19, 21). La merveilleuse
profondeur de cette invitation sera pleinement pergue par les disciples aprés la résurrection du Christ, quand
I'Esprit Saint les introduira dans la vérité tout entiére (cf. Jn 16, 13).

Jésus lui-méme prend l'initiative et invite a le suivre. L'appel est adressé avant tout a ceux auxquels il confie
une mission particuliere, a commencer par les Douze ; mais il apparait aussi clairement qu'étre disciple du
Christ est la condition de tout croyant (cf. Ac 6, 1). De ce fait, suivre le Christ est le fondement essentiel et
original de la morale chrétienne : comme le peuple d'Israél suivait Dieu qui le conduisait dans le désert vers
la Terre promise (cf. Ex 13, 21), de méme le disciple doit suivre Jésus vers lequel le Pere lui-méme I'attire (cf.
Jn 6, 44).

Il ne s'agit pas seulement ici de se mettre a I'écoute d'un enseignement et d'accueillir dans l'obéissance un
commandement ; plus radicalement, il s'agit d'adhérer a la personne méme de Jésus, de partager sa vie et
sa destinée, de participer a son obéissance libre et amoureuse a la volonté du Pére. En suivant, par la
réponse de la foi, celui qui est la Sagesse faite chair, le disciple de Jésus devient vraiment disciple de Dieu
(cf. dn 6, 45). En effet, Jésus est la lumiére du monde, la lumiére de la vie (cf. Jn 8, 12) ; il est le pasteur qui
guide et nourrit les brebis (cf. Jn 10, 11-16) ; il est le chemin, la vérité et la vie (cf. Jn 14, 6) ; il est celui qui
conduit au Pére, de telle sorte que le voir, lui le Fils, c'est voir le Pére (cf. Jn 14, 6-10). Par conséquent,
imiter le Fils, « I'image du Dieu invisible » (Col 1, 15), signifie imiter le Pére.

20. Jésus demande de le suivre et de I'imiter sur le chemin de I'amour, d'un amour qui se donne totalement
aux freres par amour pour Dieu : « Voici quel est mon commandement : vous aimer les uns les autres
comme je vous ai aimés » (Jn 15, 12). Ce « comme » exige l'imitation de Jésus, de son amour, dont le
lavement des pieds est le signe : « Si donc je vous ai lavé les pieds, moi le Seigneur et le Maitre, vous aussi
vous devez vous laver les pieds les uns aux autres. Car c'est un exemple que je vous ai donné, pour que
vous fassiez, vous aussi, comme moi j'ai fait pour vous » (Jn 13, 14-15). L'agir de Jésus et sa parole, ses
actions et ses préceptes constituent la regle morale de la vie chrétienne. En effet, ses actions et, de maniére
particuliere, sa Passion et sa mort en Croix sont la révélation vivante de son amour pour le Pére et pour les
hommes. Cet amour, Jésus demande qu'il soit imité par ceux qui le suivent. C'est le commandement «
nouveau » : « Je vous donne un commandement nouveau : vous aimer les uns les autres ; comme je vous
ai aimés, aimez-vous les uns les autres. A ceci, tous reconnaitront que vous étes mes disciples : si vous
avez de I'amour les uns pour les autres » (Jn 13, 34-35).

Ce « comme » indique aussi la mesure avec laquelle Jésus a aimé et avec laquelle ses disciples doivent
s'aimer entre eux. Aprés avoir dit : « Voici quel est mon commandement : vous aimer les uns les autres
comme je vous ai aimés » (Jn 15, 12), Jésus poursuit en révélant le don sacrificiel de sa vie sur la Croix,
témoignage d'un amour « jusqu'a la fin » (Jn 13, 1) : « Nul n'a plus grand amour que celui-ci : donner sa vie
pour ses amis » (Jn 15, 13).

En appelant le jeune homme a le suivre sur le chemin de la perfection, Jésus lui demande de vivre
parfaitement le commandement de I'amour, « son » commandement : entrer dans le mouvement de son don
total, imiter et revivre I'amour méme du « bon » Maitre, de celui qui a aimé « jusqu'a la fin ». C'est ce que
Jésus demande a tout homme qui veut se mettre a sa suite : « Si quelqu'un veut venir & ma suite, qu'il se
renie lui-méme, qu'il se charge de sa croix, et qu'il me suive » (Mt 16, 24).

21. Suivre le Christ ne peut pas étre une imitation extérieure, parce que cela concerne I'nomme dans son
intériorité profonde. Etre disciple de Jésus veut dire étre rendu conforme a Celui qui s'est fait serviteur
jusqu'au don de lui-méme sur la Croix (cf. Ph 2, 5-8). Par la foi, le Christ habite dans le cceur du croyant (cf.
Ep 3, 17), et ainsi le disciple est assimilé a son Seigneur et lui est configuré. C'est le fruit de la grace, de la
présence agissante de I'Esprit Saint en nous.

Incorporé au Christ, le chrétien devient membre de son Corps qui est I'Eglise (cf. 1 Co 12, 13. 27). Sous
I'mpulsion de I'Esprit, le Baptéme configure radicalement le fidéle au Christ, dans le mystére pascal de la

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



mort et de la résurrection ; il le « revét » du Christ (cf. Ga 3, 27) : « Réjouissons-nous et rendons grace,
s'exclame saint Augustin en s'adressant aux baptisés, nous sommes devenus non seulement chrétiens,
mais le Christ. 5 Soyez étonnés et joyeux. Nous sommes devenus le Christ | » 28. Mort au péché, le baptisé
recoit la vie nouvelle (cf. Rm 6, 3-11) : vivant pour Dieu dans le Christ Jésus, il est appelé a marcher selon
I'Esprit et @ en manifester les fruits dans sa vie (cf. Ga 5, 16-25). Et |a participation a I'Eucharistie, sacrement
de la Nouvelle Alliance (cf. 1 Co 11, 23-29), est le plus haut degré de I'assimilation au Christ, source de « vie
éternelle » (cf. Jn 6, 51-58), principe et force du don total de soi, dont Jésus, selon le témoignage transmis
par Paul, demande de faire mémoire dans la célébration et dans la vie : « Chaque fois en effet que vous
mangez ce pain et que vous buvez cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur jusqu'a ce qu'il vienne »
(1 Co 11, 26).

« Pour Dieu tout est possible » (Mt 19, 26)

22. Amére est la conclusion du dialogue entre Jésus et le jeune homme riche : « Entendant cette parole, le
jeune homme s'en alla contristé, car il avait de grands biens » (Mt 19, 22). Non seulement le riche, mais
encore les disciples eux-mémes sont effrayés par l'appel de Jésus a le suivre, appel dont les exigences
dépassent les aspirations et les forces humaines : « Entendant cela, les disciples resterent tout interdits : "
Qui donc peut étre sauvé ? " disaient-ils » (Mt 19, 25). Mais le Maitre renvoie a la puissance de Dieu : « Pour
les hommes, c'est impossible, mais pour Dieu tout est possible » (Mt 19, 26).

Dans ce méme chapitre de I'Evangile de Matthieu (19, 3-10), lorsqu'il interprete la Loi mosaique sur le
mariage, Jésus refuse le droit a la répudiation, en invoquant le « principe » le plus ancien et le plus autorisé
par rapport a la Loi de Moise ; le dessein premier de Dieu sur 'hnomme est un dessein auquel I'homme est
devenu non conforme a la suite du péché : « C'est en raison de votre dureté de coeur que Moise vous a
permis de répudier vos femmes, mais dés I'origine il n'en fut pas ainsi » (Mt 19, 8). Le rappel du « principe »
effraie les disciples qui commentent en ces termes : « Si telle est la condition de I'homme envers la femme, il
vaut mieux ne pas se marier » (Mt 19, 10). En se référant de maniére spécifique au charisme du célibat « a
cause du Royaume des cieux » (Mt 19, 12), tout en énoncant une regle générale, Jésus renvoie a la
nouvelle et surprenante possibilité offerte a I'homme par la grace de Dieu : « Il leur dit : " Tous ne
comprennent pas ce langage, mais ceux-la a qui c'est donné " » (Mt 19, 11).

L'homme ne peut pas imiter et revivre I'amour du Christ par ses seules forces. Il devient capable de cet
amour seulement en vertu d'un don de Dieu. De méme que le Seigneur Jésus recoit 'amour de son Pere, il
le communique a son tour gratuitement a ses disciples : « Comme le Pére m'a aimé, moi aussi je vous ai
aimés. Demeurez en mon amour » (Jn 15, 9). Le don du Christ, c'est son Esprit, dont le premier « fruit » (cf.
Ga 5, 22) est la charité : « L'amour de Dieu a été répandu dans nos cceurs par le Saint-Esprit qui nous fut
donné » (Rm 5, 5). Saint Augustin s'interroge : « Est-ce I'amour qui fait observer les commandements, ou
bien est-ce I'observance des commandements qui fait naitre I'amour ? » Et il répond : « Mais qui doute que
'amour précéde l'observance ? De fait, celui qui n'aime pas n'a pas de raison d'observer les
commandements » 29.

23. « La loi de I'Esprit qui donne la vie dans le Christ Jésus t'a affranchi de la loi du péché et de la mort »
(Rm 8, 2). Par ces paroles, I'Ap6tre nous ameéne a considérer, dans la perspective de ['histoire du salut qui
s'accomplit dans le Christ, le rapport entre la Loi (ancienne) et la grace (Loi nouvelle). Il reconnait le role
pédagogique de la Loi qui, en permettant a 'hnomme pécheur de prendre la mesure de son impuissance et
en lui 6tant la prétention de l'autosuffisance, l'ouvre a la supplication et a I'accueil de la « vie dans I'Esprit ».
Il n'est possible de pratiquer les commandements de Dieu que dans cette vie nouvelle. C'est par la foi au
Christ, en effet, que nous sommes rendus justes (cf. Rm 3, 28) : la « justice » que la Loi exige, mais ne peut
donner a personne, tout croyant la trouve manifestée et donnée par le Seigneur Jésus. Saint Augustin
synthétise encore, de maniere tout aussi admirable, la dialectique paulinienne de la Loi et de la gréace : « La
Loi a donc été donnée pour que I'on demande la grace ; la grace a été donnée pour que I'on remplisse les
obligations de la Loi » 30.

L'amour et la vie selon I'Evangile ne peuvent pas étre envisagés avant tout sous la forme du précepte, car ce
qu'ils requierent va au-dela des forces humaines. lls ne peuvent étre vécus que comme le fruit d'un don de
Dieu qui guérit et transforme le coeur de I'homme par la grace : « Car la Loi fut donnée par Moise ; la grace
et la vérité sont venues par Jésus Christ » (Jn 1, 17). De ce fait, la promesse de la vie éternelle est liée au
don de la grace, et le don de I'Esprit que nous avons regu constitue déja « les arrhes de notre héritage » (Ep
1, 14).

24. Ainsi se révele l'aspect authentique et original du commandement de I'amour, et de la perfection a
laquelle il est ordonné ; il s'agit d'une possibilité offerte a 'hnomme exclusivement par la gréce, par le don de
Dieu, par son amour. D'autre part, cette conscience d'avoir recu ce don, de posséder en Jésus Christ
I'amour de Dieu, fait naitre et soutient la réponse responsable d'un amour total envers Dieu et entre les

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



fréres, comme le rappelle avec insistance I'Apbtre Jean dans sa premiére Lettre : « Bien-aimés, aimons-
nous les uns les autres, puisque I'amour est de Dieu et que quiconque aime est né de Dieu et connait Dieu.
Celui qui n'aime pas n'a pas connu Dieu, car Dieu est Amour 1. Bien-aimés, si Dieu nous a aimés ainsi, nous
devons, nous aussi, nous aimer les uns les autres 2. Quant a nous, aimons, puisque lui nous a aimeés le
premier » (1 Jn 4, 7-8.11.19).

Ce lien inséparable entre la grace du Seigneur et la liberté de 'nomme, entre le don et le devoir, a été
exprimé en termes simples et profonds par saint Augustin qui prie ainsi : « Da quod iubes et iube quod vis »
(donne ce que tu commandes et commande ce que tu veux) 31.

Le don ne diminue pas mais renforce I'exigence morale de I'amour : « Or voici son commandement : croire
au nom de son Fils Jésus Christ et nous aimer les uns les autres comme il nous en a donné le
commandement » (1 Jn 3, 23). On ne peut « demeurer » dans I'amour qu'a condition d'observer les
commandements, comme l'affirme Jésus : « Si vous gardez mes commandements, vous demeurerez en
mon amour, comme moi j'ai gardé les commandements de mon Pére et je demeure dans son amour » (Jn
15, 10).

En résumant ce qui est au cceur du message moral de Jésus et de la prédication des Apbtres, et en
reprenant dans une admirable synthese la grande tradition des Péres d'Orient et d'Occident — de saint
Augustin en particulier 32 —, saint Thomas a pu écrire que la Loi nouvelle est la grace de I'Esprit Saint
donné par la foi au Christ 33. Les commandements extérieurs, dont I'Evangile parle aussi, prédisposent a
cette grace ou en déploient les effets dans la vie. De fait, la Loi nouvelle ne se contente pas de dire ce qui
doit se faire, mais elle donne aussi la force de « faire la vérité » (cf. Jn 3, 21). Dans le méme sens, saint
Jean Chrysostome a fait observer que la Loi nouvelle fut promulguée précisément quand I'Esprit Saint est
venu du ciel le jour de la Pentec6te et que les Apbtres « ne descendirent pas de la montagne en portant,
comme Moise, des tables de pierre dans leurs mains, mais qu'ils s'en retournaient en portant I'Esprit Saint
dans leurs cceurs, devenus par sa grace une loi vivante et un livre vivant » 34.

« Et voici que je suis avec vous pour toujours jusqu'a la fin du monde » (Mt 28, 20)

25. Le dialogue entre Jésus et le jeune homme riche se poursuit, d'une certaine maniére, dans toutes les
périodes de ['histoire, et encore aujourd’hui. La question « Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie
éternelle ? » nait dans le coeur de tout homme, et c'est toujours le Christ, et lui seul, qui donne la réponse
intégrale et finale. Le Maitre, qui enseigne les commandements de Dieu, qui invite a sa suite et qui accorde
la grace pour une vie nouvelle, est toujours présent et agissant au milieu de nous, selon sa promesse : « Et
Voici que je suis avec vous pour toujours jusqu'a la fin du monde » (Mt 28, 20). La présence du Christ aux
hommes de tous les temps se réalise dans son corps qui est I'Eglise. Pour cela, le Seigneur a promis a ses
disciples I'Esprit Saint, qui leur « rappellerait » et leur ferait comprendre ses commandements (cf. Jn 14, 26)
et qui serait le principe et la source d'une vie nouvelle dans le monde (cf. Jn 3, 5-8 ; Rm 8, 1-13).

Données par Dieu dans I'Ancienne Alliance et parvenues a leur perfection dans la Nouvelle et Eternelle
Alliance, en la personne méme du Fils de Dieu fait homme, les prescriptions morales doivent étre fidelement
conservées et actualisées en permanence dans les différentes cultures tout au long de I'histoire. La charge
de leur interprétation a été confiée par Jésus aux Apbtres et a leurs successeurs, assistés spécialement par
I'Esprit de vérité : « Qui vous écoute m'écoute » (Lc 10, 16). Avec la lumiére et avec la force de I'Esprit, les
Apbtres ont accompli la mission de précher I'Evangile et de montrer la « voie » du Seigneur (cf. Ac 18, 25),
en enseignant avant tout a suivre et a imiter le Christ : « Pour moi, vivre, c'est le Christ » (Ph 1, 21).

26. Dans la catéchése morale des Apbtres, parallelement aux exhortations et aux indications relatives au
contexte historique et culturel, se trouve un enseignement éthique avec des normes précises de
comportement. Cela apparait aussi dans leurs Lettres, qui contiennent l'interprétation, guidée par I'Esprit
Saint, des préceptes du Seigneur a vivre dans les différentes situations culturelles (cf. Rm 12-15; 1 Co 11-
14 ; Ga 5-6 ; Ep 4-6 ; Col 3-4 ;1 P ; Jc ). Aux débuts de I'Eglise, chargés de la prédication évangélique, les
Apbtres ont veillé sur la rectitude de la conduite des chrétiens 35, en vertu de leur responsabilité pastorale,
comme ils ont veillé également sur la pureté de la foi et sur la transmission des dons divins par les
sacrements 36. Les premiers chrétiens, issus du peuple juif ou d'autres nations, se différenciaient des
paiens non seulement par leur foi et par leur liturgie, mais aussi par le témoignage de leur conduite morale,
inspirée par la Loi nouvelle 37. En effet, 'Eglise est en méme temps communion de foi et de vie ; sa norme
est « la foi opérant par la charité » (Ga 5, 6).

Aucune déchirure ne doit briser I'narmonie entre la foi et la vie : I'unité de I'Eglise est blessée non seulement
par les chrétiens qui refusent ou déforment la vérité de la foi, mais encore par ceux qui méconnaissent les
obligations morales auxquelles I'Evangile les appelle (cf. 1 Co 5, 9-13). Avec fermeté, les Ap6tres ont refusé
toute dissociation entre I'engagement intérieur et les gestes qui I'expriment et le confirment (cf. 1 Jn 2, 3-6).

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Et depuis les temps apostoliques, les Pasteurs de I'Eglise ont dénoncé clairement les manieres d'agir de
ceux qui étaient des fauteurs de division par leurs enseignements et par leurs comportements 38.

27. Dans l'unité de I'Eglise, promouvoir et garder la foi et la vie morale, c'est la tadche confiée par Jésus aux
Apbdtres (cf. Mt 28, 19-20), tdche qui se poursuit dans le ministere de leurs successeurs. C'est ce que I'on
retrouve dans la Tradition vivante, par laquelle, comme I'enseigne le Concile Vatican Il, « I'Eglise perpétue
dans sa doctrine, sa vie et son culte, et elle transmet a chaque génération, tout ce qu'elle est elle-méme, tout
ce gu'elle croit. Cette Tradition qui vient des Apétres se poursuit dans I'Eglise, sous l'assistance du Saint-
Esprit » 39. Dans I'Esprit, I'Eglise accueille et transmet I'Ecriture comme témoignage des « grandes choses »
que Dieu opére dans ['histoire (cf. Lc 1, 49) ; elle confesse par la bouche des Péres et des Docteurs la vérité
du Verbe incarné ; elle met en pratique les préceptes et la charité dans la vie des saints et des saintes et
dans le sacrifice des martyrs ; elle célébre I'espérance dans la liturgie ; par cette Tradition, les chrétiens
recoivent « la voix vivante de I'Evangile » 40, comme expression fidéle de la sagesse et de la volonté divines.
A l'intérieur de la Tradition, avec I'assistance de I'Esprit Saint, se développe l'interprétation authentique de la
Loi du Seigneur. L'Esprit, qui est a 'origine de la Révélation, des commandements et des enseignements de
Jésus, veille a ce qu'ils soient gardés saintement, exposés fidélement et appliqués correctement dans tous
les temps et dans toutes les situations. Une telle « actualisation » des commandements est le signe et le
résultat d'une profonde intelligence de la Révélation et d'une bonne compréhension, a la lumiére de la foi,
des nouvelles situations historiques et culturelles. Cependant, elle ne peut que confirmer la validité
permanente de la Révélation et s'inscrire dans le sillage de l'interprétation qu'en donne la grande Tradition
de I'Eglise par son enseignement et par sa vie, Tradition dont témoignent la doctrine des Peéres, la vie des
saints, la liturgie de I'Eglise et I'enseignement du Magistére.

En particulier, comme l'affirme le Concile, « la charge d'interpréter de facon authentique la parole de Dieu,
écrite ou transmise, a été confiée au seul Magistére vivant de I'Eglise dont l'autorité s'exerce au nom de
Jésus Christ » 41. Ainsi I'Eglise, dans sa vie et dans son enseignement, se présente comme « colonne et
support de la vérité » (1 Tm 3, 15), et aussi de la vérité dans I'agir moral. En effet, « il appartient a I'Eglise
d'annoncer en tout temps et en tout lieu les principes de la morale, méme en ce qui concerne l'ordre social,
ainsi que de porter un jugement sur toute réalité humaine, dans la mesure ou l'exigent les droits
fondamentaux de la personne humaine ou le salut des &mes » 42.

Précisément sur les questions qui font I'objet aujourd'hui du débat moral et autour desquelles se sont
développées de nouvelles tendances et de nouvelles théories, le Magistere, dans la fidélité a Jésus Christ et
dans la continuité de la Tradition de I'Eglise, estime qu'il est de son devoir urgent de proposer son
discernement et son enseignement, afin d'aider 'hnomme sur le chemin vers la vérité et vers la liberté.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il - <NE VOUS MODELEZ SUR LE MONDE PRESENT» (Rm 12, 2) -
L'Eglise et le discernement sur certaines tendances de la théologie morale
actuelle

Enseigner ce qui est conforme a la saine doctrine (cf. Tt 2, 1).

28. En méditant le dialogue entre Jésus et le jeune homme riche, nous avons pu saisir le contenu essentiel
de la Révélation de I'Ancien et du Nouveau Testament a propos de I'agir moral. Il comprend : la soumission
de I'homme et de son agir a Dieu, Celui qui « seul est le Bon » ; le rapport entre le bien moral des actes
humains et la vie éternelle ; la marche a la suite du Christ, qui ouvre a I'homme la perspective de I'amour
parfait ; et, enfin, le don de I'Esprit Saint, source et soutien de la vie morale de la « créature nouvelle » (cf. 2
Co 5,17).

Dans sa réflexion morale, I'Eglise a toujours tenu compte des paroles que Jésus a adressées au jeune
homme riche. L'Ecriture Sainte, en effet, reste la source vive et féconde de la doctrine morale de I'Eglise,
comme l'a rappelé le Concile Vatican Il : « L'Evangile 1 2 la source de toute vérité salutaire et de toute regle
morale » 43. L'Eglise a gardé fidelement ce qu'enseigne la Parole de Dieu, non seulement sur les vérités a
croire mais encore sur l'agir moral, c'est-a-dire I'agir qui plait a Dieu (cf. 1 Th 4, 1), accomplissant un
développement doctrinal analogue a celui qui s'est produit dans le domaine des vérités de la foi. Assistée de
I'Esprit Saint qui la conduit vers la vérité tout entiere (cf. Jn 16, 13), I'Eglise n'a cessé, et ne peut jamais
cesser, de scruter « le mystére du Verbe incarné », dans lequel « s'éclaire vraiment le mystére de I'homme »
44.

29. La réflexion morale de I'Eglise, toujours menée sous la lumiére du Christ, le « Bon Maitre », s'est
déroulée aussi dans la forme spécifique de la science théologique appelée « théologie morale », science qui
accueille et interroge la Révélation divine et en méme temps répond aux exigences de la raison humaine. La
théologie morale est une réflexion sur la « moralité », c'est-a-dire le caractére bon ou mauvais des actes
humains et de la personne qui les pose, et, en ce sens, elle concerne tous les hommes ; mais c'est aussi
une « théologie », car elle reconnait le principe et |a fin de I'agir moral en Celui qui « seul est le Bon » et qui,
en se donnant a 'homme dans le Christ, lui offre la béatitude de la vie divine.

Le Concile Vatican Il a invité les spécialistes as'appliquer, « avec un soin particulier a perfectionner la
théologie morale dont la présentation scientifique, plus nourrie de la doctrine de la Sainte Ecriture, mettra en
lumiéere la grandeur de la vocation des fidéles dans le Christ et leur obligation de porter du fruit dans la
charité pour la vie du monde » 45. Le méme Concile a invité les théologiens, « tout en respectant les
méthodes et les regles propres aux sciences théologiques, 3 a chercher la maniére toujours plus adaptée
pour communiquer la doctrine aux hommes de leur temps : car autre chose est le dép6t méme ou les vérités
de la foi, autre chose la fagon selon laquelle ces vérités sont exprimées, a condition toutefois d'en
sauvegarder le sens et la signification » 46. De la l'invitation suivante, qui s'applique a tous les fidéles mais
qui s'adresse particulierement aux théologiens : « Que les croyants vivent donc en trés étroite union avec les
autres hommes de leur temps et qu'ils s'efforcent de comprendre a fond leurs fagons de penser et de sentir,
telles qu'elles s'expriment par la culture » 47.

Les efforts de nombreux théologiens, soutenus par les encouragements du Concile, ont déja porté leurs
fruits, par des réflexions intéressantes et utiles sur les vérités de la foi qu'il faut croire et appliquer dans la vie,
présentées sous des formes qui répondent davantage a la sensibilité et aux interrogations des hommes de
notre temps. L'Eglise, et en particulier les évéques, auxquels Jésus Christ a confié avant tout le ministere
d'enseignement, accueillent ces efforts avec gratitude et encouragent les théologiens a poursuivre leur
labeur, animés par une profonde et authentique « crainte du Seigneur, principe de savoir » (Pr 1, 7).

En méme temps, dans le cadre des débats théologiques post-conciliaires, se sont toutefois répandues
certaines interprétations de la morale chrétienne qui ne sont pas compatibles avec la « saine doctrine » (2
Tm 4, 3). Il est évident que le Magistére de I'Eglise n'entend pas imposer aux fidéles un systeme théologique
particulier, encore moins un systéme philosophique, mais, pour « garder saintement et exposer avec fidélité
» |la Parole de Dieu 48, il a le devoir de déclarer Iincompatibilité de certaines orientations de la pensée
théologique ou de telle ou telle affirmation philosophique avec la vérité révélée 49.

30. En vous adressant cette encyclique, chers Fréres dans I'épiscopat, je désire énoncer les principes
nécessaires pour le discernement de ce qui est contraire a la « saine doctrine », et rappeler les éléments de
I'enseignement moral de I'Eglise qui semblent aujourd'hui particulierement exposés a l'erreur, a I'ambiguité
ou a l'oubli. Ce sont d'ailleurs les éléments dont dépend « la réponse aux énigmes cachées de la condition

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



humaine, qui, hier comme aujourd'hui, troublent profondément le coeur humain : qu'est-ce que I'hnomme ?
Quel est le sens et le but de la vie ? Qu'est-ce que le bien et qu'est-ce que le péché ? Quels sont l'origine et
le but de la souffrance ? Quelle est la voie pour parvenir au vrai bonheur ? Qu'est-ce que la mort, le
jugement et la rétribution aprés la mort ? Qu'est-ce enfin que le mystére dernier et ineffable qui entoure notre
existence, d'ou nous tirons notre origine et vers lequel nous tendons ? » 50.

Ces questions — et d'autres encore comme : qu'est- ce que la liberté et quelle est son rapport avec la vérité
contenue dans la Loi de Dieu ? quel est le réle de la conscience dans la formation de la physionomie morale
de I'hnomme ? comment discerner, en conformité avec la vérité sur le bien, les droits et les devoirs concrets
de la personne humaine ? — peuvent se résumer dans la question fondamentale que le jeune homme de
I'Evangile posa a Jésus : « Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle ? » Envoyée par
Jésus pour précher I'Evangile et « de toutes les nations faire des disciples..., leur apprenant a observer tout
» ce qu'il a prescrit (Mt 28, 19-20), I'Eglise redonne, aujourd'hui encore, la réponse du Maitre, car elle
posséde une lumiére et une force capables de résoudre méme les questions les plus discutées et les plus
complexes. Cette force et cette lumiére incitent I'Eglise a développer d'une maniére constante, non
seulement la réflexion dogmatique, mais aussi la ré- flexion morale dans un cadre interdisciplinaire, ce qui
est particuliérement nécessaire pour les problémes nouveaux qui se posent 51.

C'est toujours sous cette lumiere et avec cette force que le Magistére de I'Eglise accomplit son ceuvre de
discernement, accueillant et faisant sienne a nouveau la recommandation que I'Apétre Paul adressait a
Timothée : « Je t'adjure devant Dieu et devant le Christ Jésus, qui doit juger les vivants et les morts, au nom
de son Apparition et de son Regne : proclame la parole, insiste a temps et a contretemps, réfute, menace,
exhorte, avec une patience inlassable et le souci d'instruire. Car un temps viendra ou les hommes ne sup-
porteront plus la saine doctrine, mais au contraire, au gré de leurs passions et I'oreille les démangeant, ils se
donneront des maitres en quantité et détourneront l'oreille de la vérité pour se tourner vers les fables. Pour
toi, sois prudent en tout, supporte I'épreuve, fais ceuvre de prédicateur de I'Evangile, acquitte-toi a la
perfection de ton ministéere » (2 Tm 4, 1-5; cf. Tt 1, 10.13-14).

« Vous connaitrez la vérité et la vérité vous libérera » (Jn 8, 32)

31. Les problémes humains qui sont les plus débattus et diversement résolus par la réflexion morale
contemporaine se rattachent tous, bien que de maniere différente, a un probléme crucial, celui de la liberté
de 'homme.

Il n'y a pas de doute que notre époque est arrivée a une perception particulierement vive de la liberté. « La
dignité de la personne humaine est, en notre temps, l'objet d'une conscience toujours plus vive », comme le
constatait déja la déclaration conciliaire Dignitatis humanae sur la liberté religieuse 52. D'ou la revendication
de la possibilité pour I'homme « d'agir en vertu de ses propres options et en toute libre responsabilité, non
pas sous la pression d'une contrainte, mais guidé par la conscience de son devoir » 53. En particulier, le
droit a la liberté religieuse et au respect de la conscience dans sa marche vers la vérité est toujours plus
ressenti comme le fondement des droits de la personne considérés dans leur ensemble 54.

Il est donc bien certain que le sens le plus aigu de la dignité de la personne humaine et de son unicité,
comme aussi du respect di au cheminement de la conscience, constitue une acquisition positive de la
culture moderne. Cette perception, authentique en elle-méme, s'est traduite en de multiples expressions,
plus ou moins adéquates, dont certaines toutefois s'écartent de la vérité sur 'hnomme en tant que créature et
image de Dieu et, par conséquent, ont besoin d'étre corrigées ou purifiées a la lumiére de la foi 55.

32. Dans certains courants de la pensée moderne, on en est arrivé a exalter |a liberté au point d'en faire un
absolu, qui serait la source des valeurs. C'est dans cette direction que vont les doctrines qui perdent le sens
de la transcendance ou celles qui sont explicitement athées. On a attribué a la conscience individuelle des
prérogatives d'instance supréme du jugement moral, qui détermine d'une maniéere catégorique et infaillible le
bien et le mal. A I'affirmation du devoir de suivre sa conscience, on a indiment ajouté que le jugement moral
est vrai par le fait méme qu'il vient de la conscience. Mais, de cette facon, la nécessaire exigence de la
vérité a disparu au profit d'un critére de sincérité, d'authenticité, d'« accord avec soi-méme », au point que
I'on en est arrivé a une conception radicalement subjectiviste du jugement moral.

Comme on peut le saisir d'emblée, la crise au sujet de la vérité n'est pas étrangére a cette évolution. Une
fois perdue l'idée d'une vérité universelle quant au Bien connaissable par la raison humaine, la conception
de la conscience est, elle aussi, inévitablement modifiée : la conscience n'est plus considérée dans sa réalité
originelle, c'est-a-dire comme un acte de lintelligence de la personne, qui a pour rble d'appliquer la
connaissance universelle du bien dans une situation déterminée et d'exprimer ainsi un jugement sur la juste
conduite a choisir ici et maintenant ; on a tendance a attribuer a la conscience individuelle le privilege de
déterminer les critéres du bien et du mal, de maniére autonome, et d'agir en conséquence. Cette vision ne
fait qu'un avec une éthique individualiste, pour laquelle chacun se trouve confronté a sa vérité, différente de
la vérité des autres. Poussé dans ses conséquences extrémes, l'individualisme débouche sur la négation de
I'idée méme de nature humaine.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Ces différentes conceptions sont a I'origine des mouvements de pensée qui soutiennent I'antagonisme entre
loi morale et conscience, entre nature et liberté.

33. Parallélement a I'exaltation de la liberté et, paradoxalement, en opposition avec elle, la culture moderne
remet radicalement en question cette méme liberté. Un ensemble de disciplines, regroupées sous le nom de
« sciences humaines », ont & juste titre attiré I'attention sur les conditionnements d'ordre psychologique et
social qui pesent sur I'exercice de la liberté humaine. La connaissance de ces conditionnements et |'attention
qui leur est prétée sont des acquisitions importantes, qui ont trouvé des applications dans divers domaines
de l'existence, comme par exemple dans la pédagogie ou dans |'administration de la justice. Mais certains,
dépassant les conclusions que I'on peut Iégitimement tirer de ces observations, en sont arrivés a mettre en
doute ou a nier la réalité méme de la liberté humaine.

Il faut aussi rappeler certaines interprétations abusives de la recherche scientifique dans le domaine de
I'anthropologie. Tirant argument de la grande variété des maeurs, des habitudes et des institutions présentes
dans I'humanité, on finit, sinon toujours par nier les valeurs humaines universelles, du moins par concevoir la
morale d'une fagon relativiste.

34. « Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle ? » La question morale, a laquelle le Christ
répond,ne peut faire abstraction de la question de la liberté, elle la place méme en son centre, car il n'y a
pas de morale sans liberté. « C'est toujours librement que I'homme se tourne vers le bien » 56. Mais quelle
liberté ? Face a nos contemporains qui « estiment grandement » la liberté et qui la « poursuivent avec
ardeur », mais qui, souvent, « la chérissent d'une maniére qui n'est pas droite, comme la licence de faire
n'importe quoi, pourvu que cela plaise, méme le mal », le Concile présente la « vraie » liberté : « La vraie
liberté est en 'hnomme un signe privilégié de I'image divine. Car Dieu a voulu le laisser a son propre conseil
(cf. Si 15, 14) pour qu'il puisse de lui-méme chercher son Créateur et, en adhérant librement a lui, s'achever
ainsi dans une bienheureuse plénitude » 57. S'il existe un droit a étre respecté dans son propre itinéraire de
recherche de la vérité, il existe encore antérieurement I'obligation morale grave pour tous de chercher la
vérité et, une fois qu'elle est connue, d'y adhérer 58. C'est en ce sens que le Cardinal J. H. Newman,
éminent défenseur des droits de la conscience, affirmait avec force : « La conscience a des droits parce
qu'elle a des devoirs » 59.

Sous l'influence des courants subjectivistes et individualistes évoqués ci-dessus, certaines tendances de la
théologie morale actuelle interpretent d'une maniére nouvelle les rapports de la liberté avec la loi morale,
avec la nature humaine et avec la conscience ; elles proposent des critéres inédits pour I'évaluation morale
des actes. Malgré leur variété, ces tendances se rejoignent dans le fait d'affaiblir ou méme de nier la
dépendance de la liberté par rapport a la vérité.

Si nous voulons opérer un discernement critique sur ces tendances pour étre en mesure de reconnaitre en
elles ce qui est légitime, utile et précieux, et d'en montrer en méme temps les ambiguités, les dangers et les
erreurs, nous devons les examiner a la lumiére de la dépendance fondamentale de la liberté par rapport a la
vérité, exprimée de la maniére la plus claire et la plus autorisée par les paroles du Christ : « Vous connaitrez
la vérité et la vérité vous libérera » (Jn 8, 32).

|. La liberté et la loi
« De l'arbre de la connaissance du bien et du mal, tu ne mangeras pas » (Gn 2, 17)

35. Nous lisons dans le livre de la Genese : « Le Seigneur Dieu fit a 'nomme ce commandement : " Tu peux
manger de tous les arbres du jardin. Mais de l'arbre de la connaissance du bien et du mal, tu ne mangeras
pas, car le jour ou tu en mangeras, tu deviendras passible de mort " » (Gn 2, 16-17).

Par cette image, la Révélation enseigne que le pouvoir de décider du bien et du mal n'appartient pas a
I'hnomme, mais a Dieu seul. Assurément, 'hnomme est libre du fait qu'il peut comprendre et recevoir les
commandements de Dieu. Et il jouit d'une liberté trés considérable, puisqu'il peut manger « de tous les
arbres du jardin ». Mais cette liberté n'est pas illimitée : elle doit s'arréter devant « I'arbre de la connaissance
du bien et du mal », car elle est appelée a accepter la loi morale que Dieu donne a 'homme. En réalité, c'est
dans cette acceptation que la liberté humaine trouve sa réalisation pléniere et véritable. Dieu qui seul est
bon connait parfaitement ce qui est bon pour 'homme en vertu de son amour méme, il le lui propose dans
les commandements.

La Loi de Dieu n'atténue donc pas la liberté de 'nomme et encore moins ne I'élimine ; au contraire, elle la
protege et la promeut. Allant pourtant dans un sens bien différent, certaines tendances de la culture actuelle
ont suscité de nombreux courants dans I'éthique qui placent au centre de leur réflexion un prétendu conflit
entre la liberté et la loi. C'est le cas des doctrines qui attribuent aux individus ou aux groupes sociaux la
faculté de déterminer le bien et le mal : la liberté humaine pourrait « créer les valeurs » et jouirait d'une
primauté sur la vérité, au point que la vérité elle-méme serait considérée comme une création de la liberté.
Cette derniére revendiquerait donc une telle autonomie morale que cela signifierait pratiquement son
absolue souveraineté.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



36. La requéte moderne d'autonomie n'a pas manqué d'exercer aussi son influence dans le domaine de la
théologie morale catholique. Si celle-ci n'a évidemment jamais entendu opposer la liberté humaine a la Loi
divine, ni remettre en question I'existence du fondement religieux ultime des normes morales, elle a
cependant été amenée a repenser entierement le réle de la raison et de la foi dans la détermination des
normes morales qui se rapportent a des comportements précis « dans le monde », c'est-a-dire envers soi-
méme, envers les autres et envers le monde des choses.

Il faut reconnaitre que, a l'origine de cet effort pour renouveler la réflexion, on trouve certaines requétes
positives qui, d'ailleurs, appartiennent dans une large mesure a la meilleure tradition de la pensée catholique.
A l'invitation du Concile Vatican Il 60, on a désiré favoriser le dialogue avec la culture moderne, en mettant
en lumiere le caractére rationnel — et donc universellement intelligible et communicable — des normes
morales appartenant au domaine de la loi morale naturelle 61. En outre, on a voulu insister sur le caractére
intérieur des exigences éthiques qui en découlent et qui ne s'imposent a la volonté comme une obligation
qu'en vertu de leur reconnaissance préalable par la raison humaine et, concrétement, par la conscience
personnelle.

Mais, en oubliant la dépendance de la raison humaine par rapport a la Sagesse divine et, dans I'état actuel
de la nature déchue, la nécessité et surtout la réalité effective de la Révélation divine pour pouvoir connaitre
les vérités morales méme d'ordre naturel 62, certains en sont arrivés a faire la théorie de la souveraineté
totale de la raison dans le domaine des normes morales portant sur la conduite droite de la vie dans ce
monde : ces normes constitueraient le domaine d'une morale purement « humaine », c'est-a- dire qu'elles
seraient I'expression d'une loi que 'hnomme se donne a lui-méme de maniere autonome et qui a sa source
exclusivement dans la raison humaine. Dieu ne pourrait aucunement étre considéré comme l'auteur de cette
loi, si ce n'est dans la mesure ou la raison humaine exerce sa fonction de régulation autonome en vertu de la
délégation originelle et compléte que Dieu a donnée a I'homme. Or ces fagons de penser ont amené, a
I'encontre de la Sainte Ecriture et de la doctrine constante de I'Eglise, a nier que la loi morale naturelle ait
Dieu pour auteur et que I'nomme, par sa raison, participe de la Loi éternelle qu'il ne lui appartient pas
d'établir.

37. Cependant, désirant maintenir la vie morale dans un contexte chrétien, certains théologiens moralistes
ont introduit une nette distinction, contraire a la doctrine catholique 63, entre un ordre éthique, qui n'aurait
qu'une origine humaine et une valeur seulement terrestre, et un ordre du salut, pour lequel n'auraient
d'importance que certaines intentions et certaines attitudes intérieures envers Dieu et le prochain. En
conséquence, on en est venu a nier I'existence, dans la Révélation divine, d'un contenu moral spécifique et
déterminé, de validité universelle et permanente : la Parole de Dieu se limiterait a proposer une exhortation,
une parénése générale, que la raison autonome aurait seule ensuite le devoir de préciser par des
déterminations normatives véritablement « objectives », c'est-a-dire appropriées a la situation historique
concréte. Naturellement, une telle conception de I'autonomie entraine aussi la négation de la compétence
doctrinale spécifique de I'Eglise et de son Magistére sur les normes morales précises concernant ce qu'on
appelle le « bien humain » : elles n'appartiendraient pas au contenu propre de la Révélation et ne seraient
pas en elles-mémes importantes pour le salut.

On ne peut pas ne pas voir qu'une telle interprétation de l'autonomie de la raison humaine comporte des
théses incompatibles avec la doctrine catholique.

Dans ce contexte, il est absolument nécessaire de clarifier, a la lumiere de la Parole de Dieu et de la
Tradition vivante de I'Eglise, les notions fondamentales de liberté humaine et de loi morale, de méme que les
rapports profonds qui les lient étroitement. C'est seulement ainsi que I'on pourra répondre aux requétes
légitimes de la rationalité humaine, en intégrant les éléments valables de certains courants de la théologie
morale actuelle, sans porter atteinte au patrimoine moral de I'Eglise par des théses résultant d'un conception
erronée de l'autonomie.

Dieu a voulu laisser I'homme « a son conseil » (Si 15, 14)

38. Reprenant les paroles du Siracide, le Concile Vatican Il explique ainsi la « vraie liberté » qui est en
I'hnomme « un signe privilégié de I'image divine » : « Dieu a voulu " laisser 4 a son conseil " pour qu'il puisse
de lui-méme chercher son Créateur et, en adhérant librement a lui, s'achever ainsi dans une bienheureuse
plénitude » 64. Ces paroles montrent a quelle admirable profondeur de participation a la seigneurie divine
'homme a été appelé : elles montrent que le pouvoir de I'homme s'exerce, en un sens, sur 'homme lui-
méme. C'est la un aspect constamment souligné dans la réflexion théologique sur la liberté humaine,
comprise comme une forme de royauté. Grégoire de Nysse écrit, par exemple, que I'ame manifeste son
caractére royal « par son autonomie et son indépendance et par ce fait que, dans sa conduite, elle est
maitresse de son propre vouloir. De qui ceci est-il le propre, sinon d'un roi ? 5 Ainsi la nature humaine, créée
pour dominer le monde, a cause de sa ressemblance avec le Roi universel, a été faite comme une image
vivante qui participe a I'archétype par la dignité et par le nom » 65.

La maitrise du monde constitue déja pour 'hnomme un devoir important et une grande responsabilité qui
engage sa liberté dans I'obéissance au Créateur : « Emplissez la terre et soumettez-la » (Gn 1, 28). De ce

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



point de vue, a l'individu humain, de méme qu'a la communauté humaine, appartient une juste autonomie, a
laquelle la constitution conciliaire Gaudium et spes accorde une attention particuliére : il s'agit de I'autonomie
des réalités terrestres qui signifie « que les choses créées et les sociétés elles-mémes ont leurs lois et leurs
valeurs propres, que I'homme doit peu a peu apprendre a connaitre, a utiliser et a organiser » 66.

39. Ce n'est pas seulement le monde, mais aussi 'homme lui-méme qui a été confié a ses propres soins et a
sa propre responsabilité. Dieu I'a « laissé a son conseil » (Si 15, 14), afin qu'il cherche son Créateur et qu'il
parvienne librement & la perfection. Y parvenir signifie construire personnellement en soi cette perfection. En
effet, de méme que I'homme faconne le monde par son intelligence et par sa volonté en le maitrisant, de
méme I'hnomme confirme, développe et consolide en lui-méme sa ressemblance avec Dieu en accomplissant
des actes moralement bons.

Toutefois, le Concile demande d'étre attentif a une fausse conception de I'autonomie des réalités terrestres,
celle qui consiste a considérer que « les choses créées ne dépendent pas de Dieu et que 'hnomme peut en
disposer sans référence au Créateur » 67. En ce qui concerne I'hnomme, cette conception de I'autonomie
produit des effets particulierement dommageables, car elle finit par avoir un sens athée : « La créature sans
Créateur s'évanouit 6. Et méme, I'oubli de Dieu rend opaque la créature elle-méme » 68.

40. L'enseignement du Concile souligne, d'un cété, le réle rempli par la raison humaine pour la détermination
et pour I'application de la loi morale : la vie morale suppose de la part de la personne créativité et ingéniosite,
car elle est source et cause de ses actes délibérés. D'un autre c6té, la raison puise sa part de vérité et son
autorité dans la Loi éternelle qui n'est autre que la Sagesse divine elle-méme 69. A la base de la vie morale,
il y a donc le principe d'une « juste autonomie » 70 de 'homme, sujet personnel de ses actes. La loi morale
vient de Dieu et trouve toujours en lui sa source : a cause de la raison naturelle qui découle de la Sagesse
divine, elle est, en méme temps, la loi propre de I'homme. En effet, la loi naturelle, comme on I'a vu, « n'est
rien d'autre que la lumiéere de l'intelligence mise en nous par Dieu. Grace a elle, nous savons ce que nous
devons faire et ce que nous devons éviter. Cette lumiére et cette loi, Dieu les a données par la création » 71.
La juste autonomie de la raison pratique signifie que I'nomme posseéde en lui-méme sa loi, recue du
Créateur. Toutefois, I'autonomie de la raison ne peut pas signifier la création des valeurs et des normes
morales par la raison elle-méme 72. Si cette autonomie impliquait la négation de la participation de la raison
pratique a la sagesse du Créateur et divin Législateur, ou bien si elle suggérait une liberté créatrice des
normes morales en fonction des contingences historiques ou de la diversité des sociétés et des cultures,
une telle prétention d'autonomie contredirait I'enseignement de I'Eglise sur la vérité de 'homme 73. Ce serait
la mort de la liberté véritable : « Mais de I'arbre de la connaissance du bien et du mal, tu ne mangeras pas,
car le jour ou tu en mangeras, tu deviendras passible de mort » (Gn 2, 17).

41. L'autonomie morale authentique de I'homme ne signifie nullement qu'il refuse, mais bien qu'il accueille la
loi morale, le commandement de Dieu : « Le Seigneur Dieu fit a 'homme ce commandement... » (Gn 2, 16).
La liberté de I'nomme et la Loi de Dieu se rejoignent et sont appelées a s'interpénétrer, c'est- a-dire qu'il
s'agit de l'obéissance libre de I'homme a Dieu et de la bienveillance gratuite de Dieu envers 'homme. Par
conséquent, l'obéissance a Dieu n'est pas, comme le croient certains, une hétéronomie, comme si la vie
morale était soumise a la volonté d'une toute-puissance absolue, extérieure a I'homme et contraire a
l'affirmation de sa liberté. En réalité, si I'hétéronomie de la morale signifiait la négation de 'autodétermination
de I'homme ou l'imposition de normes extérieures a son bien, elle serait en contradiction avec la révélation
de I'Alliance et de I'Incarnation rédemptrice. Cette hétéronomie ne serait qu'une forme d'aliénation, contraire
a la Sagesse divine et a la dignité de la personne humaine.

Certains parlent, a juste titre, de théonomie, ou dethéonomie participée, parce que l'obéissance libre de
I'nomme a la Loi de Dieu implique effectivement la participation de la raison et de la volonté humaines a la
sagesse et a la providence de Dieu. En défendant a 'hnomme de manger « de I'arbre de la connaissance du
bien et du mal » (Gn 2, 17), Dieu affrme qu'a l'origine I'hnomme ne posséde pas en propre cette «
connaissance », mais qu'il y participe seulement par la lumiére de la raison naturelle et de la révélation
divine qui lui manifestent les exigences et les appels de la Sagesse éternelle. On doit donc dire que la loi est
une expression de la Sagesse divine : en s'y soumettant, la liberté se soumet a la vérité de la création. C'est
pourquoi il convient de reconnaitre dans la liberté de la personne humaine l'image et la proximité de Dieu qui
est présent en tous (cf. Ep 4, 6) ; de méme, il faut confesser la majesté du Dieu de l'univers et vénérer la
sainteté de la Loi de Dieu infiniment transcendante. Deus semper maior 74.

Heureux I'hnomme qui se plait dans la Loi du Seigneur (cf. Ps 1, 1-2)

42. La liberté de I'nomme, formée sur le modele de celle de Dieu, n'est pas supprimée par son obéissance a
la Loi divine, mais elle ne demeure dans la vérité et elle n'est conforme a la dignité de I'nomme que par cette
obéissance, comme I'écrit clairement le Concile : « La dignité de 'hnomme exige de lui qu'il agisse selon un
choix conscient et libre, mi et déterminé par une conviction personnelle et non sous le seul effet de
poussées instinctives ou d'une contrainte extérieure. L'homme parvient a cette dignité lorsque, se délivrant
de toute servitude des passions, par le choix libre du bien, il marche vers sa destinée et prend soin de s'en
procurer réellement les moyens par son ingéniosité » 75.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



En tendant vers Dieu, vers Celui qui « seul est le Bon », I'homme doit accomplir le bien et éviter le mal
librement. Mais, pour cela, 'hnomme doit pouvoir distinguer le bien du mal. Et cela s'effectue surtout grace a
la lumiére de la raison naturelle, reflet en 'homme de la splendeur du visage de Dieu. Dans ce sens, saint
Thomas écrit en commentant un verset du Psaume 4 : « Quand le Psaume disait : " Offrez des sacrifices de
justice " (Ps 4, 6), il ajoutait comme pour ceux qui demandaient quelles sont ces ceuvres de justice : "
Beaucoup disent : Qui nous montrera le bien ? " et il leur donnait cette réponse : " Seigneur, nous avons la
lumiére de ta face imprimée en nous ", c'est-a-dire que la lumiére de notre raison naturelle, nous faisant
discerner ce qui est bien et ce qui est mal — ce qui releve de la loi naturelle —, n'est autre qu'une
impression en nous de la lumiére divine » 76. On voit la pourquoi cette loi est appelée loi naturelle : elle est
appelée ainsi non pas par rapport a la nature des étres irrationnels, mais parce que la raison qui la
promulgue est précisément celle de la nature humaine 77.

43. Le Concile Vatican Il rappelle que « la norme supréme de la vie humaine est la Loi divine elle-méme,
éternelle, objective et universelle, par laquelle Dieu, dans son dessein de sagesse et d'amour, régle, dirige et
gouverne le monde entier, ainsi que les voies de la communauté humaine. De cette Loi qui est sienne, Dieu
rend I'hnomme participant de telle sorte que, par une heureuse disposition de la providence divine, celui-ci
puisse toujours davantage accéder a l'immuable vérité » 78.

Le Concile renvoie & la doctrine classique sur la Loi éternelle de Dieu. Saint Augustin la définit comme « la
raison ou la volonté de Dieu qui permet de garder I'ordre naturel et interdit de le troubler » 79 ; Saint Thomas
I'identifie avec « la raison de la sagesse divine qui meut toute chose a la fin requise » 80. Et la sagesse de
Dieu est providence, amour qui veille. C'est donc Dieu lui-méme qui aime et qui veille, dans le sens le plus
littéral et fondamental, sur toute la création (cf. Sg 7, 22 ; 8, 11). Dieu prend soin des hommes autrement
que des étres non personnels : non pas « de I'extérieur » par les lois de la nature physique, mais « de
l'intérieur » par la raison qui, du fait qu'elle connait la Loi éternelle de Dieu par une lumiére naturelle, est en
mesure de montrer a 'hnomme la juste direction de son agir libre 81. De cette maniére, Dieu appelle I'homme
a participer a sa providence, voulant, par I'homme lui-méme, c'est-a-dire par son action raisonnable et
responsable, conduire le monde, non seulement le monde de la nature, mais encore celui des personnes
humaines. La loi naturelle se situe dans ce contexte, en tant qu'expression humaine de la Loi éternelle de
Dieu : « Parmi tous les étres — écrit saint Thomas —, la créature raisonnable est soumise a la providence
divine d'une maniére plus excellente par le fait qu'elle participe elle-méme de cette providence en
pourvoyant a soi-méme et aux autres. En cette créature, il y a donc une participation de la raison éternelle
selon laquelle elle posséde une inclination naturelle au mode d'agir et a la fin qui sont requis. C'est cette
participation de la Loi éternelle qui, dans la créature raisonnable, est appelée loi naturelle » 82.

44. L'Eglise s'est souvent référée a la doctrine thomiste de la loi naturelle, I'intégrant dans son enseignement
moral. Mon vénéré prédécesseur Léon XllI a ainsi souligné la soumission essentielle de la raison et de la loi
humaine a la Sagesse de Dieu et a sa Loi. Aprés avoir dit que « la loi naturelle est écrite et gravée dans le
coceur de chaque homme, car elle est la raison méme de I'hnomme lui ordonnant de bien faire et lui interdisant
de pécher », Léon XllIl renvoie a la « raison plus haute » du Législateur divin : « Mais cette prescription de la
raison humaine ne pourrait avoir force de loi, si elle n'était l'organe et l'interpréte d'une raison plus haute, a
laquelle notre esprit et notre liberté doivent obéissance ». En effet, 'autorité de la loi réside dans son pouvoir
d'imposer des devoirs, de conférer des droits et de sanctionner certains comportements : « Or tout cela ne
pourrait exister dans I'hnomme, s'il se donnait a lui-méme en Ilégislateur supréme la regle de ses propres
actes ». Et il conclut : « Il s'ensuit que la loi naturelle est la Loi éternelle elle-méme, inscrite dans les étres
doués de raison et les inclinant a I'acte et a la fin qui leur sont propres ; et elle n'est que la raison éternelle
du Dieu créateur et modérateur du monde » 83.

L'homme peut reconnaitre le bien et le mal grace au discernement du bien et du mal que lui-méme opére
par sa raison, en particulier par sa raison éclairée par la Révélation divine et par la foi, en vertu de la Loi que
Dieu a donnée au peuple élu, a commencer par les commandements du Sinai. Israél a été appelé a recevoir
et a vivre la Loi de Dieu comme don spécial et signe de I'élection et de I'Alliance divines, et en méme temps
comme attestation de la bénédiction de Dieu. Moise pouvait ainsi s'adresser aux fils d'lsraél et leur
demander : « Quelle est la grande nation dont les dieux se fassent aussi proches que le Seigneur notre Dieu
I'est pour nous chaque fois que nous l'invoquons ? Et quelle est la grande nation dont les lois et coutumes
soient aussi justes que toute cette Loi que je vous prescris aujourd'hui ? » (Dt 4, 7-8). C'est dans les
Psaumes que nous trouvons l'expression de la louange, de la gratitude et de la vénération que le peuple élu
est appelé a nourrir envers la Loi de Dieu, en méme temps que l'exhortation a la connaitre, a la méditer et a
la mettre en ceuvre dans la vie : « Heureux 'hnomme qui ne suit pas le conseil des impies, ni dans la voie des
égarés ne s'arréte, ni au siege des rieurs ne s'assied, mais se plait dans la Loi du Seigneur, mais murmure
sa Loi jour et nuit ! » (Ps 1, 1-2). « La Loi du Seigneur est parfaite, réconfort pour I'ame ; le témoignage du
Seigneur est véridique, sagesse du simple. Les préceptes du Seigneur sont droits, joie pour le coeur ; le
commandement du Seigneur est limpide, lumiére des yeux » (Ps 1918, 8-9).

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



45. L'Eglise accueille avec reconnaissance tout le dépét de la Révélation et le conserve avec amour ; elle le
considére avec un respect religieux quand elle remplit sa mission d'interpréter la Loi de Dieu de maniére
authentique a la lumiére de I'Evangile. En outre, I'Eglise recoit comme un don la Loi nouvelle qui est I'«
accomplissement » de la Loi de Dieu en Jésus Christ et dans son Esprit : c'est une loi « intérieure » (cf. Jr 31,
31-33), « écrite non avec de I'encre, mais avec I'Esprit du Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais sur
des tables de chair, sur les coeurs » (2 Co 3, 3) ; une loi de perfection et de liberté (cf. 2 Co 3, 17) ; C'est « la
Loi de I'Esprit qui donne la vie dans le Christ Jésus » (Rm 8, 2). Saint Thomas écrit au sujet de cette loi : «
On peut dire que c'est une loi 1 dans un premier sens : la loi de I'esprit est I'Esprit Saint 2 qui, habitant dans
I'ame, non seulement enseigne ce qu'il faut faire en éclairant l'intelligence sur les actes a accomplir, mais
encore incline a agir avec rectitude 3 Dans un deuxieme sens, la loi de I'esprit peut se dire de I'effet propre
de I'Esprit Saint, c'est-a-dire la foi opérant par la charité (Ga 5, 6) et qui, par 13, instruit intérieurement sur les
choses a faire 4 et dispose I'affection a agir » 84.

Méme si, dans la réflexion théologique et morale, on a pris I'habitude de distinguer la Loi de Dieu positive et
révélée de la loi naturelle, et, dans I'économie du salut, la loi « ancienne » de la loi « nouvelle », on ne peut
oublier que ces distinctions utiles et d'autres encore se référent toujours a la Loi dont l'auteur est le Dieu
unique lui-méme et dont le destinataire est 'nomme. Les différentes maniéres dont Dieu veille sur le monde
et sur I'homme dans I'histoire non seulement ne s'excluent pas, mais, au contraire, se renforcent I'une l'autre
et s'interpénétrent. Toutes proviennent du dessein éternel de sagesse et d'amour par lequel Dieu prédestine
les hommes « a reproduire I'image de son Fils » (Rm 8, 29) et elles le manifestent. Ce dessein ne comporte
aucune menace pour la liberté authentique de I'homme ; au contraire, I'accueil de ce dessein est l'unique
voie pour affirmer la liberté.

« lls montrent la réalité de la Loi inscrite en leur cceur » (Rm 2, 15).

46. Le prétendu conflit entre la liberté et la loi se présente a nouveau aujourd’hui avec une intensité
particuliere en ce qui concerne la loi naturelle, spécialement au sujet de la nature. En réalité, les débats sur
la nature et la liberté ont toujours accompagné I'histoire de la réflexion morale, prenant un tour aigu au
temps de la Renaissance et de la Réforme, comme on peut le remarquer dans les enseignements du
Concile de Trente 85. L'époque contemporaine est marquée par une tension analogue, bien que dans un
sens différent : le goGt de I'observation empirique, les processus de l'objectivité scientifique, le progrés
technique, certaines formes de libéralisme ont amené a opposer les deux termes, comme si la dialectique —
sinon méme le conflit — entre la liberté et la nature était une caractéristique qui structure I'histoire humaine.
En d'autres temps, il semblait que la « nature » soumettait totalement 'hnomme a ses dynamismes et méme
a ses déterminismes. Aujourd'hui encore, les coordonnées spatio-temporelles du monde sensible, les
constantes physico-chimiques, les dynamismes corporels, les pulsions psychiques, les conditionnements
sociaux, apparaissent a beaucoup de gens comme les seuls facteurs réellement décisifs des réalités
humaines. Dans ce contexte, les faits de nature morale eux-mémes sont souvent considérés, au mépris de
leur spécificité, comme s'il s'agissait de données statistiquement saisissables, de comportements
observables ou explicables par les seules données des mécanismes psychologiques et sociaux. C'est ainsi
que certains spécialistes de I'éthique, appelés par profession a examiner les faits et gestes de I'homme,
peuvent avoir la tentation de mesurer |'objet de leur savoir, ou méme leurs prescriptions, a partir d'un tableau
statistigue des comportements humains concrets et des valeurs admises par la majorité.

D'autres moralistes, inversement, soucieux d'éduquer aux valeurs, restent sensibles au prestige de la liberté,
mais la congoivent souvent en opposition, ou en conflit, avec la nature matérielle et biologique a laquelle elle
devrait progressivement s'imposer. A ce propos, diverses conceptions se rejoignent dans le méme oubli de
la qualité de créature de la nature et dans la méconnaissance de son intégralité. Pour certains, la nature se
trouve réduite a n'étre qu'un matériau de I'agir humain et de son pouvoir : elle devrait étre profondément
transformée ou méme dépassée par la liberté, parce qu'elle serait pour celle-ci une limite et une
négation.Pour d'autres, les valeurs économiques, sociales, culturelles et méme morales ne se constituent
que dans la promotion sans limites du pouvoir de I'homme ou de sa liberté : la nature ne désignerait alors
que tout ce qui, en I'homme et dans le monde, se trouve hors du champ de la liberté. Cette nature
comprendrait en premier lieu le corps humain, sa constitution et ses dynamismes : a ce donné physique
s'opposerait ce qui est « construit », c'est-a-dire la « culture », en tant qu'ceuvre et produit de la liberté. La
nature humaine, ainsi comprise, pourrait étre réduite a n'étre qu'un matériau biologique ou social toujours
disponible. Cela signifie, en dernier ressort, que la liberté se définirait par elle-méme et serait créatrice d'elle-
méme et de ses valeurs. C'est ainsi qu'a la limite 'nomme n'aurait méme pas de nature et qu'il serait a lui-
méme son propre projet d'existence. L'homme ne serait rien d'autre que sa liberté !

47. C'est dans ce contexte que sont apparues les objections du physicisme et du naturalisme contre la
conception traditionnelle de la loi naturelle : cette derniére présenterait comme lois morales celles qui ne
seraient en elles-mémes que des lois biologiques. On aurait ainsi attribué trop superficiellement a certains
comportements humains un caractére permanent et immuable et, a partir de 1a, on aurait prétendu formuler
des normes morales universellement valables. Selon certains théologiens, une telle « argumentation

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 20

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



biologiste ou naturaliste » serait méme présente dans certains documents du Magistére de I'Eglise,
spécialement dans ceux qui abordent le domaine de I'éthique sexuelle et matrimoniale. Ce serait en se
fondant sur une conception naturaliste de l'acte sexuel qu'auraient été condamnés comme moralement
inadmissibles la contraception, la stérilisation directe, I'auto-érotisme, les rapports pré-matrimoniaux, les
relations homosexuelles, de méme que la fécondation artificielle. Or, selon l'avis de ces théologiens,
I'évaluation moralement négative de ces actes ne prendrait pas convenablement en considération le
caractére rationnel et libre de 'homme, ni le conditionnement culturel de toute norme morale. lls disent que
I'hnomme, comme étre rationnel, non seulement peut, mais méme doit déterminer librement le sens de ses
comportements. Cette « détermination du sens » devra tenir compte, évidemment, des multiples limites de
I'étre humain qui est dans une condition corporelle et historique. Elle devra également tenir compte des
modeles de comportement et du sens qu'ils prennent dans une culture particuliere. Surtout, elle devra
respecter le commandement fondamental de I'amour de Dieu et du prochain. Mais Dieu — affirment-ils
ensuite — a créé I'homme comme étre rationnel et libre, il I'a laissé « a son conseil » et attend de lui qu'il
faconne lui-méme rationnellement sa vie. L'amour du prochain signifierait avant tout ou exclusivement le
respect pour la libre détermination de lui-méme. Les mécanismes du comportement propres a I'homme,
mais aussi ce qu'on appelle ses « inclinations naturelles », fonderaient tout au plus — disent-ils — une
orientation générale du comportement droit, mais ils ne pourraient pas déterminer la valeur morale des actes
humains singuliers, si complexes en fonction des situations.

48. Face a cette interprétation, il convient de considérer avec attention le rapport exact qui existe entre la
liberté et la nature humaine et, en particulier, la place du corps humain du point de vue de la loi naturelle.
Une liberté qui prétend étre absolue finit par traiter le corps humain comme un donné brut, dépourvu de
signification et de valeur morales tant que la liberté ne I'a pas saisi dans son projet. En conséquence, la
nature humaine et le corps apparaissent comme des présupposés ou des préliminaires, matériellement
nécessaires au choix de la liberté, mais extrinseéques a la personne, au sujet et a I'acte humain. Leurs
dynamismes ne pourraient pas constituer des points de référence pour le choix moral, parce que la finalité
de ces inclinations ne serait autre que des biens « physiques », que certains appellent « pré-moraux ». Les
prendre comme référence, pour y chercher des indications rationnelles dans I'ordre de la moralité, cela
devrait étre considéré comme du physicisme ou du biologisme. Dans ce contexte, la tension entre la liberté
et une nature congue dans un sens réducteur se traduit par une division a l'intérieur de I'nomme lui-méme.
Cette théorie morale n'est pas conforme a la vérité sur 'nomme et sur sa liberté. Elle contredit les
enseignements de I'Eglise sur l'unité de I'étre humain dont I'dme rationnelle est per se et essentialiter la
forme du corps 86. L'ame spirituelle et immortelle est le principe d'unité de I'étre humain, elle est ce pour
quoi il existe comme un tout — corpore et anima unus 87 — en tant que personne. Ces définitions ne
montrent pas seulement que méme le corps, auquel est promise la résurrection, aura part a la gloire ; elles
rappellent également le lien de la raison et de la volonté libre avec toutes les facultés corporelles et
sensibles. La personne, comprenant son corps, est entierement confiée a elle-méme, et c'est dans I'unité de
I'Ame et du corps qu'elle est le sujet de ses actes moraux. Grace a la lumiére de la raison et au soutien de la
vertu, la personne découvre en son corps les signes annonciateurs, I'expression et la promesse du don de
soi, en conformité avec le sage dessein du Créateur. C'est a la lumiére de la dignité de la personne humaine,
qui doit étre affirmée pour elle-méme, que la raison saisit la valeur morale spécifique de certains biens
auxquels la personne est naturellement portée. Et, puisque la personne humaine n'est pas réductible a une
liberté qui se projette elle-méme, mais qu'elle comporte une structure spirituelle et corporelle déterminée,
I'exigence morale premiére d'aimer et de respecter la personne comme une fin et jamais comme un simple
moyen implique aussi intrinsequement le respect de certains biens fondamentaux, hors duquel on tombe
dans le relativisme et dans l'arbitraire.

49. Une doctrine qui dissocie I'acte moral des dimensions corporelles de son exercice est contraire aux
enseignements de la Sainte Ecriture et de la Tradition : une telle doctrine fait revivre, sous des formes
nouvelles, certaines erreurs anciennes que I'Eglise a toujours combattues, car elles réduisent la personne
humaine a une liberté « spirituelle » purement formelle. Cette réduction méconnait la signification morale du
corps et des comportements qui s'y rattachent (cf. 1 Co 6, 19). L'Apbtre Paul déclare que n'hériteront du
Royaume de Dieu « ni impudiques, ni idolatres, ni adulteres, ni dépravés, ni gens de maeurs infames, ni
voleurs, ni cupides, pas plus qu'ivrognes, insulteurs ou rapaces » (1 Co 6, 9-10). Cette condamnation,
formellement exprimée par le Concile de Trente 88 met au nombre des « péchés mortels », ou des «
pratiques infames », certains comportements spécifiques dont I'acceptation volontaire empéche les croyants
d'avoir part a I'héritage promis. En effet, le corps et I'ame sont indissociables : dans la personne, dans
I'agent volontaire et dans l'acte délibéré, ils demeurent ou se perdent ensemble.

50. On peut alors comprendre le vrai sens de la loi naturelle : elle se réféere a la nature propre et originale de
I'hnomme, a la « nature de la personne humaine » 89, qui est la personne elle-méme dans I'unité de I'ame et
du corps, dans I'unité de ses inclinations d'ordre spirituel ou biologique et de tous les autres caractéres
spécifiques nécessaires a la poursuite de sa fin. « La loi morale naturelle exprime et prescrit les finalités, les

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



droits et les devoirs qui se fondent sur la nature corporelle et spirituelle de la personne humaine. Aussi ne
peut-elle pas étre congue comme normativité simplement biologique, mais elle doit étre définie comme
l'ordre rationnel selon lequel 'hnomme est appelé par le Créateur a diriger et a régler sa vie et ses actes, et,
en particulier, a user et a disposer de son propre corps » 90. Par exemple, I'origine et le fondement du devoir
de respecter absolument la vie humaine doivent étre cherchés dans la dignité propre a la personne et non
pas seulement dans l'inclination naturelle a conserver sa vie physique. Ainsi la vie humaine, tout en étant un
bien fondamental de 'homme, acquiert une signification morale par rapport au bien de la personne, qui doit
toujours étre reconnue pour elle-méme : s'il est toujours moralement illicite de tuer un étre humain innocent,
il peut étre licite et louable de donner sa vie (cf. Jn 15, 13) par amour du prochain ou pour rendre
témoignage a la vérité, et cela peut méme étre un devoir. En réalité, ce n'est qu'en référence a la personne
humaine dans sa « totalité unifiée », c'est-a-dire « une dme qui s'exprime dans un corps et un corps animé
par un esprit immortel » 91, que l'on peut déchiffrer le sens spécifiquement humain du corps. En effet, les
inclinations naturelles ne prennent une qualité morale qu'en tant qu'elles se rapportent a la personne
humaine et a sa réalisation authentique qui, d'autre part, ne peut jamais exister que dans la nature humaine.
L'Eglise sert 'hnomme en refusant les manipulations affectant la corporéité, qui en altérent la signification
humaine, et elle lui montre la voie de I'amour véritable, sur laquelle seule il peut trouver le vrai Dieu.

La loi naturelle ainsi comprise ne laisse pas place a la séparation entre la liberté et la nature. En effet, celles-
ci sont harmonieusement liées entre elles et intimement alliées 'une avec l'autre.

« Mais dés l'origine il n'en fut pas ainsi » (Mt 19, 8)

51. Le prétendu conflit entre la liberté et la nature retentit aussi sur l'interprétation de certains aspects
spécifiques de la loi naturelle, surtout de son universalité et de son immutabilité. « Ou donc ces régles sont-
elles écrites — se demandait saint Augustin —, 1 sinon dans le livre de la lumiere qu'on appelle vérité ?
C'est la qu'est inscrite toute loi juste, et de la qu'elle passe dans le cceur de I'homme qui fait ceuvre de justice,
non par mode de déplacement mais, pour ainsi dire, d'impression, comme |'effigie du sceau va se déposer
sur la cire sans quitter le sceau » 92.

C'est précisément grace a cette « vérité » que la loi naturelle suppose l'universalité. En tant qu'inscrite dans
la nature raisonnable de la personne, elle s'impose a tout étre doué de raison et vivant dans ['histoire. Pour
se perfectionner dans son ordre, la personne doit faire le bien et éviter le mal, veiller a la transmission et a la
préservation de la vie, affiner et développer les richesses du monde sensible, cultiver la vie sociale, chercher
la vérité, pratiquer le bien, contempler la beauté 93.

La coupure faite par certains entre la liberté des individus et la nature commune a tous, ainsi qu'il ressort de
certaines théories philosophiques qui ont une grande influence dans la culture contemporaine, obscurcit la
perception de l'universalité de la loi morale par la raison. Mais, du fait qu'elle exprime la dignité de la
personne humaine et établit le fondement de ses droits et de ses devoirs primordiaux, la loi naturelle est
universelle dans ses prescriptions et son autorité s'étend a tous les hommes. Cette universalité ne laisse pas
de c6té la singularité des étres humains, et elle ne s'oppose pas a l'unicité et au caractére irremplacable de
chaque personne ; au contraire, elle inclut a leur source tous ses actes libres qui doivent attester
l'universalité du bien authentique. En se soumettant a la loi commune, nos actes construisent la vraie
communion des personnes et, avec la grace de Dieu, mettent en pratique la charité, « en laquelle se noue la
perfection » (Col 3, 14). Au contraire, quand ils méconnaissent ou seulement ignorent la loi, de maniére
responsable ou non, nos actes blessent la communion des personnes, au préjudice de tous.

52. Il est juste et bon, toujours et pour tous, de servir Dieu, de lui rendre le culte requis et d'honorer nos
parents en vérité. Ces préceptes positifs, qui prescrivent d'accomplir certaines actions et de cultiver
certaines attitudes, obligent universellement et ils sont immuables 94 ; ils réunissent dans le méme bien
commun tous les hommes de toutes les époques de I'histoire, créés pour « la méme vocation et la méme
destinée divine » 95. Ces lois universelles et permanentes correspondent a ce que connait la raison pratique
et elles sont appliquées dans les actes particuliers par le jugement de la conscience. Le sujet qui agit
assimile personnellement la vérité contenue dans la loi : il s'approprie et fait sienne cette vérité de son étre
par ses actes et par les vertus correspondantes. Les préceptes négatifs de la loi naturelle sont
universellement valables : ils obligent tous et chacun, toujours et en toute circonstance. En effet, ils
interdisent une action déterminée semper et pro semper, sans exception, parce que le choix d'un tel
comportement n'est en aucun cas compatible avec la bonté de la volonté de la personne qui agit, avec sa
vocation a la vie avec Dieu et a la communion avec le prochain. Il est défendu a tous et toujours de
transgresser des préceptes qui interdisent, a tous et a tout prix, d'offenser en quiconque et, avant tout, en
soi-méme la dignité personnelle commune a tous.

D'autre part, le fait que seuls les commandements négatifs obligent toujours et en toutes circonstances ne
veut pas dire que les prohibitions soient plus importantes dans la vie morale que le devoir de faire le bien,
exprimé par les comportements positifs. La raison en est plutét la suivante : le commandement de I'amour
de Dieu et de I'amour du prochain ne comporte dans sa dynamique positive aucune limite supérieure, mais il
a une limite inférieure en dessous de laquelle il est violé. En outre, ce que I'on doit faire dans une situation

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



déterminée dépend des circonstances, qui ne sont pas toutes prévisibles a l'avance ; au contraire, il y a des
comportements qui ne peuvent jamais, et dans aucune situation, étre la réponse juste, c'est-a-dire conforme
a la dignité de la personne. Enfin, il est toujours possible que 'homme, sous la contrainte ou en d'autres
circonstances, soit empéché d'accomplir certaines bonnes actions ; mais il ne peut jamais étre empéché de
ne pas faire certaines actions, surtout s'il est prét a mourir plutét que de faire le mal.

L'Eglise a toujours enseigné que l'on ne doit jamais choisir des comportements prohibés par les
commandements moraux, exprimés sous forme négative par I'Ancien et le Nouveau Testament. Comme on
I'a vu, Jésus lui-méme redit qu'on ne peut déroger a ces interdictions : « Si tu veux entrer dans la vie,
observe les commandements 1. " Tu ne tueras pas, tu ne commettras pas d'adultére, tu ne voleras pas, tu
ne porteras pas de faux témoignage " » (Mt 19, 17-18).

53. L'homme contemporain se montre trés sensible a l'historicité et a la culture, et cela améne certains a
douter de l'immutabilité de la loi naturelle elle-méme et donc de l'existence de « normes objectives de la
moralité » 96 valables pour tous les hommes actuellement et a I'avenir, comme elles I'étaient déja dans le
passé : est-il possible d'affirmer que sont universellement valables pour tous et permanentes certaines
déterminations rationnelles établies dans le passé, alors qu'on ignorait le progres que I'humanité devait faire
par la suite ?

On ne peut nier que I'homme se situe toujours dans une culture particuliere, mais on ne peut nier non plus
que I'hnomme ne se définit pas tout entier par cette culture. Du reste, le progrés méme des cultures montre
qu'il existe en 'hnomme quelque chose qui transcende les cultures. Ce « quelque chose » est précisément la
nature de I'hnomme : cette nature est la mesure de la culture et la condition pour que I'homme ne soit
prisonnier d'aucune de ses cultures, mais pour qu'il affirme sa dignité personnelle dans une vie conforme a
la vérité profonde de son étre. Si I'on remettait en question les éléments structurels permanents de 'hnomme,
qui sont également liés a sa dimension corporelle méme, non seulement on irait contre I'expérience
commune, mais on rendrait incompréhensible la référence que Jésus a faite a « l'origine », justement
lorsque le contexte social et culturel du temps avait altéré le sens originel et le réle de certaines normes
morales (cf. Mt 19, 1-9). Dans ce sens, I'Eglise « affirme que, sous tous les changements, bien des choses
demeurent qui ont leur fondement ultime dans le Christ, le méme hier, aujourd'hui et a jamais » 97. C'est lui
le « Principe » qui, ayant assumé la nature humaine, I'éclaire définitivement dans ses éléments constitutifs et
dans le dynamisme de son amour envers Dieu et envers le prochain 98.

Il convient assurément de rechercher et de trouver la formulation la plus appropriée des normes morales
universelles et permanentes selon les contextes culturels divers, plus a méme d'en exprimer constamment
I'actualité historique, d'en faire comprendre et d'en interpréter authentiquement la vérité. Cette vérité de la loi
morale — de méme que celle du « dépbt de la foi » — se déploie a travers les siécles : les normes qui
I'expriment restent valables dans leur substance, mais elles doivent étre précisées et déterminées « eodem
sensu eademque sententia » 99 selon les circonstances historiques par le Magistére de I'Eglise, dont la
décision est précédée et accompagnée par l'effort de lecture et de formulation fourni par la raison des
croyants et par la réflexion théologique 100.

Il. La conscience et la vérité
Le sanctuaire de 'hnomme

54. Le lien qui existe entre la liberté de I'homme et la Loi de Dieu se noue dans le « coeur » de la personne,
c'est-a-dire dans sa conscience morale : « Au fond de sa conscience — écrit le Concile Vatican Il —,
I'nomme découvre la présence d'une loi qu'il ne s'est pas donnée lui-méme, mais a laquelle il est tenu
d'obéir. Cette voix, qui ne cesse de le presser d'aimer et d'accomplir le bien et d'éviter le mal, résonne au
moment opportun dans l'intimité de son cceur : " Fais ceci, évite cela ". Car c'est une Loi inscrite par Dieu au
coeur de 'nomme ; sa dignité est de lui obéir, et c'est elle qui le jugera (cf. Rm 2, 14-16) » 101.

C'est pourquoi la facon de comprendre le lien entre la liberté et la loi se rattache étroitement a l'interprétation
que l'on donne de la conscience morale. De ce fait, les tendances culturelles rappelées plus haut, opposant
et séparant la liberté et |a loi tout en exaltant la liberté de maniére idolatrique, conduisent a une interprétation
« créative » de la conscience morale, qui s'écarte de la position traditionnelle de I'Eglise et de son Magistere.
55. Suivant I'opinion de divers théologiens, la fonction de la conscience aurait été réduite, au moins pendant
certaines périodes du passé, a une simple application de normes morales générales aux cas particuliers qui
se posent au cours de la vie d'une personne. Mais de telles normes, disent-ils, ne peuvent étre aptes a
accueillir et a respecter la spécificité intégrale et unique de chacun des actes concrets des personnes ; elles
peuvent aussi aider en quelque maniére a une juste évaluation de la situation, mais elle ne peuvent se
substituer aux personnes dans leurs décisions personnelles sur le comportement a adopter dans des cas
déterminés. Deés lors, cette critique de linterprétation traditionnelle de la nature humaine et de son
importance pour la vie morale ameéne certains auteurs a affirmer que de telles normes sont moins un critére
objectif et contraignant pour les jugements de conscience qu'une perspective générale qui, en premiéere

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



approximation, aide I'nomme a ordonner avec cohérence sa vie personnelle et sa vie sociale. Ces auteurs
relévent encore la complexité propre au phénoméne de la conscience : elle se réfere intimement a toute la
sphére psychologique et affective ainsi qu'aux multiples influences de I'environnement social et culturel de la
personne. D'autre part, on exalte au plus haut point la valeur de la conscience, définie par le Concile lui-
méme comme « le sanctuaire de 'hnomme, le lieu ou il est seul avec Dieu et ou sa voix se fait entendre » 102.
Cette voix, dit-on, améne 'hnomme moins a une observation scrupuleuse des normes universelles qu'a une
prise en compte créative et responsable des missions personnelles que Dieu lui confie.

Dans leur volonté de mettre en relief le caractére « créatif » de la conscience, certains auteurs donnent a
ses actes le nom de « décisions » et non plus de « jugements » : c'est seulement en prenant ces décisions
de maniére « autonome » que I'nomme pourrait atteindre sa maturité morale. Il ne manque pas d'esprits
pour estimer que ce processus de maturation se verrait contrarié par la position trop catégorique que prend,
sur bien des questions morales, le Magistére de I'Eglise, dont les interventions feraient naitre, chez les
fidéles, d'inutiles conflits de conscience.

56. Pour justifier de telles positions, certains ont proposé une sorte de double statut de la vérité morale. En
plus du niveau doctrinal et abstrait, il faudrait reconnaitre l'originalité d'une certaine considération
existentielle plus concrete. Celle-ci, compte tenu des circonstances et de la situation, pourrait Iégitimement
fonder des exceptions a la régle générale et permettre ainsi d'accomplir pratiguement, avec une bonne
conscience, ce que la loi morale qualifie d'intrinséquement mauvais. Ainsi s'instaure dans certains cas une
séparation, voire une opposition, entre la doctrine du précepte valable en général et la norme de la
conscience de chacun, qui déciderait effectivement, en derniére instance, du bien et du mal. Sur ce
fondement, on prétend établir la Iégitimité de solutions prétendument « pastorales », contraires aux
enseignements du Magistére, et justifier une herméneutique « créatrice », d'aprés laquelle la conscience
morale ne serait nullement obligée, dans tous les cas, par un précepte négatif particulier.

Il n'est personne qui ne comprenne qu'avec ces positions on se trouve devant une mise en question de
l'identité méme de la conscience morale face a la liberté de I'homme et a la Loi de Dieu. Seuls les
éclaircissements apportés plus haut sur le lien entre liberté et loi, lien fondé sur la vérité, rendent possible le
discernement a faire sur cette interprétation « créative » de la conscience.

Le jugement de la conscience

57. Le texte de la Lettre aux Romains, qui nous a fait saisir I'essence de la loi naturelle, montre également le
sens biblique de la conscience, surtout dans son lien spécifique avec la loi : « Quand des paiens privés de la
Loi accomplissent naturellement les prescriptions de la Loi, ces hommes, sans posséder de Loi, se tiennent
a eux-mémes lieu de Loi ; ils montrent la réalité de cette loi inscrite en leur cceur, a preuve le témoignage de
leur conscience, ainsi que les jugements intérieurs de blame ou d'éloge qu'ils portent les uns sur les autres »
(Rm 2, 14-15).

D'apres les paroles de saint Paul, la conscience place, en un sens, I'homme devant la Loi, en devenant elle-
méme un « témoin » pour I'nomme : témoin de sa fidélité ou de son infidélité a la Loi, c'est-a-dire de sa
droiture fonciére ou de sa malice morale. La conscience est I'unique témoin : ce qui se produit a l'intime de la
personne est voilé aux yeux de tous ceux qui sont a l'extérieur. La conscience ne donne son témoignage
qu'a la personne elle-méme. Et, de son céte, seule la personne peut connaitre sa réponse a la voix de sa
propre conscience.

58. On n'évaluera jamais comme il le faudrait I'importance de ce dialogue intime de 'hnomme avec lui-méme.
Mais, en réalité, il s'agit du dialogue de 'nomme avec Dieu, auteur de la Loi, modéle premier et fin ultime de
I'hnomme. « La conscience — écrit saint Bonaventure — est comme le héraut et le messager de Dieu ; ce
qu'il dit, elle ne le prescrit pas d'elle-méme, mais elle le prescrit comme venant de Dieu, a la maniere d'un
héraut lorsqu'il proclame I'édit du roi. Il en résulte que la conscience a le pouvoir d'obliger » 103. On peut
donc dire que la conscience donne le témoignage de la droiture et de la malice de I'homme a I'homme lui-
méme, mais en méme temps et avant tout, qu'elle est le témoignage de Dieu lui-méme, dont la voix et le
jugement pénétrent l'intime de 'homme jusqu'aux racines de son ame, en l'appelant fortiter et suaviter a
l'obéissance : « La conscience morale n'enferme pas I'homme dans une solitude insurmontable et
impénétrable, mais elle I'ouvre a I'appel, a la voix de Dieu. C'est |a et nulle part ailleurs que résident tout le
mystére et la dignité de la conscience morale, dans l'existence, c'est-a-dire le lieu, I'espace sacré ou Dieu
parle a 'homme » 104.

59. Saint Paul ne se borne pas a reconnaitre que la conscience joue le role de « témoin », mais il révele
également la maniere dont elle s'acquitte d'une telle fonction. Il s'agit de « raisonnements », qui blament ou
qui louent les paiens selon leur comportement (cf. Rm 2, 15). Le terme de « raisonnements » met en lumiere
le caractére spécifique de la conscience, qui est d'émettre un jugement moral sur I'homme et sur ses actes,
jugement d'absolution ou de condamnation selon que les actes humains sont ou non conformes a la Loi de
Dieu écrite dans le coeur. C'est bien du jugement porté sur les actes et, en méme temps, sur leur auteur et
sur le moment de son achévement que parle I'Apbtre Paul dans le méme texte : « 1 au jour ou Dieu jugera
les pensées secretes des hommes, selon mon Evangile, par le Christ Jésus » (Rm 2, 16).

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le jugement de la conscience est un jugement pratique, un jugement qui intime a 'homme ce qu'il doit faire
ou ne pas faire, ou bien qui évalue un acte déja accompli par lui. C'est un jugement qui applique a une
situation concréte la conviction rationnelle que I'on doit aimer, faire le bien et éviter le mal. Ce premier
principe de la raison pratique appartient a la loi naturelle, et il en constitue méme le fondement, car il
exprime la lumiere originelle sur le bien et sur le mal, reflet de la sagesse créatrice de Dieu qui, comme une
étincelle indestructible (scintilla animae), brille dans le cceur de tout homme. Mais, tandis que la loi naturelle
met en lumiére les exigences objectives et universelles du bien moral, la conscience applique la loi au cas
particulier, et elle devient ainsi pour I'homme un impératif intérieur, un appel a faire le bien dans les
situations concrétes. La conscience formule ainsi I'obligation morale a la lumiére de la loi naturelle : c'est
l'obligation de faire ce que I'nomme, par un acte de sa conscience, connait comme un bien qui lui est
désigné ici et maintenant. Le caractére universel de la loi et de I'obligation n'est pas supprimé, mais bien
plutdét reconnu, quand la raison en détermine les applications dans la vie quotidienne. Le jugement de la
conscience affirme « en dernier ressort » la conformité d'un comportement concret a la loi ; il formule la
norme la plus immédiate de la moralité d'un acte volontaire, en réalisant « |'application de la loi objective a
un cas particulier » 105.

60. Comme la loi naturelle elle-méme et comme toute connaissance pratique, le jugement de la conscience
a un caractere impératif : 'hnomme doit agir en s'y conformant. Si 'nomme agit contre ce jugement ou si, par
défaut de certitude sur la justesse ou la bonté d'un acte déterminé, il I'accomplit, il est condamné par sa
conscience elle-méme, norme immédiate de la moralité personnelle. La dignité de cette instance rationnelle
et l'autorité de sa voix et de ses jugements découlent de la vérité sur le bien et sur le mal moral qu'elle est
appelée a entendre et a exprimer. Cette vérité est établie par la « Loi divine », norme universelle et objective
de la moralité. Le jugement de la conscience ne définit pas la loi, mais il atteste I'autorité de la loi naturelle et
de la raison pratique en rapport avec le Bien supréme par lequel la personne humaine se laisse attirer et
dont elle recoit les commandements : « La conscience n'est donc pas une source autonome et exclusive
pour décider ce qui est bon et ce qui est mauvais ; au contraire, en elle est profondément inscrit un principe
d'obéissance a I'égard de la norme objective qui fonde et conditionne la conformité de ses décisions aux
commandements et aux interdits qui sont a la base du comportement humain » 106.

61. La vérité sur le bien moral, énoncée par la loi de la raison, est reconnue de maniere pratique et concréte
par le jugement de la conscience qui pousse a assumer la responsabilité du bien accompli et du mal
commis : si 'homme commet le mal, le juste jugement de sa conscience demeure en lui témoin de la vérité
universelle du bien, comme de la malice de son choix particulier. Mais le verdict de la conscience demeure
aussi en lui comme un gage d'espérance et de miséricorde : tout en dénongant le mal commis, il rappelle
également le pardon a demander, le bien a faire et la vertu a rechercher toujours, avec la grace de Dieu.
Ainsi, dans le jugement pratique de la conscience, qui impose a la personne l'obligation d'accomplir un acte
déterminé, se réveéle le lien entre la liberté et la vérité. C'est précisément pourquoi la conscience se
manifeste par des actes de « jugement » qui reflétent la vérité sur le bien, et non comme des « décisions »
arbitraires. Le degré de maturité et de responsabilité de ces jugements — et, en définitive, de I'homme, qui
en est le sujet — se mesure non par la libération de la conscience par rapport a la vérité objective, en vue
d'une prétendue autonomie des décisions personnelles, mais, au contraire, par une pressante recherche de
la vérité et, dans I'action, par la remise de soi a la conduite de cette conscience.

Chercher la vérité et le bien

62. Pour la conscience, en tant que jugement d'un acte, une erreur est toujours possible. « Il arrive souvent
— écrit le Concile — que la conscience s'égare, par suite d'une ignorance invincible, sans perdre pour
autant sa dignité. Ce que I'on ne peut dire lorsque I'nomme se soucie peu de rechercher le vrai et le bien et
lorsque I'habitude du péché rend peu a peu sa conscience presque aveugle » 107. Dans ces quelques
lignes, le Concile fournit une synthése de la doctrine élaborée par I'Eglise au cours des siecles sur la
conscience erronée.

Il est certain que, pour avoir une « bonne conscience » (1 Tm 1, 5), I'homme doit chercher la vérité et juger
selon cette vérité. Comme le dit 'Ap6tre Paul, la conscience doit étre éclairée par I'Esprit Saint (cf. Rm 9, 1) ;
elle doit étre « pure » (2 Tm 1, 3) ; elle ne doit pas falsifier avec astuce la parole de Dieu, mais manifester
clairement la vérité (cf. 2 Co 4, 2). D'autre part, le méme Apbtre donne aux chrétiens ce conseil : « Ne vous
modelez pas sur le monde présent, mais que le renouvellement de votre jugement vous transforme et vous
fasse discerner la volonté de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui plait, ce qui est parfait » (Rm 12, 2).
L'avertissement de Paul nous incite a la vigilance, car il nous fait remarquer que, dans les jugements de
notre conscience, se cache toujours la possibilité de I'erreur. La conscience n'est pas un juge infaillible : elle
peut se tromper. Néanmoins, I'erreur de la conscience peut étre le fruit d'une ignorance invincible, c'est-a-
dire d'une ignorance dont le sujet n'est pas conscient et dont il ne peut sortir par lui-méme.

Dans le cas ou cette ignorance invincible n'est pas coupable, nous rappelle le Concile, la conscience ne
perd pas sa dignité, parce que, tout en nous orientant pratiquement dans un sens qui s'écarte de I'ordre

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



moral objectif, elle ne cesse de parler au nom de la vérité sur le bien que le sujet est appelé a rechercher
sincerement.

63. Quoi qu'il en soit, c'est toujours de la vérité que découle la dignité de la conscience : dans le cas de la
conscience droite, il s'agit de la vérité objective recue par 'homme, et, dans celui de la conscience erronée, il
s'agit de ce que I'homme considére par erreur subjectivement vrai. Il n'est jamais acceptable de confondre
une erreur « subjective » sur le bien moral avec la vérité « objective », rationnellement proposée a I'hnomme
en vertu de sa fin, ni de considérer que la valeur morale de l'acte accompli avec une conscience vraie et
droite équivaut a celle de I'acte accompli en suivant le jugement d'une conscience erronée 108. Le mal
commis a cause d'une ignorance invincible ou d'une erreur de jugement non coupable peut ne pas étre
imputable a la personne qui le commet ; mais, méme dans ce cas, il n'en demeure pas moins un mal, un
désordre par rapport a la vérité sur le bien. En outre, le bien non reconnu ne contribue pas a la progression
morale de la personne qui I'accomplit : il ne lui confére aucune perfection et ne l'aide pas a se tourner vers le
Bien supréme. Ainsi, avant de nous sentir facilement justifiés au nom de notre conscience, nous devrions
méditer la parole du Psaume : « Qui s'avise de ses faux pas ? Purifie-moi du mal caché » (Ps 1918, 13). Il y
a des fautes que nous ne parvenons pas a voir et qui n'en demeurent pas moins des fautes, parce que nous
avons refusé de nous tourner vers la lumiere (cf. Jn 9, 39-41).

La conscience, en tant que jugement concret ultime, compromet sa dignité lorsqu'elle est coupablement
erronée, ou « lorsque 'homme se soucie peu de chercher la vérité et le bien, et lorsque I'habitude du péché
rend peu a peu sa conscience presque aveugle » 109. C'est au danger d'une déformation de la conscience
que Jésus fait allusion quand il donne cet avertissement : « La lampe du corps, c'est I'ceil ; si donc ton ceil
est sain, ton corps tout entier sera lumineux. Mais si ton ceil est malade, ton corps tout entier sera ténébreux.
Si donc la lumiéere qui est en toi est ténebres, quelles ténébres | » (Mt 6, 22-23).

64. Dans les paroles de Jésus rappelées plus haut, nous trouvons également I'appel a former la conscience
et a la rendre objet d'une conversion continuelle a la vérité et au bien. Il faut lire de maniere analogue
I'exhortation de I'Apbtre a ne pas se conformer a la mentalité de ce monde, mais a se transformer en
renouvelant notre jugement (cf. Rm 12, 2). En réalité, c'est le « coeur » tourné vers le Seigneur et vers
I'amour du bien qui est la source des jugements vrais de la conscience. En effet, « pour pouvoir discerner la
volonté de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui plait, ce qui est parfait » (Rm 12, 2), la connaissance de la Loi de
Dieu est certes généralement nécessaire, mais elle n'est pas suffisante : il est indispensable qu'il existe une
sorte de «connaturalité » entre I'homme et le bien véritable 110. Une telle connaturalité s'enracine et se
développe dans les dispositions vertueuses de I'nomme lui-méme : la prudence et les autres vertus
cardinales, et d'abord les vertus théologales de foi, d'espérance et de charité. C'est en ce sens que Jésus a
dit : « Celui qui fait la vérité vient a la lumiéere » (Jn 3, 21).

Pour former leur conscience, les chrétiens sont grandement aidés par I'Eglise et par son Magistére, ainsi
que l'affirme le Concile : « Les fidéles du Christ, pour se former la conscience, doivent prendre en sérieuse
considération la doctrine sainte et certaine de I'Eglise. De par la volonté du Christ, en effet, I'Eglise
catholique est maitresse de Vvérité ; sa fonction est d'exprimer et d'enseigner authentiquement la vérité qui
est le Christ, en méme temps que de déclarer et de confirmer, en vertu de son autorité, les principes de
l'ordre moral découlant de la nature méme de 'homme » 111. L'autorité de I'Eglise, qui se prononce sur les
questions morales, ne lése donc en rien la liberté de conscience des chrétiens : d'une part, la liberté de
conscience n'est jamais une liberté affranchie « de » la vérité, mais elle est toujours et seulement « dans » la
vérité ; et, d'autre part, le Magistere ne fournit pas a la conscience chrétienne des vérités qui lui seraient
étrangeres, mais il montre au contraire les vérités qu'elle devrait déja posséder en les déployant a partir de
I'acte premier de la foi. L'Eglise se met toujours et uniquement au service de la conscience, en l'aidant a ne
pas étre ballottée a tout vent de doctrine au gré de l'imposture des hommes (cf. Ep 4, 14), a ne pas dévier
de la vérité sur le bien de I'homme, mais, surtout dans les questions les plus difficiles, a atteindre slrement
la vérité et a demeurer en elle.

Ill. Le choix fondamental et les comportements concrets
« Que cette liberté ne donne pas prétexte a satisfaire la chair » (Ga 5, 13)

65. L'intérét que I'on accorde de maniére particulierement vive aujourd'hui a la liberté conduit de nombreux
spécialistes, dans les sciences humaines ou théologiques, a développer une analyse plus pénétrante de sa
nature et de ses dynamismes. On reléve a juste titre que la liberté ne consiste pas seulement a choisir telle
ou telle action particuliere ; mais elle est, au centre de tels choix, une décision sur soi et une fagon de
conduire sa vie pour ou contre le Bien, pour ou contre la Vérité, en dernier ressort pour ou contre Dieu. On a
raison de souligner I'importance primordiale de certains choix qui donnent « forme » a toute la vie morale
d'un homme et constituent comme un cadre dans lequel pourront se situer et se développer d'autres choix
quotidiens particuliers.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Certains auteurs, toutefois, proposent une révision bien plus radicale du rapport entre la personne et ses
actes. lls parlent d'une « liberté fondamentale », plus profonde que la liberté de choix et distincte d'elle ; sans
la prendre en considération, on ne pourrait ni comprendre ni évaluer correctement les actes humains.
D'aprés ces auteurs, dans la vie morale, le r6le-clé serait a attribuer a une « option fondamentale », mise en
ceuvre par la liberté fondamentale grace a laquelle la personne décide pour elle-méme de maniére globale,
non par un choix précis, conscient et réfléchi, mais de maniére « transcendantale » et « athématique ». Les
actes particuliers qui découlent de cette option ne constitueraient que des tentatives partielles et jamais
déterminantes pour I'exprimer; ils n'en seraient que les « signes » ou les symptémes.

L'objet immédiat de ces actes, dit-on, n'est pas le bien absolu — face auquel la liberté de la personne
s'exprimerait a un niveau transcendantal — mais ce sont les biens particuliers —, ou encore « catégoriels ».
Or, d'apres I'opinion de quelques théologiens, aucun de ces biens, partiels par nature, ne pourrait déterminer
la liberté de 'homme comme personne dans son intégralité, méme si ce n'était que par leur réalisation ou
par leur refus que I'homme pouvait exprimer son option fondamentale.

On en vient ainsi a introduire une distinction entre I'option fondamentale et les choix délibérés de com-
portements concrets, distinction qui, chez certains auteurs, prend la forme d'une dissociation, lorsqu'ils
réservent expressément les notions de « bien » et de « mal » moral a la dimension transcendantale propre a
l'option fondamentale, qualifiant de « justes » ou de « fautifs » les choix des comportements particuliers «
intramondains » qui concernent les relations de 'hnomme avec lui-méme, avec les autres et avec le monde
des choses. Il semble ainsi que se dessine, a I'intérieur de I'agir humain, une scission entre deux niveaux de
moralité : d'une part, I'ordre du bien et du mal, qui dépend de la volonté, et, d'autre part, les comportements
déterminés, qui ne sont jugés moralement justes ou fautifs qu'en fonction d'un calcul technique du rapport
entre biens et maux « pré-moraux » ou « physiques », conséquences effectives de I'action. On en arrive au
point qu'un comportement concret, méme librement choisi, est considéré comme un processus purement
physique et non selon les critéres propres de I'acte humain. Dés lors, on réserve la qualification proprement
morale de la personne a I'option fondamentale, en ne I'appliquant ni totalement ni partiellement au choix des
actes particuliers et des comportements concrets.

66. Il n'est pas douteux que la doctrine morale chrétienne, par ses racines bibliques, reconnait l'importance
particuliere d'un choix fondamental qui qualifie la vie morale et qui engage radicalement la liberté devant
Dieu. Il s'agit du choix de la foi, de I'obéissance de la foi (cf. Rm 16, 26), « par laquelle 'homme s'en remet
tout entier et librement a Dieu dans " un complet hommage d'intelligence et de volonté " » 112. Cette « foi,
opérant par la charité » (Ga 5, 6), vient du centre de 'nomme, de son « cceur » (cf. Rm 10, 10), et elle est
appelée, a partir de 1a, a fructifier dans les ceuvres (cf. Mt 12, 33-35 ; Lc 6, 43-45 ; Rm 8, 5-8 ; Ga 5, 22).
Dans le Décalogue, on trouve, en téte des différents commandements, I'expression fondamentale : « Je suis
le Seigneur, ton Dieu... » (Ex 20, 2) qui, donnant leur sens authentique aux prescriptions particuliéres,
multiples et variées, confére a la morale de I'Alliance sa cohérence, son unité et sa profondeur. Le choix
fondamental d'lsraél concerne alors le commandement fondamental (cf. Jos 24, 14-25 ; Ex 19, 3-8 ; Mi 6, 8).
La morale de la Nouvelle Alliance est, elle aussi, dominée par I'appel fondamental de Jésus a venir a sa «
suite » — ainsi qu'il le dit au jeune homme : « Si tu veux étre parfait... viens et suis-moi » (Mt 19, 21) —: a
cet appel, le disciple répond par une décision et un choix radicaux. Les paraboles évangéliques du trésor et
de la perle précieuse, pour laquelle on vend tout ce qu'on posséde, sont des images par- lantes et vivantes
du caractére radical et inconditionnel du choix qu'exige le Royaume de Dieu. Le caractére absolu du choix
de suivre Jésus est admirablement exprimé par ses paroles : « Qui veut sauver sa vie la perdra, mais qui
perdra sa vie a cause de moi et de I'Evangile la sauvera » (Mc 8, 35).

L'appel de Jésus, « viens et suis-moi », montre le haut degré de liberté accordé a 'homme et, en méme
temps, il atteste la vérité et la nécessité des actes de foi et des décisions dont on peut dire qu'elles relévent
de l'option fondamentale. Dans les paroles de saint Paul, nous trouvons une semblable exaltation de la
liberté humaine : « Vous, mes freéres, vous avez été appelés a la liberté » (Ga 5, 13). Mais I'Apétre ajoute
immédiatement un sérieux avertissement : « Seulement, que cette liberté ne donne pas prétexte a satisfaire
la chair ». On entend ici I'écho de ce qu'il avait dit plus haut : « C'est pour que nous restions libres que le
Christ nous a libérés. Donc tenez bon et ne vous remettez pas sous le joug de l'esclavage » (Ga 5, 1).
L'Apdtre Paul nous invite a la vigilance : la liberté est toujours soumise a la menace de l'esclavage. Et c'est
justement le moment de faire un acte de foi — au sens d'une option fondamentale — qui soit distinct du
choix des actes particuliers, pour reprendre les opinions évoquées plus haut.

67. Ces opinions contredisent donc I'enseignement biblique lui-méme qui concoit 'option fondamentale
comme un choix véritable de la liberté et qui établit un lien étroit entre ce choix et les actes particuliers. Par
son choix fondamental, I'homme est capable d'orienter sa vie et de tendre, avec l'aide de la grace, vers sa
fin, en suivant l'appel divin. Mais cette capacité s'exerce effectivement dans les choix particuliers d'actes
déterminés, par lesquels I'homme se conforme délibérément a la volonté, a la sagesse et a la Loi de Dieu. Il
faut donc affirmer que ce qu'on appelle I'option fondamentale, dans la mesure ou elle se distingue d'une
intention générale et par conséquent non encore déterminée de maniére a faire prendre a la liberté une

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



forme qui I'engage, est toujours mise en ceuvre grace a des choix conscients et libres. C'est précisément
pourquoi elle est récusée lorsque 'homme engage sa liberté par des choix conscients qui s'y opposent, en
matiére moralement grave.

Séparer option fondamentale et comportements concrets revient a contredire l'intégrité substantielle ou
l'unité personnelle de l'agent moral, corps et ame. Si une option fondamentale fait abstraction des
potentialités qu'elle met en action et des déterminations qui I'expriment, elle ne rend pas justice a la finalité
rationnelle immanente a I'agir de 'homme et a chacun de ses choix délibérés. En réalité, la moralité des
actes humains ne se déduit pas seulement de lintention, de l'orientation ou de l'option fondamentale,
entendue au sens d'une intention qui ne comporte pas d'engagements bien déterminés ou qui ne serait pas
suivie d'un effort réel dans les divers domaines ou doit s'exercer la vie morale. On ne peut juger de la
moralité, dés lors qu'on omet de vérifier si le choix délibéré d'un comportement concret est conforme ou
contraire a la dignité et a la vocation intégrale de la personne humaine. Tout choix implique toujours une
référence de la volonté délibérée aux biens et aux maux présentés par la loi naturelle comme des biens a
rechercher et des maux a éviter. Si I'on considére les préceptes moraux positifs, la prudence doit toujours
vérifier leur pertinence dans une situation déterminée, en tenant compte, par exemple, d'autres devoirs peut-
étre plus importants ou plus urgents. Mais les préceptes moraux négatifs, c'est-a-dire ceux qui interdisent
certains actes ou comportements concrets comme intrinséquement mauvais, n'admettent aucune exception
légitime ; ils ne laissent aucun espace moralement acceptable pour « créer » une quelconque détermination
contraire. Une fois reconnue dans les faits la qualification morale d'une action interdite par une regle
universelle, le seul acte moralement bon consiste a obéir a la loi morale et a éviter I'action qu'elle interdit.

68. Il faut ajouter une importante considération pastorale. Dans la logique des positions mentionnées plus
haut, I'homme pourrait, en vertu d'une option fondamentale, rester fidele a Dieu, indépendamment de la
conformité ou de la non-conformité de certains de ses choix et de ses actes délibérés avec les normes ou
les regles morales spécifiques. En raison d'une option premiére pour la charité, 'hnomme pourrait demeurer
moralement bon, persévérer dans la grace de Dieu, gagner son salut, méme si certains de ses
comportements concrets étaient délibérément et gravement contraires aux commandements de Dieu,
toujours enseignés par I'Eglise.

En réalité, 'homme ne se perd pas seulement par l'infidélité a I'option fondamentale, grace a laquelle il s'est
remis « tout entier et librement a Dieu » 113. Avec chaque péché mortel commis de maniere délibérée, il
offense Dieu qui a donné la Loi et il se rend donc coupable a I'égard de la Loi tout entiére (cf. Jc 2, 8-11) ;
tout en restant dans la foi, il perd la « grace sanctifiante », la « charité » et la « béatitude éternelle » 114. «
La grace de la justification, enseigne le Concile de Trente, une fois recue, peut étre perdue non seulement
par l'infidélité, qui fait perdre la foi elle-méme, mais aussi par tout autre péché mortel » 115.

Péché mortel et péché véniel

69. Les considérations sur I'option fondamentale ont conduit certains théologiens, comme on vient de le faire
observer, a soumettre a une profonde révision méme la distinction traditionnelle entre péchés mortels et
péchés véniels. Ces théologiens soulignent que I'opposition a la Loi de Dieu, qui fait perdre la grace
sanctifiante — et qui, si I'on meurt en cet état de péché, provoque la condamnation éternelle —, ne peut étre
le fruit que d'un acte qui engage la personne tout entiére, c'est-a-dire un acte d'option fondamentale. D'aprés
eux, le péché mortel, qui sépare 'homme de Dieu, ne se produirait que par le refus de Dieu, posé a un
niveau de la liberté qui ne peut étre identifié avec un choix délibéré ni accompli en toute connaissance de
cause. En ce sens, ajoutent-ils, il est difficile, au moins psychologiquement, d'admettre le fait qu'un chrétien
qui veut rester uni a Jésus Christ et a son Eglise puisse si facilement et si fréequemment commettre des
péchés mortels, comme le montrerait, parfois, la « matiere » méme de ses actes. Il serait également difficile
d'admettre que I'homme soit capable, dans un court laps de temps, de briser radicalement son lien de
communion avec Dieu et, par la suite, de retourner vers Lui dans un esprit de pénitence sinceére. |l faut donc,
dit-on, évaluer la gravité du péché en regardant le degré d'engagement de la liberté de la personne qui
commet un acte plut6ét que la matiére de cet acte.

70. L'exhortation apostolique post-synodale Reconciliatio et paenitentia a redit I'importance et I'actualité
permanente de la distinction entre péchés mortels et péchés véniels, selon la tradition de I'église. Et le
Synode des Evéques de 1983, dont est issue cette exhortation, n'a pas « seulement réaffirmé ce qui avait
été proclamé par le Concile de Trente sur I'existence et la nature de péchés mortels et véniels, mais il a
voulu rappeler qu'est péché mortel tout péché qui a pour objet une matiére grave et qui, de plus, est commis
en pleine conscience et de consentement délibéré » 116.

La déclaration du Concile de Trente ne considére pas seulement la « matiere grave » du péché mortel, mais
elle rappelle aussi, comme condition nécessaire de son existence, « la pleine conscience et le consentement
délibéré ». Du reste, en théologie morale comme dans la pratique pastorale, on sait bien qu'il existe des cas
ou un acte, grave en raison de sa matieére, ne constitue pas un péché mortel, car il y manque la pleine
connaissance ou le consentement délibéré de celui qui le commet. D'autre part, « on devra éviter de réduire
le péché mortel a I'acte qui exprime une " option fondamentale " contre Dieu », suivant I'expression courante

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



actuellement, en entendant par la un mépris formel et explicite de Dieu et du prochain ou bien un refus
implicite et inconscient de l'amour. « Il y a, en fait, péché mortel également quand I'homme choisit,
consciemment et volontairement, pour quelque raison que ce soit, quelque chose de gravement désordonné.
En effet, un tel choix comprend par lui-méme un mépris de la Loi divine, un refus de I'amour de Dieu pour
I'humanité et pour toute la création : I'homme s'éloigne de Dieu et perd la charité. L'orientation fondamentale
peut donc étre radicalement modifiée par des actes particuliers. Sans aucun doute, il peut y avoir des
situations trés complexes et obscures sur le plan psychologique, qui ont une incidence sur la responsabilité
subjective du pécheur. Mais, de considérations d'ordre psychologique, on ne peut passer a la constitution
d'une catégorie théologique, comme le serait précisément I option fondamentale ", entendue de telle
maniére que, sur le plan objectif, elle changerait ou mettrait en doute la conception traditionnelle du péché
mortel » 117.

Ainsi, la dissociation de l'option fondamentale et des choix délibérés de comportements déterminés —
désordonnés en eux-mémes ou du fait des circonstances — qui ne la mettraient pas en cause, entraine la
méconnaissance de la doctrine catholique sur le péché mortel : « Avec toute la tradition de I'Eglise, nous
appelons péché mortel I'acte par lequel un homme, librement et consciemment, refuse Dieu, sa Loi, I'alliance
d'amour que Dieu lui propose, préférant se tourner vers lui-méme, vers quelque réalité créée et finie, vers
quelque chose de contraire a la volonté de Dieu (conversio ad creaturam). Cela peut se produire d'une
maniére directe et formelle, comme dans les péchés d'idolatrie, d'apostasie, d'athéisme ; ou, d'une maniére
qui revient au méme, comme dans toutes les désobéissances aux commandements de Dieu en matiere
grave » 118.

V. L'acte moral

Téléologie et téléologisme

71. La relation entre la liberté de 'homme et la Loi de Dieu, qui se réalise de fagon profonde et vivante dans
la conscience morale, se manifeste et se concrétise dans les actes humains. C'est précisément par ses
actes que I'nomme se perfectionne en tant qu'homme, appelé a chercher spontanément son Créateur et a
atteindre, en adhérant a lui librement, la pleine et bienheureuse perfection 119.

Les actes humains sont des actes moraux parce qu'ils expriment et déterminent la bonté ou la malice de
I'nomme qui les accomplit 120. lls ne produisent pas seulement un changement d'état d'éléments extérieurs
a I'nomme, mais, en tant que délibérément choisis, ils qualifient moralement la personne qui les accomplit et
ils en expriment la physionomie spirituelle profonde, comme le note de fagcon suggestive saint Grégoire de
Nysse : « Tous les étres soumis au devenir ne demeurent jamais identiques a eux-mémes, mais ils passent
continuellement d'un état a un autre par un changement qui opére toujours en bien ou en mal 1. Or, étre
sujet au changement, c'est naitre continuellement 2. Mais ici la naissance ne vient pas d'une intervention
étrangére, comme c'est le cas pour les étres corporels 3. Elle est le résultat d'un choix libre et nous sommes
ainsi, en un sens, nos propres parents, nous créant nous-mémes tels que nous voulons étre, et, par notre
volonté, nous faconnant selon le modéle que nous choisissons » 121.

72. La moralité des actes est définie par la relation entre la liberté de I'homme et le bien authentique. Ce
bien est établi comme Loi éternelle, par la Sagesse de Dieu qui ordonne tout étre a sa fin : cette Loi éternelle
est connue autant grace a la raison naturelle de 'nomme (et ainsi, elle est « loi naturelle »), que, de maniére
intégrale et parfaite, grace a la révélation surnaturelle de Dieu (elle est alors appelée « Loi divine »). L'agir
est moralement bon quand les choix libres sont conformes au vrai bien de 'nomme et manifestent ainsi
l'orientation volontaire de la personne vers sa fin ultime, a savoir Dieu lui-méme : le bien supréme, dans
lequel 'hnomme trouve son bonheur plénier et parfait. La question initiale du dialogue entre le jeune homme
et Jésus : « Que dois-je faire de bon pour avoir la vie éternelle ? » (Mt 19, 16) met immédiatement en
évidence le lien essentiel entre la valeur morale d'un acte et la fin ultime de 'homme. Dans sa réponse,
Jésus corrobore la conviction de son interlocuteur : I'accomplissement d'actes bons, exigés par Celui qui «
seul est le Bon », constitue la condition indispensable et la voie de la béatitude éternelle : « Si tu veux entrer
dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 17). La réponse de Jésus et la référence aux
commandements manifestent aussi que la voie qui mene a cette fin est marquée par le respect des lois
divines qui sauvegardent le bien humain. Seul I'acte conforme au bien peut étre la voie qui conduit a la vie.

Ordonner rationnellement I'acte humain vers le bien dans sa vérité et rechercher volontairement ce bien,
appréhendé par la raison, cela constitue la moralité. Par conséquent, I'agir humain ne peut pas étre estimé
moralement bon seulement parce qu'il convient pour atteindre tel ou tel but recherché, ou simplement parce
que lintention du sujet est bonne 122. L'agir est moralement bon lorsqu'il indique et manifeste que la
personne s'ordonne volontairement a sa fin ultime et que I'action concréte est conforme au bien humain tel
qu'il est reconnu dans sa vérité par la raison. Si I'objet de I'action concréte n'est pas en harmonie avec le vrai

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



bien de la personne, le choix de cette action rend notre volonté et notre étre méme moralement mauvais, et
il nous met donc en contradiction avec notre fin ultime, le Bien supréme, a savoir Dieu lui-méme.

73. Par la Révélation de Dieu et par la foi, le chrétien connait la « nouveauté » dont est marquée la moralité
de ses actes ; ceux-ci sont appelés a exprimer la conformité ou la non-conformité avec la dignité et la
vocation qui lui ont été données par la grace ; en Jésus Christ et dans son Esprit, le chrétien est une «
créature nouvelle », fils de Dieu, et, par ses actes, il manifeste sa ressemblance ou sa dissemblance avec
limage du Fils qui est « I'ainé d'une multitude de fréres » (Rm 8, 29), il vit dans la fidélité ou dans l'infidélité
au don de I'Esprit, et il s'ouvre ou se ferme a la vie éternelle, a la communion dans la vision, dans I'amour et
dans la béatitude avec Dieu Pére, Fils et Esprit Saint 123. Le Christ « nous fagonne a son image — écrit
saint Cyrille d'Alexandrie —, au point de faire briller en nous les traits caractéristiques de sa nature divine
gréace a la sanctification, a la justice et a la rectitude d'une vie conforme a la vertu 1. Ainsi, la beauté de
l'incomparable image resplendit sur nous qui sommes dans le Christ et qui devenons des hommes de bien
par nos ceuvres » 124.

En ce sens, la vie morale posséde un caractére « téléologique » fondamental, car elle consiste dans
l'orientation délibérée des actes humains vers Dieu, bien supréme et fin (telos) ultime de 'homme. De
nouveau, la question du jeune homme a Jésus l'atteste : « Que dois-je faire de bon pour avoir la vie
éternelle ? » Mais cette orientation vers la fin ultime n'est pas une dimension subjective qui dépend
seulement de l'intention. Elle présuppose que des actes puissent étre ordonnés, par eux-mémes, a cette fin,
en tant qu'ils sont conformes a l'authentique bien moral de I'homme, préservé par les commandements.
C'est ce que rappelle Jésus dans sa réponse au jeune homme : « Si tu veux entrer dans la vie, observe les
commandements » (Mt 19, 17).

Ce doit étre évidemment une orientation rationnelle et libre, consciente et délibérée, en vertu de laquelle
I'hnomme est « responsable » de ses actes et soumis au jugement de Dieu, juge juste et bon qui récompense
le bien et chatie le mal, comme nous le rappelle I'Apbtre Paul : « Car il nous faudra tous apparaitre a
découvert devant le tribunal du Christ, pour que chacun regoive ce qu'il a mérité, soit en bien soit en mal,
pendant qu'il était dans son corps » (2 Co 5, 10).

74. Mais de quoi la qualification morale de I'agir libre de I'homme dépend-elle ? Par quoi cette orientation
des actes humains est-elle assurée ? Par lintention du sujet qui agit, par les circonstances — et en
particulier par les conséquences — de son agir, ou par I'objet méme de son acte ?

C'est 1a ce qu'on appelle traditionnellement le probleme des « sources de la moralité ». Précisément face a
ce probleme, ces dernieres décennies, se sont manifestées, ou répétées, de nouvelles orientations
culturelles et théologiques qui exigent un sérieux discernement de la part du Magistére de I'Eglise.

Certaines théories éthiques, appelées « téléologiques », se montrent attentives a la conformité des actes
humains avec les fins poursuivies par l'agent et avec les valeurs qu'il admet. Les critéres pour évaluer la
pertinence morale d'une action sont obtenus par la pondération des biens moraux ou pré-moraux a atteindre
et des valeurs correspondantes non morales ou pré-morales a respecter. Pour certains, le comportement
concret serait juste, ou erroné, selon qu'il pourrait, ou ne pourrait pas, conduire a un état de fait meilleur pour
toutes les personnes concernées : le comportement serait juste dans la mesure ou il entrainerait le
maximum de biens et le minimum de maux.

De nombreux moralistes catholiques qui suivent cette orientation entendent garder leurs distances avec
l'utilitarisme et avec le pragmatisme, théories pour lesquelles la moralité des actes humains serait a juger
sans faire référence a la véritable fin ultime de I'hnomme. A juste titre, ils se rendent compte de la nécessité
de trouver des argumentations rationnelles toujours plus cohérentes pour justifier les exigences et fonder les
normes de la vie morale. Cette recherche est Iégitime et nécessaire, du moment que I'ordre moral fixé par la
loi naturelle est par définition accessible a la raison humaine. Au demeurant, c'est une recherche qui
correspond aux exigences du dialogue et de la collaboration avec les non-catholiques et les noncroyants,
particulierement dans les sociétés pluralistes.

75. Mais, tout en s'efforcant d'élaborer une telle morale rationnelle — parfois appelée a ce titre « morale
autonome » —, on rencontre de fausses solutions, liées en particulier a une compréhension inadéquate de
l'objet de l'agir moral. Certains ne prennent pas suffisamment en considération le fait que la volonté est
impliquée dans les choix concrets qu'elle opére : ces derniers déterminent sa bonté morale et son orientation
vers la fin ultime de la personne. D'autres s'inspirent d'une conception de la liberté qui fait abstraction des
conditions effectives de son exercice, de sa référence objective a la vérité sur le bien et de sa détermination
par des choix de comportements concrets. Ainsi, selon ces théories, la volonté libre ne serait ni moralement
soumise a des obligations déterminées, ni formée par ses choix, bien que restant responsable de ses actes
et de leurs conséquences. Ce « téléologisme », en tant que méthode de découverte de la norme morale,
peut alors — selon des terminologies et des approches empruntées a divers courants de pensée — recevoir
le nom de « conséquentialisme » ou de « proportionnalisme ». Le premier entend définir les critéres de la
justesse d'un agir déterminé a partir du seul calcul des conséquences prévisibles de I'exécution d'un choix.
Le second, qui pondére entre eux les valeurs de ces actes et les biens poursuivis, s'intéresse plutét a la

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



proportion qu'il reconnait entre leurs effets bons et leurs effets mauvais, en vue du « plus grand bien » ou du
« moindre mal » réellement possibles dans une situation particuliere.

Les théories éthiques téléologiques (proportionnalisme, conséquentialisme), tout en reconnaissant que les
valeurs morales sont indiquées par la raison et par la Révélation, considérent qu'on ne peut jamais formuler
une interdiction absolue de comportements déterminés qui seraient en opposition avec ces valeurs, en toute
circonstance et dans toutes les cultures. Le sujet agissant aurait certes le devoir d'atteindre les valeurs
recherchées, mais sous un double aspect : en effet, les valeurs ou les biens engagés dans un acte humain
seraient, d'une part d'ordre moral (au regard des valeurs proprement morales comme |'amour de Dieu, la
charité a I'égard du prochain, la justice, etc.), et d'autre part d'ordre pré-moral, appelé non-moral, physique
ou ontique (en regard des avantages ou a des inconvénients causés a celui qui agit ou a d'autres personnes
impliquées a un moment ou a un autre, comme par exemple la santé ou son altération, l'intégrité physique,
la vie, la mort, la perte des biens matériels, etc.). Dans un monde ou le bien serait toujours mélé au mal et
tout effet bon lié a d'autres effets mauvais, la moralité de I'acte serait jugée de maniere différenciée : sa «
bonté » morale a partir de l'intention du sujet rapportée aux biens moraux, et sa « rectitude », a partir de la
prise en compte des effets ou des conséquences prévisibles et de leurs proportions. En conséquence, les
comportements concrets seraient a évaluer comme « justes » ou « erronés », sans que pour autant il soit
possible de qualifier comme moralement « bonne » ou « mauvaise » la volonté de la personne qui les choisit.
En ce sens, un acte qui, placé en contradiction avec une norme négative universelle, viole directement des
biens considérés comme pré-moraux, pourrait étre qualifi€ comme moralement admissible si l'intention du
sujet se concentrait, selon une pondération « responsable » des biens impliqués dans I'action concréte, sur
la valeur morale jugée décisive dans les circonstances.

L'évaluation des conséquences de l'action, en fonction de la proportion de I'acte avec ses effets et de la
proportion des effets les uns par rapport aux autres, ne concernerait que l'ordre pré-moral. La spécificité
morale des actes, c'est-a-dire de leur bonté ou de leur malice, serait exclusivement déterminée par la fidélité
de la personne aux valeurs les plus hautes de la charité et de la prudence, sans que cette fidélité soit
nécessairement incompatible avec des choix contraires a certains préceptes moraux particuliers. Méme en
matiére grave, ces derniers préceptes devraient étre considérés comme des normes opératives, toujours
relatives et susceptibles d'exceptions.

Dans cette perspective, consentir délibérément a certains comportements déclarés illicites par la morale
traditionnelle n'impliquerait pas une malice morale objective.

L'objet de I'acte délibéré

76. Ces théories peuvent acquérir une certaine force de persuasion par leur affinité avec la mentalité
scientifique, préoccupée a juste titre d'ordonner les activités techniques et économiques en fonction du
calcul des ressources et des profits, des procédés et des effets. Elles veulent libérer des contraintes d'une
morale de l'obligation, volontariste et arbitraire, qui se révélerait inhumaine,

De semblables théories ne sont cependant pas fidéles a la doctrine de I'Eglise, puisqu'elles croient pouvoir
justifier, comme moralement bons, des choix délibérés de comportements contraires aux commandements
de la Loi divine et de la loi naturelle. Ces théories ne peuvent se réclamer de la tradition morale catholique :
s'il est vrai que celle-ci a vu se développer une casuistique attentive a pondérer les plus grandes possibilités
de faire le bien dans certaines situations concrétes, il n'en demeure pas moins vrai que cette fagcon de voir
ne concernait que les cas ou la loi était douteuse et qu'elle ne remettait donc pas en cause la validité
absolue des préceptes moraux négatifs qui obligent sans exception. Les fideles sont tenus de reconnaitre et
de respecter les préceptes moraux spécifiques déclarés et enseignés par I'Eglise au nom de Dieu, Créateur
et Seigneur 125. Quand I'Ap6tre Paul résume I'accomplissement de la Loi dans le précepte d'aimer son
prochain comme soi-méme (cf. Rm 13, 8-10), il n'atténue pas les commandements, mais il les confirme,
puisqu'il en révele les exigences et la gravité.L'amour de Dieu et I'amour du prochain sont inséparables de
l'observance des commandements de I'Alliance, renouvelée dans le sang de Jésus Christ et dans le don de
I'Esprit. C'est justement I'honneur des chrétiens d'obéir a Dieu plutdt qu'aux hommes (cf. Ac 4, 19 ; 5, 29) et,
pour cela, d'accepter méme le martyre, comme I'ont fait des saints et des saintes de I'Ancien et du Nouveau
Testament, reconnus tels pour avoir donné leur vie plutét que d'accomplir tel ou tel geste particulier contraire
a la foi ou a la vertu.

77. Pour donner les critéres rationnels d'une juste décision morale, les théories mentionnées tiennent
compte de lintention et des conséquences de l'action humaine. Il faut certes prendre en grande
considération l'intention — comme le rappelle Jésus avec une insistance particuliere dans une opposition
ouverte aux scribes et aux pharisiens, qui prescrivaient minutieusement certaines ceuvres extérieures sans
tenir compte du cceur (cf. Mc 7, 20-21 ; Mt 15, 19) —, et aussi les biens obtenus et les maux évités a la suite
d'un acte particulier. Il s'agit d'une exigence de responsabilité. Mais la considération de ces conséquences
— et également des intentions — n'est pas suffisante pour évaluer la qualité morale d'un choix concret. La
pondération des biens et des maux, comme conséquences prévisibles d'une action, n'est pas une méthode
adéquate pour déterminer si le choix de ce comportement concret est, « selon son espéce » ou « en soi-

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



méme », moralement bon ou mauvais, licite ou illicite. Les conséquences prévisibles appartiennent aux
circonstances de l'acte, qui, si elles peuvent modifier la gravité d'un acte mauvais, ne peuvent cependant
pas en changer I'aspect moral.

Du reste, chacun connait la difficulté — ou mieux l'impossibilité — d'apprécier toutes les conséquences et
tous les effets bons ou mauvais — dits pré-moraux — de ses propres actes : faire un calcul rationnel
exhaustif n'est pas possible. Comment faire alors pour établir des proportions qui dépendent d'une
évaluation dont les critéres restent obscurs ? De quelle maniére pourrait se justifier une obligation absolue
sur des calculs aussi discutables ?

78. La moralité de I'acte humain dépend avant tout et fondamentalement de I'objet raisonnablement choisi
par la volonté délibérée, comme le montre d'ailleurs la pénétrante analyse, toujours valable, de saint
Thomas 126. Pour pouvoir saisir I'objet qui spécifie moralement un acte, il convient donc de se situer dans la
perspective de la personne qui agit. En effet, I'objet de I'acte du vouloir est un comportement librement choisi.
En tant que conforme a l'ordre de la raison, il est cause de la bonté de la volonté, il nous perfectionne
moralement et nous dispose a reconnaitre notre fin ultime dans le bien parfait, I'amour originel. Par objet
d'un acte moral déterminé, on ne peut donc entendre un processus ou un événement d'ordre seulement
physique, a évaluer selon qu'il provoque un état de choses déterminé dans le monde extérieur. Il est la fin
prochaine d'un choix délibéré qui détermine I'acte du vouloir de la personne qui agit. En ce sens, comme
I'enseigne le Catéchisme de I'Eglise catholique, « il y a des comportements concrets qu'il est toujours erroné
de choisir parce que leur choix comporte un désordre de la volonté, c'est-a-dire un mal moral » 127. «
Souvent — écrit I'Aquinate —, 'homme agit avec une intention droite, mais cela ne lui sert de rien, car la
bonne volonté lui manque ; comme si, par exemple, quelgu'un vole pour nourrir un pauvre, son intention
assurément est droite, mais il lui manque la rectitude de la volonté, qui fait que la rectitude d'intention
n'excuse jamais une mauvaise action. " Comme certains nous accusent outrageusement de le dire,
devrions-nous faire le mal pour qu'en sorte le bien ? Ceux-la méritent leur propre condamnation " (Rm 3, 8) »
128.

La raison pour laquelle la bonne intention ne suffit pas mais pour laquelle il convient de faire le choix juste
des ceuvres réside dans le fait que I'acte humain dépend de son objet, c'est-a-dire de la possibilité ou non
d'ordonner celui-ci a Dieu, a Celui qui « seul est le Bon », et ainsi réalise la perfection de la personne. En
conséquence, l'acte est bon si son objet est conforme au bien de la personne dans le respect des biens
moralement importants pour elle. L'éthique chrétienne, qui privilégie I'attention a I'objet moral, ne refuse pas
de considérer la « téléologie » intrinseque de I'agir, en tant qu'orientée vers la promotion du vrai bien de la
personne, mais elle reconnait que ce bien n'est réellement poursuivi que si les éléments essentiels de la
nature humaine sont respectés. L'acte humain, bon selon son objet, peut étre aussi ordonné a la fin ultime.
Et cet acte accéde a sa perfection ultime et décisive quand la volonté I'ordonne effectivement a Dieu par la
charité. En ce sens, le Patron des moralistes et des confesseurs enseigne : « Il ne suffit pas de faire des
ceuvres bonnes, mais il faut les faire bien. Afin que nos ceuvres soient bonnes et parfaites, il est nécessaire
de les faire dans le seul but de plaire a Dieu » 129.

Le « mal intrinséque » : il n'est pas licite de faire le mal en vue du bien (cf. Rm 3, 8)
79. Il faut donc repousser la thése des théories téléologiques et proportionnalistes selon laquelle il serait
impossible de qualifier comme moralement mauvais selon son genre — son « objet » — le choix délibéré de

certains comportements ou de certains actes déterminés, en les séparant de l'intention dans laquelle le
choix a été fait ou de la totalité des conséquences prévisibles de cet acte pour toutes les personnes
concernées.

L'élément primordial et décisif pour le jugement moral est I'objet de I'acte de I'homme, lequel décide si son
acte peut étre orienté au bien et a la fin ultime, qui est Dieu. Cette orientation est trouvée par la raison dans
I'étre méme de 'homme, entendu dans sa vérité intégrale, donc dans ses inclinations naturelles, dans ses
dynamismes et dans ses finalités qui ont toujours aussi une dimension spirituelle : c'est exactement le
contenu de la loi naturelle, et donc I'ensemble organique des « biens pour la personne » qui se mettent au
service du « bien de la personne », du bien qui est la personne elle-méme et sa perfection. Ce sont les biens
garantis par les commandements, lesquels, selon saint Thomas, contiennent toute la loi naturelle 130.

80. Or, la raison atteste qu'il peut exister des objets de I'acte humain qui se présentent comme « ne pouvant
étre ordonnés » a Dieu, parce qu'ils sont en contradiction radicale avec le bien de la personne, créée a
I'image de Dieu. Ce sont les actes qui, dans la tradition morale de I'Eglise, ont été appelés « intrinsequement
mauvais » (intrinsece malum) : ils le sont toujours et en eux-mémes, c'est-a-dire en raison de leur objet
méme, indépendamment des intentions ultérieures de celui qui agit et des circonstances. De ce fait, sans
aucunement nier l'influence que les circonstances, et surtout les intentions, exercent sur la moralité, I'Eglise
enseigne « qu'il y a des actes qui, par eux-mémes et en eux-mémes, indépendamment des circonstances,
sont toujours gravement illicites, en raison de leur objet » 131. Dans le cadre du respect di a la personne
humaine, le Concile Vatican Il lui-méme donne un ample développement au sujet de ces actes : « Tout ce
qui s'oppose a la vie elle-méme, comme toute espéce d'homicide, le génocide, I'avortement, I'euthanasie et

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



méme le suicide délibéré ; tout ce qui constitue une violation de l'intégrité de la personne humaine, comme
les mutilations, la torture physique ou morale, les contraintes psychologiques ; tout ce qui est offense a la
dignité de I'homme, comme les conditions de vie sous-humaines, les emprisonnements arbitraires, les
déportations, I'esclavage, la prostitution, le commerce des femmes et des jeunes ; ou encore les conditions
de travail dégradantes qui réduisent les travailleurs au rang de purs instruments de rapport, sans égard pour
leur personnalité libre et responsable : toutes ces pratiques et d'autres analogues sont, en Vvérité, infames.
Tandis qu'elles corrompent la civilisation, elles déshonorent ceux qui s'y livrent plus encore que ceux qui les
subissent et insultent gravement I'honneur du Créateur » 132.

Sur les actes intrinséquement mauvais, et en référence aux pratiques contraceptives par lesquelles I'acte
conjugal est rendu intentionnellement infécond, Paul VI enseigne : « En vérité, s'il est parfois licite de tolérer
un moindre mal moral afin d'éviter un mal plus grand ou de promouvoir un bien plus grand, il n'est pas
permis, méme pour de trés graves raisons, de faire le mal afin qu'il en résulte un bien (cf. Rm 3, 8), c'est-a-
dire de prendre comme objet d'un acte positif de la volonté ce qui est intrinséquement un désordre et par
conséquent une chose indigne de la personne humaine, méme avec l'intention de sauvegarder ou de
promouvoir des biens individuels, familiaux ou sociaux » 133.

81. En montrant I'existence d'actes intrinsequement mauvais, I'Eglise reprend la doctrine de I'Ecriture Sainte.
L'Apdbtre Paul I'affirme catégoriguement : « Ne vous y trompez pas! Ni impudiques, ni idolatres, ni adultéres,
ni dépraveés, ni gens de meeurs infames, ni voleurs, ni cupides, pas plus qu'ivrognes, insulteurs ou rapaces,
n'hériteront du Royaume de Dieu » (1 Co 6, 9-10).

Si les actes sont intrinsequement mauvais, une intention bonne ou des circonstances particulieres peuvent
en atténuer la malice, mais ne peuvent pas la supprimer. Ce sont des actes « irrémédiablement » mauvais ;
par eux-mémes et en eux-mémes, ils ne peuvent étre ordonnés a Dieu et au bien de la personne : « Quant
aux actes qui sont par eux-mémes des péchés (cum iam opera ipsa peccata sunt) — écrit saint Augustin —,
comme le vol, la fornication, les blasphémes, ou d'autres actes semblables, qui oserait affirmer que,
accomplis pour de bonnes raisons (causis bonis), ils ne seraient pas des péchés ou, conclusion encore plus
absurde, qu'ils seraient des péchés justifiés ? » 134.

De ce fait, les circonstances ou les intentions ne pourront jamais transformer un acte intrinséquement
malhonnéte de par son objet en un acte « subjectivement » honnéte ou défendable comme choix.

82. En outre, l'intention est bonne quand elle s'oriente vers le vrai bien de la personne en vue de sa fin
ultime. Mais les actes dont I'objet « ne peut étre ordonné » a Dieu et est « indigne de la personne humaine »
s'opposent toujours et dans tous les cas a ce bien. Dans ce sens, le respect des normes qui interdisent ces
actes et qui obligent semper et pro semper, c'est-a-dire sans aucune exception, non seulement ne limite pas
la bonne intention, mais constitue vraiment son expression fondamentale.

La doctrine de I'objet, source de la moralité, constitue une explicitation authentique de la morale biblique de
I'Alliance et des commandements, de la charité et des vertus. La qualité morale de I'agir humain dépend de
cette fidélité aux commandements, expression d'obéissance et d'amour. C'est pour cette raison, nous le
répétons, qu'il faut repousser comme erronée l'opinion qui considére qu'il est impossible de qualifier
moralement comme mauvais selon son genre le choix délibéré de certains comportements ou actes
déterminés, en faisant abstraction de [lintention pour laquelle le choix est fait ou de la totalité des
conséquences previsibles de cet acte pour toutes les personnes concernées. Sans cette détermination
rationnelle de la moralité de I'agir humain, il serait impossible d'affirmer un « ordre moral objectif » 135 et
d'établir une quelconque norme déterminée du point de vue du contenu, qui obligerait sans exception ; et ce
au préjudice de la fraternité humaine et de la vérité sur le bien, ainsi qu'au détriment de la communion
ecclésiale.

83. Comme on le voit, dans la question de la moralité des actes humains, et en particulier dans celle de
I'existence des actes intrinsequement mauvais, se focalise en un certain sens la question méme de I'hnom-
me, de sa vérité et des conséquences morales qui en découlent. En reconnaissant et en enseignant
I'existence du mal intrinséque dans des actes humains déterminés, I'Eglise reste fidele a la vérité intégrale
sur I'homme, et donc elle respecte 'homme et le promeut dans sa dignité et dans sa vocation. En
conséquence, elle doit repousser les théories exposées ci-dessus qui s'inscrivent en opposition avec cette
vérité.

Cependant, Fréres dans I'épiscopat, nous ne devons pas nous contenter d'admonester les fidéles sur les
erreurs et sur les dangers de certaines théories éthiques. Il nous faut, avant tout, faire apparaitre la
splendeur fascinante de cette vérité qui est Jésus Christ lui-méme. En Lui, qui est la Vérité (cf. Jn 14, 6),
I'hnomme peut comprendre pleinement et vivre parfaitement, par ses actes bons, sa vocation a la liberté dans
l'obéissance a la Loi divine, qui se résume dans le commandement de I'amour de Dieu et du prochain. Cela
se réalise par le don de I'Esprit Saint, Esprit de vérité, de liberté et d'amour : en Lui, il nous est donné
d'intérioriser la Loi, de la percevoir et de la vivre comme le dynamisme de la vraie liberté personnelle : cette
Loi est « la Loi parfaite de la liberté » (Jc 1, 25).

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Ill - <POUR QUE NE SOIT PAS REDUITE A NEANT LA CROIX DE
CHRIST» (1 Co 1, 17) - Le bien moral pour la vie de I'Eglise et du monde

« C'est pour que nous restions libres que le Christ nous a libérés » (Ga 5, 1)

84. Le probléeme fondamental que les théories morales évoquées plus haut posent avec une particuliere
insistance est celui du rapport entre la liberté de I'homme et la Loi de Dieu ; en dernier ressort, c'est le
probleme du rapport entre la liberté et la vérité.

Selon la foi chrétienne et la doctrine de I'Eglise, « seule la liberté qui se soumet a la Vérité conduit la
personne humaine a son vrai bien. Le bien de la personne est d'étre dans la Vérité et de faire la Vérité » 136.
La confrontation de la position de I'Eglise avec la situation sociale et culturelle actuelle met immédiatement
en évidence l'urgence qu'il y a, pour I'Eglise elle-méme, de mener un intense travail pastoral précisément sur
cette question fondamentale : « Ce lien essentiel entre vérité-bien-liberté a été perdu en grande partie par la
culture contemporaine ; aussi, amener 'nomme a le redécouvrir est aujourd'hui une des exigences propres
de la mission de I'Eglise, pour le salut du monde. La question de Pilate " qu'est-ce que la vérité ? ", jaillit
aujourd'hui aussi de la perplexité désolée d'un homme qui ne sait plus qui il est, d'ou il vient et ou il va. Et
alors nous assistons souvent a la chute effrayante de la personne humaine dans des situations
d'autodestruction progressive. A vouloir écouter certaines voix, il semblerait que I'on ne doive plus
reconnaitre le caractére absolu et indestructible d'aucune valeur morale. Tous ont sous les yeux le mépris
pour la vie humaine déja congue et non encore née ; la violation permanente de droits fondamentaux de la
personne ; l'injuste destruction des biens nécessaires a une vie simplement humaine. Et méme, il est arrivé
quelque chose de plus grave : I'homme n'est plus convaincu que c'est seulement dans la vérité qu'il peut
trouver le salut. La force salvifique du vrai est contestée et I'on confie a la seule liberté, déracinée de toute
objectivité, la tache de décider de maniére autonome de ce qui est bien et de ce qui est mal. Ce relativisme
devient, dans le domaine théologique, un manque de confiance dans la sagesse de Dieu qui guide I'hnomme
par la loi morale. A ce que la loi morale prescrit, on oppose ce que I'on appelle des situations concretes, en
ne croyant plus, au fond, que la Loi de Dieu soit toujours 'unique vrai bien de 'homme » 137.

85. Le travail de discernement par I'Eglise de ces théories éthiques ne se limite pas a les dénoncer ou a les
réfuter, mais, positivement, il vise a soutenir avec beaucoup d'amour tous les fideles pour la formation d'une
conscience morale qui porte des jugements et conduit a des décisions selon la vérité, ainsi qu'y exhorte
I'Apétre Paul : « Ne vous modelez pas sur le monde présent, mais que le renouvellement de votre jugement
vous transforme et vous fasse discerner la volonté de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui plait, ce qui est parfait
» (Rm 12, 2). Cette tache de I'Eglise s'appuie — et c'est la son « secret » constitutif — non seulement sur les
énoncés doctrinaux et les appels pastoraux a la vigilance mais plutot sur le regard porté constamment sur le
Seigneur Jésus. Comme le jeune homme de I'Evangile, I'Eglise tourne chaque jour son regard vers le Christ
avec un amour inlassable, pleinement consciente que la réponse véritable et définitive au probléme moral ne
se trouve qu'en lui.

En particulier, c'est en Jésus crucifié qu'elle trouve la réponse a la question qui tourmente tant d'hommes
aujourd'hui : comment l'obéissance aux normes morales universelles et immuables peut-elle respecter le
caractére unique et irremplacgable de la personne, et ne pas attenter a sa liberté et a sa dignité ? L'Eglise fait
sienne la conscience que I'Apdtre Paul avait de sa mission : « Le Christ... m'a envoyé... annoncer I'Evangile,
et cela sans la sagesse du langage, pour que ne soit pas réduite a néant la Croix du Christ... Nous
proclamons, nous, un Christ crucifié, scandale pour les Juifs et folie pour les paiens, mais pour ceux qui sont
appelés, Juifs et Grecs, c'est le Christ, puissance de Dieu et sagesse de Dieu » (1 Co 1, 17.23-24). Le Christ
crucifié révele le sens authentique de la liberté, il le vit en plénitude par le don total de lui-méme et il appelle
ses disciples a participer a sa liberté méme.

86. La réflexion rationnelle et I'expérience quotidienne montrent la faiblesse qui affecte la liberté de I'homme.
C'est une liberté véritable, mais finie : elle n'a pas sa source absolue et inconditionnée en elle- méme, mais
dans l'existence dans laquelle elle se situe et qui, pour elle, constitue a la fois des limites et des possibilités.
C'est la liberté d'une créature, c'est-a-dire un don, qu'il faut accueillir comme un germe et qu'il faut faire marir
de maniére responsable. Elle est constitutive de I'image d'étre créé qui fonde la dignité de la personne : en
elle, se retrouve la vocation originelle par laquelle le Créateur appelle I'homme au Bien véritable, et, plus
encore, par la révélation du Christ, il I'appelle a entrer en amitié avec Lui en participant a sa vie divine elle-
méme. La liberté est possession inaliénable de soi en méme temps qu'ouverture universelle a tout ce qui
existe, par la sortie de soi vers la connaissance et I'amour de I'autre 138. Elle s'enracine donc dans la vérité
de 'nomme et elle a pour fin la communion.

La raison et I'expérience ne disent pas seulement la faiblesse de la liberté humaine, mais aussi son drame.
L'homme découvre que sa liberté est mystérieusement portée a trahir son ouverture au Vrai et au Bien et
que, trop souvent, il préfére, en réalité, choisir des biens finis, limités et éphémeéres. Plus encore, dans ses
erreurs et dans ses choix négatifs, 'hnomme percoit I'origine d'une révolte radicale qui le porte a refuser la

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vérité et le Bien pour s'ériger en principe absolu de soi : « Vous serez comme Dieu » (Gn 3, 5). La liberté a
donc besoin d'étre libérée. Le Christ en est le libérateur : il « nous a libérés pour que nous restions libres »
(Ga 5, 1).

87. Le Christ nous révéle avant tout que la condition de la liberté authentique est de reconnaitre la vérité
honnétement et avec ouverture d'esprit : « Vous connaitrez la vérité et la vérité vous libérera » (Jn 8, 32) 139.
C'est la vérité qui rend libre face au pouvoir et qui donne la force du martyre. Il en est ainsi pour Jésus
devant Pilate : « Je ne suis né, et je ne suis venu dans le monde, que pour rendre témoignage a la vérité »
(Jn 18, 37). De méme, les vrais adorateurs de Dieu doivent I'adorer « en esprit et en vérité » (Jn 4, 23) : ils
deviennent libres par cette adoration. En Jésus Christ, I'attachement a la vérité et I'adoration de Dieu se
présentent comme les racines les plus intimes de la liberté.

En outre, Jésus révéle, par sa vie méme et non seulement par ses paroles, que la liberté s'accomplit dans
I'amour, c'est-a-dire dans le don de soi. Lui qui dit : « Nul n'a plus grand amour que celui-ci : donner sa vie
pour ses amis » (Jn 15, 13) marche librement vers sa Passion (cf. Mt 26, 46) et, dans son obéissance au
Pére, il livre sa vie sur la Croix pour tous les hommes (cf. Ph 2, 6-11). La contemplation de Jésus crucifié est
donc la voie royale sur laquelle I'Eglise doit avancer chaque jour si elle veut comprendre tout le sens de la
liberté : le don de soi dans le service de Dieu et de ses fréres. Et la communion avec le Seigneur crucifié et
ressuscité est la source intarissable a laquelle I'Eglise puise sans cesse pour vivre librement, se donner et
servir. En commentant ce verset du Psaume 10099 « servez le Seigneur dans l'allégresse », saint Augustin
dit : « Dans la maison du Seigneur, I'esclavage est libre. L'esclavage est libre, lorsque ce n'est pas la
contrainte mais la charité qui sert... Que la charité te rende esclave, puisque la vérité t'a rendu libre... Tu es
en méme temps esclave et homme libre : esclave, car tu I'es devenu ; homme libre, car tu es aimé de Dieu,
ton Créateur ; bien plus, tu es libre parce que tu aimes ton Créateur... Tu es I'esclave du Seigneur, I'affranchi
du Seigneur. Ne cherche pas a étre libéré en t'éloignant de la maison de ton libérateur ! » 140. Ainsi I'Eglise,
et tout chrétien en elle, est appelée a participer au munus regale du Christ en Croix (cf. Jn 12, 32), a la grace
et a la responsabilité du Fils de 'hnomme qui « n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir et pour donner
sa vie en rangon pour une multitude » (Mt 20, 28) 141.

Jésus est donc la synthése vivante et personnelle de la liberté parfaite dans l'obéissance totale a la volonté
de Dieu. Son corps crucifié est la pleine révélation du lien indissoluble entre la liberté et la vérité, de méme
que sa résurrection des morts est la supréme exaltation de la fécondité et de la force salvifique d'une liberté
vécue dans la vérité.

Marcher dans la lumiere (cf. 1Jn 1, 7)

88. L'opposition et méme la séparation radicale entre la liberté et la vérité sont la conséquence, la
manifestation et le résultat d'une dichotomie plus grave et plus néfaste, celle qui dissocie la foi de la morale.
Cette dissociation constitue l'une des préoccupations pastorales les plus vives de I'Eglise devant le
processus actuel de sécularisation, selon lequel des hommes nombreux, trop nombreux, pensent et vivent «
comme si Dieu n'existait pas ». Nous nous trouvons en présence d'une mentalité qui affecte, souvent de
maniére profonde, ample et trés répandue, les attitudes et les comportements des chrétiens eux-mémes,
dont la foi est affaiblie et perd son originalité de critere nouveau d'interprétation et d'action pour I'existence
personnelle, familiale et sociale. En réalité, dans le contexte d'une culture largement déchristianisée, les
criteres de jugement et de choix retenus par les croyants eux-mémes se présentent souvent comme
étrangers ou méme opposes a ceux de I'Evangile.

Il est alors urgent que les chrétiens redécouvrent la nouveauté de leur foi et la force qu'elle donne au
jugement par rapport a la culture dominante et envahissante : « Jadis vous étiez ténebres — nous avertit
I'Apbtre Paul —, mais a présent vous étes lumiére dans le Seigneur ; conduisez-vous en enfants de lumiére ;
car le fruit de la lumiére consiste en toute bonté, justice et vérité. Discernez ce qui plait au Seigneur, et ne
prenez aucune part aux ceuvres stériles des ténebres ; dénoncez-les plutét... Ainsi, prenez bien garde a
votre conduite ; qu'elle soit celle non d'insensés, mais de sages, qui tirent bon parti de la période présente ;
car nos temps sont mauvais » (Ep 5, 8-11.15-16 ; cf. 1 Th 5, 4-8).

Il faut retrouver et présenter a nouveau le vrai visage de la foi chrétienne qui n'est pas seulement un
ensemble de propositions a accueillir et a ratifier par l'intelligence. Au contraire, c'est une connaissance et
une expérience du Christ, une mémoire vivante de ses commandements, une vérité a vivre. Du reste, une
parole n'est vraiment accueillie que lorsqu'elle est appliqguée dans les actes, lorsqu'elle est mise en pratique.
La foi est une décision qui engage toute I'existence. Elle est une rencontre, un dialogue, une communion
d'amour et de vie du croyant avec Jésus Christ, Chemin, Vérité et Vie (cf. Jn 14, 6). Elle implique un acte de
confiance et d'abandon au Christ, et elle nous permet de vivre comme il a vécu (cf. Ga 2, 20), c'est-a- dire
dans le plus grand amour de Dieu et de nos fréres.

89. La foi a aussi un contenu moral : elle est source et exigence d'un engagement cohérent de la vie ; elle
comporte et perfectionne l'accueil et I'observance des commandements divins. Comme ['écrit I'évangéliste
Jean, « Dieu est Lumiere, en lui point de ténébres. Si nous disons que nous sommes en communion avec lui
alors que nous marchons dans les ténébres, nous mentons, nous ne faisons pas la vérité... A ceci nous

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



savons que nous le connaissons : si nous gardons ses commandements. Qui dit : " Je le connais ", alors
qu'il ne garde pas ses commandements, est un menteur, et la vérité n'est pas en lui. Mais celui qui garde sa
parole, c'est en lui vraiment que I'amour de Dieu est accompli. A cela nous savons que nous sommes en lui.
Celui qui prétend demeurer en lui doit se conduire a son tour comme celui-la s'est conduit » (1 Jn 1, 5-6 ; 2,
3-6).

Par la vie morale, la foi devient « confession », non seulement devant Dieu, mais aussi devant les hommes :
elle se fait ttmoignage. « Vous étes la lumiére du monde — a dit Jésus. Une ville ne se peut cacher, qui est
sise au sommet d'un mont. Et I'on n'allume pas une lampe pour la mettre sous le boisseau, mais bien sur le
lampadaire, ou elle brille pour tous ceux qui sont dans la maison. Ainsi votre lumiére doit-elle briller devant
les hommes afin qu'ils voient vos bonnes ceuvres et glorifient votre Pére qui est dans les cieux » (Mt 5, 14-
16). Ces ceuvres sont surtout celles de la charité (cf. Mt 25, 31-46) et de la liberté authentique qui se
manifeste et vit par le don de soi. Jusqu'au don total de soi, comme l'a fait Jésus qui, sur la Croix, « a aimé
I'Eglise et s'est livré pour elle » (Ep 5, 25). Le témoignage du Christ est source, modéle et appui pour le
témoignage du disciple, appelé a prendre la méme route : « Si quelqu'un veut venir a ma suite, qu'il se renie
lui-méme, qu'il se charge de sa croix chaque jour, et qu'il me suive » (Lc 9, 23). La charité, selon les
exigences du radicalisme évangélique, peut amener le croyant au témoignage supréme du martyre. Et cela,
toujours en suivant I'exemple de Jésus qui meurt sur la Croix : « Cherchez a imiter Dieu, comme des enfants
bien-aimés — écrit Paul aux chrétiens d'Ephé- se —, et suivez la voie de I'amour, a I'exemple du Christ qui
nous a aimés et s'est livré pour nous, s'offrant a Dieu en sacrifice d'agréable odeur » (Ep 5, 1-2).

Le martyre, exaltation de la sainteté inviolable de la Loi de Dieu

90. Le rapport entre la foi et la morale resplendit de tout son éclat dans le respect inconditionnel di aux
exigences absolues de la dignité personnelle de tout homme, exigences soutenues par les normes morales
interdisant sans exception tous les actes intrinséquement mauvais. L'universalité et I'immutabilité de la
norme morale manifestent et protegent en méme temps la dignité personnelle, c'est-a-dire I'inviolabilité de
I'homme sur qui brille la splendeur de Dieu (cf. Gn 9, 5-6).

Le fait du martyre chrétien, qui a toujours accompagné et accompagne encore la vie de I'Eglise, confirme de
maniére particulierement éloquente le caractére inacceptable des théories éthiques, qui nient I'existence de
normes morales déterminées et valables sans exception.

91. Dans I'Ancienne Alliance, nous rencontrons déja d'admirables témoignages d'une fidélité a la Loi sainte
de Dieu, poussée jusqu'a I'acceptation volontaire de la mort. L'histoire de Suzanne est exemplaire a cet
égard : aux deux juges iniques qui menacaient de la faire mourir si elle avait refusé de céder a leur passion
impure, elle répondit : « Me voici traquée de toutes parts : si je céde, c'est pour moi la mort, si je résiste, je
ne vous échapperai pas. Mais mieux vaut pour moi tomber innocente entre vos mains que de pécher a la
face du Seigneur ! » (Dn 13, 22-23). Suzanne, qui préférait « tomber innocente » entre les mains des juges
témoigne non seulement de sa foi et de sa confiance en Dieu, mais aussi de son obéissance a la vérité et a
I'absolu de l'ordre moral : par sa disponibilité au martyre, elle proclame qu'il n'est pas juste de faire ce que la
Loi de Dieu qualifie comme mal pour en retirer un bien quel qu'il soit. Elle choisit pour elle-méme la «
meilleure part » : un témoignage tout a fait limpide, sans aucun compromis, rendu a la vérité sur le bien et au
Dieu d'Israél ; elle montre ainsi, par ses actes, la sainteté de Dieu.

Au seuil du Nouveau Testament, Jean Baptiste, se refusant & taire la Loi du Seigneur et a se compromettre
avec le mal, « a donné sa vie pour la justice et la vérité » 142, et il fut ainsi précurseur du Messie jusque
dans le martyre (cf. Mc 6, 17-29). C'est pourquoi « il est enfermé dans l'obscurité d'un cachot, lui qui était
venu rendre témoignage a la lumiére et qui avait mérité d'étre appelé flambeau ardent de la lumiére par la
Lumiere elle-méme qui est le Christ 1. Par son propre sang est baptisé celui a qui fut donné de baptiser le
Rédempteur du monde » 143.

Dans la Nouvelle Alliance, on rencontre de nombreux témoignages de disciples du Christ — a commencer
par le diacre Etienne (cf. Ac 6, 8 a 7, 60) et par I'Ap6tre Jacques (cf. Ac 12, 1-2) — qui sont morts martyrs
pour confesser leur foi et leur amour du Maitre et pour ne pas le renier. lls ont ainsi suivi le Seigneur Jésus
qui, devant Caiphe et Pilate, « a rendu son beau témoignage » (1 Tm 6, 13), confirmant la vérité de son
message par le don de sa vie. D'autres innombrables martyrs acceptérent la persécution et la mort plutot
que d'accomplir le geste idolatrique de brller de I'encens devant la statue de I'empereur (cf. Ap 13, 7-10). lls
allerent jusqu'a refuser de simuler ce culte, donnant ainsi I'exemple du devoir de s'abstenir méme d'un seul
acte concret contraire a I'amour de Dieu et au témoignage de la foi. Dans I'obéissance, comme le Christ lui-
méme, ils confiérent et remirent leur vie au Pére, a celui qui pouvait les sauver de la mort (cf. He 5, 7).
L'Eglise propose I'exemple de nombreux saints et saintes qui ont rendu témoignage a la vérité morale et I'ont
défendue jusqu'au martyre, préférant la mort a un seul péché mortel. En les élevant aux honneurs des autels,
I'Eglise a canonisé leur témoignage et déclaré vrai leur jugement, selon lequel I'amour de Dieu implique
obligatoirement le respect de ses commandements, méme dans les circonstances les plus graves, et le
refus de les transgresser, méme dans l'intention de sauver sa propre vie.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



92. Dans le martyre vécu comme l'affirmation de l'inviolabilité de I'ordre moral, resplendissent en méme
temps la sainteté de la Loi de Dieu et l'intangibilité de la dignité personnelle de I'homme, créé a lI'image et a
la ressemblance de Dieu : il n'est jamais permis d'avilir ou de contredire cette dignité, méme avec une
intention bonne, quelles que soient les difficultés. Jésus nous en avertit avec la plus grande sévérité : « Que
sert a 'homme de gagner le monde entier, s'il ruine sa propre viC ? » (Mc 8, 36).

Le martyre dénonce comme illusoire et fausse toute « signification humaine » que I'on prétendrait attribuer,
méme dans des conditions « exceptionnelles », a l'acte en soi moralement mauvais ; plus encore, il en
dévoile clairement le véritCble visage, celui d'une violation de I'« humanité » de I'homme, plus en celui qui
I'accomplit qu'en celui qui le subit 144. Le martyre est donc aussi I'exaltation de I'« humanité » parfaite et de
la « vie » véritable de la personne, comme en témoigne aint Ignace d'Antioche quand il s'adresse aux
chrétiens de Rome, le lieu de son martyre : « Pardonnez-moi, fréeres ; ne m'empéchez pas de vivre, ne
veuillez pas que je meure... Laissez-moi recevoir la pure lumiére ; quand je serai arrivé 13, je serai un h mme.
Permettez-moi d'étre un imitateur de la passion de mon Dieu » 145.

93. Le martyre est enfin signe éclatant de la sainteté de I'Eglise : la fidélité a la Loi sainte de Dieu, a laquelle
il est rendu témoignage au prix de la mort, est une proclamatCon solennelle et un engagement missionnaire
usque ad sanguinem pour que la splendeur de la vérité morale ne soit pas obscurcie dans les moeurs et les
mentalités des personnes et de la société. Un tel témoignage a une valeur extraordinaire en ce qu'il
contribue, non seulement dans la société civile, mais aussi a l'intérieur des communautés ecclésiales elles-
mémes, a éviter que lI'on ne sombre dans la crise la plus dangereuse qui puisse affecter I'nomme : la
confusion du bien et du mal qui rend impossible d'établir et de maintenir I'ordre moral des individus et des
communautés. Les martyrs et, plus généralement, tous les saints de I'Eglise, par I'exemple éloquent et
attirant d'une vie totalement transfigurée par la splendeur de la vérité morale, éclairent toutes les époques de
I'histoire en y réveillant le sens moral. Rendant un témoignage sans réserve au bien, ils sont un vivant
reproche pour ceux qui transgressent la loi (cf. Sg 2, 12) et ils donnent une constante actualité aux paroles
du prophéte : « Malheur a ceux qui appellent le mal bien et le bien mal, qui font des ténébres la lumiére et de
la lumiére les ténébres, qui font de I'amer le doux et du doux I'amer » (Is 5, 20).

Si le martyre représente le sommet du témoignage rendu a la vérité morale, auquel relativement peu de
personnes sont appelées, il n'en existe pas moins un témoignage cohérent que tous les chrétiens doivent
étre préts a rendre chaque jour, méme au prix de souffrances et de durs sacrifices. En effet, face aux
nombreuses difficultés que la fidélité a I'ordre moral peut faire affronter méme dans les circonstances les
plus ordinaires, le chrétien est appelé, avec la grace de Dieu implorée dans la priere, a un engagement
parfois héroique, soutenu par la vertu de force par laquelle — ainsi que I'enseigne saint Grégoire le Grand
— il peut aller jusqu'a « aimer les difficultés de ce monde en vue des récompenses éternelles » 146.

94. Dans ce témoignage rendu au caractere absolu du bien moral, les chrétiens ne sont pas seuls : ils se
trouvent confirmés par le sens moral des peuples et par les grandes traditions religieuses et sapientiales de
I'Occident et de I'Orient, non sans une action intérieure et mystérieuse de I'Esprit de Dieu. Cette réflexion du
poéte latin Juvénal s'applique a tous : « Considére comme le plus grand des crimes de préférer sa propre
vie a I'honneur et, pour I'amour de la vie physique, de perdre ses raisons de vivre » 147. La voix de la
conscience a toujours rappelé sans ambiguité qu'il y a des vérités et des valeurs morales pour lesquelles on
doit étre disposé a donner jusqu'a sa vie. Dans les paroles qui défendent les valeurs morales et surtout dans
le sacrifice de la vie pour les valeurs morales, I'Eglise reconnait le témoignage rendu a cette vérité qui, déja
présente dans la création, resplendit en plénitude sur le visage du Christ : « Chaque fois — écrit saint Justin
— que les adeptes des doctrines stoiciennes ont 1 fait preuve de sagesse dans leur discours moral a cause
de la semence du Verbe présente dans tout le genre humain, ils ont été, nous le savons, hais et mis a mort
» 148.

Les normes morales universelles et immuables au service de la personne et de la société

95. La doctrine de I'Eglise et, en particulier, sa fermeté a défendre la validité universelle et permanente des
préceptes qui interdisent les actes intrinséquement mauvais est maintes fois comprise comme le signe d'une
intolérable intransigeance, surtout dans les situations extrémement complexes et conflictuelles de la vie
morale de I'homme et de la société aujourd'hui, intransigeance qui contrasterait avec le caractére maternel
de I'Eglise. Cette derniére, dit-on, manque de compréhension et de compassion. Mais, en réalité, le
caractere maternel de I'Eglise ne peut jamais étre séparé de la mission d'enseignement qu'elle doit toujours
remplir en Epouse fidele du Christ qui est la Vérité en personne : « Educatrice, elle ne se lasse pas de
proclamer la norme morale... L'Eglise n'est ni l'auteur ni l'arbitre d'une telle norme. Par obéissance a la
Veérité qui est le Christ, dont I'image se reflete dans la nature et dans la dignité de la personne humaine,
I'Eglise interprete la norme morale et la propose a tous les hommes de bonne volonté, sans en cacher les
exigences de radicalisme et de perfection » 149.

En realité, la vraie compréhension et la compassion naturelle doivent signifier I'amour de la personne, de
son bien véritable et de sa liberté authentique. Et I'on ne peut certes pas vivre un tel amour en dissimulant
ou en affaiblissant la vérité morale, mais en la proposant avec son sens profond de rayonnement de la

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Sagesse éternelle de Dieu, venue a nous dans le Christ, et avec sa portée de service de 'homme, de la
croissance de sa liberté et de la recherche de son bonheur 150.

En méme temps, la présentation claire et vigou- reuse de la vérité morale ne peut jamais faire abstraction du
respect profond et sincére, inspiré par un amour patient et confiant, dont 'homme a toujours besoin au long
de son cheminement moral rendu souvent pénible par des difficultés, des faiblesses et des situations
douloureuses. L'Eglise, qui ne peut jamais renoncer au principe « de la vérité et de la cohérence, en vertu
duquel 2 n'accepte pas d'appeler bien ce qui est mal et mal ce qui est bien » 151, doit toujours étre attentive
a ne pas briser le roseau froissé et a ne pas éteindre la méche qui fume encore (cf. Is 42, 3). Paul VI a écrit :
« Ne diminuer en rien la salutaire doctrine du Christ est une forme éminente de charité envers les ames.
Mais cela doit toujours étre accompagné de la patience et de la bonté dont le Seigneur lui-méme a donné
I'exemple en traitant avec les hommes. Venu non pour juger, mais pour sauver (cf. Jn 3, 17), il fut certes
intransigeant avec le mal, mais miséricordieux envers les personnes » 152.

96. La fermeté de I'Eglise dans sa défense des normes morales universelles et immuables n'a rien
d'humiliant. Elle ne fait que servir la vraie liberté de 'homme : du moment qu'il n'y a de liberté ni en dehors
de la vérité ni contre elle, on doit considérer que la défense catégorique, c'est-a-dire sans édulcoration et
sans compromis, des exigences de la dignité personnelle de I'hnomme auxquelles il est absolument
impossible de renoncer est la condition et le moyen pour que la liberté existe.

Ce service est destiné a tout homme, considéré dans son étre et son existence absolument uniques :
I'hnomme ne peut trouver que dans l'obéissance aux normes morales universelles la pleine confirmation de
son unité en tant que personne et la possibilité d'un vrai progrés moral. Précisément pour ce motif, ce
service est destiné a tous les hommes, aux individus, mais aussi a la communauté et a la société comme
telle. En effet, ces normes constituent le fondement inébranlable et la garantie solide d'une convivialité
humaine juste et pacifique, et donc d'une démocratie véritable qui ne peut naitre et se développer qu'a partir
de I'égalité de tous ses membres, a parité de droits et de devoirs. Par rapport aux normes morales qui
interdisent le mal intrinséque, il n'y a de privilege ni d'exception pour personne. Que I'on soit le maitre du
monde ou le dernier des « misérables » sur la face de la terre, cela ne fait aucune différence : devant les
exigences morales, nous sommes tous absolument égaux.

97. Ainsi apparaissent la signification et la vigueur a la fois personnelle et sociale des normes morales, et en
premier lieu des normes négatives qui interdisent le mal : en protégeant la dignité personnelle inviolable de
tout homme, elles servent a la conservation méme du tissu social humain, a la rectitude et a la fécondité de
son développement. En particulier, les commandements de la deuxieme table du Décalogue, que Jésus
rappelle aussi au jeune homme de I'Evangile (cf. Mt 19, 18), constituent les regles premieres de toute vie
sociale.

Ces commandements sont formulés en termes généraux. Mais le fait que « la personne humaine 3 est et
doit étre le principe, le sujet et la fin de toutes les institutions sociales » 153, permet de les préciser et de les
expliciter dans un code de comportement plus détaillé. En ce sens, les régles morales fondamentales de la
vie sociale comportent des exigences précises auxquelles doivent se conformer aussi bien les pouvoirs
publics que les citoyens. Au-dela des intentions, parfois bonnes, et des circonstances, souvent difficiles, les
autorités civiles et les particuliers ne sont jamais autorisés a transgresser les droits fondamentaux et
inaliénables de la personne humaine. C'est ainsi que seule une morale qui reconnait des normes valables
toujours et pour tous, sans aucune exception, peut garantir les fondements éthiques de la convivialité, au
niveau national ou international.

La morale et le renouveau de la vie sociale et politique

98. Devant les formes graves d'injustice sociale et économique ou de corruption politique dont sont victimes
des peuples et des nations entiers, s'éléeve la réaction indignée de trés nombreuses personnes bafouées et
humiliées dans leurs droits humains fondamentaux et se répand toujours plus vivement la conviction de la
nécessité d'un renouveau radical personnel et social propre a assurer la justice, la solidarité, I'honnéteté et la
transparence.

Le chemin a parcourir est assurément long et ardu ; les efforts a accomplir sont nombreux et considérables
afin de pouvoir mettre en ceuvre ce renouveau, ne serait-ce qu'en raison de la multiplicité et de la gravité des
causes qui provoquent et prolongent les situations actuelles d'injustice dans le monde. Mais, comme
I'histoire et I'expérience de chacun I'enseignent, il n'est pas difficile de retrouver a la base de ces situations
des causes a proprement parler « culturelles », c'est-a-dire liées a certaines conceptions de I'nomme, de la
société et du monde. En réalité, au coeur duprobléme culturel, il y a le sens moral qui, a son tour, se fonde et
s'accomplit dans le sens religieux 154.

99. Dieu seul, le Bien supréme, constitue la base inaltérable et la condition irremplagable de la moralité,
donc des commandements, et particulierement des commandements négatifs qui interdisent toujours et
dans tous les cas les comportements et les actes incompatibles avec la dignité personnelle de tout homme.
Ainsi le Bien supréme et le bien moral se rejoignent dans la vérité, la vérité de Dieu Créateur et Rédempteur
et la vérité de 'hnomme créé et racheté par Lui. Ce n'est que sur cette vérité qu'il est possible de construire

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 38
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



une société renouvelée et de résoudre les problemes complexes et difficiles qui I'ébranlent, le premier
d'entre eux consistant a surmonter les formes les plus diverses de totalitarisme pour ouvrir la voie a
l'authentique liberté de la personne. « Le totalitarisme nait de la négation de la vérité au sens objectif du
terme : s'il n'existe pas de vérité transcendante, par I'obéissance a laquelle I'homme acquiert sa pleine
identité, dans ces conditions, il n'existe aucun principe sdr pour garantir des rapports justes entre les
hommes. Leurs intéréts de classe, de groupe ou de nation les opposent inévitablement les uns aux autres.
Si la vérité transcendante n'est pas reconnue, la force du pouvoir triomphe, et chacun tend a utiliser jusqu'au
bout les moyens dont il dispose pour faire prévaloir ses intéréts ou ses opinions, sans considération pour les
droits des autres... Il faut donc situer la racine du totalitarisme moderne dans la négation de la dignité
transcendante de la personne humaine, image visible du Dieu invisible et, précisément pour cela, de par sa
nature méme, sujet de droits que personne ne peut violer, ni l'individu, ni le groupe, ni la classe, ni la nation,
ni I'Etat. La majorité d'un corps social ne peut pas non plus le faire, en se dressant contre la minorité pour la
marginaliser, l'opprimer, I'exploiter, ou pour tenter de I'anéantir » 155.

C'est pourquoi le lien inséparable entre la vérité et la liberté — qui reflete le lien essentiel entre la sagesse et
la volonté de Dieu — posséde une signification extrémement importante pour la vie des personnes dans le
cadre socio-économique et socio-politique, comme cela ressort de la doctrine sociale de I'Eglise — laquelle
« entre dans le domaine... de la théologie et particulierement de la théologie morale » 156 — et de sa
présentation des commandements qui reglent la vie sociale, économique et politique, en ce qui concerne
non seulement les attitudes générales, mais aussi les comportements et les actes concrets précis et
déterminés.

100. De méme, le Catéchisme de I'Eglise catholique, affirme que, « en matiere économique, le respect de la
dignité humaine exige la pratique de la vertu de tempérance, pour modérer I'attachement aux biens de ce
monde ; de la vertu de justice, pour préserver les droits du prochain et lui accorder ce qui lui est di ; et de la
solidarité, suivant la régle d'or et selon la libéralité du Seigneur qui " de riche qu'il était s'est fait pauvre pour
nous enrichir de sa pauvreté " (2 Co 8, 9) » 157 ; il présente ensuite une série de comportements et d'actes
qui lésent la dignité humaine : le vol, la détention délibérée de biens prétés ou d'objets perdus, la fraude
dans le commerce (cf. Dt 25, 13-16), les salaires injustes (cf. Dt 24, 14-15 ; Jc 5, 4), la hausse des prix en
spéculant sur l'ignorance ou la détresse d'autrui (cf. Am 8, 4-6), I'appropriation et I'usage privé des biens
sociaux d'une entreprise, les travaux mal faits, la fraude fiscale, la contrefagon des chéques et des factures,
les dépenses excessives, le gaspillage, etc. 158. Et encore : « Le septiéme commandement proscrit les
actes ou entreprises qui, pour quelque raison que ce soit, égoiste ou idéologique, mercantile ou totalitaire,
conduisent a asservir des étres humains, a méconnaitre leur dignité personnelle, a les acheter, a les vendre
et a les échanger comme des marchandises. C'est un péché contre la dignité des personne et leurs droits
fondamentaux que de les réduire par la violence a une valeur d'usage ou a une source de profit. Saint Paul
ordonnait a un maitre chrétien de traiter son esclave chrétien " non plus comme un esclave, mais... comme
un frére..., comme un homme, dans le Seigneur " (Phm 16) » 159.

101. Dans le domaine politique, on doit observer que la vérité dans les rapports entre gouvernés et
gouvernants, la transparence dans I'administration publique, l'impartialité dans le service public, le respect
des droits des adversaires politiques, la sauvegarde des droits des accusés face a des procés ou a des
condamnations sommaires, l'usage juste et honnéte des fonds publics, le refus de moyens équivoques ou
illicites pour conquérir, conserver et accroitre a tout prix son pouvoir, sont des principes qui ont leur premiére
racine — comme, du reste, leur particuliere urgence — dans la valeur transcendante de la personne et dans
les exigences morales objectives du fonctionnement des Etats 160. Quand on ne les observe pas, le
fondement méme de la convivialité politique fait défaut et toute la vie sociale s'en trouve progressivement
compromise, menacée et vouée a sa désagrégation (cf. Ps 1413, 3-4 ; Ap 18, 2-3. 9-24). Dans de nombreux
pays, apres la chute des idéologies qui liaient la politique a une conception totalitaire du monde — la
premiéere d'entre elles étant le marxisme —, un risque non moins grave apparait aujourd'hui a cause de la
négation des droits fondamentaux de la personne humaine et a cause de I'absorption dans le cadre politique
de l'aspiration religieuse qui réside dans le coeur de tout étre humain : c'est le risque de I'alliance entre la
démocratie et le relativisme éthique qui retire a la convivialité civile toute référence morale sdre et la prive,
plus radicalement, de I'acceptation de la vérité. En effet, « s'il n'existe aucune vérité derniére qui guide et
oriente l'action politique, les idées et les convictions peuvent étre facilement exploitées au profit du pouvoir.
Une démocratie sans valeurs se transforme facilement en un totalitarisme déclaré ou sournois, comme le
montre I'histoire » 161.

Dans tous les domaines de la vie personnelle, familiale, sociale et politique, la morale — qui est fondée sur
la vérité et qui, dans la vérité, s'ouvre a la liberté authentique — rend donc un service original, irremplagable
et de tres haute valeur, non seulement a la personne pour son progrés dans le bien, mais aussi a la société
pour son véritable développement.

La grace et I'obéissance a la Loi de Dieu

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 39
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



102. Méme dans les situations les plus difficiles, 'nomme doit observer les normes morales par obéissance
aux saints commandements de Dieu et en conformité avec sa dignité personnelle. Assurément I'narmonie
entre la liberté et la vérité demande parfois des sacrifices hors du commun et elle se conquiert a grand prix,
ce qui peut aller jusqu'au martyre. Mais, comme l'atteste |'expérience universelle et quotidienne, 'homme est
tenté de rompre cette harmonie : « Je ne fais pas ce que je veux, mais je fais ce que je hais... Je ne fais pas
le bien que je veux et commets le mal que je ne veux pas » (Rm 7, 15.19).

D'ou provient, en fin de compte, cette division intérieure de I'nomme ? Celui-ci commence son histoire de
pécheur lorsqu'il ne reconnait plus le Seigneur comme son Créateur, et lorsqu'il veut décider par lui-méme
ce qui est bien et ce qui est mal, dans une indépendance totale. « Vous serez comme Dieu, connaissant le
bien et le mal » (Gn 3, 5), c'est la la premiére tentation, a laquelle font écho toutes les autres, alors que
I'hnomme est plus aisément enclin a y céder a cause des blessures de la chute originelle.

Mais on peut vaincre les tentations et I'on peut éviter les péchés, parce que, avec les commandements, le
Seigneur nous donne la possibilité de les observer : « Ses regards sont tournés vers ceux qui le craignent, il
connait lui-méme toutes les ceuvres des hommes. Il n'a commandé a personne d'étre impie, il n'a donné a
personne licence de pécher » (Si 15, 19-20). Dans certaines situations, l'observation de la Loi de Dieu peut
étre difficile, trés difficile, elle n'est cependant jamais impossible. C'est la un enseignement constant de la
tradition de I'Eglise que le Concile de Trente exprime ainsi : « Personne, méme justifié, ne doit se croire
affranchi de I'observation des commandements. Personne ne doit user de cette formule téméraire et interdite
sous peine d'anathéme par les saints Péres que I'observation des commandements divins est impossible a
I'hnomme justifié. " Car Dieu ne commande pas de choses impossibles, mais en commandant il t'invite a faire
ce que tu peux et a demander ce que tu ne peux pas " et il t'aide a pouvoir. " Ses commandements ne sont
pas pesants M M1 Jn 5, 3), " son joug est doux et son fardeau léger " (cf. Mt 11, 30) » 162.

103. L'espace spirituel de I'espérance est toujours ouvert pour I'homme, avec l'aide de la grace divine et
avec la coopération de la liberté humaine.

C'est dans la Croix salvifique de Jésus, dans le don de I'Esprit Saint, dans les sacrements qui naissent du
c6té transpercé du Rédempteur (cf. Jn 19, 34) que le croyant trouve la gréce et la force de toujours observer
la Loi sainte de Dieu, méme au milieu des plus graves difficultés. Comme le dit saint André de Créte : « En
vivifiant la Loi par la grace, Dieu a mis la loi au service de la grace, dans un accord harmonieux et fécond,
sans méler a l'une ce qui appartient a I'autre, mais en transformant de maniére vraiment divine ce qui était
pénible, asservissant et insupportable, pour le rendre Iéger et libérateur » 163.

Les possibilités « concrétes » de 'nomme ne se trouvent que dans le mystére de la Rédemption du Christ. «
Ce serait une trés grave erreur que d'en conclure que la régle enseignée par I'Eglise est en elle méme
seulement un " idéal " qui doit ensuite étre adapté, proportionné, gradué, en fonction, dit-on, des possibilités
concrétes de I'nomme, selon un " équilibrage des divers biens en question ". Mais quelles sont les "
possibilités concrétes de I'homme " ? Et de quel homme parle-t-on ? De I'homme dominé par la
concupiscence ou bien de I'homme racheté par le Christ ? Car c'est de cela qu'il s'agit : de la réalité de la
Rédemption par le Christ. Le Christ nous a rachetés | Cela signifie : il nous a donné la possibilité de réaliser
I'entiere vérité de notre étre ; il a libéré notre liberté de la domination de la concupiscence. Et si 'homme
racheté péche encore, cela est di non pas a l'imperfection de I'acte rédempteur du Christ, mais a la volonté
de 'hnomme de se soustraire a la gréce qui vient de cet acte. Le commandement de Dieu est certainement
proportionné aux capacités de 'nomme, mais aux capacités de I'hnomme auquel est donné I'Esprit Saint, de
I'nomme qui, s'il est tombé dans le péché, peut toujours obtenir le pardon et jouir de la présence de I'Esprit »
164.

104. Dans ce contexte se situe une juste ouverture a la miséricorde de Dieu pour le péché de I'hnomme qui
se convertit et a la compréhension envers la faiblesse humaine. Cette compréhension ne signifie jamais que
l'on compromet ou que I'on fausse la mesure du bien et du mal pour I'adapter aux circonstances. Tandis
qu'est humaine l'attitude de 'hnomme qui, ayant péché, reconnait sa faiblesse et demande miséricorde pour
sa faute, inacceptable est au contraire |'attitude de celui qui fait de sa faiblesse le critére de la vérité sur le
bien, de maniére a pouvoir se sentir justifié par lui seul, sans méme avoir besoin de recourir a Dieu et a sa
miséricorde. Cette derniére attitude corrompt la moralité de toute la société, parce qu'elle enseigne le doute
sur l'objectivité de la loi morale en général et le refus du caractére absolu des interdits moraux portant sur
des actes humains déterminés, et elle finit par confondre tous les jugements de valeur.

A l'inverse, nous devons recevoir le message qui nous vient de la parabole évangélique du pharisien et du
publicain (cf. Lc 18, 9-14). Le publicain pouvait peut-étre avoir quelque justification aux péchés qu'il avait
commis, de maniere a diminuer sa responsabilité. Toutefois ce n'est pas a ces justifications qu'il s'arréte
dans sa priere, mais a son indignité devant l'infinie sainteté de Dieu : « Mon Dieu, aie pitié€ du pécheur que je
suis ! » (Lc 18, 13). Le pharisien, au contraire, s'est justifié par lui-méme, trouvant sans doute une excuse a
chacun de ses manquements. Nous sommes ainsi confrontés a deux attitudes différentes de la conscience
morale de I'nomme de tous les temps. Le publicain nous présente une conscience « pénitente » qui se rend
pleinement compte de la fragilité de sa nature et qui voit dans ses manquements, quelles qu'en soient les

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 40

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



justifications subjectives, une confirmation du fait qu'il a besoin de rédemption. Le pharisien nous présente
une conscience « satisfaite d'elle-méme », qui est dans l'illusion de pouvoir observer la loi sans I'aide de la
grace et a la conviction de ne pas avoir besoin de la miséricorde.

105. Une grande vigilance est demandée a tous, afin de ne pas se laisser gagner par l'attitude pharisaique
qui prétend éliminer le sentiment de ses limites et de son péché, qui s'exprime aujourd'hui particuliérement
par la tentative d'adapter la norme morale a ses capacités, a ses intéréts propres et qui va jusqu'au refus du
concept méme de norme. Au contraire, accepter la « disproportion » entre la loi et les capacités humaines,
c'est-a-dire les capacités des seules forces morales de I'nomme laissé a lui-méme, éveille le désir de la
gréce et prédispose a la recevoir. « Qui me délivrera de ce corps qui me voue a la mort ? » se demande
I'Apbtre Paul. Il répond par une confession joyeuse et reconnaissante : « Graces soient a Dieu par Jésus
Christ notre Seigneur ! » (Rm 7, 24-25).

Nous retrouvons le méme état d'esprit dans cette priere de saint Ambroise de Milan : « Qu'est-ce que
I'homme, si tu ne le visites pas ? N'oublie pas le faible. Souviens-toi, Seigneur, que tu m'as créé faible ;
souviens-toi que tu m'as fagonné a partir de la poussiere. Comment pourrai-je tenir debout, si tu ne veilles
pas a tout instant a rendre ferme cette boue que je suis, en faisant venir ma force de ton visage ? " Si tu
détournes ton visage, tout sera troublé " (Ps 104103, 29) : si tu me regardes, malheur a moi ! Tu ne vois en
moi que les conséquences de mes fautes ; il ne nous sert ni d'étre abandonnés ni d'étre vus de Dieu, car,
lorsqu'il nous voit, nous l'offensons. Pourtant, nous pouvons croire qu'il ne rejette pas ceux qu'il voit et qu'il
purifie ceux qu'il regarde. Devant lui, brile un feu qui peut consumer le péché (cf. JI 2, 3) » 165.

La morale et la nouvelle évangélisation

106. L'évangélisation représente le défi le plus fort et le plus exaltant que I'Eglise est appelée a relever,
depuis son origine. En réalité, ce défi est di moins aux situations sociales et culturelles qu'elle rencontre tout
au long de I'histoire qu'au précepte de Jésus Christ ressuscité qui définit la raison d'étre méme de I'Eglise : «
Allez dans le monde entier, proclamez I'Evangile a toute la création » (Mc 16, 15).

Mais la période que nous vivons, du moins dans de nombreux peuples, est plutot le temps d'un formidable
défi a la « nouvelle évangélisation », c'est-a-dire a I'annonce de I'Evangile toujours nouveau et toujours
porteur de nouveauté, une évangélisation qui doit étre « nouvelle en son ardeur, dans ses méthodes, dans
son expression » 166. La déchristianisation qui affecte des communautés et des peuples entiers autrefois
riches de foi et de vie chrétienne implique non seulement la perte de la foi ou, en tout cas, son insignifiance
dans la vie, mais aussi, et forcément, le déclin et I'obscurcissement du sens moral : et cela, du fait que
l'originalité de la morale évangélique n'est plus percue, ou bien a cause de l'effacement des valeurs et des
principes éthiques fondamentaux eux-mémes. Les courants subjectivistes, utilitaristes et relativistes,
aujourd'hui amplement diffusés, ne se présentent pas comme de simples positions pragmatiques, comme
des traits de moeurs, mais comme des conceptions fermes du point de vue théorique, qui revendiquent leur
pleine 1égitimité culturelle et sociale.

107. L'évangélisation — et donc la « nouvelle évangélisation » — comporte également I'annonce et la
proposition de la morale. Jésus lui-méme, dans sa prédication du Royaume de Dieu et de I'amour sauveur, a
lancé un appel a la foi et a la conversion (cf. Mc 1, 15). Et Pierre, avec les autres Apbtres, quand il annonce
la résurrection d'entre les morts de Jésus de Nazareth, propose de vivre une vie nouvelle, une « voie » a
suivre pour étre disciples du Ressuscité (cf. Ac 2, 37-41 ; 3, 17-20).

Comme pour les vérités de la foi et plus encore, la nouvelle évangélisation, qui propose les fondements et le
contenu de la morale chrétienne, montre son authenticité et, en méme temps, déploie toute sa force
missionnaire lorsqu'elle est accomplie non seulement par le don de la parole proclamée, mais encore de la
parole vécue. En particulier, la vie dans la sainteté, qui resplendit en de nombreux membres du peuple de
Dieu, humbles et souvent cachés aux yeux des hommes, constitue le moyen le plus simple et le plus
attrayant par lequel il est possible de percevoir immédiatement la beauté de la vérité, la force libérante de
I'amour de Dieu, la valeur de la fidélité inconditionnelle a toutes les exigences de la Loi du Seigneur, méme
dans les circonstances les plus difficiles. C'est pourquoi I'Eglise, dans la sagesse de sa pédagogie morale, a
toujours invité les croyants a chercher et a trouver auprés des saints et des saintes, et en premier lieu
aupres de la Vierge Mére de Dieu « pleine de grace » et « toute sainte », exemple, force et joie pour vivre
une vie fidele aux commandements de Dieu et aux Béatitudes de I'Evangile.

La vie des saints, reflet de la bonté de Dieu — Celui qui « seul est le Bon » —, constitue une véritable
confession de la foi et un stimulant pour sa transmission aux autres, et aussi une glorification de Dieu et de
sa sainteté infinie. La vie sainte porte ainsi a la plénitude de son expression et de sa mise en ceuvre le triple
et unique munus propheticum, sacerdotale et regale donné a tout chrétien lors de sa renaissance baptismale
« d'eau et d'Esprit » (Jn 3, 5). La vie morale du chrétien a une valeur de « culte spirituel » (Rm 12, 1 ; cf. Ph
3, 3), puisé et nourri a cette source inépuisable de sainteté et de glorification de Dieu que sont les
sacrements, spécialement |'Eucharistie ; en effet, en par- ticipant au sacrifice de la Croix, le chrétien
communie a l'amour oblatif du Christ, il est rendu apte et il est engagé a vivre la méme charité a travers
toutes les attitudes et tous les comportements de sa vie. Dans I'existence morale, on voit aussi a l'ceuvre le

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 41
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



service royal du chrétien : plus il obéit, avec l'aide de la grace, a la Loi nouvelle de I'Esprit Saint, plus il
grandit dans la liberté a laquelle il est appelé en servant la vérité, la charité et la justice.

108. A la source de la nouvelle évangélisation et de la vie morale nouvelle qu'elle propose et suscite avec
les fruits de I'activité missionnaire et de la sainteté, il y a I'Esprit du Christ, principe et force de la fécondité de
la sainte Mére Eglise, comme nous le rappelle Paul VI : « L'évangélisation ne sera jamais possible sans
I'action de I'Esprit Saint » 167. A I'Esprit de Jésus, accueilli dans le coeur humble et docile du croyant, on doit
donc I'épanouissement de la vie morale chrétienne et le témoignage de la sainteté dans la grande diversité
des vocations, des dons, des responsabilités et des conditions de vie ou des situations : c'est I'Esprit Saint
— comme déja Novatien le faisait observer, exprimant en cela la foi authentique de I'Eglise — « qui a affermi
I'ame et I'esprit des disciples, qui leur a dévoilé les mysteres évangéliques, qui a fait briller en eux la lumiere
des choses divines ; ainsi fortifiés, pour le nom du Seigneur ils n'ont craint ni la prison ni les chaines : bien
au contraire, ils ont méprisé méme les puissances et les tortures de ce monde, armés et fortifiés désormais
par Lui ; ayant en eux les dons que ce méme Esprit distribue et destine a I'Eglise, Epouse du Christ, comme
des joyaux. En effet, c'est lui qui, dans I'Eglise, établit des prophétes, instruit les docteurs, guide la parole,
fait des prodiges et des guérisons, accomplit des merveilles, accorde le discernement des esprits, assigne
les charges de gouvernement, inspire les décisions, met en place et régit tous les autres charismes, donnant
ainsi a I'Eglise du Seigneur sa perfection et son accomplissement par- tout et en tout point » 168.

Dans le cadre vivant de cette nouvelle évangélisation, destinée a faire naitre et a nourrir « la foi opérant par
la charité » (Ga 5, 6), et, en fonction de I'ceuvre de I'Esprit Saint, nous pouvons maintenant comprendre la
place qui, dans I'Eglise, communauté des croyants, revient a la réflexion que la théologie doit conduire sur la
vie morale, de méme que nous pouvons présenter la mission et la responsabilité particulieres des
théologiens moralistes.

Le service des théologiens moralistes

109. Toute I'Eglise est appelée a I'évangélisation et au témoignage d'une vie de foi, car elle participe au
munus propheticum du Seigneur Jésus par le don de son Esprit. Grace a la présence permanente en elle de
I'Esprit de vérité (cf. Jn 14, 16-17), « I'ensemble des fidéles, ayant I'onction qui vient du Saint (cf. 1 Jn 2,
20.27), ne peut se tromper dans la foi ; ce don particulier qu'ils possédent, ils le manifestent par le moyen du
sens surnaturel de foi qui est celui du peuple tout entier, lorsque, " des évéques jusqu'aux derniers des
fidéles laics ", ils apportent aux vérités concernant la foi et les meoeurs un consentement universel » 169.
Pour accomplir sa mission prophétique, I'Eglise doit sans cesse stimuler ou « raviver » sa vie de foi (cf. 2 Tm
1, 6), en particulier par une réflexion toujours plus approfondie, sous la conduite de I'Esprit Saint, sur le
contenu de la foi elle-méme. D'une maniére spécifique, la « vocation » du théologien dans I'Eglise est au
service de cette « recherche par le croyant de l'intelligence de la foi » : « Parmi les vocations ainsi suscitées
par I'Esprit dans I'Eglise — lisons-nous dans I'Instruction Donum veritatis —, se distingue celle du théologien
qui, d'une maniére particuliere, a pour fonction d'acquérir, en communion avec le Magistére, une intelligence
toujours plus profonde de la Parole de Dieu contenue dans I'Ecriture inspirée et transmise par la Tradition
vivante de I'Eglise. De par sa nature, la foi tend a l'intelligence, car elle ouvre a I'homme la vérité concernant
sa destinée et la voie pour l'atteindre. Méme si la vérité révélée surpasse notre discours, et si nos concepts
sont imparfaits face a sa grandeur a la fin du compte insondable (cf. Ep 3, 19), elle invite pourtant notre
raison — don de Dieu pour percevoir la Vérité — a entrer en sa lumiére et a devenir ainsi capable de
comprendre dans une certaine mesure ce qu'elle croit. La science théologique, qui recherche l'intelligence
de la foi en réponse a la voix de la Vérité qui appelle, aide le peuple de Dieu, selon le commandement
apostolique (cf. 1 P 3, 15), a rendre compte de son espérance a ceux qui le demandent » 170.

Pour définir l'identité et, par conséquent, pour mettre en ceuvre la mission propre de la théologie, il est
essentiel de reconnaitre son lien intime et vivant avec I'Eglise, avec son mystére, avec sa vie et sa mission :
« La théologie est une science ecclésiale, parce qu'elle grandit dans I'Eglise et qu'elle agit sur I'Eglise... Elle
est au service de I'Eglise et elle doit donc se sentir insérée de maniere dynamique dans la mission de
I'Eglise, en particulier dans sa mission prophétique » 171. Etant donné sa nature et son dynamisme, la
théologie authentique ne peut s'épanouir et se développer que par la participation et I'« appartenance »
convaincues et responsables a I'Eglise comme « communauté de foi », de méme que I'Eglise elleméme et
sa vie dans la foi bénéficient des fruits de la recherche et de I'approfondissement théologiques.

110. Ce qui a été dit de la théologie en général peut et doit étre repris pour la théologie morale, considérée
dans sa spécificité de réflexion scientifique sur I'Evangile comme don et comme précepte de vie nouvelle,
sur la vie « selon la vérité et dans la charité » (Ep 4, 15), sur la vie de sainteté de I'Eglise, dans laquelle
resplendit la vérité du bien porté a sa perfection. Dans le domaine de la foi, mais aussi et inséparablement
dans le domaine de la morale, intervient leMagistére de I'Eglise dont la tache est de « discerner, par des
jugements normatifs pour la conscience des fideles, les actes qui sont en eux-mémes conformes aux
exigences de la foi et en promeuvent I'expression dans la vie, et ceux qui au contraire, de par leur malice
intrinséque, sont incompatibles avec ces exigences » 172. En préchant les commandements de Dieu et la
charité du Christ, le Magistére de I'Eglise enseigne aussi aux fidéles les préceptes particuliers et spécifiques,

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 42
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



et il leur demande de considérer en conscience qu'ils sont moralement obligatoires. En outre, le Magistére
exerce un r6le important de vigilance, qui 'amene a avertir les fidéles de la présence d'erreurs éventuelles,
méme seulement implicites, lorsque leur conscience n'arrive pas a reconnaitre la justesse et la vérité des
regles morales qu'il enseigne.

C'est ici qu'intervient le réle spécifiqgue de ceux qui enseignent la théologie morale dans les séminaires et les
facultés de théologie par mandat des pasteurs légitimes. lls ont le grave devoir d'instruire les fideles —
spécialement les futurs pasteurs — au sujet de tous les commandements et de toutes les normes pratiques
que I'Eglise énonce avec autorité 173. Malgré les limites éventuelles des démonstrations humaines
présentées par le Magistére, les théologiens moralistes sont appelés a approfondir les motifs de ses
enseignements, a mettre en relief les fondements de ses préceptes et leur caractére obligatoire en montrant
les liens qu'ils ont entre eux et leur rapport avec la fin derniere de 'hnomme 174. Il revient aux théologiens
moralistes d'exposer la doctrine de I'Eglise et de donner, dans I'exercice de leur ministére, I'exemple d'un
assentiment loyal, intérieur et extérieur, a I'enseignement du Magistére dans le domaine du dogme et dans
celui de la morale 175. Faisant appel a toute leur énergie pour collaborer avec le Magistére hiérarchique, les
théologiens auront a cceur de mettre toujours mieux en lumiére les fondements bibliques, les significations
éthiques et les motivations anthropologiques qui soutiennent la doctrine morale et la conception de I'homme
proposées par I'Eglise.

111. Les services que les théologiens moralistes sont appelés a rendre a I'heure actuelle sont de premiere
importance, non seulement pour la vie et la mission de I'Eglise, mais aussi pour la société et pour la culture
humaine. Il leur appartient, dans un lien étroit et vital avec la théologie biblique et dogmatique, de souligner
par leur réflexion scientifiqgue « l'aspect dynamique qui est celui de la réponse que I'homme doit faire a
l'appel divin en progressant dans I'amour au sein d'une communauté de salut. Ainsi la théologie morale
acquerra cette dimension spirituelle interne qu'exige le plein développement de I'imago Dei qui se trouve
dans I'hnomme, et le progrés spirituel que l'ascétique et la mystique chrétiennes décrivent » 176.

Aujourd'hui, la théologie morale et son enseignement se trouvent assurément en face de difficultés
particulieres. Parce que la morale de I'Eglise comporte nécessairement une dimension norma— tive, on ne
peut réduire la théologie morale a n'étre qu'un savoir élaboré dans le seul cadre de ce qu'on appelle
sciences humaines. Alors que ces derniéres traitent le phénoméne de la moralité comme une donnée
historique et sociale, la théologie morale, tout en devant utiliser les sciences de 'hnomme et de la nature,
n'est pas pour autant soumise aux résultats de I'observation empirique et formelle ou de l'interprétation
phénoménologique. En réalité, la pertinence des sciences humaines en théologie morale est toujours a
apprécier en fonction de la question primordiale : qu'est-ce que le bien ou le mal ? Que faire pour obtenir la
vie éternelle ?

112. Le théologien moraliste doit donc exercer un discernement attentif dans le cadre de la culture actuelle
essentiellement scientifique et technique, exposée aux risques du relativisme, du pragmatisme et du
positivisme. Du point de vue théologique, les principes moraux ne dépendent pas du moment de ['histoire ou
on les découvre. En outre, le fait que certains croyants agissent sans suivre les enseignements du Magistére
ou qu'ils considérent a tort comme moralement juste une conduite que leurs pasteurs ont déclarée contraire
a la Loi de Dieu, ne peut pas étre un argument valable pour réfuter la vérité des normes morales enseignées
par I'Eglise. L'affirmation des principes moraux ne reléve pas des méthodes empiriques et formelles. Sans
contester la validité de ces méthodes, mais aussi sans limiter sa perspective a ces méthodes, la théologie
morale, fidele au sens surnaturel de la foi, prend en considération avant tout la dimension spirituelle du coeur
humain et sa vocation a I'amour divin.

En effet, tandis que les sciences humaines, comme toutes les sciences expérimentales, développent une
conception empirique et statistique de la « normalité », la foi enseigne que cette normalité porte en elle les
traces d'une chute de I'homme par rapport a sa situation originelle, c'est-a-dire qu'elle est blessée par le
péché. Seule la foi chrétienne montre a 'hnomme la voie du retour a I'« origine » (cf. Mt 19, 8), une voie
souvent bien différente de celle de la normalité empirique. En ce sens, les sciences humaines, malgré la
grande valeur des connaissances qu'elles apportent, ne peuvent pas étre tenues pour des indicateurs
déterminants des normes morales. C'est I'Evangile qui dévoile la vérité intégrale sur I'homme et sur son
cheminement moral, et qui ainsi éclaire et avertit les pécheurs en leur annongant la miséricorde de Dieu qui
ceuvre sans cesse pour les préserver du désespoir de ne pas pouvoir connaitre et observer la Loi de Dieu et
aussi de la présomption de pouvoir se sauver sans mérite. Il leur rappelle également la joie du pardon qui,
seul, donne la force de reconnaitre dans la loi morale une vérité libératrice, une grace d'espérance, un
chemin de vie.

113. L'enseignement de la doctrine morale suppose que I'on assume consciemment ces responsabilités
intellectuelles, spirituelles et pastorales. C'est pourquoi les théologiens moralistes qui acceptent la charge
d'enseigner la doctrine de I'Eglise ont le grave devoir de former les fidéles a ce discernement moral, a
I'engagement pour le bien véritable et au recours confiant a la grace divine.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 43
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Si les convergences et les conflits d'opinions peuvent constituer des expressions normales de la vie publique
dans le cadre d'une démocratie représentative, la doctrine morale ne peut certainement pas dépendre du
simple respect d'une procédure : en effet, elle n'est nullement établie en appliquant les régles et les
formalités d'une délibération de type démocratique. Le dissentiment, fait de contestations délibérées et de
polémiques, exprimé en utilisant les moyens de communication sociale, est contraire a la communion
ecclésiale et a la droite compréhension de la constitution hiérarchigue du Peuple de Dieu. On ne peut
reconnaitre dans I'opposition a I'enseignement des pasteurs une expression légitime de la liberté chrétienne
ni de la diversité des dons de I'Esprit. Dans ce cas, les pasteurs ont le devoir d'agir conformément a leur
mission apostolique, en exigeant que soit toujours respecté le droit des fidéles a recevoir la doctrine
catholique dans sa pureté et son intégrité : « N'oubliant jamais qu'il est lui aussi membre du peuple de Dieu,
le théologien doit le respecter et s'attacher a lui dispenser un enseignement qui n'altére en rien la doctrine de
la foi » 177.

Nos responsabilités de pasteurs

114. C'est aux pasteurs qu'incombe, a un titre particulier, la responsabilité de la foi du Peuple de Dieu et de
sa vie chrétienne, comme nous le rappelle le Concile Vatican Il : « Parmi les charges principales des
évéques, la prédication de I'Evangile est la premiére. Les évéques sont, en effet, les hérauts de la foi, qui
amenent au Christ de nouveaux disciples ; et les docteurs authentiques, c'est-a-dire pourvus de l'autorité du
Christ, qui préchent, au peuple a eux confié, la foi qui doit régler sa pensée et sa conduite, faisant rayonner
cette foi sous la lumiére de I'Esprit Saint, dégageant du trésor de la Révélation le neuf et I'ancien (cf. Mt 13,
52), faisant fructifier la foi, attentifs a écarter toutes les erreurs qui menacent leur troupeau (cf. 2 Tm 4, 1-4) »
178.

C'est notre devoir commun, et plus encore notre grace commune, d'enseigner aux fidéles, en tant que
pasteurs et évéques de I'Eglise, ce qui les conduit vers Dieu, comme le fit un jour le Seigneur Jésus avec le
jeune homme de I'Evangile. Répondant a sa demande : « Que dois-je faire de bon pour obtenir la vie
éternelle ? », Jésus l'a renvoyé a Dieu, Seigneur de la création et de I'Alliance ; il lui a rappelé les
commandements moraux, déja contenus dans I'Ancien Testament ; il en a montré l'esprit et le caractere
radical par l'invitation a marcher a sa suite dans la pauvreté, I'humilité et I'amour : « Viens et suis-moi ! ». La
vérité de cette doctrine a été scellée dans le sang du Christ sur la Croix : elle est devenue, dans I'Esprit
Saint, la Loi nouvelle de I'Eglise et de tout chrétien.

Cette « réponse » a la question morale, le Christ Jésus nous la confie d'une maniére particuliére & nous
pasteurs de I'Eglise, appelés a en faire la matiére de notre enseignement, dans I'accomplissement de notre
munus propheticum. En méme temps, en ce qui concerne la morale chrétienne, notre responsabilité de
pasteurs doit aussi s'exercer sous la forme du munus sacerdotale : c'est ce qui se réalise lorsque nous
dispensons aux fideles les dons de la grace et de la sanctification, qui leur permettent d'obéir a la sainte Loi
de Dieu, et lorsque nous soutenons les croyants par notre priéere constante et confiante afin qu'ils soient
fideles aux exigences de la foi et vivent selon I'Evangile (cf. Col 1, 9-12). La doctrine morale chrétienne doit
étre, aujourd'hui surtout, un des domaines privilégiés dans notre vigilance pastorale, dans I'exercice de notre
munus regale.

115. En fait, c'est la premiére fois que le Magistére de I'Eglise fait un exposé d'une certaine ampleur sur les
éléments fondamentaux de cette doctrine, et qu'il présente les raisons du discernement pastoral qu'il est
nécessaire d'avoir dans des situations pratiques et des conditions culturelles complexes et parfois critiques.
A la lumiére de la Révélation et de I'enseignement constant de I'Eglise, spécialement de celui du Concile
Vatican I, j'ai rappelé brievement les traits essentiels de la liberté, les valeurs fondamentales liées a la
dignité de la personne et a la vérité de ses actes, de maniére a ce que l'on puisse reconnaitre, dans
l'obéissance a la loi morale, une gréce et un signe de notre adoption dans le Fils unique (cf. Ep 1, 4-6). En
particulier, la présente encyclique offre des évaluations en ce qui concerne certaines tendances
contemporaines de la théologie morale. Je vous en fais part maintenant, obéissant a la parole du Seigneur
qui a confié a Pierre la charge d'affermir ses fréres (cf. Lc 22, 32), pour éclairer et faciliter notre commun
discernement.

Chacun de nous sait I'importance de la doctrine qui constitue I'essentiel de I'enseignement de la présente
encyclique et qui est rappelée aujourd'hui avec l'autorité du Successeur de Pierre. Chacun de nous peut
mesurer la gravité de ce qui est en cause, non seulement pour les individus, mais encore pour la société
entiere, avec la réaffirmation de l'universalité et de l'immutabilitt des commandements moraux, et en
particulier de ceux qui proscrivent toujours et sans exception les actes intrinsequement mauvais.

En reconnaissant ces commandements, le coeur du chrétien et notre charité pastorale entendent I'appel de
Celui qui « nous a aimés le premier » (1 Jn 4, 19). Dieu nous demande d'étre saints comme lui-méme est
saint (cf. Lv 19, 2), d'étre, dans le Christ, parfaits comme lui-méme est parfait (cf. Mt 5, 48) : la fermeté
exigeante du commandement se fonde sur I'amour miséricordieux et inépuisable de Dieu (cf. Lc 6, 36), et le
commandement a pour but de nous conduire, avec la grace du Christ, sur le chemin de la plénitude de la vie
propre aux fils de Dieu.

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 44

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



116. En tant qu'évéques, nous avons le devoir d'étre vigilants pour que la Parole de Dieu soit fidelement
enseignée. Mes Fréres dans |'Episcopat, il entre dans notre ministére pastoral de veiller a la transmission
fidele de cet enseignement moral et de prendre les mesures qui conviennent pour que les fidéles soient
préservés de toute doctrine ou de toute théorie qui lui sont contraires. Dans cette tache, nous avons tous
l'aide des théologiens. Cependant, les opinions théologiques ne constituent ni la régle ni la norme de notre
enseignement, dont l'autorité découle, avec l'aide de I'Esprit Saint et dans la communion cum Petro et sub
Petro, de notre fidélité a la foi catholique recue des Apétres. Comme évéques, nous avons le grave devoir
de veiller personnellement a ce que la « saine doctrine » (1 Tm 1, 10) de la foi et de la morale soit enseignée
dans nos dioceses.

Vis-a-vis des institutions catholiques, une responsabilité particuliere s'impose aux évéques. Qu'il s'agisse
d'organismes destinés a la pastorale familiale ou sociale, ou bien d'institutions vouées a I'enseignement ou a
l'action sanitaire, les évéques peuvent ériger et reconnaitre ces structures et leur déléguer des
responsabilités ; toutefois, ils ne sont jamais dispensés de leurs obligations propres. C'est leur devoir, en
communion avec le Saint-Siege, de reconnaitre ou de retirer, dans des cas de graves incohérences, le
qualificatif de « catholique » aux écoles 179, aux universités 180, aux cliniques ou aux services médico-
sociaux qui se réclament de I'Eglise.

117. Dans le cceur du chrétien, au plus profond de tout étre humain, se fait toujours entendre la question
qu'adressa un jour a Jésus le jeune homme de I'Evangile : « Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la
vie éternelle ? » (Mt 19, 16). Mais c'est au « bon » Maitre qu'il faut I'adresser, parce que lui seul peut
répondre dans la plénitude de la vérité, en toutes circonstances, dans les situations les plus diverses. Et
lorsque les chrétiens lui adressent cette question qui monte de leur conscience, le Seigneur répond par les
paroles de I'Alliance Nouvelle confiées a son Eglise. Or, comme le dit I'Apbtre a son propre sujet, nous
sommes envoyés « annoncer I'Evangile, et cela sans la sagesse du langage, pour que ne soit pas réduite a
néant la Croix du Christ » (1 Co 1, 17). C'est pour cela que la réponse de I'Eglise a la question de I'hnomme
posséde la sagesse et la puissance du Christ crucifié, la Vérité qui se donne.

Quand les hommes présentent a I'Eglise les questions de leur conscience, quand a l'intérieur de I'Eglise les
fideles s'adressent a leurs évéques et a leurs pasteurs, c'est la voix de Jésus Christ, la voix de la vérité sur
le bien et le mal qu'on entend dans la réponse de I'Eglise. Dans la parole prononcée par I'Eglise retentit, a
l'intime de I'étre, la voix de Dieu, qui « seul est le Bon » (Mt 19, 17), qui seul « est amour » (1 Jn 4, 8.16).
Dans l'onction de I'Esprit, cette parole douce et exigeante se fait lumiére et vie pour 'homme. C'est encore
I'Apbtre Paul qui nous invite a la confiance, parce que « notre capacité vient de Dieu : c'est lui qui nous a
rendus capables d'étre les ministres d'une Alliance Nouvelle, une Alliance qui n'est pas celle de la lettre de la
Loi, mais celle de I'Esprit... Le Seigneur, c'est I'Esprit, et la ou I'Esprit du Seigneur est présent, la est la
liberté. Et nous tous qui, le visage découvert, réfléchissons comme en un miroir la gloire du Seigneur, nous
sommes transformés en cette méme image, allant de gloire en gloire, par l'action du Seigneur qui est Esprit
» (2 Co 3, 5-6. 17-18).

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 45
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

Marie, Mére de Miséricorde

118. Au terme de ces considérations, c'est a Marie, Mére de Dieu et Mére de Miséricorde, que nous confions
nos personnes, les épreuves et les joies de notre existence, la vie morale des croyants et des hommes de
bonne volonté, ainsi que les recherches des moralistes.

Marie est Mere de Miséricorde parce que Jésus Christ, son Fils, est envoyé par le Pére pour étre la
révélation de la Miséricorde de Dieu (cf. Jn 3, 16-18). Il est venu non pour condamner, mais pour pardonner,
pour faire usage de la miséricorde (cf. Mt 9, 13). Et la plus grande miséricorde, c'est, pour lui, d'étre au
milieu de nous et de nous adresser son appel a venir a Lui et a Le reconnaitre, en union avec Pierre, comme
« le Fils du Dieu vivant » (Mt 16, 16). Il n'est aucun péché de I'nomme qui puisse annuler la Miséricorde de
Dieu, I'empécher d'exercer toute sa puissance victorieuse aussitdt que nous y avons recours. Au contraire,
la faute elle-méme fait resplendir encore davantage I'amour du Pére qui, pour racheter I'esclave, a sacrifié
son Fils 181 : sa miséricorde envers nous, c'est la Rédemption. Cette miséricorde atteint sa plénitude par le
don de I'Esprit, qui engendre la vie nouvelle et I'appelle. Si nombreux et si grands que soient les obstacles
semés par la faiblesse et le péché de I'homme, I'Esprit, qui renouvelle la face de la terre (cf. Ps 104103, 30),
rend possible le miracle du parfait accomplissement du bien. Un tel renouvellement, qui donne la capacité
de faire ce qui est bon, noble, beau, agréable a Dieu et conforme a sa volonté, est en quelque sorte
I'épanouissement du don de miséricorde, qui délivre de I'esclavage du mal et donne la force de ne plus
pécher. Par le don de la vie nouvelle, Jésus nous rend participants de son amour et nous conduit au Pére
dans I'Esprit.

119. Voila la certitude réconfortante de la foi chrétienne, qui lui vaut d'étre profondément humaine et
d'uneextraordinaire simplicité. Parfois, dans les discussions sur les problémes nouveaux et complexes en
matiere morale, il peut sembler que la morale chrétienne soit en elle-méme trop difficile, trop ardue a
comprendre et presque impossible a mettre en pratique. C'est faux, car, pour I'exprimer avec la simplicité du
langage évangélique, elle consiste a suivre le Christ, a s'abandonner a Lui, a se laisser transformer et
renouveler par sa grace et par sa miséricorde qui nous rejoignent dans la vie de communion de son Eglise.
« Qui veut vivre, nous rappelle saint Augustin, sait ou vivre, sait sur quoi fonder sa vie. Qu'il ap— proche,
qu'il croie, qu'il se laisse incorporer pour étre vivifié ! Qu'il ne craigne pas la compagnie de ses freres ! » 182.
Avec la lumiere de I'Esprit, tout homme, méme le moins savant, et surtout celui qui sait garder un « cceur
simple » (Ps 8685, 11), peut donc saisir la substance vitale de la morale chrétienne. D'autre part, cette
simplicité évangélique ne dispense pas d'affronter la complexité du réel, mais elle peut amener a la
comprendre avec plus de vérité, parce que marcher a la suite du Christ mettra progressivement en lumiére
les traits de l'authentique morale chrétienne et donnera en méme temps le ressort vital pour la pratiquer.
C'est le devoir du Magistére de I'Eglise de veiller a ce que le dynamisme de la réponse a I'appel du Christ se
développe de maniére organique, sans que soient falsifiées ou occultées les exigences morales, avec toutes
leurs conséquences. Celui qui aime le Christ observe ses commandements (cf. Jn 14, 15).

120. Marie est Mére de Miséricorde également parce que c'est a elle que Jésus confie son Eglise et
I'humanité entiére. Au pied de la Croix, lorsqu'elle accueille Jean comme son fils, lorsqu'elle demande, avec
le Christ, le pardon du Pere pour ceux qui ne savent pas ce qu'ils font (cf. Lc 23, 34), Marie, en parfaite
docilité a I'Esprit, fait I'expérience de la richesse et de I'universalité de I'amour de Dieu, qui dilate son cceur et
la rend capable d'embrasser le genre humain tout entier. Elle devient ainsi la Mére de tous et de chacun
d'entre nous, Mére qui nous obtient la Miséricorde divine.

Marie est un signe lumineux et un exemple attirant de vie morale : « Sa vie seule est un enseignement pour
tous », écrit saint Ambroise 183 qui, s'adressant particulierement aux vierges, mais dans une perspective
ouverte a tous, déclare : « Le premier et ardent désir d'apprendre, la noblesse du maitre vous le donne. Et
qui est plus noble que la Mére de Dieu ? Qui est plus splendide que celle qui fut élue par la Splendeur elle-
méme ? » 184. Marie vit et met en ceuvre sa liberté en se donnant elle-méme a Dieu et en accueillant en elle
le don de Dieu. Elle garde en son sein virginal le Fils de Dieu fait homme jusqu'au moment de sa naissance,
elle I'éleve, elle le fait grandir et elle I'accompagne dans ce geste supréme de liberté qu'est le sacrifice total
de sa vie. Par le don d'elle-méme, Marie entre pleinement dans le dessein de Dieu qui se donne au monde.
En accueillant et en méditant dans son cceur des événements qu'elle ne comprend pas toujours (cf. Lc 2,
19), elle devient le modéle de tous ceux qui écoutent la parole de Dieu et la gardent (cf. Lc 11, 28) et elle
mérite le titre de « Tréne de la Sagesse ». Cette Sagesse, c'est Jésus Christ lui-méme, le Verbe éternel de
Dieu, qui révele et accomplit parfaitement la volonté du Pére (cf. He 10, 5-10). Marie invite tout homme a
accueillir cette Sagesse. C'est a nous aussi qu'elle adresse I'ordre donné aux serviteurs, a Cana de Galilée,
durant le repas de noces : « Faites tout ce qu'il vous dira » (Jn 2, 5).

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 46
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Marie partage notre condition humaine, mais dans une transparence totale a la grace de Dieu. N'ayant pas
connu le péché, elle est en mesure de compatir a toute faiblesse. Elle comprend I'homme pécheur et elle
I'aime d'un amour maternel. Voila pourquoi elle est du c6té de la vérité et partage le fardeau de I'Eglise dans
son rappel des exigences morales a tous et en tout temps. Pour la méme raison, elle n'accepte pas que
I'nomme pécheur soit trompé par quiconque prétendrait I'aimer en justifiant son péché, car elle sait qu'ainsi
le sacrifice du Christ, son Fils, serait rendu inutile. Aucun acquittement, fat-il prononcé par des doctrines
philosophiques ou théologiques complaisantes, ne peut rendre 'homme véritablement heureux : seules la
Croix et la gloire du Christ ressuscité peuvent pacifier sa conscience et sauver sa vie.

O Marie, Mére de Miséricorde,

veille sur tous,

afin que la Croix du Christ

ne soit pas rendue vaine,

que I'homme ne s'égare pas

hors du sentier du bien,

qu'il ne perde pas la conscience du péche,
qu'il grandisse dans I'espérance en Dieu,
« riche en miséricorde » (Ep 2, 4),

qu'il accomplisse librement les ceuvres bonnes
préparées d'avance par Dieu (cf. Ep 2, 10)
et qu'il soit ainsi, par toute sa vie,

« a la louange de sa gloire » (Ep 1, 12).

Donné a Rome, pres de Saint-Pierre, le 6 ao(t 1993, féte de la Transfiguration du Seigneur, en la quinzieme
année de mon pontificat.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encyclique Veritatis Splendor — Jean-Paul Il — 1993 47
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



