loannes Paulus PP. Il

Evangelium vitae

Aux évéques, aux presbytres et aux diacres
aux religieux et aux religieuses
aux fideéles laics et a toutes
les personnes de bonne volonté
sur la valeur et l'inviolabilité
de la vie humaine

1995.03.25

Sommaire -

INTRODUCTION

CHAPITRE | LA VOIX DU SANG DE TON FRERE CRIE VERS MOI DU SOL LES
MENACES ACTUELLES CONTRE LA VIE HUMAINE CONTRE LA VIE HUMAINE

CHAPITRE Il JE SUIS VENU POUR QU'ILS AIENT LA VIE LE MESSAGE CHRETIEN

SUR LA VIE

CHAPITRE 1ll TU NE TUERAS PAS LA LOI SAINTE DE DIEU

CHAPITRE IV C'EST A MOI QUE VOUS L'AVEZ FAIT POUR UNE NOUVELLE
CULTURE DE LA VIE HUMAINE

CONCLUSION

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995


http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P1.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P6.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P5.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P5.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P4.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P3.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P3.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P2.HTM
http://www.vatican.va/edocs/FRA0204/__P2.HTM

INTRODUCTION

1. L'Evangile de la vie se trouve au cceur du message de Jésus. Regu chaque jour par I'Eglise avec amour, il doit étre annoncé avec
courage et fidélité comme une bonne nouvelle pour les hommes de toute époque et de toute culture.

A l'aube du salut, il y a la naissance d'un enfant, proclamée comme une joyeuse nouvelle: « Je vous annonce une grande joie, qui sera
celle de tout le peuple: aujourd'hui vous est né un Sauveur, qui est le Christ Seigneur, dans la cité de David » (Lc 2, 10-11).
Assurément, la naissance du Sauveur a libéré cette « grande joie », mais, a Noél, le sens plénier de toute naissance humaine se trouve
également révélé, et la joie messianique apparait ainsi comme le fondement et I'accomplissement de la joie qui accompagne la
naissance de tout enfant (cf. Jn 16, 21).

Exprimant ce qui est au cceur de sa mission rédemptrice, Jésus dit: « Je suis venu pour qu'ils aient la vie et qu'ils I'aient en abondance
» (Jn 10, 10). En vérité, il veut parler de la vie « nouvelle » et « éternelle » qui est la communion avec le Pére, a laquelle tout homme
est appelé par grace dans le Fils, par I'action de I'Esprit sanctificateur. C'est précisément dans cette « vie » que les aspects et les
moments de la vie de I'homme acquiérent tous leur pleine signification.

La valeur incomparable de la personne humaine

2. L'homme est appelé a une plénitude de vie qui va bien au-dela des dimensions de son existence sur terre, puisqu'elle est la
participation a la vie méme de Dieu.

La profondeur de cette vocation surnaturelle révele la grandeur et le prix de la vie humaine, méme dans sa phase temporelle. En effet,
la vie dans le temps est une condition fondamentale, un moment initial et une partie intégrante du développement entier et unitaire de
I'existence humaine. Ce développement de la vie, de maniere inattendue et imméritée, est éclairé par la promesse de la vie divine et
renouvelé par le don de cette vie divine; il atteindra son plein accomplissement dans I'éternité (cf. 7 Jn 3, 1-2). En méme temps, cette
vocation surnaturelle souligne le caractére relatif de la vie terrestre de 'nomme et de la femme. En vérité, celle-ci est une réalité qui
n'est pas « derniere », mais « avant-derniére »; c'est de toute fagon une réalité sacrée qui nous est confiée pour que nous la gardions
de maniére responsable et que nous la portions a sa perfection dans I'amour et dans le don de nous-mémes a Dieu et a nos freres.

L'Eglise sait que cet Evangile de la vie, qui lui a été remis par son Seigneur, 1 trouve un écho profond et convaincant dans le cceur de
chaque personne, croyante et méme non croyante, parce que, tout en dépassant infiniment ses attentes, il y correspond de maniere
surprenante. Malgré les difficultés et les incertitudes, tout homme sincérement ouvert a la vérité et au bien peut, avec la lumiére de la
raison et sans oublier le travail secret de la grace, arriver a reconnaitre, dans la loi naturelle inscrite dans les cceurs (cf. Rm 2, 14-15), la
valeur sacrée de la vie humaine depuis son commencement jusqu'a son terme; et il peut affirmer le droit de tout étre humain a voir
intégralement respecter ce bien qui est pour lui primordial. La convivialité humaine et la communauté politique elle-méme se fondent sur
la reconnaissance de ce droit.

La défense et la mise en valeur de ce droit doivent étre, de maniére particuliére, l'ceuvre de ceux qui croient au Christ, conscients de la
merveilleuse vérité rappelée par le Concile Vatican Il: « Par son Incarnation, le Fils de Dieu s'est en quelque sorte uni lui-méme a tout
homme ». 2 Dans cet événement de salut, en effet, I'numanité recoit non seulement la révélation de I'amour infini de Dieu qui « a tant
aimé le monde qu'il a donné son Fils unique » (Jn 3, 16), mais aussi celle de /a valeur incomparable de toute personne humaine.

Et, scrutant assidiment le mystére de la Rédemption, I'Eglise recoit cette valeur avec un étonnement toujours renouvelé 3 et elle se
sent appelée a annoncer aux hommes de tous les temps cet « évangile » source d'une espérance invincible et d'une joie véritable pour
chaque époque de I'histoire. L'Evangile de I'amour de Dieu pour I'homme, I'Evangile de la dignité de la personne et I'Evangile de la vie
sont un Evangile unique et indivisible.

C'est pourquoi I'nomme, I'nomme vivant, constitue la route premiére et fondamentale de I'Eglise. 4
Les nouvelles menaces contre la vie humaine

3. En vertu du mystere du Verbe de Dieu qui s'est fait chair (cf. Jn 1, 14), tout homme est confié a la sollicitude maternelle de I'Eglise.
Aussi toute menace contre la dignité de 'nomme et contre sa vie ne peut-elle que toucher le coeur méme de I'Eglise; elle ne peut que
I'atteindre au centre de sa foi en I'lncarnation rédemptrice du Fils de Dieu et dans sa mission d'annoncer I'Evangile de la vie dans le
monde entier et a toute créature (cf. Mc 16, 15).

Aujourd'hui, cette annonce devient particulierement urgente en raison de la multiplication et de I'aggravation impressionnantes des
menaces contre la vie des personnes et des peuples, surtout quand cette vie est faible et sans défense. Aux fléaux anciens et
douloureux de la misére, de la faim, des maladies endémiques, de la violence et des guerres, il s'en ajoute d'autres, dont les modalités
sont nouvelles et les dimensions inquiétantes.

Dans une page d'une dramatique actualité, le Concile Vatican Il a déploré avec force les mul- tiples crimes et attentats contre la vie
humaine. Trente ans plus tard, faisant miennes les paroles de l'assemblée conciliaire, je déplore ces maux encore une fois et avec la
méme force au nom de I'Eglise tout entiére, certain d'étre I'interpréte du sentiment authentique de toute conscience droite: « Tout ce qui
s'oppose a la vie elle-méme, comme toute espéce d'homicide, le génocide, l'avortement, I'euthanasie et méme le suicide délibéré; tout
ce qui constitue une violation de l'intégrité de la personne humaine, comme les mutilations, la torture physique ou morale, les tentatives
de contraintes psychiques; tout ce qui est offense a la dignité de I'nomme, comme les conditions de vie infra-humaines, les
emprisonnements arbitraires, les déportations, I'esclavage, la prostitution, le commerce des femmes et des jeunes; ou encore les
conditions de travail dégradantes qui réduisent les travailleurs au rang de purs instruments de rapport, sans égard pour leur
personnalité libre et responsable: toutes ces pratiques et d'autres analogues sont, en vérité, infames. Tandis qu'elles corrompent la
civilisation, elles déshonorent ceux qui s'y livrent plus encore que ceux qui les subis- sent, et elles insultent gravement a I'honneur du
Créateur ». 5

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 2



4. Malheureusement, ce panorama inquiétant, loin de se rétrécir, va plutdét en s'élargissant: avec les nouvelles perspectives ouvertes
par le progres scientifique et technique, on voit naitre de nouvelles formes d'attentats a la dignité de I'étre humain. En méme temps, se
dessine et se met en place une nouvelle situation culturelle qui donne aux crimes contre la vie un aspect inédit et — si cela se peut —
encore plus injuste, ce qui suscite d'autres graves préoccupations: de larges couches de I'opinion publique justifient certains crimes
contre la vie au nom des droits de la liberté individuelle, et, a partir de ce présupposé, elles prétendent avoir non seulement I'impunité,
mais méme l'autorisation de la part de I'Etat, afin de les pratiquer dans une liberté absolue et, plus encore, avec l'intervention gratuite
des services de santé.

Tout cela provoque un profond changement dans la fagon de considérer la vie et les relations entre les hommes. Le fait que les
législations de nombreux pays, s'éloignant le cas échéant des principes mémes qui fondent leurs Constitutions, aient accepté de ne pas
punir ou, plus encore, de reconnaitre la Iégitimité totale de ces pratiques contre la vie est tout a la fois un symptéme préoccupant et une
cause non négligeable d'un grave effondrement moral: des choix considérés jadis par tous comme criminels et refusés par le sens
moral commun deviennent peu a peu socialement respectables. La médecine elle-méme, qui a pour vocation de défendre et de soigner
la vie humaine, se préte toujours plus largement dans certains secteurs a la réalisation de ces actes contre la personne; ce faisant, elle
défigure son visage, se met en contradiction avec elle-méme et blesse la dignité de ceux qui lI'exercent. Dans un tel contexte culturel et
légal, méme les graves problémes démographiques, sociaux ou familiaux, qui pésent sur de nombreux peuples du monde et qui exigent
une attention responsable et active des communautés nationales et internationales, risquent d'étre résolus de maniére fausse et
illusoire, en contradiction avec la vérité et avec le bien des personnes et des nations.

Le résultat auquel on parvient est dramatique: s'il est particulierement grave et inquiétant de voir le phénomene de I'élimination de tant
de vies humaines naissantes ou sur le chemin de leur déclin, il n'est pas moins grave et inquiétant que la conscience elle-méme,
comme obscurcie par d'aussi profonds conditionnements, ait toujours plus de difficulté a percevoir la distinction entre le bien et le mal
sur les points qui concernent la valeur fondamentale de la vie humaine.

En communion avec tous les Evéques du monde

5. Le probleme des menaces contre la vie humaine en notre temps a fait I'objet du Consistoire extraordinaire des Cardinaux qui a eu
lieu a Rome du 4 au 7 avril 1991. Aprés un examen ample et approfondi du probleme et des défis lancés a toute la famille humaine, en
particulier a la communauté chrétienne, les Cardinaux m'ont, par un vote unanime, demandé de réaffirmer avec l'autorité du
Successeur de Pierre la valeur de la vie humaine et son inviolabilité, eu égard aux circonstances actuelles et aux attentats qui la
menacent aujourd'hui.

Aprés avoir accueilli cette requéte, j'ai, le jour de la Pentecote 1991, adressé une lettre personnelle a chacun de mes Fréres dans
I'épiscopat pour qu'il m'apporte, dans I'esprit de la collégialité épiscopale, sa collaboration en vue de la rédaction d'un document portant
sur cette question. 6 Je suis profondément reconnaissant a tous les évéques qui m'ont répondu, me donnant des informations, des
suggestions et des propositions qui m'ont été précieuses. De cette fagon aussi, ils ont apporté le témoignage de leur participation
unanime et sincére a la mission doctrinale et pastorale de I'Eglise au sujet de I'Evangile de la vie.

Dans la méme lettre, peu avant la célébration du centenaire de I'Encyclique Rerum novarum, j'attirais I'attention de tous sur cette
singuliére analogie: « De méme qu'il y a un siécle, c'était la classe ouvriére qui était opprimée dans ses droits fondamentaux, et que
I'Eglise prit sa défense avec un grand courage, en proclamant les droits sacro-saints de la personne du travailleur, de méme, a présent,
alors qu'une autre catégorie de personnes est opprimée dans son droit fondamental a la vie, I'Eglise sent qu'elle doit, avec un égal
courage, donner une voix a celui qui n'a pas de voix. Elle reprend toujours le cri évangélique de la défense des pauvres du monde, de
ceux qui sont menacés, méprisés et a qui I'on dénie les droits humains ». 7

Il'y a aujourd'hui une multitude d'étres humains faibles et sans défense qui sont bafoués dans leur droit fondamental a la vie, comme le
sont, en particulier, les enfants encore a naitre. Si I'Eglise, a la fin du siécle dernier, n'avait pas le droit de se taire face aux injustices qui
existaient alors, elle peut encore moins se taire aujourd'hui, quand, aux injustices sociales du passé qui ne sont malheureusement pas
encore surmontées, s'ajoutent en de si nombreuses parties du monde des injustices et des phénoménes d'oppression méme plus
graves, parfois présentés comme des éléments de progrés en vue de l'organisation d'un nouvel ordre mondial.

La présente encyclique, fruit de la collaboration de I'épiscopat de tous les pays du monde, veut donc étre une réaffirmation précise et
ferme de la valeur de la vie humaine et de son inviolabilité, et, en méme temps, un appel passionné adressé a tous et a chacun, au nom
de Dieu: respecte, défends, aime et sers la vie, toute vie humaine! C'est seulement sur cette voie que tu trouveras la justice, le
développement, la liberté véritable, la paix et le bonheur!

Puissent ces paroles parvenir a tous les fils et a toutes les filles de I'Eglise! Puissent-elles parvenir a toutes les personnes de bonne
volonté, soucieuses du bien de chaque homme et de chaque femme ainsi que du destin de la société entiére!

6. En profonde communion avec chacun de mes freres et sceurs dans la foi et animé par une amitié sincére pour tous, je veux méditer
a nouveau et annoncer I'Evangile de la vie, splendeur de la vérité qui éclaire les consciences, lumiére vive qui guérit le regard obscurci,
source intarissable de constance et de courage pour faire face aux défis toujours nouveaux que nous rencontrons sur notre chemin.

Et, tandis que je repense aux riches expériences vécues pendant I'Année de la Famille, comme pour donner une conclusion a la Lettre
que j'ai adressée « a chaque famille concréte de toutes les régions de la terre », 8 je porte mon regard avec une confiance renouvelée
vers tous les foyers et je souhaite que renaisse et se renforce a tous les niveaux I'engagement de tous a soutenir la famille, pour
qu'aujourd'hui encore — au milieu de nom- breuses difficultés et de lourdes menaces — elle demeure constamment, selon le dessein
de Dieu, comme un « sanctuaire de la vie ». 9

A tous les membres de I'Eglise, peuple de la vie et pour la vie, j'adresse le plus pressant des appels afin qu'ensemble nous puissions
donner a notre monde de nouveaux signes d'espérance, en agissant pour que grandissent la justice et la solidarité, et que s'affirme une
nouvelle culture de la vie humaine, pour I'édification d'une authentique civilisation de la vérité et de I'amour.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 3



CHAPITRE | : LA VOIX DU SANG DE TON FRERE CRIE VERS MOI DU SOL

LES MENACES ACTUELLES
CONTRE LA VIE HUMAINE CONTRE LA VIE HUMAINE

« Cain se jeta contre son frére Abel et le tua » (Gn 4, 8): a la racine de la violence contre la vie

7. « Dieu n'a pas fait la mort, il ne prend pas plaisir a la perte des vivants. Il a tout créé pour I'étre... Oui, Dieu a créé I'nomme pour
l'incorruptibilité; il en a fait une image de sa propre nature. C'est par I'envie du diable que la mort est entrée dans le monde; ils en font
I'expérience, ceux qui lui appartiennent » (Sg 1, 13-14; 2, 23-24).

L'Evangile de la vie, proclamé & l'origine avec la création de I'homme & I'image de Dieu en vue d'un destin de vie pleine et parfaite (cf.
Gn 2, 7; Sg 9, 2-3), fut contredit par I'expérience déchirante de la mort qui entre dans le monde et qui jette I'ombre du non-sens sur
toute I'existence de 'hnomme. La mort y entre a cause de la jalousie du diable (cf. Gn 3, 1.4-5) et du péché de nos premiers parents (cf.
Gn 2, 17; 3, 17-19). Et elle y entre de maniére violente, a cause du meurtre d'Abel par son frere Cain: « Comme ils étaient en pleine
campagne, Cain se jeta sur son frere Abel et le tua » (Gn 4, 8).

Ce premier meurtre est présenté avec une éloquence singuliére dans une page paradigmatique du livre de la Genése: une page récrite
chaque jour dans le livre de I'histoire des peuples, sans tréve et d'une maniere répétée qui est dégradante.

Relisons ensemble cette page biblique qui, malgré son archaisme et son extréme simplicité, se présente comme particulierement riche
d'enseignements.

« Abel devint pasteur de petit bétail et Cain cultivait le sol. Le temps passa et il advint que Cain présenta des produits du sol en
offrande au Seigneur et qu'Abel, de son cété, offrit des premiers-nés de son troupeau, et méme de leur graisse. Or le Seigneur agréa
Abel et son offrande. Mais il n'agréa pas Cain et son offrande, et Cain en fut trés irrité et eut le visage abattu. Le Seigneur dit a Cain:
"Pourquoi es-tu irrité et pourquoi ton visage est-il abattu? Si tu es bien disposé, ne releveras-tu pas la téte? Mais si tu n'es pas bien
disposé, le péché n'est-il pas a la porte, une béte tapie qui te convoite? Pourras-tu la dominer?" Cependant Cain dit a son frere Abel:
"Allons dehors", et, comme ils étaient en pleine campagne, Cain se jeta sur son frere Abel et le tua.

Le Seigneur dit a Cain: "Ou est ton frere Abel?" Il répondit: "Je ne sais pas. Suis-je le gardien de mon frere?" Le Seigneur reprit:
"Qu'as-tu fait! Ecoute le sang de ton frére crier vers moi du sol! Maintenant, sois maudit et chassé du sol fertile qui a ouvert la bouche
pour recevoir de ta main le sang de ton frere. Si tu cultives le sol, il ne te donnera plus son produit: tu seras un errant parcourant la
terre”. Alors Cain dit au Seigneur: "Ma peine est trop lourde a porter. Voois! Tu me bannis aujourd'hui du sol fertile, je devrai me cacher
loin de ta face et je serai un errant parcourant la terre, mais le premier venu me tuera!" Le Seigneur lui répondit: "Aussi bien si
quelqu'un tue Cain, on le vengera sept fois", et le Seigneur mit un signe sur Cain, afin que le premier venu ne le frappéat point. Cain se
retira de la présence du Seigneur et séjourna au pays de Nod, & l'orient d'Eden » (Gn 4, 2-16).

8. Cain est « tres irrité » et il a le visage « abattu » parce que « le Seigneur agréa Abel et son offrande » (Gn 4, 4). Le texte biblique ne
révele pas le motif pour lequel Dieu préfére le sacrifice d'Abel a celui de Cain; mais il montre clairement que, tout en préférant le don
d'Abel, il n'interrompt pas son dialogue avec Cain. Il l'avertit en lui rappelant sa liberté face au mal: 'hnomme n'est en rien prédestiné au
mal. Certes, comme I'était déja Adam, il est tenté par la puissance maléfique du péché qui, comme une béte féroce, est tapi a la porte
de son ceoeur, guettant le moment de se jeter sur sa proie. Mais Cain demeure libre face au péché. Il peut et il doit le dominer: « Il te
convoite, mais toi, domine-le! » (Gn 4, 7).

La jalousie et la colere I'emportent sur I'avertissement du Seigneur, et c'est pourquoi Cain se jette sur son frére et le tue. Comme on le
lit dans le Catéchisme de I'Eglise catholique, « I'Ecriture, dans le récit du meurtre d'Abel par son frére Cain, révéle, dés les débuts de
I'histoire humaine, la présence dans I'nomme de la colére et de la convoitise, conséquences du péché originel. L'homme est devenu
I'ennemi de son semblable ». 10

Le frére tue le frere. Comme dans le premier fratricide, dans tout homicide est violée la parenté « spirituelle » qui réunit les hommes en
une seule grande famille, 11 tous participant du méme bien unique fondamental: une égale dignité personnelle. Il n'est pas rare que soit
parallélement violée la parenté « de la chair et du sang », par exemple lorsque les menaces contre la vie se développent dans les
rapports entre parents et enfants: c'est le cas de I'avortement ou bien, dans un contexte familial ou parental plus large, celui de
I'euthanasie favorisée ou provoquée.

A la source de toute violence contre le prochain, il y a le fait de céder a la « logique » du Mauvais, c'est-a-dire de celui qui « était
homicide dés le commencement » (Jn 8, 44), comme nous le rappelle I'Apbtre Jean: « Car tel est le message que vous avez entendu
dés le début: nous devons nous aimer les uns les autres, loin d'imiter Cain, qui, étant du Mauvais, égorgea son frére » (1 Jn 3, 11-12).
Ainsi, le meurtre du frére a l'aube de I'histoire donne un triste témoignage de la maniére dont le mal progresse avec une rapidité
impressionnante: a la révolte de I'homme contre Dieu au paradis terrestre s'ajoute la lutte mortelle de I'homme contre 'homme.

Aprés le crime, Dieu intervient pour venger la victime. Face a Dieu qui l'interroge sur le sort d'Abel, Cain, au lieu de se montrer troublé
et de demander pardon, élude la question avec arrogance: « Je ne sais pas. Suis-je le gardien de mon frére? » (Gn 4, 9). « Je ne sais
pas »: par le mensonge, Cain cherche a couvrir son crime. C'est ainsi que cela s'est souvent passé et que cela se passe quand les
idéologies les plus diverses servent a justifier et a masquer les crimes les plus atroces perpétrés contre la personne. « Suis-je le
gardien de mon frere? »: Cain ne veut pas penser a son frére et refuse d'assumer la responsabilité de tout homme vis-a-vis d'un autre.
On pense spontanément aux tendances actuelles qui font perdre a 'nomme sa responsabilité a I'égard de son semblable: on en a des
symptdmes, entre autres, dans la perte de la solidarité a I'égard des membres les plus faibles de la société - comme les personnes
agées, les malades, les immigrés, les enfants -, et dans l'indifférence qu'on remarque souvent dans les rapports entre les peuples
méme quand il y va de valeurs fondamentales comme la survie, la liberté et la paix.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 4



9. Mais Dieu ne peut laisser le crime impuni: du sol sur lequel il a été versé, le sang de la victime exige que Dieu fasse justice (cf. Gn
37, 26; Is 26, 21; Ez 24, 7-8). De ce texte, I'Eglise a tiré I'expression de « péchés qui crient vengeance a la face de Dieu » et elle y a
inclus, au premier chef, I'homicide volontaire. 12 Pour les Juifs comme pour de nombreux peuples de I'Antiquité, le sang est le lieu de la
vie; bien plus, « le sang est la vie » (Dt 12, 23) et la vie, surtout la vie humaine, n'appartient qu'a Dieu; c'est pourquoi celui qui attente a
la vie de I'nomme attente en quelque sorte a Dieu luiméme.

Cain est maudit par Dieu et aussi par la terre qui lui refusera ses fruits (cf. Gn 4, 11-12). Et il est puni: il habitera dans la steppe et dans
le désert. La violence homicide change profondément le cadre de vie de I'homme. La terre, qui était le « jardin d'Eden » (Gn 2, 15), lieu
d'abondance, de relations interpersonnelles sereines et d'amitié avec Dieu, devient le « pays de Nod » (Gn 4, 16), lieu de la « misére »,
de la solitude et de I'éloignement de Dieu. Cain sera « un errant parcourant la terre » (Gn 4, 14): l'incertitude et l'instabilité
I'accompagneront sans cesse.

Toutefois Dieu, toujours miséricordieux méme quand il punit, « mit un signe sur Cain, afin que le premier venu ne le frappat point » (Gn
4, 15): il lui donne donc un signe distinctif, qui a pour but de ne pas le condamner a étre rejeté par les autres hommes mais qui lui
permettra d'étre protégé et défendu contre ceux qui voudraient le tuer, méme pour venger la mort d'Abel.Meurtrier, il garde sa dignité
personnelle et Dieu lui-méme s'en fait le garant. Et c'est précisément ici que se manifeste le mystére paradoxal de la justice
miséricordieuse de Dieu, ainsi que I'écrit saint Ambroise: « Comme il y avait eu fratricide, c'est-a-dire le plus grand des crimes, au
moment ou s'introduisit le péché, la loi de la miséricorde divine devait immédiatement étre étendue; parce que, si le chatiment avait
immédiatement frappé le coupable, les hommes, quand ils puniraient, n'auraient pas pu se montrer tolérants ou doux, mais ils auraient
immédiatement chéatié les coupables. (...) Dieu repoussa Cain de sa face et, comme il était rejeté par ses parents, il le relégua comme
dans I'exil d'une habitation séparée, parce qu'il était passé de la douceur humaine a la cruauté de la béte sauvage. Toutefois, Dieu ne
voulut pas punir le meurtrier par un meurtre, puisqu'il veut amener le pécheur au repentir plutoét qu'a la mort ». 13

« Qu'as-tu fait? » (Gn 4, 10): I'éclipse de la valeur de la vie

10. Le Seigneur dit a Cain: « Qu'as-tu fait? Ecoute le sang de ton frére crier vers moi du sol! » (Gn 4, 10). La voix du sang versé par les
hommes ne cesse pas de crier, de génération en génération, prenant des tonalités et des accents variés et toujours nouveaux.

La question du Seigneur « qu'as-tu fait? », a laquelle Cain ne peut se dérober, est aussi adressée a 'hnomme contemporain, pour qu'il
prenne conscience de I'étendue et de la gravité des attentats contre la vie dont I'histoire de I'numanité continue a étre marquée; elle lui
est adressée afin qu'il recherche les multiples causes qui provoquent ces attentats et qui les alimentent, et qu'il réfléchisse trés
sérieusement aux conséquences qui en découlent pour I'existence des personnes et des peuples.

Certaines menaces proviennent de la nature elle-méme, mais elles sont aggravées par l'incurie coupable et par la négligence des
hommes, qui pourraient bien souvent y porter remede; d'autres, au contraire, sont le fait de situations de violence, de haine, ou bien
d'intéréts divergents, qui poussent des hommes a agresser d'autres hommes en se livrant a des homicides, a des guerres, a des
massacres ou a des génocides.

Et comment ne pas évoquer la violence faite a la vie de millions d'étres humains, spécialement d'enfants, victimes de la misére, de la
malnutrition et de la famine, a cause d'une distribution injuste des richesses entre les peuples et entre les classes sociales? ou, avant
méme qu'elle ne se manifeste dans les guerres, la violence inhérente au commerce scandaleux des armes qui favorise I'escalade de
tant de conflits armés ensanglantant le monde? ou encore la propagation de germes de mort qui s'opére par la dégradation
inconsidérée des équilibres écologiques, par la diffusion criminelle de la drogue ou par I'encouragement donné a des types de
comportements sexuels qui, outre le fait qu'ils sont moralement inacceptables, laissent présager de graves dangers pour la vie? Il est
impossible d'énumérer de maniére exhaustive la longue série des menaces contre la vie humaine, tant sont nombreuses les formes,
déclarées ou insidieuses, qu'elles revétent en notre temps.

11. Mais nous entendons concentrer spécialement notre attention sur un autre genre d'attentats, concernant la vie naissante et la vie a
ses derniers instants, qui présentent des caractéristiques nou- velles par rapport au passé et qui soulevent des problemes d'une
particuliere gravité: par le fait qu'ils tendent a perdre, dans la conscience collective, leur caractére de « crime » et a prendre
paradoxalement celui de « droit », au point que I'on prétend a une véritable et réellereconnaissance légale de la part de I'Etat et, par
suite, a leur mise en ceuvre grace a l'intervention gratuite des personnels de santé eux-mémes. Ces attentats frappent la vie humaine
dans des situations de trés grande précarité, lorsqu'elle est privée de toute capacité de défense. Encore plus grave est le fait qu'ils sont,
pour une large part, réalisés précisément a l'intérieur et par I'action de la famille qui, de par sa constitution, est au contraire appelée a
étre « sanctuaire de la vie ».

Comment a-t-on pu en arriver a une telle situation? Il faut prendre en considération de multiples facteurs. A I'arriére-plan, il y a une crise
profonde de la culture qui engendre le scepticisme sur les fondements mémes du savoir et de I'éthique, et qui rend toujours plus difficile
la perception claire du sens de I'homme, de ses droits et de ses devoirs. A cela s'ajoutent les difficultés existentielles et relationnelles
les plus diverses, accentuées par la réalité d'une société complexe dans laquelle les personnes, les couples et les familles restent
souvent seuls face a leurs problemes. Il existe méme des situations critiques de pauvreté, d'angoisse ou d'exacerbation, dans

lesquelles l'effort harassant pour survivre, la souffrance a la limite du supportable, les violences subies, spécialement celles qui
atteignent les femmes, rendent exigeants, parfois jusqu'a I'héroisme, les choix en faveur de la défense et de la promotion de la vie.

Tout cela explique, au moins en partie, que la valeur de la vie puisse connaitre aujourd’hui une sorte d'« éclipse », bien que la
conscience ne cesse pas de la présenter comme sacrée et intangible; on le constate par le fait méme que I'on tend a couvrir certaines
fautes contre la vie naissante ou a ses derniers instants par des expressions empruntées au vocabulaire de la santé, qui détournent le
regard du fait qu'est en jeu le droit a I'existence d'une personne humaine concréte.

12. En réalité, si de nombreux et graves aspects de la problématique sociale actuelle peuvent de quelque maniére expliquer le climat
d'incertitude morale diffuse et parfois atténuer chez les individus la responsabilité personnelle, il n'en est pas moins vrai que nous
sommes face a une réalité plus vaste, que l'on peut considérer comme une véritable structure de péché, caractérisée par la
prépondérance d'une culture contraire a la solidarité, qui se présente dans de nombreux cas comme une réelle « culture de mort ».
Celle-ci est activement encouragée par de forts courants culturels, économiques et politiques, porteurs d'une certaine conception
utilitariste de la société.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 5



En envisageant les choses de ce point de vue, on peut, d'une certaine maniére, parler d'une guerre des puissants contre les faibles: la
vie qui nécessiterait le plus d'accueil, d'amour et de soin est jugée inutile, ou considérée comme un poids insupportable, et elle est donc
refusée de multiples fagons. Par sa maladie, par son handicap ou, beaucoup plus simplement, par sa présence méme, celui qui met en
cause le bien-étre ou les habitudes de vie de ceux qui sont plus favorisés tend a étre considéré comme un ennemi dont il faut se
défendre ou qu'il faut éliminer. Il se déchaine ainsi une sorte de « conspiration contre la vie ». Elle ne concerne pas uniquement les
personnes dans leurs rapports individuels, familiaux ou de groupe, mais elle va bien au-dela, jusqu'a ébranler et déformer, au niveau
mondial, les relations entre les peuples et entre les Etats.

13. Pour favoriser une pratique plus étendue de /'avortement, on a investi et on continue a investir des sommes considérables pour la
mise au point de préparations pharmaceutiques qui rendent possible le meurtre du foetus dans le sein maternel sans qu'il soit
nécessaire de recourir au service du médecin. Sur ce point, la recherche scientifique elle-méme semble presque exclusivement
préoccupée d'obtenir des produits toujours plus simples et plus efficaces contre la vie et, en méme temps, de nature a soustraire
I'avortement a toute forme de contréle et de responsabilité sociale.

Il est frequemment affirmé que la contraception, rendue sire et accessible a tous, est le remede le plus efficace contre I'avortement. On
accuse aussi I'Eglise catholique de favoriser de fait I'avortement parce gu'elle continue obstinément a enseigner l'illicéité morale de la
contraception. A bien la considérer, I'objection se révele en réalité spécieuse. Il peut se faire, en effet, que beaucoup de ceux qui
recourent aux moyens contraceptifs le fassent aussi dans l'intention d'éviter ultérieurement la tentation de l'avortement. Mais les
contrevaleurs présentes dans la « mentalité contraceptive » — bien différentes de I'exercice responsable de la paternité et de la
maternité, réalisé dans le respect de la pleine vérité de I'acte conjugal — sont telles gqu'elles rendent précisément plus forte cette
tentation, face a la conception éventuelle d'une vie non désirée. De fait, la culture qui pousse a l'avortement est particulierement
développée dans les milieux qui refusent I'enseignement de I'Eglise sur la contraception. Certes, du point de vue moral, la contraception
et I'avortement sont des maux spécifiquement différents: 'une contredit la vérité intégrale de I'acte sexuel comme expression propre de
I'amour conjugal, l'autre détruit la vie d'un étre humain; la premiere s'oppose a la vertu de chasteté conjugale, le second s'oppose a la
vertu de justice et viole directement le précepte divin « tu ne tueras pas ».

Mais, méme avec cette nature et ce poids moral différents, la contraception et I'avortement sont trés souvent étroitement liés, comme
des fruits d'une méme plante. Il est vrai qu'il existe méme des cas dans lesquels on arrive a la contraception et a I'avortement lui-méme
sous la pression de multiples difficultés existentielles, qui cependant ne peuvent jamais dispenser de I'effort d'observer pleinement la loi
de Dieu. Mais, dans de tres nombreux autres cas, ces pratiques s'enracinent dans une mentalité hédoniste et de déresponsabilisation
en ce qui concerne la sexualité et elles supposent une conception égoiste de la liberté, qui voit dans la procréation un obstacle a
I'épanouissement de la personnalité de chacun. La vie qui pourrait naitre de la relation sexuelle devient ainsi I'ennemi a éviter
absolument, et I'avortement devient I'unique réponse possible et la solution en cas d'échec de la contraception.

Malheureusement, I'étroite connexion que l'on rencontre dans les mentalités entre la pratique de la contraception et celle de
I'avortement se manifeste toujours plus; et cela est aussi confirmé de maniére alarmante par la mise au point de préparations
chimiques, de dispositifs intra-utérins et de vaccins qui, distribués avec la méme facilité que les moyens contraceptifs, agissent en
réalité comme des moyens abortifs aux tout premiers stades du développement de la vie du nouvel individu.

14. Méme les diverses techniques de reproduction artificielle, qui sembleraient étre au service de la vie et qui sont des pratiques
comportant assez souvent cette intention, ouvrent en réalité la porte a de nouveaux attentats contre la vie. Mis a part le fait qu'elles sont
moralement inacceptables parce qu'elles séparent la procréation du contexte intégralement humain de I'acte conjugal, 14 ces tech-
niques enregistrent aussi de hauts pourcentages d'échec, non seulement en ce qui concerne la fécondation, mais aussi le
développement ultérieur de I'embryon, exposé au risque de mort dans des délais généralement trés brefs. En outre, on produit parfois
des embryons en nombre supérieur a ce qui est nécessaire pour l'implantation dans l'utérus de la femme et ces « embryons
surnuméraires », comme on les appelle, sont ensuite sup- primés ou utilisés pour des recherches qui, sous prétexte de progrés
scientifique ou médical, ré- duisent en réalité la vie humaine a un simple « matériel biologique » dont on peut librement disposer.

Le diagnostic prénatal, qui ne souléve pas de difficultés morales s'il est effectué pour déterminer les soins éventuellement nécessaires
a I'enfant non encore né, devient trop souvent une occasion de proposer et de provoquer I'avortement. C'est I'avortement eugénique,
dont la légitimation dans l'opinion publique nait d'une mentalité — percue a tort comme en harmonie avec les exigences «
thérapeutiques » — qui accueille la vie seulement a certaines conditions et qui refuse la limite, le handicap, l'infirmité.

En poursuivant la méme logique, on en est arrivé a refuser les soins ordinaires les plus élémentaires, et méme I'alimentation, a des
enfants nés avec des handicaps ou des maladies graves. En outre, le scénario actuel devient encore plus déconcertant en raison des
propositions, avancées ¢a et la, de légitimer dans la méme ligne du droit a I'avortement, méme /'infanticide, ce qui fait revenir ainsi a un
stade de barbarie que I'on espérait avoir dépassé pour toujours.

15. Des menaces non moins graves pesent aussi sur les malades incurables et sur les mourants, dans un contexte social et culturel
qui, augmentant la difficulté d'affronter et de supporter la souffrance, rend plus forte la tentation de résoudre le probleme de la
souffrance en I'éliminant a la racine par I'anticipation de la mort au moment considéré comme le plus opportun.

En faveur de ce choix, se retrouvent souvent des éléments de nature différente, qui convergent malheureusement vers cette issue
terrible. Chez le sujet malade, le sentiment d'angoisse, d'exacerbation et méme de désespérance, provoqué par |'expérience d'une
douleur intense et prolongée, peut étre décisif. Cela met a dure épreuve les équilibres parfois déja instables de la vie personnelle et
familiale, parce que, d'une part, le malade risque de se sentir écrasé par sa propre fragilit¢ malgré I'efficacité toujours plus grande de
I'assistance médicale et sociale; d'autre part, parce que, chez les per- sonnes qui lui sont directement liées, cela peut créer un
sentiment de pitié bien concevable méme s'il est mal compris. Tout cela est aggravé par une culture ambiante qui ne reconnait dans la
souffrance aucune signification ni aucune valeur, la considérant au contraire comme le mal par excellence a éliminer a tout prix; cela se
rencontre spécialement dans les cas ou aucun point de vue religieux ne peut aider a déchiffrer positivement le mystére de la souffrance.

Mais, dans I'ensemble du contexte culturel, ne manque pas non plus de peser une sorte d'attitude prométhéenne de I'hnomme qui croit
pouvoir ainsi s'ériger en maitre de la vie et de la mort, parce qu'il en décide, tandis qu'en réalité il est vaincu et écrasé par une mort
irréemédiablement fermée a toute perspective de sens et a toute espérance. Nous trouvons une tragique expression de tout cela dans
I'expansion de /'euthanasie, masquée et insidieuse, ou effectuée ouvertement et méme Iégalisée. Mise a part une prétendue pitié face a

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 6



la souffrance du malade, l'euthanasie est parfois justifiée par un motif de nature utilitaire, consistant a éviter des dépenses
improductives trop lourdes pour la société. On envisage ainsi de supprimer des nouveaux-nés malformés, des personnes gravement
handicapées ou incapables, des vieillards, surtout s'ils ne sont pas autonomes, et des malades en phase terminale. Il ne nous est pas
permis de nous taire face a d'autres formes d'euthanasie plus sournoises, mais non moins graves et réelles. Celles-ci pourraient se
présenter, par exemple, si, pour obtenir davantage d'organes a transplanter, on procédait a I'extraction de ces organes sans respecter
les critéres objectifs appropriés pour vérifier la mort du donneur.

16. Fréquemment, des menaces et des attentats contre la vie sont associés a un autre phénomene actuel, le
phénoménedémographique. |l se présente de maniére différente dans les diverses parties du monde: dans les pays riches et
développés, on enregistre une diminution et un effondrement préoccupants des naissances; a l'inverse, les pays pauvres connaissent
en général un taux élevé de croissance de la population, difficlement supportable dans un contexte de faible développement
économique et social, ou méme de grave sous-développement. Face a la surpopulation des pays pauvres, il manque, au niveau
international, des interventions globales — des politiques familiales et sociales sé- rieuses, des programmes de développement culturel
ainsi que de production et de distribution justes des ressources —, alors que I'on continue a mettre en oceuvre des politiques anti-
natalistes.

La contraception, la stérilisation et I'avortement doivent évidemment étre comptés parmi les causes qui contribuent a provoquer les
situations de forte dénatalité. On peut facilement étre tenté de recourir a ces méthodes et aux attentats contre la vie dans les situations
d'« explosion démographique ».

L'antique pharaon, ressentant comme angoissantes la présence et la multiplication des fils d'Israél, les soumit a toutes les formes
d'oppression et il ordonna de faire mourir tout enfant de sexe masculin né des femmes des Hébreux (cf. Ex 1, 7-22). De nombreux
puissants de la terre se com- portent aujourd’hui de la méme maniére. Eux aussi ressentent comme angoissant le développement
démographique en cours et ils craignent que les peuples les plus prolifiques et les plus pauvres représentent une menace pour le bien-
étre et pour la tranquillité de leurs pays. En conséquence, au lieu de vouloir affronter et résoudre ces graves problémes dans le respect
de la dignité des personnes et des familles, ainsi que du droit inviolable de tout homme a la vie, ils préférent promouvoir et imposer par
tous les moyens une planification massive des naissances. Les aides économiques elles-mémes, qu'ils seraient disposés a donner,
sont injustement conditionnées par I'acceptation d'une politique anti-nataliste.

17. L'humanité contemporaine nous offre un spectacle vraiment alarmant lorsque nous considérons non seulement les différents
secteurs dans lesquels se développent les attentats contre la vie, mais aussi leur forte proportion numérique, ainsi que le puissant
soutien qui leur est apporté par un large consensus social, par une fréquente reconnaissance légale, par la participation d'une partie du
personnel de santé.

Comme je I'ai dit avec force a Denver, a l'occasion de la Ville Journée mondiale de la Jeunesse, « les menaces contre la vie ne
faiblissent pas avec le temps. Au contraire, elles prennent des dimensions énormes. Ce ne sont pas seulement des menaces venues
de l'extérieur, des forces de la nature ou des "Cain" qui assassinent des "Abel"; non, ce sont des menaces programmées de maniére
scientifique et systématique. Le vingtieme siécle aura été une époque d'attaques massives contre la vie, une interminable série de
guerres et un massacre permanent de vies humaines innocentes. Les faux prophétes et les faux maitres ont connu le plus grand
succes ». 15 Au-dela des intentions, qui peuvent étre variées et devenir convaincantes au nom méme de la solidarité, nous sommes en
réalité face a ce qui est objectivement une « conjuration contre la vie », dans laquelle on voit aussi impliquées des Institutions
internationales, attachées a encourager et a programmer de véritables campagnes pour diffuser la contraception, la stérilisation et
I'avortement. Enfin, on ne peut nier que les médias sont souvent complices de cette conjuration, en répandant dans I'opinion publique
un état d'esprit qui présente le recours a la contraception, a la stérilisation, a I'avortement et méme a I'euthanasie comme un signe de
progrés et une conquéte de la liberté, tandis qu'il dépeint comme des ennemis de la liberté et du progrés les positions inconditionnelles
en faveur de la vie.

« Suis-je le gardien de mon frere? » (Gn 4, 9): une conception pervertie de la liberté

18. Le panorama que I'on a décrit demande a étre connu non seulement du point de vue des phénoménes de mort qui le caractérisent,
mais encore du point de vue des causes multiples qui le déterminent. La question du Seigneur « qu'as-tu fait? » (Gn 4, 10) semble étre
comme un appel adressé a Cain pour qu'il dépasse la matérialité de son geste homicide afin d'en saisir toute la gravité au niveau des
motivations qui en sont a l'origine et des conséquences qui en découlent.

Les choix contre la vie sont parfois suggérés par des situations difficiles ou méme dramatiques de souffrance profonde, de solitude,
d'impossibilité d'espérer une amélioration économique, de dépression et d'angoisse pour l'avenir. De telles circonstances peuvent
atténuer, méme considérablement, la responsabilité personnelle et la culpabilité qui en résulte chez ceux qui accomplissent ces choix
en eux-mémes criminels. Cependant le probléme va aujourd'hui bien au-dela de la reconnaissance, il est vrai nécessaire, de ces
situations personnelles. Le probléme se pose aussi sur les plans culturel, social et politique, et c'est la qu'apparait son aspect le plus
subversif et le plus troublant, en raison de la tendance, toujours plus largement admise, a interpréter les crimes en question contre la
vie comme des expressions légitimes de la liberté individuelle, que I'on devrait reconnaitre et défendre comme de véritables droits.

On en arrive ainsi a un tournant aux conséquences tragiques dans un long processus histo- rique qui, aprés la découverte de l'idée des
« droits humains » — comme droits innés de toute personne, antérieurs a toute constitution et a toute législation des Etats —, se trouve
aujourd'hui devant une contradiction surprenante: en un temps ou I'on proclame solennellement les droits inviolables de la personne et
ou I'on affirme publiquement la valeur de la vie, le droit a la vie lui-méme est pratiquement dénié et violé, spécialement a ces moments
les plus significatifs de I'existence que sont la naissance et la mort.

D'une part, les différentes déclarations des droits de I'homme et les nombreuses initiatives qui s'en inspirent montrent, dans le monde
entier, la progression d'un sens moral plus disposé a reconnaitre la valeur et la dignité de tout étre humain en tant que tel, sans aucune
distinction de race, de nationalité, de religion, d'opinion politique ou de classe sociale.

D'autre part, dans les faits, ces nobles proclamations se voient malheureusement opposer leur tragique négation. C'est d'autant plus
déconcertant, et méme scandaleux, que cela se produit justement dans une société qui fait de I'affirmation et de la protection des droits
humains son principal objectif et en méme temps sa fierté. Comment accorder ces affirmations de principe répétées avec la

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 7



multiplication continuelle et la légitimation fréquente des attentats contre la vie humaine? Comment concilier ces déclarations avec le
rejet du plus faible, du plus démuni, du vieillard, de celui qui vient d'étre congu? Ces attentats s'orientent dans une direction exactement
opposée au respect de la vie, et ils représentent une menace directe envers toute la culture des droits de I'nomme. A la limite, c'est une
menace capable de mettre en danger le sens méme de la convivialité démocratique: au lieu d'étre des sociétés de « vie en commun »,
nos cités risquent de devenir des sociétés d'exclus, de marginaux, de bannis et d'éliminés. Et, si I'on élargit le regard a un horizon
planétaire, comment ne pas penser que la proclamation méme des droits des personnes et des peuples, telle qu'elle est faite dans de
hautes assemblées internationales, n'est qu'un exercice rhétorique stérile tant que n'est pas démasqué I'égoisme des pays riches qui
refusent aux pays pauvres l'accés au développement ou le subordonnent a des interdictions insensées de procréer, opposant ainsi le
développement a 'hnomme? Ne faut-il pas remettre en cause les modéles économiques adoptés fréquemment par les Etats, notamment
conditionnés par des pressions de caractére international qui provoquent et entretiennent des situations d'injustice et de violence dans
lesquelles la vie humaine de populations entieres est avilie et opprimée?

19. Ou se trouvent les racines d'une contradiction si paradoxale?

Nous pouvons les constater a partir d'une évaluation globale d'ordre culturel et moral, en commengant par la mentalité qui, exacerbant
et méme dénaturant le concept de subjectivité, ne reconnait comme seul sujet de droits que I'étre qui présente une autonomie compléte
ou au moins a son commencement et qui échappe a une condition de totale dépendance des autres. Mais comment concilier cette
maniére de voir avec la proclamation que I'homme est un étre « indisponible »? La théorie des droits humains est précisément fondée
sur la prise en considération du fait que I'nomme, a la différence des animaux et des choses, ne peut étre soumis a la domination de
personne. |l faut encore évoquer la logique qui tend a identifier la dignité personnelle avec la capacité de communication verbale
explicite et, en tout cas, dont on fait I'expérience. Il est clair qu'avec de tels présupposés il n'y pas de place dans le monde pour I'étre
qui, comme celui qui doit naitre ou celui qui va mourir, est un sujet de faible constitution, qui semble totalement a la merci d'autres
personnes, radicalement dépendant d'elles, et qui ne peut communiquer que par le langage muet d'une profonde symbiose de nature
affective. C'est donc la force qui devient le critére de choix et d'action dans les rapports interpersonnels et dans la vie sociale. Mais c'est
I'exact contraire de ce que, historiquement, I'Etat de droit a voulu proclamer, en se présentant comme la communauté dans laquelle la «
force de la raison » se substitue aux « raisons de la force ».

Sur un autre plan, les racines de la contradiction qui apparait entre I'affirmation solennelle des droits de I'homme et leur négation
tragique dans la pratique se trouvent dans une conception de la liberté qui exalte de maniéere absolue l'individu et ne le prépare pas a la
solidarité, a I'accueil sans réserve ni au service du prochain. S'il est vrai que, parfois, la suppression de la vie naissante ou de la vie a
son terme est aussi tributaire d'un sens mal compris de l'altruisme ou de la pitié, on ne peut nier que cette culture de mort, dans son
ensemble, révele une conception de la liberté totalement individualiste qui finit par étre la liberté des « plus forts » s'exergant contre les
faibles pres de succomber.

C'est dans ce sens que I'on peut interpréter la réponse de Cain a la question du Seigneur « ou est ton frere Abel? »: « Je ne sais pas.
Suis-je le gardien de mon frere? » (Gn 4, 9). Oui, tout homme est « le gardien de son frere », parce que Dieu confie 'homme a
I'nomme. Et c'est parce qu'il veut confier ainsi 'hnomme a I'hnomme que Dieu donne a tout homme la liberté, qui comporte une dimension
relationnelle essentielle. C'est un grand don du Créateur, car la liberté est mise au service de la personne et de son accomplissement
par le don d'elle-méme et I'accueil de l'autre; au contraire, lorsque sa dimension individualiste est absolutisée, elle est vidée de son
sens premier, sa vocation et sa dignité mémes sont démenties.

Il est un autre aspect encore plus profond a souligner: la liberté se renie elle-méme, elle se détruit et se prépare a I'élimination de l'autre
quand elle ne reconnait plus et ne respecte plus son lien constitutif avec la vérité. Chaque fois que la liberté, voulant s'émanciper de
toute tradition et de toute autorité, qu'elle se ferme méme aux évidences premiéres d'une vérité objective et commune, fondement de la
vie personnelle et sociale, la personne finit par prendre pour unique et indiscutable critére de ses propres choix, non plus la vérité sur le
bien et le mal, mais seulement son opinion subjective et changeante ou méme ses intéréts égoistes et ses caprices.

20. Avec cette conception de la liberté, la vie en société est profondément altérée. Si 'accomplissement du moi est compris en termes
d'autonomie absolue, on arrive inévitablement a la négation de I'autre, ressenti comme un ennemi dont il faut se défendre. La société
devient ainsi un ensemble d'individus placés les uns a c6té des autres, mais sans liens réciproques: chacun veut s'affirmer
indépendamment de l'autre, ou plutét veut faire prévaloir ses propres intéréts. Cependant, en face d'intéréts comparables de I'autre, on
doit se résoudre a chercher une sorte de compromis si I'on veut que le maximum possible de liberté soit garanti & chacun dans la
société. Ainsi disparait toute référence a des valeurs communes et a une vérité absolue pour tous: la vie sociale s'aventure dans les
sables mouvants d'un relativisme absolu. Alors, tout est matiére a convention, tout est négociable, méme le premier des droits
fondamentaux, le droit a la vie.

De fait, c'est ce qui se produit aussi dans le cadre politique proprement dit de I'Etat: le droit a la vie originel et inaliénable est discuté ou
dénié en se fondant sur un vote parlementaire ou sur la volonté d'une partie — qui peut méme étre la majorité — de la population. C'est
le résultat néfaste d'un relativisme qui régne sans rencontrer d'opposition: le « droit » cesse d'en étre un parce qu'il n'est plus
fermement fondé sur la dignité invio- lable de la personne mais qu'on le fait dépendre de la volonté du plus fort. Ainsi la démocratie, en
dépit de ses principes, s'achemine vers un totalitarisme caractérisé. L'Etat n'est plus la « maison commune » ou tous peuvent vivre
selon les principes de I'égalité fondamentale, mais il se transforme en Etat tyran qui prétend pouvoir disposer de la vie des plus faibles
et des étres sans défense, depuis I'enfant non encore né jusqu'au vieillard, au nom d'une utilité publique qui n'est rien d'autre, en réalité,
que l'intérét de quelques-uns.

Tout semble se passer dans le plus ferme respect de la légalité, au moins lorsque les lois qui permettent I'avortement ou l'euthanasie
sont votées selon les régles prétendument démocratiques. En réalité, nous ne sommes qu'en face d'une tragique apparence de Iégalité
et l'idéal démocratique, qui n'est tel que s'il reconnait et protege la dignité de toute personne humaine, est trahi dans ses fondements
mémes: « Comment peut-on parler encore de la dignité de toute personne humaine lorsqu'on se permet de tuer les plus faibles et les
plus innocentes? Au nom de quelle justice pratique-t-on la plus injuste des discriminations entre les personnes en déclarant que
certaines d'entre elles sont dignes d'étre défendues tandis qu'a d'autres est déniée cette dignité? ». 16 Quand on constate de telles
maniéeres de faire, s'amorcent déja les processus qui conduisent a la dissolution d'une convivialit¢ humaine authentique et a la
désagrégation de la réalité méme de I'Etat.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 8



Revendiquer le droit a I'avortement, a l'infanticide, a I'euthanasie, et le reconnaitre légalement, cela revient a attribuer a la liberté
humaine un sens pervers et injuste, celui d'un pouvoir absolu sur les autres et contre les autres. Mais c'est la mort de la vraie liberté: «
En vérité, en vérité, je vous le dis, quiconque commet le péché est esclave du péché » (Jn 8, 34).

« Je devrai me cacher loin de ta face » (Gn 4, 14): I'éclipse du sens de Dieu et du sens de I'homme

21. Quand on recherche les racines les plus profondes du combat entre la « culture de vie » et la « culture de mort », on ne peut
s'arréter a la conception pervertie de la liberté que l'on vient d'évoquer. Il faut arriver au coeur du drame vécu par I'hnomme
contemporain: I'éclipse du sens de Dieu et du sens de 'homme, caractéristique du contexte social et culturel dominé par le sécularisme
qui, avec ses prolongements tentaculaires, va jusqu'a mettre parfois a I'épreuve les communautés chrétiennes elles-mémes. Ceux qui
se laissent gagner par la contagion de cet état d'esprit entrent facilement dans le tourbillon d'un terrible cercle vicieux: en perdant le
sens de Dieu, on tend a perdre aussi le sens de I'homme, de sa dignité et de sa vie; et, a son tour, la violation systématique de la loi
morale, spécialement en matiére grave de respect de la vie humaine et de sa dignité, produit une sorte d'obscurcissement progressif de
la capacité de percevoir la présence vivifiante et salvatrice de Dieu.

Une fois encore, nous pouvons nous inspirer du récit du meurtre d'Abel par son frére. Apres la malédiction que Dieu lui a infligée, Cain
s'adresse au Seigneur en ces termes: « Ma peine est trop lourde a porter. Vois! Tu me bannis aujourd'hui du sol fertile, je devrai me
cacher loin de ta face et je serai un errant parcourant la terre; mais le premier venu me tuera! » (Gn 4, 13-14). Cain considére que son
péché ne pourra pas étre pardonné par le Seigneur et que son destin inéluctable sera de devoir « se cacher loin de sa face ». Si Cain
parvient a confesser que sa faute est « trop grande », c'est parce qu'il a conscience de se trouver confronté a Dieu et a son juste
jugement. En réalité, 'hnomme ne peut reconnaitre son péché et en saisir toute la gravité que devant le Seigneur. C'est aussi
I'expérience de David qui, aprés « avoir fait le mal devant le Seigneur », réprimandé par le prophéte Nathan (cf. 2 S 11-12), s'écrie: «
Mon péché, moi, je le connais, ma faute est devant moi sans relache; contre toi, toi seul, j'ai péché, ce qui est coupable a tes yeux, je
I'ai fait » (Ps 51 50, 5-6).

22. C'est pourquoi, lorsque disparait le sens de Dieu, le sens de 'hnomme se trouve également menacé et vicié, ainsi que le Concile
Vatican Il le déclare sous une forme lapidaire: « La créature sans son Créateur s'évanouit... Et méme, la créature elle-méme est
entourée d'opacité, si Dieu est oublié ». 17 L'homme ne parvient plus a se saisir comme « mystérieusement différent » des autres
créatures terrestres; il se considere comme I'un des nombreux étres vivants, comme un organisme qui, tout au plus, a atteint un stade
de perfection tres élevé. Enfermé dans I'horizon étroit de sa réalité physique, il devient en quelque sorte « une chose », et il ne saisit
plus le caractére « transcendant » de son « existence en tant qu'homme ». Il ne considére plus la vie comme un magnifique don de
Dieu, une réalité « sacrée » confiée a sa responsabilité et, par conséquent, a sa protection aimante, a sa « vénération ». Elle devient
tout simplement « une chose » qu'il revendique comme sa propriété exclusive, qu'il peut totalement dominer et manipuler.

Ainsi, devant la vie qui nait et la vie qui meurt, il n'est plus capable de se laisser interroger sur le sens authentique de son existence ni
d'en assumer dans une véritable liberté les moments cruciaux. Il ne se soucie que du « faire » et, recourant a toutes les techniques
possibles, il fait de grands efforts pour programmer, contréler et dominer la naissance et la mort. Ces réalités, expériences originaires
qui demandent a étre « vécues », deviennent des choses que I'on prétend simplement « posséder » ou « refuser ».

Du reste, lorsque la référence a Dieu est exclue, il n'est pas surprenant que le sens de toutes les choses en soit profondément altéré, et
que la nature méme, n'étant plus « mater », soit réduite a un « matériau » ouvert a toutes les manipulations. Il semble que I'on soit
conduit dans cette direction par une certaine rationalité technico-scientifique, prédominante dans la culture contemporaine, qui nie I'idée
méme que I'on doive reconnaitre une vérité de la création ou que I'on doive respecter un dessein de Dieu sur la vie. Et cela n'est pas
moins vrai quand I'angoisse devant les conséquences de cette « liberté sans loi » améne certains a la position inverse d'une « loi sans
liberté », ainsi que cela arrive par exemple dans des idéologies qui contestent la Iégitimité de toute intervention sur la nature, presque
en vertu de sa « divinisation », ce qui, une fois encore, méconnait sa dépendance par rapport au dessein du Créateur.

En réalité, vivant « comme si Dieu n'existait pas », 'hnomme perd non seulement le sens du mystére de Dieu, mais encore celui du
monde et celui du mystére de son étre méme.

23. L'éclipse du sens de Dieu et de 'hnomme conduit inévitablement au matérialisme pratique qui fait se répandre l'individualisme,
I'utilitarisme et I'nédonisme. La encore, on constate la valeur permanente de ce qu'écrit I'Apbtre: « Comme ils n'ont pas jugé bon de
garder la vraie connaissance de Dieu, Dieu les a livrés a leur esprit sans jugement, pour faire ce qui ne convient pas » (Rm 1, 28). C'est
ainsi que les valeurs de I'éfre sont remplacées par celles de l'avoir. La seule fin qui compte est la recherche du bien-étre matériel
personnel. La prétendue « qualité de la vie » se comprend essentiellement ou exclusivement comme ['efficacité économique, la
consommation désordonnée, la beauté et la jouissance de la vie physique, en oubliant les dimensions les plus profondes de I'existence,
d'ordre relationnel, spirituel et religieux.

Dans un contexte analogue, la souffrance, poids qui pése inévitablement sur I'existence humaine mais aussi possibilité de croissance
personnelle, est « censurée », rejetée comme inutile et méme combattue comme un mal a éviter toujours et a n'importe quel prix.
Lorsqu'on ne peut pas la surmonter et que disparait la perspective du bienétre, au moins pour I'avenir, alors il semble que la vie ait
perdu tout son sens et la tentation grandit en I'homme de revendiquer le droit de la supprimer.

Toujours dans le méme contexte culturel, le corps n'est plus percu comme une réalité spécifiquement personnelle, signe et lieu de la
relation avec les autres, avec Dieu et avec le monde. Il est réduit a sa pure matérialité, il n'est rien d'autre qu'un ensemble d'organes, de
fonctions et d'énergies a employer suivant les seuls critéres du plaisir et de l'efficacité. En conséquence, la sexualité, elle aussi, est
dépersonnalisée et exploitée: au lieu d'étre signe, lieu et langage de I'amour, c'est-a-dire du don de soi et de I'accueil de I'autre dans
toute la richesse de la personne, elle devient toujours davantage occasion et instrument d'affirmation du moi et de satisfaction égoiste
des désirs et des instincts. C'est ainsi qu'est déformé et altéré le contenu originaire de la sexualité humaine; les deux significations,
union et procréation, inhérentes a la nature méme de I'acte conjugal sont artificiellement disjointes; de cette maniére, on fausse I'union
et I'on soumet la fécondité a l'arbitraire de 'nomme et de la femme. La procréation devient alors I'« ennemi » a éviter dans I'exercice de
la sexualité: on ne I'accepte que dans la mesure ou elle correspond au désir de la personne ou méme a sa volonté d'avoir un enfant « a
tout prix » et non pas, au contraire, parce qu'elle traduit I'accueil sans réserve de l'autre et donc I'ouverture a la richesse de vie dont
I'enfant est porteur.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 9



Dans la perspective matérialiste décrite jusqu'ici, les relations interpersonnelles se trouvent gravement appauvries. Les premiers a en
souffrir sont la femme, I'enfant, le malade ou la personne qui souffre, le vieillard. Le vrai critére de la dignité personnelle — celui du
respect, de la gratuité et du service — est remplacé par le critére de I'efficacité, de la fonctionnalité et de I'utilité: I'autre est apprécié,
non pas pour ce qu'il « est », mais pour ce qu'il « a », ce qu'il « fait » et ce qu'il « rend ». Le plus fort I'emporte sur le plus faible.

24. C'est au plus intime de la conscience morale que s'accomplit I'éclipse du sens de Dieu et du sens de I'nomme, avec toutes ses
nombreuses et funestes conséquences sur la vie. C'est avant tout la conscience de chaque personne qui est en cause, car dans son
unité intérieure et avec son caractére unique, elle se trouve seule face a Dieu. 18 Mais, en un sens, la « conscience morale » de la
société est également en cause: elle est en quelque sorte responsable, non seulement parce qu'elle tolere ou favorise des
comportements contraires a la vie, mais aussi parce qu'elle alimente la « culture de mort », allant jusqu'a créer et affermir de véritables
« structures de péché » contre la vie. La conscience morale, individuelle et sociale, est aujourd'hui exposée, ne serait-ce qu'a cause de
I'influence envahissante de nombreux moyens de communication sociale, a un danger trés grave et mortel, celui de la confusion entre
le bien et le mal en ce qui concerne justement le droit fondamental a la vie. Une grande partie de la société actuelle se montre
tristement semblable a I'hnumanité que Paul décrit dans la Lettre aux Romains. Elle est faite d'« hommes qui tiennent la vérité captive
dans l'injustice » (1, 18): ayant renié Dieu et croyant pouvoir construire sans lui la cité terrestre, « ils ont perdu le sens dans leurs
raisonnements », de sorte que « leur coeur inintelligent s'est enténébré » (1, 21); « dans leur prétention a la sagesse, ils sont devenus
fous » (1, 22), ils sont devenus les auteurs d'actions dignes de mort et, « non seulement ils les font, mais ils approuvent encore ceux qui
les commettent » (1, 32). Quand la conscience, cet ceil lumineux de I'ame (cf. Mt 6, 22-23), appelle « bien le mal et mal le bien » (/s 5,
20), elle prend le chemin de la dégénérescence la plus inquiétante et de la cécité morale la plus ténébreuse.

Cependant, toutes les influences et les efforts pour imposer le silence n'arrivent pas a faire taire la voix du Seigneur qui retentit dans la
conscience de tout homme; car c'est toujours a partir de ce sanctuaire intime de la conscience que I'on peut reprendre un nouveau
cheminement d'amour, d'accueil et de service de la vie humaine.

« Vous vous étes approchés d'un sang purificateur » (cf. He 12, 22. 24): signes d'espérance et appel a I'engagement

25. « Ecoute le sang de ton frere crier vers moi du sol! » (Gn 4, 10). Il n'y a pas que le sang d'Abel, le premier innocent mis a mort, qui
crie vers Dieu, source et défenseur de la vie. Le sang de tout autre homme mis a mort depuis Abel est aussi une voix qui s'éléve vers le
Seigneur. D'une maniére absolument unique, crie vers Dieu la voix du sang du Christ, dont Abel est dans son innocence une figure
prophétique, ainsi que nous le rappelle I'auteur de la Lettre aux Hébreux: « Mais vous vous étes approchés de la montagne de Sion et
de la cité du Dieu vivant..., du Médiateur d'une Alliance nouvelle, et d'un sang purificateur plus éloquent que celui d'Abel » (12, 22. 24).

C'est le sang purificateur. Le sang des sacrifices de I'Ancienne Alliance en avait été le signe symbolique et I'anticipation: le sang des
sacrifices par lesquels Dieu montrait sa volonté de communiquer sa vie aux hommes, en les purifiant et en les consacrant (cf. Ex 24, 8;
Lv 17, 11). Tout cela s'accomplit et se manifeste désormais dans le Christ: son sang est celui de I'aspersion qui rachéte, purifie et
sauve; c'est le sang du Médiateur de la Nouvelle Alliance, « répandu pour une multitude en rémission des péchés » (Mt 26, 28). Ce
sang, qui coule du cbté transpercé du Christ en croix (cf. Jn 19, 34), est « plus éloquent » que celui d'Abel; celui-ci, en effet, exprime et
demande une « justice » plus profonde, mais il implore surtout la miséricorde, 19 il devient intercesseur aupres du Pére pour les freres
(cf. He 7, 25), il est source de rédemption parfaite et don de vie nouvelle.

Le sang du Christ, qui révele la grandeur de I'amour du Pére,manifeste que I'homme est précieux aux yeux de Dieu et que la valeur de
sa vie est inestimable. L'Apbtre Pierre nous le rappelle: « Sachez que ce n'est par rien de corruptible, argent ou or, que vous avez été
affranchis de la vaine conduite héritée de vos péres, mais par un sang précieux, comme d'un agneau sans reproche et sans tache, le
Christ » (1 P 1, 18-19). C'est en contemplant le sang précieux du Christ, signe du don qu'il fait par amour (cf. Jn 13, 1), que le croyant
apprend a reconnaitre et a apprécier la dignité quasi divine de tout homme; il peut s'écrier, dans une admiration et une gratitude
toujours nouvelles: « Quelle valeur doit avoir 'homme aux yeux du Créateur s'il a mérité d'avoir un tel et un si grand Rédempteur
(Exultet de la nuit pascale), si Dieu a donné son Fils afin que lui, 'homme, ne se perde pas, mais qu'il ait la vie éternelle (cf. Jn 3, 16)! ».
20

De plus, le sang du Christ révele a I'hnomme que sa grandeur, et donc sa vocation, est le don total de lui-méme. Parce qu'il est versé
comme don de vie, le sang de Jésus n'est plus un signe de mort, de séparation définitive d'avec les fréres, mais le moyen d'une
communion qui est richesse de vie pour tous. Dans le sacrement de I'Eucharistie, celui qui boit ce sang et demeure en Jésus (cf. Jn 6,
56) est entrainé dans le dynamisme de son amour et du don de sa vie, afin de porter a sa plénitude la vocation premiére a I'amour qui
est celle de tout homme (cf. Gn 1, 27; 2, 18-24).

Dans le sang du Christ, tous les hommes puisent aussi /a force de s'engager en faveur de la vie. Ce sang est justement la raison la plus
forte d'espérer et méme le fondement de la certitude absolue que, selon le plan de Dieu, la vie remportera la victoire. « De mort, il n'y
en aura plus », s'écrie la voix puissante qui vient du trone de Dieu dans la Jérusalem céleste (Ap 21, 4). Et saint Paul nous assure que
la victoire présente sur le péché est le signe et I'anticipation de la victoire définitive sur la mort, quand « s'accomplira la parole qui est
écrite: La mort a été engloutie dans la victoire. Ou est-elle, 6 mort, ta victoire? Ou est-il, & mort, ton aiguillon? » (1 Co 15, 54-55).

26. En réalité, on percoit des signes annonciateurs de cette victoire dans nos sociétés et dans nos cultures, bien qu'elles soient
fortement marquées par la « culture de mort ». On dresserait donc un tableau incomplet, qui pourrait conduire a un découragement
stérile, si I'on ne joignait pas a la dénonciation des menaces contre la vie un apergu des signes positifs efficaces dans la situation
actuelle de I'hnumanité.

Malheureusement, ces signes positifs appa- raissent difficilement et ils sont mal reconnus, sans doute parce qu'ils ne sont pas l'objet
d'une attention suffisante de la part des moyens de communication sociale. Mais beaucoup d'initiatives pour aider et soutenir les
personnes les plus faibles et sans défense ont été prises et continuent a I'étre, dans la communauté chrétienne et dans la société civile,
aux niveaux local, national et international, par des personnes, des groupes, des mouvements et diverses organisations.

Il y a de nombreux époux qui savent prendre généreusement la responsabilité d'accueillir des enfants comme « le don le plus excellent
du mariage ». 21 Et il ne manque pas de familles qui, au-dela de leur service quotidien de la vie, savent s'ouvrir a I'accueil d'enfants
abandonnés, de jeunes en difficulté, de personnes handicapées, de personnes agées restées seules. Bien des centres d'aide a la vie,
ou des institutions analogues, sont animés par des personnes et des groupes qui, au prix d'un dévouement et de sacrifices admirables,

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 10



apportent un soutien moral et matériel a des méres en difficulté, tentées de recourir a I'avortement. On crée et on développe aussi des
groupes de bénévoles qui s'engagent a donner I'hospitalit¢ a ceux qui n'ont pas de famille, qui sont dans des conditions
particulierement pénibles ou qui ont besoin de retrouver un milieu éducatif les aidant a surmonter des habitudes nuisibles et a revenir a

un vrai sens de la vie.

La médecine, servie avec beaucoup d'ardeur par les chercheurs et les membres des professions médicales, poursuit ses efforts pour
trouver des moyens toujours plus efficaces: on obtient aujourd'hui des résultats autrefois impensables et qui ouvrent des perspectives
prometteuses en faveur de la vie naissante, des personnes qui souffrent et des malades en phase aigué ou terminale. Des institutions
et des organisations variées se mobilisent pour faire aussi bénéficier de la médecine de pointe les pays les plus touchés par la misére
et les maladies endémiques. Des associations nationales et internationales de médecins travaillent de méme pour porter rapidement
secours aux populations éprouvées par des calamités naturelles, des épidémies ou des guerres. Méme si on est encore loin de la mise
en ceuvre compléte d'une vraie justice internationale dans la répartition des ressources médicales, comment ne pas reconnaitre dans
les progrés déja accomplis les signes d'une solidarité croissante entre les peuples, d'un sens humain et moral digne d'éloge et d'un plus
grand respect de la vie?

27. Devant les législations qui ont autorisé I'avortement et devant les tentatives, qui ont abouti ici ou |a, de Iégaliser I'euthanasie, des
mouvements ont été créés et des initiatives prises dans le monde entier pour sensibiliser la société en faveur de la vie. Lorsque,
conformément a leur inspiration authentique, ces mouvements agissent avec une ferme détermination mais sans recourir a la violence,
ils favorisent une prise de conscience plus répandue de la valeur de la vie, et ils provoquent et obtiennent des engagements plus
résolus pour la défendre.

Comment ne pas rappeler, en outre, tous les gestes quotidiens d'accueil, de sacrifice, de soins dé- sintéressés qu'un nombre
incalculable de personnes accomplissent avec amour dans les familles, dans les hépitaux, dans les orphelinats, dans les maisons de
retraite pour personnes agées et dans d'autres centres ou communautés qui défendent la vie? En se laissant inspirer par I'exemple de
Jésus « bon Samaritain » (cf. Lc 10, 29-37) et soutenue par sa force, I'Eglise a toujours été en premiere ligne sur ces fronts de la
charité: nombreux sont ses fils et ses filles, spécialement les religieuses et les religieux qui, sous des formes traditionnelles ou
renouvelées, ont consacré et continuent a consacrer leur vie a Dieu en I'offrant par amour du prochain le plus faible et le plus démuni.
lls construisent en profondeur la « civilisation de I'amour et de la vie », sans laquelle I'existence des personnes et de la société perd son
sens le plus authentiquement humain. Méme si personne ne les remarquait et s'ils restaient cachés aux yeux du plus grand nombre, la
foi nous assure que le Pére, « qui voit dans le secret » (Mt 6, 4), non seulement saura les récompenser, mais les rend féconds deés
maintenant en leur faisant porter des fruits durables pour le bien de tous.

Parmi les signes d'espérance, il faut aussi inscrire, dans de nombreuses couches de l'opinion publique, le développement d'une
sensibilité nouvelle toujours plus opposée au recours a la guerre pour résoudre les conflits entre les peuples et toujours plus orientée
vers la recherche de moyens efficaces mais « non violents » pour arréter I'agresseur armé. Dans le méme ordre d'idées, se range aussi
'aversion toujours plus répandue de I'opinion publique envers la peine de mort, méme si on la considére seulement comme un moyen
de « légitime défense » de la société, en raison des possibilités dont dispose une société moderne de réprimer efficacement le crime de
sorte que, tout en rendant inoffensif celui qui I'a commis, on ne lui 6te pas définitivement la possibilité de se racheter.

Il faut saluer aussi positivement I'attention grandissante a la qualité de la vie, a I'écologie, que I'on rencontre surtout dans les sociétés
au développement avancé, ou les attentes des personnes sont a présent moins centrées sur les problémes de la survie que sur la
recherche d'une amélioration d'ensemble des conditions de vie. La reprise de la réflexion éthique au sujet de la vie est particuli€rement
significative; la création et le développement constant de la bioéthique favorisent la réflexion et le dialogue — entre croyants et non-
croyants, de méme qu'entre croyants de religions différentes — sur les probléemes éthiques fondamentaux qui concernent la vie de
I'hnomme.

28. Ce panorama fait d'ombres et de lumieres doit nous rendre tous pleinement conscients que nous nous trouvons en face d'un
affrontement rude et dramatique entre le mal et le bien, entre la mort et la vie, entre la « culture de mort » et la « culture de vie ». Nous
nous trouvons non seulement « en face », mais inévitablement « au milieu » de ce conflit: nous sommes tous activement impliqués, et
nous ne pouvons éluder notre responsabilité de faire un choix inconditionnel en faveur de la vie.

L'injonction claire et forte de Moise s'adresse a nous aussi: « Vois, je te propose aujourd'hui vie et bonheur, mort et malheur... Je te
propose la vie ou la mort, la bénédiction ou la malédiction. Choisis donc la vie, pour que toi et ta postérité vous viviez » (Dt 30, 15. 19).
Cette injonction convient tout autant a nous qui devons choisir tous les jours entre la « culture de vie » et la « culture de mort ». Mais
I'appel du Deutéronome est encore plus profond, parce qu'il nous demande un choix & proprement parler religieux et moral. Il s'agit de
donner & son existence une orientation fondamentale et de vivre fidélement en accord avec la loi du Seigneur: « Ecoute les
commandements que je te donne aujourd'hui: aimer le Seigneur ton Dieu, marcher dans ses chemins, garder ses ordres, ses
commandements et ses décrets... Choisis donc la vie, pour que toi et ta postérité vous viviez, aimant le Seigneur ton Dieu, écoutant sa
voix, t'attachant a lui; car la est ta vie, ainsi que la longue durée de ton séjour sur la terre » (30, 16. 19-20).

Le choix inconditionnel pour la vie arrive a la plénitude de son sens religieux et moral lorsqu'il vient de /a foi au Christ, qu'il est formé et
nourri par elle. Rien n'aide autant a aborder positivement le conflit entre la mort et la vie dans lequel nous sommes plongés que la foi au
Fils de Dieu qui s'est fait homme et qui est venu parmi les hommes « pour qu'ils aient la vie et qu'ils I'aient en abondance » (Jn 10, 10):
c'est la foi au Ressuscité qui a vaincu la mort; c'est la foi au sang du Christ « plus éloquent que celui d'Abel » (He 12, 24).

Devant les défis de la situation actuelle, a la lumiere et par la force de cette foi, I'Eglise prend plus vivement conscience de la grace et
de la responsabilité qui lui viennent du Seigneur pour annoncer, pour célébrer et pour servir I'Evangile de la vie.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 11



CHAPITRE Il : JE SUIS VENU POUR QU'ILS AIENT LA VIE

LE MESSAGE CHRETIEN SUR LA VIE
« La vie s'est manifestée, nous I'avons vue » (1 Jn 1, 2): le regard tourné vers le Christ, « le Verbe de vie »

29. Face aux menaces innombrables et graves qui pésent sur la vie dans le monde d'aujourd'hui, on pourrait demeurer comme accablé
par le sentiment d'une impuissance insurmontable: le bien ne sera jamais assez fort pour vaincre le mal!

C'est alors que le peuple de Dieu, et en lui tout croyant, est appelé a professer, avec humilité et courage, sa foi en Jésus Christ, « le
Verbe de vie » (1 Jn 1, 1). L'Evangile de la vie n'est pas une simple réflexion, méme originale et profonde, sur la vie humaine; ce n'est
pas non plus seulement un commandement destiné a alerter la conscience et a susciter d'importants changements dans la société;
c'est encore moins la promesse illusoire d'un avenir meilleur. L'Evangile de la vie est une réalité concréte et personnelle, car il consiste
a annoncer lapersonne méme de Jésus. A I'Apdtre Thomas et, en lui, a tout homme, Jésus se présente par ces paroles: « Je suis le
chemin, la vérité et la vie » (Jn 14, 6). C'est la méme identité qu'il affirme devant Marthe, sceur de Lazare: « Je suis la résurrection et la
vie. Qui croit en moi, méme s'il meurt, vivra; et quiconque vit et croit en moi ne mourra jamais » (Jn 11, 25-26). Jésus est le Fils qui, de
toute éternité, recoit la vie du Pere (cf. Jn 5, 26) et qui est venu parmi les hommes pour les faire participer a ce don: « Je suis venu pour
qu'ils aient la vie et qu'ils I'aient en abondance » (Jn 10, 10).

C'est donc a partir de la parole, de I'action, de la personne méme de Jésus que la possibilité est donnée a I'homme de « connaitre » la
vérité tout entiere sur la valeur de la vie humaine; c'est de cette « source » qu'il regoit notamment la capacité de « faire » parfaitement la
vérité (cf. Jn 3, 21), ou d'assumer et d'exercer pleinement la responsabilité d'aimer et de servir la vie humaine, de la défendre et de la
promouvoir.

Dans le Christ, en effet, est définitivement annoncé et pleinement donné cet Evangile de la vie qui, déja présent dans la Révélation de
I'Ancien Testament, et méme inscrit en quelque sorte dans le coeur de tout homme et de toute femme, retentit dans chaque conscience
« dés le commencement », c'est-a-dire depuis la création elle-méme, en sorte que, malgré les conditionnements négatifs du péché, il
peut aussi étre connu dans ses traits essentiels par la raison humaine. Comme I'écrit le Concile Vatican I, le Christ « par toute sa
présence et par la manifestation qu'il fait de lui-méme par des paroles et par des ceuvres, par des signes et des miracles, et plus
particulierement par sa mort et par sa résurrection glorieuse d'entre les morts, par I'envoi enfin de I'Esprit de vérité, achéve la révélation
en l'accomplissant, et la confirme encore en attestant divinement que Dieu lui-méme est avec nous pour nous arracher aux ténébres du
péché et de la mort et nous ressusciter pour la vie éternelle ». 22

30. C'est donc le regard fixé sur le Seigneur Jésus que nous voulons I'écouter nous redire « les paroles de Dieu » (Jn 3, 34) et méditer
a nouveau I'Evangile de la vie. La signification la plus profonde et la plus originale de cette méditation du message révélé sur la vie
humaine a été saisie par I'Apbtre Jean, qui écrit au début de sa premiere lettre: « Ce qui était des le commencement, ce que nous
avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie — car
la Vie s'est manifestée: nous I'avons vue, nous en rendons témoignage et nous vous annongons cette Vie éternelle, qui était tournée
vers le Pere et qui nous est apparue —, ce que nous avons vu et entendu, nous vous l'annongons, afin que vous aussi soyez en
communion avec nous » (1, 1-3).

En Jésus, « Verbe de vie », est donc annoncée et communiquée la vie divine et éternelle. Grace a cette annonce et a ce don, la vie
physique et spirituelle de I'homme, méme dans sa phase terrestre, acquiert sa plénitude de valeur et de signification: la vie divine et
éternelle, en effet, est la fin vers laquelle 'hnomme qui vit dans ce monde est orienté et appelé. L'Evangile de la vie contient ainsi ce que
I'expérience méme et la raison humaine disent de la valeur de la vie; il I'accueille, I'éleve et la porte a son accomplissement.

« Ma force et mon chant, c'est le Seigneur, je lui dois le salut » (Ex 15, 2): la vie est toujours un bien

31. En vérité, la plénitude évangéligue du message sur la vie est déja préparée dans I'Ancien Testament. C'est surtout dans
I'événement de I'Exode, centre de I'expérience de foi de I'Ancien Testament, qu'lsraél découvre a quel point sa vie est précieuse aux
yeux de Dieu. Alors méme qu'il semble voué a l'extermination, parce qu'une menace de mort pése sur tous ses enfants nouveau-nés
(cf. Ex 1, 15-22), le Seigneur se révéle a lui comme le sauveur, capable d'assurer un avenir a celui qui est sans espérance. |l nait ainsi
en Israél une conscience précise: sa vie ne se trouve pas a la merci d'un pharaon qui peut l'utiliser avec un pouvoir despotique; au
contraire, elle est 'objet d'un amour tendre et fort de la part de Dieu.

La libération de I'esclavage est le don d'une identité, la reconnaissance d'une dignité indestructible et le début d'une histoire nouvelle,
ou découverte de Dieu et découverte de soi vont de pair. Cette expérience de I'Exode est fondatrice et exemplaire. Israél apprend que,
chaque fois qu'il est menacé dans son existence, il lui suffit de recourir a Dieu avec une confiance renouvelée pour trouver en lui un
soutien efficace: « Je t'ai modelé, tu es pour moi un serviteur; Israél, je ne t'oublierai pas » (Is 44, 21).

Ainsi, reconnaissant la valeur de son existence comme peuple, Israél progresse aussi dans la perception du sens et de la valeur de la
vie en tant que telle. C'est une réflexion qui se développe de maniére particuliére dans les livres sapientiaux, a partir de I'expérience
quotidienne de la précarité de la vie et aussi de la conscience des menaces qui la guettent. Devant les contradictions de I'existence, la
foi est appelée a offrir une réponse.

C'est surtout le probléme de la souffrance qui défie la foi et la met a I'épreuve. Comment ne pas saisir la présence de la plainte
universelle de I'homme dans la méditation du livre de Job? L'innocent écrasé par la souffrance est, de maniere compréhensible, amené
a se demander: « Pourquoi donner a un malheureux la lumiére, la vie a ceux qui ont I'amertume au coeur, qui aspirent a la mort sans
qu'elle vienne, qui la recherchent plus avidement qu'un trésor? » (3, 20-21). Méme dans I'obscurité la plus épaisse, la foi pousse a la
reconnaissance du « mystére », dans un esprit de confiance et d'adoration: « Je comprends que tu es tout-puissant: ce que tu congois,
tu peux le réaliser » (Jb 42, 2).

Peu a peu, la Révélation fait saisir de maniére toujours plus claire le germe de vie immortelle déposé par le Créateur dans le cceur des
hommes: « Toutes les choses que Dieu a faites sont bonnes en leur temps; il a mis dans leur cceur I'ensemble du temps » (Qo 3, 11).

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 12



Ce germe de totalité et de plénitude attend de se manifester dans I'amour et de s'accomplir, par un don gratuit de Dieu, dans la
participation a sa vie éternelle.

« Le nom de Jésus a rendu la force a cet homme » (Ac 3, 16): dans la précarité de I'existence humaine, Jésus porte a son
accomplissement le sens de la vie

32. L'expérience du peuple de I'Alliance se renouvelle dans celle de tous les « pauvres » qui rencontrent Jésus de Nazareth. Comme
déja le Dieu « ami de la vie » (Sg 11, 26) avait rassuré Israél au milieu des dangers, de méme le Fils de Dieu annonce-t-il aujourd’'hui a
ceux qui se sentent menacés et entravés dans leur existence que leur vie aussi est un bien auquel I'amour du Pére donne sens et
valeur.

« Les aveugles voient, les boiteux marchent, les Iépreux sont purifiés et les sourds entendent, les morts ressuscitent, la Bonne Nouvelle
est annoncée aux pauvres » (Lc 7, 22). Par ces paroles du prophéte Isaie (35, 5-6; 61, 1), Jésus explique le sens de sa mission: ainsi,
ceux qui souffrent d'une forme de handicap dans leur existence entendent de lui la bonne nouvelle de la sollicitude de Dieu pour eux et
ils ont la confirmation que leur vie aussi est un don jalousement gardé dans les mains du Pere (cf. Mt 6, 25-34).

Ce sont les « pauvres » qui sont particulierement interpellés par la prédication et par I'action de Jésus. Les foules de malades et de
marginaux qui le suivent et le cherchent (cf. Mt 4, 23-25) trouvent dans sa parole et dans ses gestes la révélation de la haute valeur de
leur vie et de ce qui fonde leur attente du salut.

Ainsi en est-il dans la mission de I'Eglise, depuis ses origines. Elle qui annonce Jésus comme celui qui « a passé en faisant le bien et
en guérissant tous ceux qui étaient tombés au pouvoir du diable, car Dieu était avec lui » (Ac 10, 38) sait qu'elle porte un message de
salut qui retentit, avec toute sa nouveauté, précisément dans les situations de misére et de pauvreté que traverse 'hnomme dans sa vie.
C'est ainsi qu'agit Pierre quand il guérit le boiteux déposé chaque jour prés de la « Belle Porte » du Temple de Jérusalem pour y
demander l'aumoéne: « De l'argent et de l'or, je n'en ai pas, mais ce que j'ai, je te le donne: au nom de Jésus Christ le Nazaréen,
marche! » (Ac 3, 6). Dans la foi en Jésus, « auteur de la vie » (Ac 3, 15), la vie qui est la, abandonnée et implorante, retrouve
conscience de soi et pleine dignité.

La parole et les gestes de Jésus et de son Eglise ne concernent pas seulement celui qui vit dans la maladie, la souffrance ou les
différentes formes de marginalisation. Plus profondément, ils touchent /e sens méme de la vie de tout homme dans ses dimensions
morales et spirituelles. Seul celui qui reconnait que sa vie est marquée par la maladie du péché peut, dans la rencontre avec Jésus
Sauveur, retrouver la vérité et I'authenticité de son existence, selon les paroles de Jésus: « Ce ne sont pas les gens en bonne santé qui
ont besoin de médecin, mais les malades. Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs au repentir » (Lc 5, 31-32).

Au contraire, celui qui, comme le riche cultivateur de la parabole évangélique, pense qu'il pourra assurer sa vie par la seule possession
de biens matériels, se trompe en réalité: sa vie lui échappe et il en sera bien vite privé sans parvenir a en percevoir le sens véritable: «
Insensé, cette nuit méme, on va te redemander ton ame. Et ce que tu as amassé, qui l'aura? » (Lc 12, 20).

33. C'est dans la vie méme de Jésus, du début jusqu'a la fin, que I'on retrouve cette singuliere « dialectique » entre I'expérience de la
précarité de la vie humaine et I'affirmation de sa valeur. En effet, la vie de Jésus est marquée par la précarité des sa naissance. Certes,
il trouve l'accueil favorable des justes, qui s'unissent au « oui » immédiat et joyeux de Marie (cf. Lc 1, 38). Mais il y a aussi, dés le
début, le refus d'un monde qui se montre hostile et qui cherche I'enfant « pour le tuer » (Mt 2, 13), ou qui reste indifférent et sans intérét
pour I'accomplissement du mystere de cette vie qui entre dans le monde: « Il n'y avait pas de place pour eux dans l'auberge » (Lc 2, 7).
Le contraste entre les menaces et l'insécurité d'une part, et la puissance du don de Dieu d'autre part, fait resplendir avec une force plus
grande la gloire qui se dégage de la maison de Nazareth et de la créche de Bethléem: cette vie qui nait est salut pour toute I'hnumanité
(cf. Lc 2, 11).

Les contradictions et les risques de la vie sont pleinement assumés par Jésus: « De riche qu'il était, il s'est fait pauvre pour vous, afin
de vous enrichir par sa pauvreté » (2 Co 8, 9). La pauvreté dont parle saint Paul n'est pas seulement le dépouillement des priviléges
divins; c'est aussi le partage des conditions de vie les plus humbles et les plus précaires de la vie humaine (cf. Ph 2, 6-7). Jésus vit
cette pauvreté pendant toute son existence, jusqu'au moment supréme de la Croix: « Il s'humilia lui-méme en se faisant obéissant
jusqu'a la mort et a la mort sur une croix. Aussi Dieu I'a-t-il exalté et lui a-t-il donné le Nom qui est au-dessus de tout nom » (Ph 2, 8-9).
C'est précisément dans sa mort que Jésus révéle toute la grandeur et la valeur de la vie, car son offrande sur la Croix devient source de
vie nouvelle pour tous les hommes (cf. Jn 12, 32). Quand il affronte les contradictions et I'anéantissement de sa vie, Jésus est guidé par
la certitude gu'elle est dans les mains du Pére. C'est pourquoi, sur la Croix, il peut lui dire: « Pére, en tes mains je remets mon esprit »
(Lc 23, 46), c'est-a-dire ma vie. Grande, en vérité, est la valeur de la vie humaine, puisque le Fils de Dieu I'a prise et en a fait
I'instrument du salut pour I'humanité entiére!

« Appelés ... a reproduire I'image de son Fils » (Rm 8, 28-29): la gloire de Dieu resplendit sur le visage de 'homme

34. La vie est toujours un bien. C'est la une intuition et méme une donnée d'expérience dont 'homme est appelé a saisir la raison
profonde.

Pourquoi la vie est-elle un bien? L'interrogation parcourt toute la Bible et trouve, dés ses premiéres pages, une réponse forte et
admirable. La vie que Dieu donne a I'hnomme est différente et distincte de celle de toute autre créature vivante, car, tout en étant
apparenté a la poussiére de la terre (cf. Gn 2, 7; 3, 19; Jb 34, 15; Ps 103 102, 14; 104 103, 29), 'nomme est dans le monde une
manifestation de Dieu, un signe de sa présence, une trace de sa gloire (cf. Gn 1, 26-27; Ps 8, 6). C'est ce gu'a voulu souligner
également saint Irénée de Lyon avec sa célébre définition: « La gloire de Dieu, c'est 'nhomme vivant ». 23 A 'nomme est conférée une
tres haute dignité, dont les racines plongent dans le lien intime qui l'unit a son Créateur: en I'hnomme resplendit un reflet de la réalité
méme de Dieu.

Telle est I'affirmation du livre de la Genése dans le premier récit des origines, qui place I'hnomme au sommet de Il'action créatrice de
Dieu, comme son couronnement, au terme d'un développement qui, du chaos informe, aboutit a la créature la plus achevée. Tout, dans
la création, est ordonné a I'homme et tout lui est soumis: « Remplissez la terre, soumettez-la et dominez... sur tout étre vivant » (1, 28),

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 13



ordonne Dieu a I'nomme et a la femme. Un message semblable est aussi lancé par l'autre récit des origines: « Le Seigneur Dieu prit
I'nomme et I'établit dans le jardin d'Eden pour le cultiver et le garder » (Gn 2, 15). Le primat de 'nomme sur les choses est ainsi
réaffirmé: les choses sont pour lui et confiées a sa responsabilité, tandis qu'il ne peut lui-méme, pour aucun motif, étre asservi a ses
semblables et de quelque maniére étre ramené au rang des choses.

Dans le récit biblique, la distinction entre 'hnomme et les autres créatures est surtout mise en évidence par le fait que seule sa création
est présentée comme le fruit d'une décision spéciale de la part de Dieu, d'une délibération qui établit un lien particulier et spécifique
avec le Créateur: « Faisons 'hnomme a notre image, selon notre ressemblance » (Gn 1, 26). La vie que Dieu offre a 'hnomme est un don
par lequel Dieu fait participer sa créature a quelque chose de lui-méme.

Israél s'interrogera longuement sur le sens de ce lien particulier et spécifique de 'hnomme avec Dieu. Le livre du Siracide reconnait lui
aussi que Dieu, en créant les hommes, « les a revétus de force, comme lui-méme, et les a créés a son image » (17, 3). L'auteur sacré
rattache a cela non seulement leur domination sur le monde, mais aussi les facultés spirituelles les plus caractéristiques de I'hnomme,
telles que la raison, la capacité de discerner le bien du mal, la volonté libre: « Il les remplit de science et d'intelligence et leur fit
connaitre le bien et le mal » (Si 17, 7). La capacité d'accéder a la vérité et a la liberté sont des prérogatives de I'hnomme du fait qu'il est
créé a limage de son Créateur, le Dieu vrai et juste (cf. Dt 32, 4). Seul de toutes les créatures visibles, I'hnomme est « capable de
connaitre et d'aimer son Créateur ». 24 La vie que Dieu donne a I'hnomme est bien plus qu'une existence dans le temps. C'est une
tension vers une plénitude de vie; c'est le germe d'une existence qui va au-dela des limites mémes du temps: « Oui, Dieu a créé
I'hnomme pour l'incorruptibilité, il en a fait une image de sa propre nature » (Sg 2, 23).

35. Le récit yahviste des origines exprime la méme conviction. L'antique narration, en effet, parle d'un souffle divin qui est insufflé en
I'hnomme pour qu'il entre dans la vie: « Le Seigneur Dieu modela 'hnomme avec la glaise du sol, il insuffla dans ses narines une haleine
de vie et 'homme devint un étre vivant » (Gn 2, 7).

L'origine divine de cet esprit de vie explique l'insatisfaction perpétuelle qui accompagne I'homme au cours de sa vie. Créé par Dieu,
portant en lui-méme une marque divine indélébile, 'homme tend naturellement vers Dieu. Quand il écoute I'aspiration profonde de son
ceeur, 'nomme ne peut manquer de faire sienne la parole de vérité prononcée par saint Augustin: « Tu nous as faits pour toi, Seigneur,
et notre coeur est sans repos, tant qu'il ne demeure en toi ». 25

Il est d'autant plus significatif de voir l'insatisfaction qui s'empare de la vie de I'homme dans I'Eden tant que son unique point de
référence demeure le monde végétal et animal (cf. Gn 2, 20). Seule I'apparition de la femme, d'un étre qui est chair de sa chair, os de
ses os (cf. Gn 2, 23) et en qui vit également I'esprit de Dieu créateur peut satisfaire I'exigence d'un dialogue interpersonnel, qui est vital
pour l'existence humaine. En l'autre, homme ou femme, Dieu se refléte, lui, la fin ultime qui comble toute personne.

« Qu'est-ce que I'hnomme, pour que tu penses a lui, le fils d'un homme, que tu en prennes souci? », se demande le Psalmiste (Ps 8, 5).
Face a l'immensité de l'univers, il est une bien petite chose; mais c'est précisément ce contraste qui fait ressortir sa grandeur: « Tu l'as
créé un peu moindre que les anges (mais on pourrait traduire aussi "un peu moindre que Dieu"), le couronnant de gloire et d’honneur »
(Ps 8, 6). La gloire de Dieu resplendit sur le visage de I'homme. En lui, le Créateur trouve son repos, ainsi que le commente saint
Ambroise avec admiration et émotion: « Le sixiéme jour est terminé; la création du monde s'est achevée avec la formation de ce chef-
d'ceuvre qu'est I'nomme, lui qui exerce son pouvoir sur tous les étres vivants et qui est comme le sommet de l'univers et la beauté
supréme de tout étre créé. En vérité, nous devrions observer un silence respectueux, car le Seigneur s'est reposé de toute la création
du monde. Il s'est reposé ensuite a l'intime de I'homme, il s'est reposé dans son esprit et sa pensée; en effet, il avait créé 'homme doué
de raison, capable de l'imiter, émule de ses vertus, assoiffé des graces célestes. Dans ces dons qui sont les siens repose Dieu qui a dit:
"Sur qui reposerais-je, sinon sur celui qui est humble, qui se tient tranquille et qui tremble a ma parole?" (/s 66, 1-2). Je rends grace au
Seigneur notre Dieu qui a créé une ceuvre si merveilleuse ou il trouve son repos ». 26

36. Le merveilleux projet de Dieu a malheureusement été contrarié par l'irruption du péché dans I'histoire. Par le péché, I'homme se
rebelle contre son Créateur, pour finir par idolatrer les créatures: « lls ont adoré et servi la créature de préférence au Créateur (Rm 1,
25). Ainsi, I'étre humain ne se contente pas de souiller en lui-méme I'image de Dieu, mais il est tenté de I'offenser aussi chez les autres,
en substituant aux rapports de communion des attitudes de défiance, d'indifférence, d'inimitié, jusqu'a la haine homicide. Quand on ne
reconnait pas Dieu comme Dieu, on trahit le sens profond de I'homme et on porte atteinte a la communion entre les hommes.

Dans la vie de 'nomme, I'image de Dieu resplendit a nouveau et se manifeste dans toute sa plénitude avec la venue du Fils de Dieu
dans la chair humaine: « Il est I''mage du Dieu invisible » (Col 1, 15), « resplendissement de sa gloire et effigie de sa substance » (He 1,
3). Il est I''mage parfaite du Pére.

Le projet de vie confié au premier Adam trouve finalement son accomplissement dans le Christ. Tandis que la désobéissance d'Adam
abime et défigure le dessein de Dieu sur la vie de I'hnomme et fait entrer la mort dans le monde, I'obéissance rédemptrice du Christ est
source de grace qui rejaillit sur les hommes en ouvrant a tous les portes du royaume de la vie (cf. Rm 5, 12-21). L'Apbtre Paul I'affirme:
« Le premier homme, Adam, a été fait &me vivante; le dernier Adam, esprit vivifiant » (7 Co 15, 45).

A tous ceux qui acceptent de se mettre a la suite du Christ, la plénitude de la vie est donnée: en eux, Iimage divine est restaurée,
renouvelée et portée a sa perfection. Tel est le dessein de Dieu sur les étres humains: qu'ils deviennent « con- formes a l'image de son
Fils » (Rm 8, 29). C'est seulement ainsi que, dans la splendeur de cette image, 'nomme peut étre libéré de I'esclavage de l'idolatrie,
qu'il peut reconstruire la fraternité éclatée et retrouver son identité.

« Quiconque vit et croit en moi ne mourra jamais » (Jn 11, 26): le don de la vie éternelle

37. La vie que le Fils de Dieu est venu donner aux hommes ne se réduit pas a la seule existence dans le temps. La vie, qui depuis
toujours est « en lui » et constitue « la lumiére des hommes » (Jn 1, 4), consiste dans le fait d'étre engendré par Dieu et de participer a
la plénitude de son amour: « A tous ceux qui I'ont accueilli, il a donné pouvoir de devenir enfants de Dieu, a ceux qui croient en son
nom, eux qui ne furent engendrés ni du sang, ni d'un vouloir de chair, ni d'un vouloir d'homme, mais de Dieu » (Jn 1, 12-13).

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 14



Parfois, Jésus donne a la vie qu'il est venu apporter ce simple nom de « la vie »; et il présente la génération par Dieu comme une
condition nécessaire pour pouvoir atteindre la fin en vue de laquelle Dieu a créé 'nomme: « A moins de naitre d'en haut, nul ne peut
voir le Royaume de Dieu » (Jn 3, 3). Le don de cette vie constitue I'objet propre de la mission de Jésus: il est « celui qui descend du ciel
et donne la vie au monde » (Jn 6, 33), si bien qu'il peut affirmer en toute vérité: « Celui qui me suit... aura la lumiére de la vie » (Jn 8,
12).

En d'autres occasions, Jésus parle de vie éternelle, en utilisant un adjectif qui ne renvoie pas seulement a une perspective
supratemporelle. « Eternelle » est la vie promise et donnée par Jésus, parce qu'elle est plénitude de participation a la vie de I'« Eternel
». Quiconque croit en Jésus et entre en communion avec lui a la vie éternelle (cf. Jn 3, 15; 6, 40), car c'est de lui qu'il entend les seules
paroles capables de révéler et de communiquer une plénitude de vie pour son existence; ce sont les « paroles de la vie éternelle » que
Pierre reconnait dans sa profession de foi: « Seigneur, a qui irons-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle; nous croyons et nous
avons reconnu que tu es le Saint de Dieu » (Jn 6, 68-69). La vie éternelle est définie par Jésus lui-méme lorsqu'il s'adresse au Pére
dans la grande priére sacerdotale: « La vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent, toi, le seul véritable Dieu, et celui que tu as envoyé,
Jésus Christ » (Jn 17, 3). Connaitre Dieu et son Fils, c'est accueillir le mystére de la communion d'amour du Pére, du Fils et de I'Esprit
Saint dans notre vie qui s'ouvre des maintenant a la vie éternelle dans /a participation a la vie divine.

38. La vie éternelle est donc la vie méme de Dieu ainsi que la vie des fils de Dieu. Le croyant ne peut manquer d'étre saisi d'un
émerveillement toujours renouvelé et d'une reconnaissance sans limites face a cette vérité surprenante et ineffable qui nous vient de
Dieu dans le Christ. Le croyant fait siennes les paroles de I'Apdtre Jean: « Voyez quel grand amour le Pére nous a donné pour que
nous soyons appelés enfants de Dieu. Et nous le sommes!... Bien-aimés, dés maintenant, nous sommes enfants de Dieu, et ce que
nous serons n'a pas encore été manifesté. Nous savons que, lors de cette manifestation, nous lui serons semblables, parce que nous le
verrons tel qu'il est » (1 Jn 3, 1-2).

C'est ainsi que la vérité chrétienne sur la vie parvient a sa plénitude. La dignité de la vie n'est pas seulement liée a ses origines, au fait
gu'elle vient de Dieu, mais aussi a sa fin, a sa destinée qui est d'étre en communion avec Dieu pour le con- naitre et I'aimer. C'est a la
lumiére de cette vérité que saint Irénée précise et compléte son exal- tation de I'homme: la « gloire de Dieu » est bien « 'hnomme vivant
», mais « la vie de I'hnomme est la vision de Dieu ». 27

Il en résulte des conséquences immédiates pour la vie humaine dans sa condition terrestre méme, ou a déja germé et ou croit la vie
éternelle. Si I'homme aime instinctivement la vie parce qu'elle est un bien, cet amour trouve une autre motivation et une autre force, une
ampleur et une profondeur nouvelles, dans les dimensions divines de ce bien. Dans une telle perspective, I'amour de tout étre humain
pour la vie ne se réduit pas a la seule recherche d'un espace d'expression de soi et de relation avec les autres, mais il se développe
dans la conscience joyeuse de pouvoir faire de son existence le « lieu » de la manifestation de Dieu, de la rencontre et de la
communion avec lui. La vie que Jésus nous donne ne retire pas sa valeur a notre existence dans le temps, mais elle I'assume et la
conduit a son destin final: « Je suis la résurrection et la vie...; quiconque vit et croit en moi ne mourra jamais » (Jn 11, 25.26).

« A chacun je demanderai compte de la vie de son frére » (Gn 9, 5): vénération et amour pour la vie de tous

39. La vie de 'nomme vient de Dieu, c'est son don, son image et son empreinte, la participation a son souffle vital. Dieu est donc
l'unique Seigneur de cette vie: 'hnomme ne peut en disposer. Dieu luiméme le répéte a Noé apres le déluge: « De votre sang, qui est
votre propre vie, je demanderai compte... a tout homme: a chacun je demanderai compte de la vie de son frére » (Gn 9, 5). Et le texte
biblique prend soin de souligner que le caractére sacré de la vie a son fondement en Dieu et dans son action créatrice: « Car a l'image
de Dieu I'hnomme a été fait » (Gn 9, 6).

La vie et la mort de 'nomme sont donc dans les mains de Dieu, en son pouvoir: « Il tient en son pouvoir I'ame de tout vivant et le souffle
de toute chair d'homme », s'écrie Job (12, 10). « Le Seigneur fait mourir et fait vivre, il fait descendre au shéol et en remonter » (71 S 2,
6). Il est seul a pouvoir dire: « C'est moi qui fais mourir et qui fais vivre » (Dt 32, 39).

Dieu n'exerce pas ce pouvoir de maniére arbitraire et tyrannique, mais comme une prévenance et une sollicitude aimantes a I'égard de
ses créatures. S'il est vrai que la vie de 'hnomme est dans les mains de Dieu, il n'en est pas moins vrai que ce sont des mains pleines de
tendresse, comme celles d'une mére qui accueille, qui nourrit et qui prend soin de son enfant: « Je tiens mon ame égale et silencieuse;
mon ame est en moi comme un enfant, comme un petit enfant contre sa mére » (Ps 131 130, 2; cf. Is 49, 15; 66, 12-13; Os 11, 4).
Ainsi, dans I'histoire des peuples et dans la condition des individus, Israél ne voit pas la conséquence d'un pur hasard ou d'un destin
aveugle, mais le résultat d'un dessein d'amour par lequel Dieu reprend toutes les potentialités de la vie et s'oppose aux forces de mort
qui naissent du péché: « Dieu n'a pas fait la mort, il ne prend pas plaisir a la perte des vivants. Il a tout créé pour I'étre » (Sg 1, 13-14).

40. La vie étant sacrée, elle est dotée d'une inviolabilité inscrite depuis les origines dans le coeur de I'homme, dans sa conscience. La
question « qu'as-tu fait? » (Gn 4, 10), posée par Dieu a Cain aprés qu'il a tué son frére Abel, traduit I'expérience de tout homme: au
plus profond de sa conscience, il lui est toujours rappelé l'inviolabilité de la vie — de sa vie et de celle des autres —, en tant que réalité
qui ne lui appartient pas, parce qu'elle est propriété et don de Dieu son Créateur et Pére.

Le commandement relatif a l'inviolabilité de la vie humaine retentit au centre des « dix paroles » lors de l'alliance au Sinai (cf. Ex 34,
28). Il interdit d'abord I'nomicide: « Tu ne tueras pas » (Ex 20, 13); « tu ne feras pas mourir l'innocent et le juste » (Ex 23, 7), mais il
interdit aussi — comme l'expliquera par la suite la législation d'lsraél — toute blessure infligée a autrui (cf. Ex 21, 12-27). Certes, il faut
reconnaitre que l'attention portée dans I'Ancien Testament a la valeur de la vie, bien que nettement affirmée, n'atteint pas encore la
finesse du Discours sur la Montagne, comme on le voit dans certains aspects de la Iégislation pénale alors en vigueur, qui prévoyait de
lourdes peines corporelles et méme la peine de mort. Mais le message d'ensemble, qu'il appartiendra au Nouveau Testament de porter
a sa perfection, est un appel pressant a respecter l'inviolabilité de la vie physique et l'intégrité de la personne; il culmine dans le
commandement positif qui oblige a prendre en charge son prochain comme soi-méme: « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme »
(Lv 19, 18).

41. Le commandement « tu ne tueras pas », inclus et approfondi dans le commandement positif de I'amour du prochain, est réaffirmé
dans toute sa force par le Seigneur Jésus. Au jeune homme riche qui lui demande: « Maitre, que dois-je faire de bon pour avoir la vie
éternelle? », Jésus répond: « Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 16.17). Et il cite, comme le premier
d'entre eux, le commandement: « Tu ne tueras pas » (v. 18). Dans le Discours sur la Montagne, Jésus demande aux disciples une

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 15



Justice supérieure a celle des scribes et des pharisiens dans tous les domaines, y compris celui du respect de la vie: « Vous avez
entendu qu'il a été dit aux ancétres: Tu ne tueras pas; et si quelgu'un tue, il en répondra au tribunal. Eh bien! moi je vous dis:
Quiconque se fache contre son frére en répondra au tribunal » (Mt 5, 21-22).

Par ses paroles et par ses gestes, Jésus explique ensuite les exigences positives du commandement sur l'inviolabilité de la vie. Elles
étaient déja présentes dans I'Ancien Testament, ou la législation prenait soin de protéger et de sauvegarder les personnes dont la vie
était faible et menacée: I'étranger, la veuve, I'orphelin, le malade, le pauvre en général, la vie méme avant la naissance (cf. Ex 21, 22;
22, 20-26). Avec Jésus, ces exigences positives prennent une force et un élan nouveaux et elles se manifestent dans toute leur
ampleur et toute leur profondeur: elles vont de la nécessité de prendre soin de la vie du frére ('homme de la méme famille, appartenant
au méme peuple, I'étranger qui habite la terre d'Israél) a la prise en charge de I'étranger, jusqu'a I'amour de I'ennemi.

L'étranger n'est plus un étranger pour celui qui doit se rendre proche de quiconque est dans le besoin jusqu'a se sentir responsable de
sa vie, comme l'enseigne de maniére éloquente et vive la parabole du bon Samaritain (cf. Lc 10, 25-37). Méme I'ennemi cesse d'étre un
ennemi pour celui qui est tenu de I'aimer (cf. Mt 5, 38-48; Lc 6, 27-35) et de lui « faire du bien » (cf. Lc 6, 27.33.35), en se portant au-
devant de ses besoins vitaux avec empressement et sens de la gratuité (cf. Lc 6, 34-35). Cet amour culmine dans la priére pour
I'ennemi, qui nous met en accord avec l'amour bienveillant de Dieu: « Moi, je vous dis: Aimez vos ennemis, et priez pour vos
persécuteurs, afin de devenir fils de votre Pére qui est aux cieux, car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et tomber la
pluie sur les justes et sur les injustes » (Mt 5, 44-45; cf. Lc 6, 28.35).

Ainsi le commandement de Dieu qui porte sur la protection de la vie de 'hnomme arrive a son niveau le plus profond dans /'exigence de
vénération et d'amour pour toute personne et pour sa vie. Tel est I'enseignement que I'Apbtre Paul, en écho aux paroles de Jésus (cf.
Mt 19, 17-18), adresse aux chrétiens de Rome: « Les préceptes: Tu ne commettras pas d'adultére, Tu ne tueras pas, Tu ne voleras
pas, Tu ne convoiteras pas et tous les autres se résument en cette formule: Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. La charité ne
fait point de tort au prochain. La charité est donc la Loi dans sa plénitude » (Rm 13, 9-10).

« Soyez féconds, multipliez-vous, emplissez la terre et soumettez-la » (Gn 1, 28): les responsabilités de I'homme a I'égard de la vie

42. Défendre et promouvoir la vie, la vénérer et I'aimer, c'est la une tadche que Dieu confie a tout homme, en l'appelant, lui son image
vivante, a participer a la seigneurie qu'll a sur le monde: « Dieu les bénit et leur dit: "Soyez féconds, multipliez-vous, emplissez la terre
et soumettez-la; dominez sur les poissons de la mer, les oiseaux du ciel et tout étre vivant qui rampe sur la terre" » (Gn 1, 28).

Le texte biblique met en lumiére I'ampleur et la profondeur de la seigneurie que Dieu donne a I'homme. Il s'agit avant tout de /a
domination sur la terre et sur tout étre vivant, comme le rappelle le livre de la Sagesse: « Dieu des Péres et Seigneur de miséricorde...,
par ta Sagesse, tu as formé I'homme pour dominer sur les créatures que tu as faites, pour régir le monde en sainteté et justice » (9, 1.2-
3). Le Psalmiste, lui aussi, exalte la domination de 'hnomme comme signe de la gloire et de I'honneur regus du Créateur: « Tu I'établis
sur les ceuvres de tes mains, tu mets toute chose a ses pieds: les troupeaux de boeufs et de brebis, et méme les bétes sauvages, les
oiseaux du ciel et les poissons de la mer, tout ce qui va son chemin dans les eaux » (Ps 8, 7-9).

Appelé a cultiver et a garder le jardin du monde (cf. Gn 2, 15), 'hnomme a une responsabilité propre a I'égard du milieu de vie, c'est-a-
dire de la création que Dieu a placée au service de la dignité personnelle de 'homme, de sa vie, et cela, non seulement pour le présent,
mais aussi pour les générations futures. C'est la question de ['écologie — depuis la préservation des « habitats » naturels des
différentes espéeces d'animaux et des diverses formes de vie jusqu'a I'« écologie humaine » proprement dite 28 —, qui trouve dans cette
page biblique une claire et forte inspiration éthique pour que les solutions soient respectueuses du grand bien qu'est la vie, toute vie. En
réalité, « la domination accordée par le Créateur a 'nomme n'est pas un pouvoir absolu, et I'on ne peut parler de liberté "d'user et
d'abuser”, ou de disposer des choses comme on l'entend. La limitation imposée par le Créateur lui-méme des le commencement, et
exprimée symboliquement par l'interdiction de "manger le fruit de I'arbre" (cf. Gn 2, 16-17), montre avec suffisamment de clarté que,
dans le cadre de la nature visible, nous sommes soumis a des lois non seulement biologiques mais aussi morales, que I'on ne peut
transgresser impunément ». 29

43. Une certaine participation de 'nomme a la seigneurie de Dieu est aussi manifeste du fait de /a responsabilité spécifique qui lui est
confiée a I'égard de la vie humaine proprement dite. C'est une responsabilité qui atteint son sommet lorsque I'homme et la femme, dans
le mariage, donnent la vie par la génération, comme le rappelle le Concile Vatican Il: « Dieu lui-méme, qui a dit "Il n'est pas bon que
I'nomme soit seul" (Gn 2, 18) et qui, dés l'origine, a fait I'étre humain homme et femme (cf. Mt 19, 4), a voulu lui donner une participation
spéciale dans son ceuvre créatrice; aussi a-t-il béni 'nomme et la femme, disant: "Soyez féconds et multipliez-vous" (Gn 1, 28) ». 30

En parlant d'« une participation spéciale » de 'nomme et de la femme a I'« ceuvre créatrice » de Dieu, le Concile veut souligner
qu'engendrer un enfant est un événement profondément humain et hautement religieux, car il engage les conjoints, devenus « une
seule chair » (Gn 2, 24), et simultanément Dieu lui-méme, qui se rend présent. Comme je I'ai écrit dans la Lettre aux Familles, « quand,
de I'union conjugale des deux, nait un nouvel homme, il apporte avec lui au monde une image et une ressemblance particuliéres avec
Dieu lui-méme: dans la biologie de la génération est inscrite la généalogie de la personne. En affirmant que les époux, en tant que
parents, sont des coopérateurs de Dieu Créateur dans la conception et la génération d'un nouvel étre humain, nous ne nous référons
pas seulement aux lois de la biologie; nous entendons plutdt souligner que, dans la paternité et la maternité humaines, Dieu lui-méme
est présent selon un mode différent de ce qui advient dans toute autre génération "sur la terre". En effet, c'est de Dieu seul que peut
provenir cette "image", cette "ressemblance" qui est propre a I'étre humain, comme cela s'est produit dans la création. La génération est
la continuation de la création ». 31

C'est ce qu'enseigne, dans un langage direct et parlant, le texte sacré qui rapporte le cri de joie de la premiére femme, « la mére de
tous les vivants » (Gn 3, 20). Consciente de l'intervention de Dieu, Eve s'écrie: « J'ai acquis un homme de par le Seigneur » (Gn 4, 1).
Dans la génération, quand la vie est communiquée des parents a I'enfant, se transmet donc, grace a la création de I'ame immortelle, 32
I'image, la ressemblance de Dieu luiméme. C'est dans ce sens que s'exprime le début du « livre de la généalogie d'’Adam »: « Le jour
ou Dieu créa Adam, il le fit a la ressemblance de Dieu. Homme et femme il les créa, il les bénit et leur donna le nom d"Homme", le jour
ou ils furent créés. Quand Adam eut cent trente ans, il engendra un fils a sa ressemblance, comme son image, et il lui donna le nom de
Seth » (Gn 5, 1-3). C'est précisément dans ce role de collaborateurs de Dieu qui transmet son image a la nouvelle créature que réside
la grandeur des époux disposés « a coopérer a I'amour du Créateur et du Sauveur qui, par eux, veut sans cesse agrandir et enrichir sa

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 16



propre famille ». 33 Dans cette perspective, I'évéque Amphiloque exaltait le « mariage qui a du prix, qui est au-dessus de tout don
terrestre » parce qu'il est comme « un créateur d'humanité, comme un peintre de I'image divine ». 34

Ainsi, 'nomme et la femme unis par les liens du mariage sont associés a une ceuvre divine: par I'acte de la génération, le don de Dieu
est accueilli et une nouvelle vie s'ouvre a I'avenir.

Mais, au-dela de la mission spécifique des parents, la tdche d'accueillir et de servir la vie concerne tout le monde et doit se manifester
surtout a I'égard de la vie qui se trouve dans des conditions de plus grande faiblesse. Le Christ lui-méme nous le rappelle quand il
demande d'étre aimé et servi dans ses fréres éprouvés par quelque souffrance que ce soit: ceux qui sont affamés, assoiffés, étrangers,
nus, malades, emprisonnés... Ce qui est fait a chacun d'eux est fait au Christ lui-méme (cf. Mt 25, 31-46).

« C'est toi qui as créé mes reins » (Ps 139 138, 13): la dignité de I'enfant non encore né

44. La vie humaine connait une situation de grande précarité quand elle entre dans le monde et quand elle sort du temps pour aborder
I'éternité. La Parole de Dieu ne manque pas d'invitations a apporter soins et respect a la vie, surtout a I'égard de celle qui est marquée
par la maladie ou la vieillesse. S'il n'y a pas d'invitations directes et explicites a sauvegarder la vie humaine a son origine, en particulier
la vie non encore née, comme aussi la vie proche de sa fin, cela s'explique facilement par le fait que méme la seule possibilité
d'offenser, d'attaquer ou, pire, de nier la vie dans de telles conditions est étrangere aux perspectives religieuses et culturelles du peuple
de Dieu.

Dans I'Ancien Testament, on craint la stérilit¢ comme une malédiction, tandis que I'on ressent comme une bénédiction le fait d'avoir
beaucoup d'enfants: « Des fils, voila ce que donne le Seigneur, des enfants, la récompense qu'il accorde » (Ps 127 126, 3; cf. Ps 128
127, 3-4). Dans cette conviction entre en jeu aussi la conscience qu'a Israél d'étre le peuple de I'Alliance, appelé a se multiplier selon la
promesse faite a Abraham: « Léve les yeux au ciel et dénombre les étoiles si tu peux les dénombrer... Telle sera ta postérité » (Gn 15,
5). Mais ce qui compte surtout, c'est la certitude que la vie transmise par les parents a son origine en Dieu, comme ['attestent les
nombreuses pages bibliques qui parlent avec respect et amour de la conception, de la formation de la vie dans le sein maternel, de la
naissance et du lien étroit qu'il y a entre le moment initial de I'existence et I'action de Dieu Créateur.

« Avant méme de te former au ventre maternel, je t'ai connu; avant méme que tu sois sorti du sein, je t'ai consacré » (Jr 1, 5):
l'existence de tout individu, des son origine, est dans le plan de Dieu. Job, du fond de sa souffrance, s'attarde a contempler I'ceuvre de
Dieu dans la maniére miraculeuse dont son corps a été formé dans le sein de sa mére; il en retire un motif de confiance et il exprime la
certitude d'un projet divin sur sa vie: « Tes mains m'ont fagonné, créé; puis, te ravisant, tu voudrais me détruire! Souviens-toi: tu m'as
fait comme on pétrit I'argile et tu me renverras a la poussiére. Ne m'as-tu pas coulé comme du lait et fait cailler comme du laitage, vétu
de peau et de chair, tissé en os et en nerfs? Puis tu m'as gratifié de la vie et tu veillais avec sollicitude sur mon souffle » (Jb 10, 8-12).
Des accents d'émerveillement et d'adoration pour l'intervention de Dieu sur la vie en formation dans le sein maternel se font entendre
également dans les Psaumes. 35

Comment imaginer qu'un seul instant de ce merveilleux processus de l'apparition de la vie puisse étre soustrait a l'action sage et
aimante du Créateur et laissé a la merci de I'arbitraire de 'nomme? Ce n'est certes pas ce que pense la mére des sept fréres qui
professe sa foi en Dieu, principe et garant de la vie dés sa conception, et en méme temps fondement de I'espérance de la vie nouvelle
au-dela de la mort: « Je ne sais comment vous étes apparus dans mes entrailles; ce n'est pas moi qui vous ai gratifiés de I'esprit et de
la vie; ce n'est pas moi qui ai organisé les éléments qui composent chacun de vous. Aussi bien le Créateur du monde, qui a formé le
genre humain et qui est a l'origine de toute chose, vous rendra-t-il, dans sa miséricorde, et I'esprit et la vie, parce que vous vous
méprisez maintenant vous-mémes pour I'amour de ses lois » (2 M 7, 22-23).

45. La révélation du Nouveau Testament confirme la reconnaissance incontestée de la valeur de la vie depuis son commencement. Les
paroles par lesquelles Elisabeth exprime sa joie d'étre enceinte manifestent I'exaltation de la fécondité et I'attente empressée de la vie:
« Le Seigneur... a daigné mettre fin a ce qui faisait ma honte » (Lc 1, 25). Mais la valeur de la personne dés sa conception est célébrée
plus encore dans la rencontre entre la Vierge Marie et Elisabeth, et entre les deux enfants qu'elles portent en elles. Ce sont
précisément eux, les enfants, qui révélent I'avénement de I'ere messianique: dans leur rencontre, la force rédemptrice de la présence
du Fils de Dieu parmi les hommes commence a agir. « Aussitdt — écrit saint Ambroise — se font sentir les bienfaits de I'arrivée de
Marie et de la présence du Seigneur... Elisabeth fut la premiére a entendre la parole, mais Jean fut le premier a ressentir la grace: la
meére a entendu selon l'ordre de la nature, I'enfant a tressailli en raison du mystére; elle a constaté I'arrivée de Marie, lui, celle du
Seigneur; la femme, l'arrivée de la femme, I'enfant, celle de I'Enfant. Les deux femmes échangent des paroles de grace, les deux
enfants agissent au-dedans d'elles et commencent a réaliser le mystére de la miséricorde en y faisant progresser leurs méres; enfin,
par un double miracle, les deux méres prophétisent sous l'inspiration de leurs enfants. L'enfant a exulté, la meére fut remplie de I'Esprit
Saint. La mére n'a pas été remplie de I'Esprit Saint avant son fils, mais lorsque le fils fut rempli de I'Esprit Saint, il en combla aussi sa
mére ». 36

« Je crois lors méme que je dis: "Je suis trop malheureux" » (Ps 116 115, 10): /a vie dans la vieillesse et dans la souffrance

46. En ce qui concerne les derniers instants de I'existence, il serait anachronique d'attendre de la Révélation biblique une mention
explicite de la problématique actuelle du respect des personnes agées ou malades, ni une condamnation explicite des tentatives visant
a anticiper par la violence la fin de la vie; nous sommes la, en effet, dans un contexte culturel et religieux qui, loin d'étre exposé a de
semblables tentations, reconnait dans la personne agée, avec sa sagesse et son expérience, une richesse irremplagable pour la famille
et pour la société.

La vieillesse jouit de prestige et elle est entourée de vénération (cf. 2 M 6, 23). Et le juste ne demande pas d'étre privé de la vieillesse ni
de son fardeau; au contraire, il prie ainsi: « Seigneur mon Dieu, tu es mon espérance, mon appui dés ma jeunesse... Aux jours de la
vieillesse et des cheveux blancs, ne m'abandonne pas, 6 mon Dieu; et je dirai aux hommes de ce temps ta puissance, a tous ceux qui
viendront, tes exploits » (Ps 71 70, 5. 18). L'idéal du temps messianique est proposé comme celui ou il n'y aura plus « d'homme qui ne
parvienne pas au bout de sa vieillesse » (Is 65, 20).

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 17



Mais, dans la vieillesse, comment faire face au déclin inévitable de la vie? Comment se comporter devant la mort? Le croyant sait que
sa vie est dans les mains de Dieu: « Seigneur, de toi dépend mon sort » (cf. Ps 16 15, 5), et il accepte aussi de lui la mort: « C'est la loi
que le Seigneur a portée sur toute chair, pourquoi se révolter contre le bon plaisir du Trés-Haut? » (Si 41, 4). Pas plus que de la vie,
I'nomme n'est le maitre de la mort; dans sa vie comme dans sa mort, il doit s'en remettre totalement au « bon plaisir du Trés-Haut », a
son dessein d'amour.

Quand il est atteint par la maladie également, I'homme est appelé a s'en remettre de la méme maniére au Seigneur et a renouveler sa
confiance fondamentale en lui, qui « guérit de toute maladie » (cf. Ps 103 102, 3). Lorsque toute perspective de santé semble se fermer
devant I'homme — au point de I'amener a s'écrier: « Mes jours sont comme I'ombre qui décline, et moi, comme I'herbe, je seche » (Ps
102 101, 12) —, méme alors, le croyant est animé par une foi inébranlable en la puissance vivifiante de Dieu. La maladie ne l'incite pas
au désespoir ni a la recherche de la mort, mais a l'invocation pleine d'espérance: « Je crois, lors méme que je dis: "Je suis trop
malheureux" » (Ps 116 115, 10); « Quand j'ai crié vers toi, Seigneur, mon Dieu, tu m'as guéri; Seigneur, tu m'as fait remonter de I'abime
et revivre quand je descendais a la fosse » (Ps 30 29, 3-4).

47. La mission de Jésus, avec les nombreuses guérisons opérées, montre que Dieu a aussi a coeur la vie corporelle de I'homme. «
Médecin du corps et de l'esprit », 37 Jésus est envoyé par le Pére pour porter la bonne nouvelle aux pauvres et panser les coeurs
meurtris (cf. Lc 4, 18; Is 61, 1). Envoyant a son tour ses disciples a travers le monde, il leur confie une mission dans laquelle la guérison
des malades s'accompagne de l'annonce de I'Evangile: « Chemin faisant, proclamez que le Royaume des Cieux est tout proche.
Guérissez les malades, ressuscitez les morts, purifiez les lépreux, expulsez les démons » (Mt 10, 7-8; cf. Mc 6, 13; 16, 18).

Certes, la vie du corps dans sa condition terrestre n'est pas un absolu pour le croyant: il peut lui étre demandé de I'abandonner pour un
bien supérieur; comme le dit Jésus, « qui veut sauver sa vie la perdra, mais qui perdra sa vie & cause de moi et de I'Evangile la sauvera
» (Mc 8, 35). Il y a a ce sujet un certain nombre de témoignages dans le Nouveau Testament. Jésus n'hésite pas a se sacrifier lui-méme
et il fait librement de sa vie une offrande a son Pére (cf. Jn 10, 17) et a ses amis (cf. Jn 10, 15). La mort de Jean Baptiste, précurseur du
Sauveur, atteste aussi que l'existence terrestre n'est pas le bien absolu: la fidélité a la parole du Seigneur est plus importante encore,
méme si elle peut mettre la vie en jeu (cf. Mc 6, 17-29). Et Etienne, alors qu'on lui enléve la vie temporelle parce qu'il était un témoin
fidele de la Résurrection du Seigneur, suit les traces du Maitre et répond par des mots de pardon a ceux qui le lapident (cf. Ac 7, 59-
60), ouvrant ainsi la voie a I'innombrable cohorte des martyrs vénérés par I'Eglise dés ses origines.

Toutefois, personne ne peut choisir arbitrairement de vivre ou de mourir; ce choix, en effet, seul le Créateur en est le maitre absolu, lui
en qui « nous avons la vie, le mouvement et I'étre » (Ac 17, 28).

« Quiconque la garde vivra » (Ba 4, 1): de la Loi du Sinai au don de I'Esprit

48. La vie porte sa vérité inscrite de maniéere indélébile en elle. En accueillant le don de Dieu, 'hnomme doit s'engager a maintenir la vie
dans cette vérité qui lui est essentielle. S'en écarter équivaut a se condamner soi-méme au non-sens et au malheur, avec pour
conséquence de pouvoir devenir aussi une menace pour l'existence d'autrui par suite de la rupture des barriéres qui garantissent le
respect et la défense de la vie, dans toute situation.

La vérité de la vie est révélée par le commandement de Dieu. La parole du Seigneur indique concrétement la direction que la vie doit
suivre pour pouvoir respecter sa vérité et sauvegarder sa dignité. Ce n'est pas seulement le commandement spécifique « tu ne tueras
pas » (Ex 20, 13; Dt 5, 17) qui assure la protection de la vie: la Loi du Seigneur est tout entiere au service de cette protection parce
qu'elle révele la vérité dans laquelle la vie trouve son sens plénier.

Il n'est donc pas étonnant que I'Alliance de Dieu avec son peuple soit aussi fortement liée a la perspective de la vie, méme dans sa
composante corporelle. Le commandement est présenté en elle comme le chemin de la vie: « Vois, je te propose aujourd'hui vie et
bonheur, mort et malheur. Si tu écoutes les commandements du Seigneur ton Dieu que je te prescris aujourd’hui, et que tu aimes le
Seigneur ton Dieu, que tu marches dans ses voies, que tu gardes ses commandements, ses lois et ses coutumes, tu vivras et tu
multiplieras, le Seigneur ton Dieu te bénira dans le pays ou tu entres pour en prendre possession » (Dt 30, 15-16). Il s'agit ici non
seulement de la terre de Canaan et de I'existence du peuple d'Israél, mais du monde d'aujourd'hui et a venir, et de I'existence de toute
I'numanité. En effet, il n'est absolument pas possible que la vie reste authentique et pléniere si elle se détache du bien; et le bien, a son
tour, est fon- damentalement lié aux commandements du Seigneur, c'est-a-dire a « la loi de la vie » (Si 17, 11). Le bien a accomplir ne
se surajoute pas a la vie comme un poids qui l'accable, car la raison méme de la vie est précisément le bien, et la vie ne s'édifie que par
I'accomplissement du bien.

C'est donc I'ensemble de la Loi qui sauvegarde pleinement la vie de I'hnomme. Cela explique qu'il est difficile de rester fidéle au « tu ne
tueras pas » quand on n'observe pas les autres « paroles de vie » (Ac 7, 38) auxquelles ce commandement est connexe. En dehors de
cette perspective, le commandement finit par devenir une simple obligation extrinseque, dont on voudra voir bien vite les limites et a
laquelle on cherchera des atténuations ou des exceptions. Ce n'est que si I'on s'ouvre a la plénitude de la vérité sur Dieu, sur 'homme
et sur I'histoire que I'expression « tu ne tueras pas » brille a nouveau comme un bien pour I'homme dans toutes ses dimensions et ses
relations. Dans cette perspective, nous pouvons saisir la plénitude de vérité contenue dans le passage du Livre du Deutéronome repris
par Jésus quand il répond a la premiere tentation: « L'homme ne vit pas seulement de pain, mais... de tout ce qui sort de la bouche du
Seigneur » (8, 3; cf. Mt 4, 4).

C'est en écoutant la parole du Seigneur que I'homme peut vivre en toute dignité et justice; c'est en observant la Loi de Dieu que
I'nomme peut porter des fruits de vie et de bonheur: « Quiconque la garde vivra, quiconque I'abandonne mourra » (Ba 4, 1).

49. L'histoire d'Israél montre qu'il est difficile de rester fidéle a la loi de la vie, que Dieu a inscrite au coeur de I'homme et qu'il a donnée
sur le Sinai au peuple de I'Alliance. Face a la recherche de projets de vie autres que le plan de Dieu, les Prophetes, en particulier,
rappellent avec force que seul le Seigneur est la source authentique de la vie. Jérémie écrit: « Mon peuple a commis deux crimes: ils
m'ont abandonné, moi la source d'eau vive, pour se creuser des citernes, citernes lézardées qui ne tiennent pas I'eau » (2, 13). Les
Prophetes pointent un doigt accusateur sur ceux qui méprisent la vie et violent les droits de la personne: « lls écrasent la téte des
faibles sur la poussiére de la terre » (Am 2, 7); « lls ont rempli ce lieu du sang des innocents » (Jr 19, 4). Et, parmi eux, le prophéte
Ezéchiel stigmatise plus d'une fois la ville de Jérusalem, l'appelant « ville sanguinaire » (22, 2; 24, 6. 9), « ville qui répands le sang au
milieu de toi » (22, 3).

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 18



Mais, tout en dénongant les atteintes a la vie, les Prophétes ont surtout l'intention de susciter I'attente d'un nouveau principe de vie apte
a fonder des rapports renouvelés de 'hnomme avec Dieu et avec ses fréres, ouvrant des possibilités inouies et extraordinaires pour
comprendre et mettre en ceuvre toutes les exigences que comporte I'Evangile de la vie. Cela ne sera possible que grace au don de
Dieu, qui purifie et renouvelle: « Je répandrai sur vous une eau pure et vous serez purifiés; de toutes vos souillures et de toutes vos
ordures je vous purifierai. Et je vous donnerai un coeur nouveau, je mettrai en vous un esprit nouveau » (Ez 36, 25-26; cf. Jr 31, 31-34).
Grace a ce « coeur nouveau », on peut comprendre et réaliser le sens le plus vrai et le plus profond de la vie: étre un don qui
s'accomplit dans le don de soi. Tel est, sur la valeur de la vie, le lumineux message qui nous vient de la figure du Serviteur du Seigneur:
« S'il offre sa vie en sacrifice expiatoire, il verra une postérité, il prolongera ses jours... A la suite de I'épreuve endurée par son ame, il
verra la lumiére » (/s 53, 10. 11).

La Loi s'accomplit dans I'histoire de Jésus de Nazareth, et le coeur nouveau est donné par son Esprit. En effet, Jésus ne renie pas la Loi
mais il I'accomplit (cf. Mt 5, 17): la Loi et les Prophétes se résument dans la régle d'or de I'amour mutuel (cf. Mt 7, 12). En Jésus, la Loi
devient définitivement « évangile », bonne nouvelle de la seigneurie de Dieu sur le monde, qui rapporte toute I'existence a ses racines
et a ses perspectives originelles. C'est la Loi nouvelle, « la loi de I'Esprit qui donne la vie dans le Christ Jésus » (Rm 8, 2), dont
I'expression fondamentale, a l'imitation du Seigneur qui donne sa vie pour ses amis (cf. Jn 15, 13), est le don de soi dans I'amour pour
les freres: « Nous savons, nous, que nous sommes passés de la mort a la vie, parce que nous aimons nos fréres » (1 Jn 3, 14). C'est
une loi de liberté, de joie et de béatitude.

« lIs regarderont celui qu'ils ont transpercé » (Jn 19, 37): sur I'arbre de la Croix s‘accomplit I'Evangile de la vie

50. Au terme de ce chapitre, dans lequel nous avons médité le message chrétien sur la vie, je voudrais m'attarder avec chacun de vous
a contempler Celui qu'ils ont transpercé et qui attire a lui tous les hommes (cf. Jn 19, 37; 12, 32). En regardant « le spectacle » de la
Croix (cf. Lc 23, 48), nous pourrons découvrir dans cet arbre glorieux I'accomplissement et la pleine révélation de tout I'Evangile de la
vie.

Aux premieres heures du vendredi saint aprés-midi, « le soleil s'éclipsant, I'obscurité se fit sur la terre entiére... Le voile du Sanctuaire
se déchira par le milieu » (Lc 23, 44. 45). C'est le symbole d'un grand bouleversement cosmique et d'une lutte effroyable entre les
forces du bien et les forces du mal, entre la vie et la mort. Nous aussi, aujourd'hui, nous nous trouvons au milieu d'une lutte dramatique
entre la « culture de mort » et la « culture de vie ». Mais la splendeur de la Croix n'est pas voilée par cette obscurité; la Croix se
détache méme encore plus nettement et plus clairement, et elle apparait comme le centre, le sens et la fin de toute I'histoire et de toute
vie humaine.

Jésus est cloué a la Croix et il est élevé de terre. Il vit le moment de son « impuissance » la plus grande et sa vie semble totalement
exposée aux moqueries de ses adversaires et livrée aux mains de ses bourreaux: il est raillé, tourné en dérision, outragé (cf. Mc 15, 24-
36). Et pourtant, devant tout cela et « voyant qu'il avait ainsi expiré », le centurion romain s'écrie: « Vraiment cet homme était fils de
Dieu » (Mc 15, 39). Ainsi se révele, au temps de son extréme faiblesse, I'identité du Fils de Dieu: sa gloire se manifeste sur la Croix!

Par sa mort, Jésus éclaire le sens de la vie et de la mort de tout étre humain. Avant de mourir, Jésus prie son Pére, implorant le pardon
pour ses persécuteurs (cf. Lc 23, 34), et, au malfaiteur qui lui demande de se souvenir de lui dans son royaume, il répond: « En vérité,
je te le dis, aujourd'hui tu seras avec moi dans le Paradis » (Lc 23, 43). Aprés sa mort, « les tombeaux s'ouvrirent et de nombreux corps
de saints trépassés ressusciterent » (Mt 27, 52). Le salut opéré par Jésus est un don de vie et de résurrection. Au cours de son
existence, Jésus avait aussi apporté le salut en guérissant, et en faisant du bien a tous (cf. Ac 10, 38). Mais les miracles, les guérisons
et les résurrections elles-mémes étaient des signes d'un autre salut, qui consiste a pardonner les péchés, c'est-a-dire a libérer 'hnomme
de sa maladie la plus profonde et a I'élever a la vie méme de Dieu.

Sur la Croix se renouvelle et se réalise, avec une perfection pleine et définitive, le prodige du serpent élevé par Moise dans le désert
(cf. Jn 3, 14-15; Nb 21, 8-9). Aujourd'hui encore, en tournant son regard vers Celui qui a été transpercé, tout homme menacé dans son
existence trouve la ferme espérance d'obtenir sa libération et sa rédemption.

51. Mais il y a encore un autre événement précis qui attire mon regard et suscite mon ardente méditation: « Quand il eut pris le vinaigre,
Jésus dit: "Tout est achevé" et, inclinant la téte, il remit I'esprit » (Jn 19, 30). Et le soldat romain, « de sa lance, lui perga le cbté, et il en
sortit aussitdt du sang et de I'eau » (Jn 19, 34).

Tout est désormais arrivé a son plein accomplissement. L'expression « remit I'esprit » décrit la mort de Jésus, semblable a celle de tout
autre étre humain, mais elle semble faire également allusion au « don de I'Esprit » par lequel il nous rachéte de la mort et nous ouvre a
une vie nouvelle.

C'est a la vie méme de Dieu qu'il est donné a I'hnomme de participer. C'est la vie qui, par les sacrements de I'Eglise — dont le sang et
I'eau sortis du c6té du Christ sont le symbole —, est continuellement communiquée aux fils de Dieu, qui deviennent ainsi le peuple de la
Nouvelle Alliance. De la Croix, source de vie, nait et se répand le « peuple de la vie ».

La contemplation de la Croix nous conduit ainsi jusqu'aux racines les plus profondes de ce qui est advenu. Jésus, qui avait dit en
entrant dans le monde: « Voici, je viens pour faire, 6 Dieu, ta volonté » (cf. He 10, 9), voulut obéir en toute chose a son Pére et, « ayant
aimé les siens qui étaient dans le monde, les aima jusqu'a la fin » (Jn 13, 1), en se donnant totalement lui-méme pour eux.

Lui qui n'était pas « venu pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie en rangon pour une multitude » (Mc 10, 45), il atteint sur la
Croix le sommet de I'amour: « Nul n'a plus grand amour que celui-ci: donner sa vie pour ses amis » (Jn 15, 13). Et lui-méme est mort
pour nous alors que nous étions encore pécheurs (cf. Rm 5, 8).

De cette fagon, il proclame que /a vie atteint son centre, son sens et sa plénitude quand elle est donnée.

Ici, la méditation se fait louange et action de grace, et en méme temps elle nous incite a imiter Jésus et a suivre ses traces (cf. 1 P 2,
21).

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 19



Nous sommes, nous aussi, appelés a donner notre vie pour nos freres, réalisant ainsi dans la plénitude de la vérité le sens et le destin
de notre existence.

Nous pourrons le faire car toi, Seigneur, tu nous as donné I'exemple et tu nous as communiqué la force de ton Esprit. Nous pourrons le
faire si, chaque jour, avec toi et comme toi, nous obéissons au Pére et nous faisons sa volonté.

Accorde-nous donc d'écouter avec un cceur docile et généreux toute parole qui sort de la bouche de Dieu; nous apprendrons ainsi non
seulement a ne pas tuer la vie de 'nomme mais a la vénérer, a l'aimer et a la favoriser.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 20



CHAPITRE Illl : TU NE TUERAS PAS

LA LOI SAINTE DE DIEU
« Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 17): Evangile et commandement

52. « Et voici qu'un homme s'approcha et lui dit: "Maitre, que dois-je faire de bon pour obtenir la vie éternelle?" » (Mt 19, 16). Jésus
répondit: « Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements » (Mt 19, 17). Le Maitre parle de la vie éternelle, c'est-a-dire de
la participation a la vie méme de Dieu. On parvient a cette vie par I'observance des commandements du Seigneur, y compris donc du
commandement « tu ne tueras pas ». C'est précisément le premier précepte du Décalogue que Jésus rappelle au jeune homme qui lui
demande quels commandements il doit observer: « Jésus reprit: "Tu ne tueras pas, tu ne commettras pas d'adultére, Tu ne voleras
pas..." » (Mt 19, 18).

Le commandement de Dieu n'est jamais séparé de I'amour de Dieu: il est toujours un don pour la croissance et pour la joie de 'hnomme.
Comme tel, il constitue un aspect essentiel et un élément de I'Evangile auquel on ne peut renoncer; plus encore, il se présente comme
« évangile », c'est-a-dire comme bonne et joyeuse nouvelle. L'Evangile de la vie est aussi un grand don de Dieu et en méme temps un
devoir qui engage I'nomme. Il suscite étonnement et gratitude chez la personne libre et il demande a étre accueilli, gardé et mis en
valeur avec un sens aigu de la responsabilité: en lui donnant la vie, Dieu exige de 'hnomme qu'il la respecte, qu'il I'aime et qu'il la
promeuve. De cette maniére, le don se fait commandement et le commandement est lui-méme un don.

Image vivante de Dieu, 'hnomme est voulu par son Créateur comme roi et seigneur. « Dieu a fait 'hnomme — écrit saint Grégoire de
Nysse — de telle sorte qu'il soit apte au pouvoir royal sur la terre... L'homme a été créé a I'image de Celui qui gouverne l'univers. Tout
manifeste que, depuis l'origine, sa nature est marquée par la royauté... L'homme est aussi roi. Ainsi la nature humaine, créée pour
dominer le monde, a cause de sa ressemblance avec le Roi universel, a été faite comme une image vivante qui participe a l'archétype
par la dignité ». 38 Appelé a étre fécond et a se multiplier, a soumettre la terre et a dominer les autres créatures (cf. Gn 1, 28), 'hnomme
est roi et seigneur non seulement des choses, mais aussi et avant tout de lui-méme, 39 et d'une certaine maniére, de la vie qui lui est
donnée et qu'il peut transmettre par l'acte de génération, accompli dans I'amour et dans le respect du dessein de Dieu. Cependant, sa
seigneurie n'est pas absolue, mais c'est un ministere; elle est le reflet véritable de la seigneurie unique et infinie de Dieu. De ce fait,
I'nomme doit la vivre avec sagesse et amour, participant a la sagesse et a I'amour incommensurables de Dieu. Et cela se réalise par
I'obéissance a sa Loi sainte, une obéissance libre et joyeuse (cf. Ps 119 118), qui nait et se nourrit de la conscience que les préceptes
du Seigneur sont un don de la grace, gu'ils sont confiés a 'hnomme toujours et seulement pour son bien, afin de garder sa dignité
personnelle et d'aller a la recherche de la béatitude.

De méme que face aux choses, plus encore face a la vie, 'hnomme n'est pas le maitre absolu et I'arbitre incontestable, mais — et en
cela tient sa grandeur incomparable — il est « ministre du dessein établi par le Créateur ». 40

La vie est confiée a 'hnomme comme un trésor a ne pas dilapider, comme un talent a faire fructifier. L'homme doit en rendre compte a
son Seigneur (cf. Mt 25, 14-30; Lc 19, 12-27).

« A chacun, je demanderai compte de la vie de son frére » (Gn 9, 5): la vie humaine est sacrée et inviolable

53. « La vie humaine est sacrée parce que, dés son origine, elle comporte "l'action créatrice de Dieu" et demeure pour toujours dans
une relation spéciale avec le Créateur, son unique fin. Dieu seul est le Maitre de la vie de son commencement a son terme: personne,
en aucune circonstance, ne peut revendiquer pour soi le droit de détruire directement un étre humain innocent ». 41 Par ces mots,
I'Instruction Donum vitae expose le contenu central de la révélation de Dieu sur le caractére sacré et sur l'inviolabilité de la vie humaine.

En effet, la Sainte Ecriture présente a I'homme le précepte « tu ne tueras pas » comme un commandement divin (Ex 20, 13; Dt 5, 17).
Ce précepte — comme je l'ai déja souligné — se trouve dans le Décalogue, au coeur de I'Alliance que le Seigneur conclut avec le
peuple élu; mais il était déja contenu dans l'alliance originelle de Dieu avec I'humanité apres le chatiment purificateur du déluge,
provoqué par l'extension du péché et de la violence (cf. Gn 9, 5-6).

Dieu se proclame Seigneur absolu de la vie de 'hnomme, formé a son image et a sa ressemblance (cf. Gn 1, 26-28). Par conséquent, la
vie humaine présente un caractere sacré et inviolable, dans lequel se refléte I'inviolabilit¢ méme du Créateur. C'est pourquoi, Dieu se
fera le juge exigeant de toute violation du commandement « tu ne tueras pas », placé a la base de toute la convivialité de la société. Il
est le « goél », c'est-a-dire le défenseur de l'innocent (cf. Gn 4, 9-15; Is 41, 14; Jr 50, 34; Ps 19 18, 15). De cette maniere, Dieu montre
aussi qu'« il ne prend pas plaisir a la perte des vivants » (Sg 1, 13). Seul Satan peut s'en réjouir: par son envie, la mort est entrée dans
le monde (cf. Sg 2, 24). Lui, qui est « homicide dés le commencement », est aussi « menteur et pére du mensonge » (Jn 8, 44):
trompant I'nomme, il le conduit jusqu'au péché et a la mort, présentés comme des fins et des fruits de vie.

54. Le précepte « tu ne tueras pas » a explicitement un fort contenu négatif: il indique I'extréme limite qui ne peut jamais étre franchie.
Mais, implicitement, il pousse a garder une attitude positive de respect absolu de la vie qui amene a la promouvoir et a progresser sur la
voie de l'amour qui se donne, qui accueille et qui sert. Déja, le peuple de I'Alliance, bien qu'avec des lenteurs et des contradictions, a
mdari progressivement dans ce sens, se préparant ainsi a la grande déclaration de Jésus: I'amour du prochain est un commandement
semblable a celui de I'amour de Dieu; « A ces deux commandements se rattache toute la Loi, ainsi que les Prophétes » (cf. Mt 22, 36-
40). « Le précepte... tu ne tueras pas... et tous les autres — souligne saint Paul — se résument en cette formule: "Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme" (Rm 13, 9; cf. Ga 5, 14). Repris et porté a son achévement dans la Loi nouvelle, le précepte « tu ne tueras
pas » demeure une condition a laquelle on ne peut renoncer pour pouvoir « entrer dans la vie » (cf. Mt 19, 16-19). Dans cette méme
perspective, ont aussi un ton péremptoire les paroles de I'Apotre Jean: « Quiconque hait son frere est un homicide; or vous savez
qu'aucun homicide n'a la vie éternelle demeurant en lui » (1 Jn 3, 15).

Depuis ses origines, la Tradition vivante de I'Eglise — comme en témoigne la Didaché, le plus ancien écrit chrétien non bibligue — a
rappelé de maniére catégorique le commandement « tu ne tueras pas »: « Il y a deux voies: I'une de la vie et I'autre de la mort; mais la

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 21



différence est grande entre les deux voies... Second commandement de la doctrine: Tu ne tueras pas..., tu ne tueras pas l'enfant par
avortement et tu ne le feras pas mourir aprés sa naissance... Voici maintenant la voie de la mort: impitoyable pour le pauvre, indifférent
a I'égard de I'affligé, et ignorant leur Créateur, ils font avorter I'ceuvre de Dieu, repoussant l'indigent et accablant I'opprimé; défenseurs
des riches et juges iniques des pauvres, ce sont des pécheurs invétérés. Puissiez-vous mes enfants étre a I'écart de tout cela! ». 42

Avancgant dans le temps, la Tradition de I'Eglise a toujours enseigné unanimement la valeur absolue et permanente du commandement
« tu ne tueras pas ». On sait que, dans les premiers siécles, I'homicide faisait partie des trois péchés les plus graves — avec I'apostasie
et I'adultéere — et qu'il exigeait une pénitence publique particulierement pénible et longue, avant que le pardon et la réadmission dans la
communion ecclésiale soient accordés a l'auteur repenti d'un homicide.

55. Cela ne doit pas surprendre: tuer I'étre humain, dans lequel Iimage de Dieu est présente, est un péché d'une particuliere gravité.
Seul Dieu est maitre de la vie. Toutefois, depuis toujours, face aux cas nombreux et souvent dramatiques qui se présentent chez les
individus et dans la société, la réflexion des croyants a tenté de parvenir a une compréhension plus compléte et plus profonde de ce
que le commandement de Dieu interdit et prescrit. 43 Il y a des situations dans lesquelles les valeurs proposées par la Loi de Dieu
apparaissent sous une forme paradoxale. C'est le cas, par exemple, de la légitime défense, pour laquelle le droit de protéger sa vie et le
devoir de ne pas léser celle de l'autre apparaissent concretement difficiles a concilier. Indubitablement, la valeur intrinséque de la vie et
le devoir de s'aimer soi-méme autant que les autres fondent un véritable droit a se défendre soi-méme. Ce précepte exigeant de
I'amour pour les autres, énoncé dans I'Ancien Testament et confirmé par Jésus, suppose I'amour de soi présenté parallélement: « Tu
aimeras ton prochain comme toi-méme » (Mc 12, 31). Personne ne pourrait donc renoncer au droit de se défendre par manque d'amour
de la vie ou de soi-méme, mais seulement en vertu d'un amour héroique qui approfondit et transfigure I'amour de soi, selon I'esprit des
béatitudes évangéliques (cf. Mt 5, 38-48), dans l'oblation radicale dont le Seigneur Jésus est I'exemple sublime.

D'autre part, « la légitime défense peut étre non seulement un droit, mais un grave devoir, pour celui qui est responsable de la vie
d'autrui, du bien commun de la famille ou de la cité ». 44 Il arrive malheureusement que la nécessité de mettre I'agresseur en condition
de ne pas nuire comporte parfois sa suppression. Dans une telle hypothése, l'issue mortelle doit étre attribuée a I'agresseur lui-méme
qui s'y est exposé par son action, méme dans le cas ou il ne serait pas moralement responsable par défaut d'usage de sa raison. 45

56. Dans cette perspective, se situe aussi la question de la peine de mort, a propos de laquelle on enregistre, dans I'Eglise comme
dans la société civile, une tendance croissante a en réclamer une application trés limitée voire méme une totale abolition. Il faut replacer
ce probléme dans le cadre d'une justice pénale qui soit toujours plus conforme a la dignité de I'homme et donc, en derniere analyse, au
dessein de Dieu sur I'hnomme et sur la société. En réalité, la peine que la société inflige « a pour premier effet de compenser le désordre
introduit par la faute ». 46 Les pouvoirs publics doivent sérvir face a la violation des droits personnels et sociaux, a travers I'imposition
au coupable d'une expiation adéquate de la faute, condition pour étre réadmis a jouir de sa liberté. En ce sens, l'autorité atteint aussi
comme objectif de défendre I'ordre public et la sécurité des personnes, non sans apporter au coupable un stimulant et une aide pour se
corriger et pour s'amender. 47

Précisément pour atteindre toutes ces finalités, il est clair que la mesure et la qualité de la peine doivent étre attentivement évaluées et
déterminées; elles ne doivent pas conduire a la mesure extréme de la suppression du coupable, si ce n'est en cas de nécessité
absolue, lorsque la défense de la société ne peut étre possible autrement. Aujourd'hui, cependant, a la suite d'une organisation toujours
plus efficiente de l'institution pénale, ces cas sont désormais assez rares, si non méme pratiquement inexistants.

Dans tous les cas, le principe indiqué dans le nouveau Catéchisme de I'Eglise catholique demeure valide, principe selon lequel « si les
moyens non sanglants suffisent a défendre les vies humaines contre l'agresseur et a protéger l'ordre public et la sécurité des
personnes, l'autorité s'en tiendra a ces moyens, parce que ceux-ci correspondent mieux aux conditions concretes du bien commun et
sont plus conformes a la dignité de la personne humaine ». 48

57. Si I'on doit accorder une attention aussi grande au respect de toute vie, méme de celle du coupable et de l'injuste agresseur, le
commandement « tu ne tueras pas » a une valeur absolue quand il se réféere a la personne innocente. Et ceci d'autant plus qu'il s'agit
d'un étre humain faible et sans défense, qui ne trouve que dans le caractere absolu du commandement de Dieu une défense radicale
face a l'arbitraire et a I'abus de pouvoir d'autrui.

En effet, linviolabilit¢ absolue de la vie humaine innocente est une vérité morale explicitement enseignée dans la Sainte Ecriture,
constamment maintenue dans la Tradition de I'Eglise et unanimement proposée par le Magistére. Cette unanimité est un fruit évident du
« sens surnaturel de la foi » qui, suscité et soutenu par I'Esprit Saint, garantit le peuple de Dieu de l'erreur, lorsqu'elle « apporte aux
vérités concernant la foi et les moeurs un consentement universel » 49

Devant l'atténuation progressive dans les consciences et dans la société de la perception de l'illicéité morale absolue et grave de la
suppression directe de toute vie humaine innocente, spécialement & son commencement ou a son terme, le Magistere de I'Eglise a
intensifié ses interventions pour défendre le caractére sacré et inviolable de la vie humaine. Au Magistére pontifical, particuliérement
insistant, s'est toujours uni le magistére épiscopal, avec des documents doctrinaux et pastoraux nombreux et importants, soit des
Conférences épiscopales, soit d'évéques individuellement, sans oublier l'intervention du Concile Vatican Il, forte et incisive dans sa
brieveté. 50

Par conséquent, avec l'autorité conférée par le Christ a Pierre et a ses Successeurs, en communion avec tous les évéques de I'Eglise
catholique, je confirme que tuer directement et volontairement un étre humain innocent est toujours gravement immoral. Cette doctrine,
fondée sur la loi non écrite que tout homme découvre dans son cceur a la lumiére de la raison (cf. Rm 2, 14-15), est réaffirmée par la
Sainte Ecriture, transmise par la Tradition de I'Eglise et enseignée par le Magistére ordinaire et universel. 51

La décision délibérée de priver un étre humain innocent de sa vie est toujours mauvaise du point de vue moral et ne peut jamais étre
licite, ni comme fin, ni comme moyen en vue d'une fin bonne. En effet, c'est une grave désobéissance a la loi morale, plus encore a
Dieu lui-méme, qui en est 'auteur et le garant; cela contredit les vertus fondamentales de la justice et de la charité. « Rien ni personne
ne peut autoriser que I'on donne la mort a un étre humain innocent, foetus ou embryon, enfant ou adulte, vieillard, malade incurable ou
agonisant. Personne ne peut demander ce geste homicide pour soi ou pour un autre confié a sa responsabilité, ni méme y consentir,
explicitement ou non. Aucune autorité ne peut Iégitimement I'imposer, ni méme l'autoriser ». 52

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 22



En ce qui concerne le droit a la vie, tout étre humain innocent est absolument égal a tous les autres. Cette égalité est la base de tous
les rapports sociaux authentiques qui, pour étre vraiment tels, ne peuvent pas ne pas étre fondés sur la vérité et sur la justice,
reconnaissant et défendant chague homme et chaque femme comme une personne et non comme une chose dont on peut disposer.
Par rapport a la norme morale qui interdit la suppression directe d'un étre humain innocent, « il n'y a de privilege ni d'exception pour
personne. Que I'on soit le maitre du monde ou le dernier des "misérables" sur la face de la terre, cela ne fait aucune différence: devant
les exigences morales, nous sommes tous absolument égaux ». 53

« J'étais encore inachevé, tes yeux me voyaient » (Ps 139 138, 16): le crime abominable de I'avortement

58. Parmi tous les crimes que I'hnomme peut accomplir contre la vie, I'avortement provoqué présente des caractéristiques qui le rendent
particulierement grave et condamnable. Le deuxiéme Concile du Vatican le définit comme « un crime abominable », en méme temps
que l'infanticide. 54

Mais aujourd'hui, dans la conscience de nombreuses personnes, la perception de sa gravité s'est progressivement obscurcie.
L'acceptation de I'avortement dans les mentalités, dans les moeurs et dans la loi elle-méme est un signe éloquent d'une crise tres
dangereuse du sens moral, qui devient toujours plus incapable de distinguer entre le bien et le mal, méme lorsque le droit fondamental
a la vie est en jeu. Devant une situation aussi grave, le courage de regarder la vérité en face et d'appeler les choses par leur nom est
plus que jamais nécessaire, sans céder a des compromis par facilité ou a la tentation de s'abuser soi-méme. A ce propos, le reproche
du Prophéte retentit de maniére catégorique: « Malheur a ceux qui appellent le mal bien et le bien mal, qui font des ténébres la lumiere
et de la lumiére les ténebres » (Is 5, 20). Précisément dans le cas de I'avortement, on observe le développement d'une terminologie
ambigué, comme celle d'« interruption de grossesse », qui tend a en cacher la véritable nature et a en atténuer la gravité dans I'opinion
publique. Ce phénoméne linguistique est sans doute lui-méme le symptdme d'un malaise éprouvé par les consciences. Mais aucune
parole ne réussit a changer la réalité des choses: I'avortement provoqué est le meurtre délibéré et direct, quelle que soit la fagcon dont il
est effectué, d'un étre humain dans la phase initiale de son existence, située entre la conception et la naissance.

La gravité morale de l'avortement provoqué apparait dans toute sa vérité si I'on reconnait qu'il s'agit d'un homicide et, en particulier, si
I'on considére les circonstances spécifiques qui le qualifient. Celui qui est supprimé est un étre humain qui commence a vivre, c'est-a-
dire I'étre qui est, dans I'absolu, le plus innocent qu'on puisse imaginer: jamais il ne pourrait étre considéré comme un agresseur,
encore moins un agresseur injuste! Il est faible, sans défense, au point d'étre privé méme du plus infime moyen de défense, celui de la
force implorante des gémissements et des pleurs du nouveau-né. |l est entierement confié a la protection et aux soins de celle qui le
porte dans son sein. Et pourtant, parfois, c'est précisément elle, la mére, qui en décide et en demande la suppression et qui va jusqu'a
la provoquer.

Il est vrai que de nombreuses fois le choix de I'avortement revét pour la mére un caractére dramatique et douloureux, lorsque la
décision de se défaire du fruit de la conception n'est pas prise pour des raisons purement égoistes et de facilité, mais parce que I'on
voudrait sauvegarder des biens importants, comme la santé ou un niveau de vie décent pour les autres membres de la famille. Parfois,
on craint pour I'enfant a naitre des conditions de vie qui font penser qu'il serait mieux pour lui de ne pas naitre. Cependant, ces raisons
et d'autres semblables, pour graves et dramatiques qu'elles soient, ne peuvent jamais justifier la suppression délibérée d'un étre
humain innocent.

59. Pour décider de la mort de I'enfant non encore né, aux cétés de la mére, se trouvent souvent d'autres personnes. Avant tout, le pére
de I'enfant peut étre coupable, non seulement lorsqu'il pousse expressément la femme a I'avortement, mais aussi lorsqu'il favorise
indirectement sa décision, parce qu'il la laisse seule face aux problémes posés par la grossesse: 55 de cette maniére, la famille est
mortellement blessée et profanée dans sa nature de communauté d'amour et dans sa vocation a étre « sanctuaire de la vie ». On ne
peut pas non plus passer sous silence les sollicitations qui proviennent parfois du cercle familial plus large et des amis. Fréquemment,
la femme est soumise a des pressions tellement fortes qu'elle se sent psychologiquement contrainte a consentir a I'avortement: sans
aucun doute, dans ce cas, la responsabilité morale pése particulierement sur ceux qui l'ont forcée a avorter, directement ou
indirectement. De méme les médecins et le personnel de santé sont responsables, quand ils mettent au service de la mort les
compétences acquises pour promouvoir la vie.

Mais la responsabilité incombe aussi aux législateurs, qui ont promu et approuvé des lois en faveur de I'avortement et, dans la mesure
ou cela dépend d'eux, aux administrateurs des structures de soins utilisées pour effectuer les avortements. Une responsabilité globale
tout aussi grave pése sur ceux qui ont favorisé la diffusion d'une mentalité de permissivité sexuelle et de mépris de la maternité, comme
sur ceux qui auraient dG engager — et qui ne l'ont pas fait — des politiques familiales et sociales efficaces pour soutenir les familles,
spécialement les familles nombreuses ou celles qui ont des difficultés économiques et éducatives particulieres. On ne peut enfin sous-
estimer le réseau de complicités qui se développe, jusqu'a associer des institutions internationales, des fondations et des associations
qui luttent systématiquement pour la Iégalisation et pour la diffusion de I'avortement dans le monde. Dans ce sens, l'avortement
dépasse la responsabilité des individus et le dommage qui leur est causé, et il prend une dimension fortement sociale: c'est une
blessure trés grave portée a la société et a sa culture de la part de ceux qui devraient en étre les constructeurs et les défenseurs.
Comme je l'ai écrit dans ma Lettre aux familles, « nous nous trouvons en face d'une énorme menace contre la vie, non seulement
d'individus, mais de la civilisation tout entiére ». 56 Nous nous trouvons en face de ce qui peut étre défini comme une « structure de
péché » contre la vie humaine non encore née.

60. Certains tentent de justifier I'avortement en soutenant que le fruit de la conception, au moins jusqu'a un certain nombre de jours, ne
peut pas étre encore considéré comme une vie humaine personnelle. En réalité, « dés que l'ovule est fécondé, se trouve inaugurée une
vie qui n'est celle ni du pere ni de la mére, mais d'un nouvel étre humain qui se développe pour lui-méme. Il ne sera jamais rendu
humain s'il ne I'est pas dés lors. A cette évidence de toujours, ...la science génétique moderne apporte de précieuses confirmations.
Elle a montré que dés le premier instant se trouve fixé le programme de ce que sera ce vivant: une personne, cette personne
individuelle avec ses notes caractéristiques déja bien déterminées. Dés la fécondation, est commencée I'aventure d'une vie humaine
dont chacune des grandes capacités demande du temps pour se mettre en place et se trouver préte a agir ». 57 Méme si la présence
d'une ame spirituelle ne peut étre constatée par aucun moyen expérimental, les conclusions de la science sur I'embryon humain
fournissent « une indication précieuse pour discerner rationnellement une présence personnelle dés cette premiére apparition d'une vie
humaine: comment un individu humain ne serait-il pas une personne humaine? ». 58

Dailleurs, I'enjeu est si important que, du point de vue de l'obligation morale, la seule probabilité de se trouver en face d'une personne
suffirait a justifier la plus nette interdiction de toute intervention conduisant a supprimer I'embryon humain. Précisément pour ce motif,

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 23



au-dela des débats scientifiques et méme des affirmations philosophiques a propos desquelles le Magistere ne s'est pas expressément
engagé, I'Eglise a toujours enseigné, et enseigne encore, qu'au fruit de la génération humaine, depuis le premier moment de son
existence, doit étre garanti le respect inconditionnel qui est moralement da a I'étre humain dans sa totalité et dans son unité corporelle
et spirituelle: « L'étre humain doit étre respecté et traité comme une personne des sa conception, et donc dés ce moment on doit lui
reconnaitre les droits de la personne, parmi lesquels en premier lieu le droit inviolable de tout étre humain innocent a la vie ». 59

61. Les textes de la Sainte Ecriture, qui ne parlent jamais d'avortement volontaire et donc ne comportent pas de condamnations
directes et spécifiques a ce sujet, manifestent une telle considération pour I'é¢tre humain dans le sein maternel, que cela exige comme
conséquence logique qu'a lui aussi s'étend le commandement de Dieu: « Tu ne tueras pas ».

La vie humaine est sacrée et inviolable dans tous les moments de son existence, méme dans le moment initial qui précéde la
naissance. Depuis le sein maternel, I'homme appartient a Dieu qui scrute et connait tout, qui I'a formé et fagonné de ses mains, qui le
voit alors qu'il n'est encore que petit embryon informe et qui entrevoit en lui I'adulte qu'il sera demain, dont les jours sont comptés et
dont la vocation est déja consignée dans le « livre de vie » (cf. Ps 139 138, 1. 13-16). La aussi, lorsqu'il est encore dans le sein
maternel — comme de nombreux textes bibliques 60 en témoignent —, I'homme est I'objet le plus personnel de la providence
amoureuse et paternelle de Dieu.

Des origines a nos jours — comme le montre bien la Déclaration publiée sur ce sujet par la Congrégation pour la Doctrine de la Foi 61
—, la Tradition chrétienne est claire et unanime pour qualifier 'avortement de désordre moral particuli€rement grave. Depuis le moment
ou elle s'est affrontée au monde gréco-romain, dans lequel I'avortement et l'infanticide étaient des pratiques courantes, la premiere
communauté chrétienne s'est opposée radicalement, par sa doctrine et dans sa conduite, aux moeurs répandues dans cette société,
comme le montre bien la Didache, déja citée. 62 Parmi les écrivains ecclésiastiques du monde grec, Athénagore rappelle que les
chrétiens considérent comme homicides les femmes qui ont recours a des moyens abortifs, car méme si les enfants sont encore dans
le sein de leur mére, « Dieu a soin d'eux ». 63 Parmi les latins, Tertullien affirme: « C'est un homicide anticipé que d'empécher de naitre
et peu importe qu'on arrache I'ame déja née ou qu'on la détruise au moment ou elle nait. C'est un homme déja ce qui doit devenir un
homme ». 64

A travers son histoire déja bimillénaire, cette méme doctrine a été constamment enseignée par les Péres de I'Eglise, par les Pasteurs et
les Docteurs. Méme les discussions de caractere scientifique et philosophique a propos du moment précis de l'infusion de I'ame
spirituelle n'ont jamais comporté la moindre hésitation quant a la condamnation morale de I'avortement.

62. Plus récemment, le Magistere pontifical a repris cette doctrine commune avec une grande vigueur. En particulier, Pie XI, dans
I'encyclique Casti connubii, a repoussé les prétendues justifications de I'avortement; 65 Pie XIl a exclu tout avortement direct, c'est-a-
dire tout acte qui tend directement a détruire la vie humaine non encore née, « que cette destruction soit entendue comme une fin ou
seulement comme un moyen en vue de la fin »; 66 Jean XXIII a réaffirmé que la vie humaine est sacrée, puisque « dés son origine, elle
requiert I'action créatrice de Dieu ». 67 Comme cela a déja été rappelé, le deuxieme Concile du Vatican a condamné |'avortement avec
une grande sévérité: « La vie doit donc étre sauvegardée avec un soin extréme dés la conception: I'avortement et l'infanticide sont des
crimes abominables ». 68

Depuis les premiers siécles, la discipline canonique de I'Eglise a frappé de sanctions pénales ceux qui se souillaient par la faute de
I'avortement, et cette pratique, avec des peines plus ou moins graves, a été confirmée aux différentes époques de I'histoire. Le Code de
Droit canonique de 1917 prescrivait pour |'avortement la peine de I'excommunication. 69 La Iégislation canonique rénovée se situe dans
cette ligne quand elle déclare que celui « qui procure un avortement, si l'effet s'ensuit, encourt I'excommunication /atae sententiae », 70
c'est-a-dire automatique. L'excommunication frappe tous ceux qui commettent ce crime en connaissant la peine encourue, y compris
donc aussi les complices sans lesquels sa réalisation n'aurait pas été possible: 71 par la confirmation de cette sanction, I'Eglise désigne
ce crime comme un des plus graves et des plus dangereux, poussant ainsi ceux qui le commettent a retrouver rapidement le chemin de
la conversion. En effet, dans I'Eglise, la peine de I'excommunication a pour but de rendre pleinement conscient de la gravité d'un péché
particulier et de favoriser donc une conversion et une pénitence adéquates.

Devant une pareille unanimité de la tradition doctrinale et disciplinaire de I'Eglise, Paul VI a pu déclarer que cet enseignement n'a
jamais changé et est immuable. 72 C'est pourquoi, avec l'autorité conférée par le Christ a Pierre et a ses successeurs, en communion
avec les Evéques — qui ont condamné l'avortement a différentes reprises et qui, en réponse a la consultation précédemment
mentionnée, méme dispersés dans le monde, ont exprimé unanimement leur accord avec cette doctrine —, je déclare que I'avortement
direct, c'est-a-dire voulu comme fin ou comme moyen, constitue toujours un désordre moral grave, en tant que meurtre délibéré d'un
étre humain innocent. Cette doctrine est fondée sur la loi naturelle et sur la Parole de Dieu écrite; ella est transmise par la Tradition de
I'Eglise et enseignée par le Magistére ordinaire et universel. 73

Aucune circonstance, aucune finalité, aucune loi au monde ne pourra jamais rendre licite un acte qui est intrinséquement illicite, parce
que contraire a la Loi de Dieu, écrite dans le cceur de tout homme, discernable par la raison elle-méme et proclamée par I'Eglise.

63. L'évaluation morale de I'avortement est aussi a appliquer aux formes récentes d'interven- tion sur les embryons humains qui, bien
que poursuivant des buts en soi Iégitimes, en comportent inévitablement le meurtre. C'est le cas de I'expérimentation sur les embryons,
qui se répand de plus en plus dans le domaine de la recherche biomédicale, et qui est Iégalement admise dans certains Etats. Si « on
doit considérer comme licites les interventions sur I'embryon humain, & condition qu'elles respectent la vie et I'intégrité de I'embryon et
qu'elles ne comportent pas pour lui de risques disproportionnés, mais qu'elles visent a sa guérison, a I'amélioration des conditions de
santé, ou a sa survie individuelle », 74 on doit au contraire affirmer que I'utilisation des embryons ou des foetus humains comme objets
d'expérimentation constitue un crime contre leur dignité d'étres humains, qui ont droit & un respect égal a celui d0 a I'enfant déja né et a
toute personne. 75

La méme condamnation morale concerne aussi le procédé qui exploite les embryons et les foetus humains encore vivants — parfois «
produits » précisément a cette fin par fécondation in vitro —, soit comme « matériel biologique » a utiliser, soit comme donneurs
d'organes ou de tissus a transplanter pour le traitement de certaines maladies. En réalité, tuer des créatures humaines innocentes,
méme si c'est a I'avantage d'autres, constitue un acte absolument inacceptable.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 24



On doit accorder une attention particuliere a I'évaluation morale des techniques de diagnostic prénatal, qui permettent de mettre en
évidence de maniére précoce d'éventuelles anomalies de I'enfant a naitre. En effet, a cause de la complexité de ces techniques, cette
évaluation doit étre faite avec beaucoup de soin et une grande rigueur. Ces techniques sont moralement licites lorsqu'elles ne
comportent pas de risques disproportionnés pour I'enfant et pour la mére, et qu'elles sont ordonnées a rendre possible une thérapie
précoce ou encore a favoriser une acceptation sereine et consciente de I'enfant a naitre. Cependant, du fait que les possibilités de
soins avant la naissance sont aujourd'hui encore réduites, il arrive fréquemment que ces techniques soient mises au service d'une
mentalité eugénique, qui accepte I'avortement sélectif pour empécher la naissance d'enfants affectés de différents types d'anomalies.
Une pareille mentalité est ignominieuse et toujours répréhensible, parce qu'elle prétend mesurer la valeur d'une vie humaine seulement
selon des parameétres de « normalité » et de bien-étre physique, ouvrant ainsi la voie a la légitimation de l'infanticide et de I'euthanasie.

En réalité, cependant, le courage et la sérénité avec lesquels un grand nombre de nos fréres, affectés de graves infirmités, menent leur
existence quand ils sont acceptés et aimés par nous, constituent un témoignage particulierement puissant des valeurs authentiques qui
caractérisent la vie et qui la rendent précieuse pour soi et pour les autres, méme dans des conditions difficiles. L'Eglise est proche des
époux qui, avec une grande angoisse et une grande souffrance, acceptent d'accueillir les enfants gravement handicapés; elle est aussi
reconnaissante a toutes les familles qui, par I'adoption, accueillent les enfants qui ont été abandonnés par leurs parents, en raison
d'infirmités ou de maladies.

« C'est moi qui fais mourir et qui fais vivre » (Dt 32, 39): le drame de I'euthanasie

64. Au terme de l'existence, I'hnomme se trouve placé en face du mystére de la mort. En raison des progrés de la médecine et dans un
contexte culturel souvent fermé a la transcendance, I'expérience de la mort présente actuellement certains aspects nouveaux. En effet,
lorsque prévaut la tendance a n'apprécier la vie que dans la mesure ou elle apporte du plaisir et du bien-étre, la souffrance apparait
comme un échec insupportable dont il faut se libérer a tout prix. La mort, tenue pour « absurde » si elle interrompt soudainement une
vie encore ouverte a un avenir riche d'expériences intéressantes a faire, devient au contraire une « libération revendiquée » quand
I'existence est considérée comme dépourvue de sens dés lors qu'elle est plongée dans la douleur et inexorablement vouée a des
souffrances de plus en plus aigués.

En outre, en refusant ou en oubliant son rapport fondamental avec Dieu, 'hnomme pense étre pour lui-méme critere et norme, et il
estime aussi avoir le droit de demander a la société de lui garantir la possibilité et les moyens de décider de sa vie dans une pleine et
totale autonomie. C'est en particulier 'hnomme des pays développés qui se comporte ainsi; il se sent porté a cette attitude par les
progrés constants de la médecine et de ses techniques toujours plus avancées. Par des procédés et des machines extrémement
sophistiqués, la science et la pratique médicales sont maintenant en mesure non seulement de résoudre des cas auparavant insolubles
et d'alléger ou d'éliminer la douleur, mais encore de maintenir et de prolonger la vie jusque dans des cas d'extréme faiblesse, de
réanimer artificiellement des personnes dont les fonctions biologiques élémentaires ont été atteintes par suite de traumatismes
soudains et d'intervenir pour rendre disponibles des organes en vue de leur transplantation.

Dans ce contexte, la tentation de I'euthanasie se fait toujours plus forte, c'est-a-dire la tentation de se rendre maitre de la mort en la
provoquant par anticipation et en mettant fin ainsi « en douceur » a sa propre vie ou a la vie d'autrui. Cette attitude, qui pourrait paraitre
logique et humaine, se révele en réalité absurde et inhumaine, si on la considere dans toute sa profondeur. Nous sommes la devant I'un
des symptdmes les plus alarmants de la « culture de mort », laquelle progresse surtout dans les sociétés du bien-étre, caractérisées
par une mentalité utilitariste qui fait apparaitre trés lourd et insupportable le nombre croissant des personnes agées et diminuées.
Celles-ci sont trés souvent séparées de leur famille et de la société, qui s'organisent presque exclusivement en fonction de critéres
d'efficacité productive, selon lesquels une incapacité irréversible prive une vie de toute valeur.

65. Pour porter un jugement moral correct sur I'euthanasie, il faut avant tout la définir clairement. Par euthanasie au sens strict, on doit
entendre une action ou une omission qui, de soi et dans I'intention, donne la mort afin de supprimer ainsi toute douleur. « L'euthanasie
se situe donc au niveau des intentions et a celui des procédés employés ». 76

Il faut distinguer de I'euthanasie la décision de renoncer a ce qu'on appelle I'« acharnement thérapeutique », c'est-a-dire a certaines
interventions médicales qui ne conviennent plus a la situation réelle du malade, parce qu'elles sont désormais disproportionnées par
rapport aux résultats que I'on pourrait espérer ou encore parce qu'elles sont trop lourdes pour lui et pour sa famille. Dans ces situations,
lorsque la mort s'annonce imminente et inévitable, on peut en conscience « renoncer a des traitements qui ne procureraient qu'un
sursis précaire et pénible de la vie, sans interrompre pourtant les soins normaux dus au malade en pareil cas ». 77 |l est certain que
I'obligation morale de se soigner et de se faire soigner existe, mais cette obligation doit étre confrontée aux situations concretes; c'est-a-
dire qu'il faut déterminer si les moyens thérapeutiques dont on dispose sont objectivement en proportion avec les perspectives
d'amélioration. Le renoncement a des moyens extraordinaires ou disproportionnés n'est pas équivalent au suicide ou a I'euthanasie; il
traduit plutét I'acceptation de la condition humaine devant la mort. 78

Dans la médecine moderne, ce qu'on appelle les « soins palliatifs » prend une particuliére importance; ces soins sont destinés a rendre
la souffrance plus supportable dans la phase finale de la maladie et a rendre possible en méme temps pour le patient un
accompagnement humain approprié. Dans ce cadre se situe, entre autres, le probléme de la licéité du recours aux divers types
d'analgésiques et de sédatifs pour soulager la douleur du malade, lorsque leur usage comporte le risque d'abréger sa vie. De fait, si I'on
peut juger digne d'éloge la personne qui accepte volontairement de souffrir en renongant a des interventions anti-douleur pour garder
toute sa lucidité et, si elle est croyante, pour participer de maniére consciente a la Passion du Seigneur, un tel comportement «
héroique » ne peut étre considéré comme un devoir pour tous. Pie Xll avait déja déclaré qu'il est licite de supprimer la douleur au
moyen de narcotiques, méme avec pour effet d'amoindrir la conscience et d'abréger la vie, « s'il n'existe pas d'autres moyens, et si,
dans les circonstances données, cela n'empéche pas I'accomplissement d'autres devoirs religieux et moraux ». 79 Dans ce cas, en
effet, la mort n'est pas voulue ou recherchée, bien que pour des motifs raisonnables on en courre le risque: on veut simplement
atténuer la douleur de maniere efficace en recourant aux analgésiques dont la médecine permet de disposer. Toutefois, « il ne faut pas,
sans raisons graves, priver le mourant de la conscience de soi »: 80 a l'approche de la mort, les hommes doivent étre en mesure de
pouvoir satisfaire a leurs obligations morales et familiales, et ils doivent surtout pouvoir se préparer en pleine conscience a leur
rencontre définitive avec Dieu.

Ces distinctions étant faites, en conformité avec le Magistére de mes Prédécesseurs 81 et en communion avec les Evéques de I'Eglise
catholique, je confirme que I'euthanasie est une grave violation de la Loi de Dieu, en tant que meurtre délibéré moralement inacceptable

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 25



d'une personne humaine. Cette doctrine est fondée sur la loi naturelle et sur la Parole de Dieu écrite; elle est transmise par la Tradition
de I'Eglise et enseignée par le Magistére ordinaire et universel. 82

Une telle pratique comporte, suivant les circonstances, la malice propre au suicide ou a I'homicide.

66. Or, le suicide est toujours moralement inacceptable, au méme titre que I'homicide. La tradition de I'Eglise I'a toujours refusé, le
considérant comme un choix gravement mauvais. 83 Bien que certains conditionnements psychologiques, culturels et sociaux puissent
porter a accomplir un geste qui contredit aussi radicalement linclination innée de chacun a la vie, atténuant ou supprimant la
responsabilité personnelle, le suicide, du point de vue objectif, est un acte gravement immoral, parce qu'il comporte le refus de I'amour
envers soi-méme et le renoncement aux devoirs de justice et de charité envers le prochain, envers les différentes communautés dont
on fait partie et envers la société dans son ensemble. 84 En son principe le plus profond, il constitue un refus de la souveraineté
absolue de Dieu sur la vie et sur la mort, telle que la proclamait la priére de I'antique sage d'Israél: « C'est toi qui as pouvoir sur la vie et
sur la mort, qui fais descendre aux portes de I'Hadés et en fais remonter » (Sg 16, 13; cf. Tb 13, 2).

Partager l'intention suicidaire d'une autre personne et l'aider a la réaliser, par ce qu'on appelle le « suicide assisté », signifie que I'on se
fait collaborateur, et parfois soi-méme acteur, d'une injustice qui ne peut jamais étre justifiée, méme si cela répond a une demande. « Il
n'est jamais licite — écrit saint Augustin avec une surprenante actualité — de tuer un autre, méme s'il le voulait, et plus encore s'il le
demandait parce que, suspendu entre la vie et la mort, il supplie d'étre aidé a libérer son ame qui lutte contre les liens du corps et
désire s'en détacher; méme si le malade n'était plus en état de vivre cela n'est pas licite ». 85 Alors méme que le motif n'est pas le refus
égoiste de porter la charge de I'existence de celui qui souffre, on doit dire de I'euthanasie qu'elle est une fausse pitié, et plus encore
une inquiétante « perversion » de la pitié: en effet, la vraie « compassion » rend solidaire de la souffrance d'autrui, mais elle ne
supprime pas celui dont on ne peut supporter la souffrance. Le geste de l'euthanasie parait d'autant plus une perversion qu'il est
accompli par ceux qui — comme la famille — devraient assister leur proche avec patience et avec amour, ou par ceux qui, en raison de
leur profession, comme les médecins, devraient précisément soigner le malade méme dans les conditions de fin de vie les plus
pénibles.

Le choix de l'euthanasie devient plus grave lorsqu'il se définit comme un homicide que des tiers pratiquent sur une personne qui ne I'a
aucunement demandé et qui n'y a jamais donné aucun consentement. On atteint ensuite le sommet de I'arbitraire et de l'injustice
lorsque certaines personnes, médecins ou législateurs, s'arrogent le pouvoir de décider qui doit vivre et qui doit mourir. Cela reproduit la
tentation de I'Eden: devenir comme Dieu, « connaitre le bien et le mal » (cf. Gn 3, 5). Mais Dieu seul a le pouvoir de faire mourir et de
faire vivre: « C'est moi qui fais mourir et qui fais vivre » (Dt 32, 39; cf. 2R 5, 7; 1 S 2, 6). Il fait toujours usage de ce pouvoir selon un
dessein de sagesse et d'amour, et seulement ainsi. Quand I'homme usurpe ce pouvoir, dominé par une logique insensée et égoiste,
l'usage qu'il en fait le conduit inévitablement a l'injustice et a la mort. La vie du plus faible est alors mise entre les mains du plus fort;
dans la société, on perd le sens de la justice et I'on mine a sa racine la confiance mutuelle, fondement de tout rapport vrai entre les
personnes.

67. Tout autre est au contraire /a voie de I'amour et de la vraie pitié, que notre commune humanité requiert et que la foi au Christ
Rédempteur, mort et ressuscité, éclaire de nouvelles motivations. La demande qui monte du cceur de 'hnomme dans sa supréme
confrontation avec la souffrance et la mort, spécialement quand il est tenté de se renfermer dans le désespoir et presque de s'y
anéantir, est surtout une demande d'accompagnement, de solidarité et de soutien dans I'épreuve. C'est un appel a I'aide pour continuer
d'espérer, lorsque tous les espoirs humains disparaissent. Ainsi que nous I'a rappelé le Concile Vatican ll, « c'est en face de la mort que
I'énigme de la condition humaine atteint son sommet » pour 'hnomme; et pourtant « c'est par une inspiration juste de son coeur qu'il
rejette et refuse cette ruine totale et ce définitif échec de sa personne. Le germe d'éternité qu'il porte en lui, irréductible a la seule
matiere, s'insurge contre la mort ». 86

Cette répulsion naturelle devant la mort est éclairée et ce germe d'espérance en l'immortalité est accompli par la foi chrétienne, qui
promet et permet de participer a la victoire du Christ ressuscité, la victoire de Celui qui, par sa mort rédemptrice, a libéré 'hnomme de la
mort, rétribution du péché (cf. Rm 6, 23), et Iui a donné I'Esprit, gage de résurrection et de vie (cf. Rm 8, 11). La certitude de
I'immortalité future et/'espérance de la résurrection promise projettent une lumiére nouvelle sur le mystére de la souffrance et de la mort;
elles mettent au coeur du croyant une force extraordinaire pour s'en remettre au dessein de Dieu.

L'Apétre Paul a traduit cette conception nouvelle sous la forme de I'appartenance radicale au Seigneur, qui concerne I'homme dans
toutes les situations: « Nul d'entre nous ne vit pour soi- méme, comme nul ne meurt pour soi-méme; si nous vivons, nous vivons pour le
Seigneur, et si nous mourons, nous mourons pour le Seigneur. Donc, dans la vie comme dans la mort, nous appartenons au Seigneur »
(Rm 14, 7-8). Mourir pour le Seigneur signifie vivre sa mort comme un acte supréme d'obéissance au Pére (cf. Ph 2, 8), en acceptant
de l'accueillir a I'« heure » voulue et choisie par lui (cf. Jn 13, 1), qui seul peut dire quand est achevé notre chemin terrestre. Vivre pour
le Seigneur signifie aussi reconnaitre que la souffrance, demeurant en elle-méme un mal et une épreuve, peut toujours devenir une
source de bien. Elle le devient si elle est vécue par amour et avec amour, comme participation a la souffrance méme du Christ crucifié,
par don gratuit de Dieu et par choix personnel libre. Ainsi, celui qui vit sa souffrance dans le Seigneur lui est plus pleinement conformé
(cf. Ph 3, 10; 1 P 2, 21) et est intimement associé a son ceuvre rédemptrice pour I'Eglise et pour I'hnumanité. 87 C'est la I'expérience de
I'Apotre que toute personne qui souffre est appelée a revivre: « Je trouve ma joie dans les souffrances que j'endure pour vous, et je
compléte en ma chair ce qui manque aux épreuves du Christ pour son Corps, qui est I'Eglise » (Col 1, 24).

« Il faut obéir a Dieu plutét qu'aux hommes » (Ac 5, 29): la loi civile et la loi morale

68. L'un des aspects caractéristiques des attentats actuels contre la vie humaine — ainsi qu'on I'a déja dit a plusieurs reprises — est la
tendance a exiger leur légitimation juridique, comme si c'étaient des droits que I'Etat, au moins a certaines conditions, devait
reconnaitre aux citoyens; et, par conséquent, c'est aussi la tendance a prétendre user de ces droits avec I'assistance sdre et gratuite
des médecins et du personnel de santé.

Bien souvent, on considére que la vie de celui qui n'est pas encore né ou de celui qui est gravement handicapé n'est qu'un bien relatif:
selon une logique des proportionnalités ou de pure arithmétique, elle devrait étre comparée avec d'autres biens et évaluée en
conséquence. Et I'on estime aussi que seul celui qui est placé dans une situation concréte et s'y trouve personnellement impliqué peut
effectuer une juste pondération des biens en jeu; il en résulte que lui seul pourrait décider de la moralité de son choix. Dans l'intérét de
la convivialité civile et de I'harmonie sociale, I'Etat devrait donc respecter ce choix, au point d'admettre I'avortement et I'euthanasie.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 26



Dans d'autres circonstances, on considére que la loi civile ne peut exiger que tous les citoyens vivent selon un degré de moralité plus
élevé que celui qu'eux-mémes admettent et observent. Dans ces conditions, la loi devrait toujours refléter I'opinion et la volonté de la
majorité des citoyens et, au moins dans certains cas extrémes, leur reconnaitre méme le droit a I'avortement et a I'euthanasie. Du reste,
I'interdiction et la punition de I'avortement et de I'euthanasie dans ces cas conduirait inévitablement — dit-on — & un plus grand nombre
de pratiques illégales, lesquelles, d'autre part, ne seraient pas soumises au contrdle social indispensable et seraient effectuées sans la
sécurité nécessaire de l'assistance médicale. On se demande, en outre, si défendre une loi concrétement non applicable ne revient
pas, en fin de compte, a miner 'autorité de toute autre loi.

Enfin, les opinions les plus radicales en viennent a soutenir que, dans une société moderne et pluraliste, on devrait reconnaitre a toute
personne la faculté pleinement autonome de disposer de sa vie et de la vie de I'étre non encore né; en effet, le choix entre les
différentes opinions morales n'appartiendrait pas a la loi et celle-ci pourrait encore moins prétendre imposer I'un de ces choix au
détriment des autres.

69. En tout cas, dans la culture démocratique de notre temps, l'opinion s'est largement répandue que I'ordre juridique d'une société
devrait se limiter a enregistrer et a recevoir les convictions de la majorité et que, par conséquent, il ne devrait reposer que sur ce que la
majorité elle-méme reconnait et vit comme étant moral. Si alors on estimait que méme une vérité commune et objective est de fait
inaccessible, le respect de la liberté des citoyens — ceux-ci étant considérés comme les véritables souverains dans un régime
démocratique — exigerait que, au niveau de la Iégislation, on reconnaisse |'autonomie de la conscience des individus et que donc, en
établissant les normes de toute maniére nécessaires a la convivialité dans la société, on se conforme exclusivement a la volonté de la
majorité, quelle qu'elle soit. De ce fait, tout homme politique devrait séparer nettement dans son action le domaine de la conscience
privée de celui de I'action politique.

On observe donc deux tendances, en apparence diamétralement opposées. D'une part, les individus revendiquent pour eux-mémes la
plus entiére autonomie morale de choix et demandent que I'Etat n'adopte et nimpose aucune conception de nature éthique, mais qu'il
s'en tienne a garantir a la liberté de chacun le champ le plus étendu possible, avec pour seule limitation externe de ne pas empiéter sur
le champ de I'autonomie a laquelle tout autre citoyen a droit également. D'autre part, on considére que, dans I'exercice des fonctions
publiques et professionnelles, le respect de la liberté de choix d'autrui impose a chacun de faire abstraction de ses propres convictions
pour se mettre au service de toute requéte des citoyens, reconnue et protégée par les lois, en admettant pour seul critére moral dans
I'exercice de ses fonctions ce qui est déterminé par ces mémes lois. Dans ces conditions, la responsabilité de la personne se trouve
déléguée a la loi civile, cela supposant I'abdication de sa conscience morale au moins dans le domaine de I'action publique.

70. La racine commune de toutes ces ten- dances est lerelativisme éthique qui caractérise une grande part de la culture contemporaine.
Beaucoup considérent que ce relativisme est une condition de la démocratie, parce que seul il garantirait la tolérance, le respect mutuel
des personnes et I'adhésion aux décisions de la majorité, tandis que les normes morales, tenues pour objectives et sources
d'obligation, conduiraient a I'autoritarisme et a l'intolérance.

Mais la problématique du respect de la vie fait précisément apparaitre les équivoques et les contradictions, accompagnées de terribles
conséquences concrétes, qui se cachent derriere cette conception.

Il est vrai que dans I'histoire on enregistre des cas ou des crimes ont été commis au nom de la « vérité ». Mais, au nom du « relativisme
éthique », on a également commis et I'on commet des crimes non moins graves et des dénis non moins radicaux de la liberté.
Lorsqu'une majorité parlementaire ou sociale décréte la légitimité de la suppression de la vie humaine non encore née, méme a
certaines conditions, ne prend-elle pas une décision « tyrannique » envers I'étre humain le plus faible et sans défense? La conscience
universelle réagit a juste titre devant des crimes contre I'humanité dont notre siecle a fait la triste expérience. Ces crimes cesseraient-ils
d'étre des crimes si, au lieu d'étre commis par des tyrans sans scrupule, ils étaient Iégitimés par I'assentiment populaire?

En réalité, la démocratie ne peut étre élevée au rang d'un mythe, au point de devenir un substitut de la moralité ou d'étre la panacée de
I'immoralité. Fondamentalement, elle est un « systéeme » et, comme tel, un instrument et non pas une fin. Son caractére « moral » n'est
pas automatique, mais dépend de la conformité a la loi morale, a laquelle la démocratie doit étre soumise comme tout comportement
humain: il dépend donc de la moralité des fins poursuivies et des moyens utilisés. Si I'on observe aujourd’hui un consensus presque
universel sur la valeur de la démocratie, il faut considérer cela comme un « signe des temps » positif, ainsi que le Magistére de I'Eglise
I'a plusieurs fois souligné. 88 Mais la valeur de la démocratie se maintient ou disparait en fonction des valeurs qu'elle incarne et
promeut: sont certainement fondamentaux et indispensables la dignité de toute personne humaine, le respect de ses droits intangibles
et inaliénables, ainsi que la reconnaissance du « bien commun » comme fin et comme critére régulateur de la vie politique.

Le fondement de ces valeurs ne peut se trouver dans des « majorités » d'opinion provisoires et fluctuantes, mais seulement dans la
reconnaissance d'une loi morale objective qui, en tant que « loi naturelle » inscrite dans le coeur de I'hnomme, est une référence
normative pour la loi civile elleméme. Lorsque, & cause d'un tragique obscurcissement de la conscience collective, le scepticisme en
viendrait a mettre en doute jusqu'aux principes fondamentaux de la loi morale, c'est le systéeme démocratique qui serait ébranlé dans
ses fondements, réduit a un simple mécanisme de régulation empirique d'intéréts divers et opposés. 89

Certains pourraient penser que, faute de mieux, son réle aussi devrait étre apprécié en fonction de son utilité pour la paix sociale. Tout
en reconnaissant quelque vérité dans cette opinion, il est difficile de ne pas voir que, sans un ancrage moral objectif, la démocratie elle-
méme ne peut pas assurer une paix stable, d'autant plus qu'une paix non fondée sur les valeurs de la dignité de tout homme et de la
solidarité entre tous les hommes reste souvent illusoire. Méme dans les régimes de participation, en effet, la régulation des intéréts se
produit frequemment au bénéfice des plus forts, car ils sont les plus capables d'agir non seulement sur les leviers du pouvoir mais
encore sur la formation du consensus. Dans une telle situation, la démocratie devient aisément un mot creux.

71. Pour l'avenir de la société et pour le développement d'une saine démocratie, il est donc urgent de redécouvrir I'existence de valeurs
humaines et morales essentielles et originelles, qui découlent de la vérité méme de I'étre humain et qui expriment et protégent la dignité
de la personne: ce sont donc des valeurs qu'aucune personne, aucune majorité ni aucun Etat ne pourront jamais créer, modifier ou
abolir, mais que l'on est tenu de reconnaitre, respecter et promouvoir.

Dans ce contexte, il faut reprendre les éléments fondamentaux de la conception des rapports entre la loi civile et la loi morale, tels qu'ils
sont proposés par I'Eglise, mais qui font aussi partie du patrimoine des grandes traditions juridiques de I'humanité.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 27



Le réle de la loi civile est certainement différent de celui de la loi morale et de portée plus limitée. C'est pourquoi « en aucun domaine
de la vie, la loi civile ne peut se substituer a la conscience, ni dicter des normes sur ce qui échappe a sa compétence » 90 qui consiste
a assurer le bien commun des personnes, par la reconnaissance et la défense de leurs droits fondamentaux, la promotion de la paix et
de la moralité publique. 91 En effet, le réle de la loi civile consiste a garantir une convivialité en société bien ordonnée, dans la vraie
justice, afin que tous « nous puissions mener une vie calme et paisible en toute piété et dignité » (7 Tm 2, 2). C'est précisément
pourquoi la loi civile doit assurer a tous les membres de la société le respect de certains droits fondamentaux, qui appartiennent
originellement a la personne et que n'importe quelle loi positive doit reconnaitre et garantir. Premier et fondamental entre tous, le droit
inviolable a la vie de tout étre humain innocent. Si les pouvoirs publics peuvent parfois renoncer a réprimer ce qui provoquerait, par son
interdiction, un dommage plus grave, 92 ils ne peuvent cependant jamais accepter de légitimer, au titre de droit des individus — méme
si ceux-ci étaient la majorité des membres de la société —, I'atteinte portée a d'autres personnes par la méconnaissance d'un droit
aussi fondamental que celui a la vie. La tolérance légale de I'avortement et de I'euthanasie ne peut en aucun cas s'appuyer sur le
respect de la conscience d'autrui, précisément parce que la société a le droit et le devoir de se protéger contre les abus qui peuvent
intervenir au nom de la conscience et sous le prétexte de la liberté. 93

Dans I'encyclique Pacem in terris, Jean XXIII avait rappelé a ce sujet: « Pour la pensée contemporaine, le bien commun réside surtout
dans la sauvegarde des droits et des devoirs de la personne humaine; dés lors, le rOle des gouvernants consiste surtout & garantir la
reconnaissance et le respect des droits, leur conciliation mutuelle et leur expansion, et en conséquence a faciliter a chaque citoyen
I'accomplissement de ses devoirs. Car "la mission essentielle de toute autorité politique est de protéger les droits inviolables de I'étre
humain et de faire en sorte que chacun s'acquitte plus aisément de sa fonction particuliére". C'est pourquoi, si les pouvoirs publics
viennent @ méconnaitre ou a violer les droits de 'hnomme, non seulement ils manquent au devoir de leur charge, mais leurs dispositions
sont dépourvues de toute valeur juridique ». 94

72. La doctrine sur la nécessaire conformité de la loi civile avec la loi morale est aussi en continuité avec toute la tradition de I'Eglise,
comme cela ressort, une fois encore, de I'encyclique déja citée de Jean XXIII: « L'autorité, exigée par I'ordre moral, émane de Dieu. Si
donc il arrive aux dirigeants d'édicter des lois ou de prendre des mesures contraires a cet ordre moral et par conséquent, a la volonté
divine, ces dispositions ne peuvent obliger les consciences... Bien plus, en pareil cas, I'autorité cesse d'étre elle-méme et dégénére en
oppression ». 95 C'est la I'enseignement lumineux de saint Thomas d'Aquin qui écrit notamment: « La loi humaine a raison de loi en
tant qu'elle est conforme a la raison droite; a ce titre, il est manifeste qu'elle découle de la loi éternelle. Mais, dans la mesure ou elle
s'écarte de la raison, elle est déclarée loi inique et, dés lors, n'a plus raison de loi, elle est plutét une violence ». 96 Et encore: « Toute
loi portée par les hommes n'a raison de loi que dans la mesure ou elle découle de la loi naturelle. Si elle dévie en quelque point de la loi
naturelle, ce n'est alors plus une loi mais une corruption de la loi ». 97

A présent, la premiére et la plus immédiate des applications de cette doctrine concerne la loi humaine qui méconnait le droit
fondamental et originel a la vie, droit propre a tout homme. Ainsi les lois qui, dans le cas de I'avortement et de I'euthanasie, Iégitiment la
suppression directe d'étres humains innocents sont en contradiction totale et insurmontable avec le droit inviolable a la vie propre a tous
les hommes, et elles nient par conséquent I'égalité de tous devant la loi. On pourrait objecter que tel n'est pas le cas de I'euthanasie
lorsqu'elle est demandée en pleine conscience par le sujet concerné. Mais un Etat qui légitimerait cette demande et qui en autoriserait
I'exécution en arriverait a Iégaliser un cas de suicide-homicide, a I'encontre des principes fondamentaux de l'indisponibilité de la vie et
de la protection de toute vie innocente. De cette maniere, on favorise I'amoindrissement du respect de la vie et I'on ouvre la voie a des
comportements qui abolissent la confiance dans les rapports sociaux.

Les lois qui autorisent et favorisent I'avortement et I'euthanasie s'opposent, non seulement au bien de l'individu, mais au bien commun
et, par conséquent, elles sont enti€rement dépourvues d'une authentique validité juridique. En effet, la méconnaissance du droit a la
vie, précisément parce qu'elle conduit a supprimer la personne que la société a pour raison d'étre de servir, est ce qui s'oppose le plus
directement et de maniere irréparable a la possibilit¢ de réaliser le bien commun. Il s'ensuit que, lorsqu'une loi civile légitime
I'avortement ou I'euthanasie, du fait méme, elle cesse d'étre une vraie loi civile, qui oblige moralement.

73. L'avortement et I'euthanasie sont donc des crimes qu'aucune loi humaine ne peut prétendre légitimer. Des lois de cette nature, non
seulement ne créent aucune obligation pour la conscience, mais elles entrainent une obligation grave et précise de s'y opposer par
l'objection de conscience. Deés les origines de I'Eglise, la prédication apostolique a enseigné aux chrétiens le devoir d'obéir aux pouvoirs
publics légitimement constitués (cf. Rm 13, 1-7; 1 P 2, 13-14), mais elle a donné en méme temps le ferme avertissement qu'« il faut
obéir a Dieu plutét gu'aux hommes » (Ac 5, 29). Dans I'Ancien Testament déja, précisément au sujet des menaces contre la vie, nous
trouvons un exemple significatif de résistance a un ordre injuste de l'autorité. Les sages-femmes des Hébreux s'opposérent au pharaon,
qui avait ordonné de faire mourir tout nouveau-né de sexe masculin: « Elles ne firent pas ce que leur avait dit le roi d'Egypte et
laissérent vivre les gargcons » (Ex 1, 17). Mais il faut bien voir le motif profond de leur comportement: « Les sages-femmes craignirent
Dieu » (ibid.). Il n'y a que l'obéissance a Dieu — auquel seul est due la crainte qui constitue la reconnaissance de son absolue
souveraineté — pour faire naitre la force et le courage de résister aux lois injustes des hommes. Ce sont la force et le courage de ceux
qui sont préts méme a aller en prison ou a étre tués par I'épée, dans la certitude que cela « fonde I'endurance et la confiance des saints
» (Ap 13, 10).

Dans le cas d'une loi intrinséquement injuste, comme celle qui admet I'avortement ou l'euthanasie, il n'est donc jamais licite de s'y
conformer, « ni ... participer a une campagne d'opinion en faveur d'une telle loi, ni ... donner a celle-ci son suffrage ». 98

Un probléme de conscience particulier pourrait se poser dans les cas ou un vote parlementaire se révélerait déterminant pour favoriser
une loi plus restrictive, c'est-a-dire destinée a restreindre le nombre des avortements autorisés, pour remplacer une loi plus permissive
déja en vigueur ou mise aux voix. De tels cas ne sont pas rares. En effet, on observe le fait que, tandis que dans certaines régions du
monde les campagnes se poursuivent pour introduire des lois favorables a I'avortement, soutenues bien souvent par de puissantes
organisations internationales, dans d'autres pays au contraire — notamment dans ceux qui ont déja fait I'expérience amére de telles
|égislations permissives — se manifestent les signes d'une nouvelle réflexion. Dans le cas ici supposé, il est évident que, lorsqu'il ne
serait pas possible d'éviter ou d'abroger complétement une loi permettant I'avortement, un parlementaire, dont I'opposition personnelle
absolue a l'avortement serait manifeste et connue de tous, pourrait licitement apporter son soutien a des propositions destinées a
limiter les préjudices d'une telle loi et a en diminuer ainsi les effets négatifs sur le plan de la culture et de la moralité publique. Agissant
ainsi, en effet, on n'apporte pas une collaboration illicite a une loi inique; on accomplit plutét une tentative légitime, qui est un devoir,
d'en limiter les aspects injustes.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 28



74. L'introduction de Iégislations injustes place souvent les hommes moralement droits en face de difficiles problémes de conscience en
ce qui concerne les collaborations, en raison du devoir d'affirmer leur droit a n'étre pas contraints de participer a des actions
moralement mauvaises. Les choix qui s'imposent sont parfois douloureux et peuvent demander de sacrifier des positions
professionnelles confirmées ou de renoncer a des perspectives Iégitimes d'avancement de carriere. En d'autres cas, il peut se produire
que l'accomplissement de certains actes en soi indifférents, ou méme positifs, prévus dans les dispositions de Iégislations globalement
injustes, permette la sauvegarde de vies humaines menacées. D'autre part, on peut cependant craindre a juste titre que se montrer prét
a accomplir de tels actes, non seulement entraine un scandale et favorise l'affaiblissement de I'opposition nécessaire aux attentats
contre la vie, mais améne insensiblement a s'accommoder toujours plus d'une logique permissive.

Pour éclairer ce probléme moral difficile, il faut rappeler les principes généraux sur la coopération a des actions mauvaises. Les
chrétiens, de méme que tous les hommes de bonne volonté, sont appelés, en vertu d'un grave devoir de conscience, a ne pas apporter
leur collaboration formelle aux pratiques qui, bien qu'admises par la Iégislation civile, sont en opposition avec la Loi de Dieu. En effet,
du point de vue moral, il n'est jamais licite de coopérer formellement au mal. Cette coopération a lieu lorsque I'action accomplie, ou bien
de par sa nature, ou bien de par la qualification qu'elle prend dans un contexte concret, se caractérise comme une participation directe
a un acte contre la vie humaine innocente ou comme I'assentiment donné a l'intention immorale de I'agent principal. Cette coopération
ne peut jamais étre justifiée en invoquant le respect de la liberté d'autrui, ni en prenant appui sur le fait que la loi civile la prévoit et la
requiert: pour les actes que chacun accomplit personnellement, il existe, en effet, une responsabilité morale a laquelle personne ne peut
jamais se soustraire et sur laquelle chacun sera jugé par Dieu lui-méme (cf. Rm 2, 6; 14, 12).

Refuser de participer a la perpétration d'une injustice est non seulement un devoir moral, mais aussi un droit humain élémentaire. S'il
n'en était pas ainsi, la personne humaine serait contrainte a accomplir une action intrinséquement incompatible avec sa dignité, et ainsi
sa liberté méme, dont le sens et la fin authentiques résident dans l'orientation vers la vérité et le bien, en serait radicalement
compromise. |l s'agit donc d'un droit essentiel qui, en tant que tel, devrait étre prévu et protégé par la loi civile elle-méme. Dans ce sens,
la possibilité de se refuser a participer a la phase consultative, préparatoire et d'exécution de tels actes contre la vie devrait étre
assurée aux médecins, au personnel paramédical et aux responsables des institutions hospitalieres, des cliniques et des centres de
santé. Ceux qui recourent a I'objection de conscience doivent étre exempts non seulement de sanctions pénales, mais encore de
quelque dommage que ce soit sur le plan Iégal, disciplinaire, €&conomique ou professionnel.

« Tu aimeras ton prochain comme toi-méme » (Lc 10, 27): « tu défendras » la vie

75. Les commandements de Dieu nous enseignent la route de la vie. Les préceptes moraux négatifs, c'est-a-dire ceux qui déclarent
moralement inacceptable le choix d'une action déterminée, ont une valeur absolue dans I'exercice de la liberté humaine: ils valent
toujours et en toute circonstance, sans exception. lls montrent que le choix de certains comportements est radicalement incompatible
avec I'amour envers Dieu et avec la dignité de la personne, créée a son image: c'est pourquoi un tel choix ne peut pas étre compensé
par le caractére bon d'aucune intention ni d'aucune conséquence, il est en opposition irrémédiable avec la communion entre les
personnes, il contredit la décision fondamentale d'orienter sa vie vers Dieu. 99

Dans ce sens, les préceptes moraux négatifs ont déja une ftrés importante fonction positive: le « non » qu'ils exigent
inconditionnellement exprime la limite infranchissable en-dega de laquelle I'homme libre ne peut descendre et, en méme temps, il
montre le minimum qu'il doit respecter et a partir duquel il doit prononcer d'innombrables « oui », en sorte que la perspective du bien
devienne peu a peu son unique horizon (cf. Mt, 5, 48). Les commandements, en particulier les préceptes moraux négatifs, sont le point
de départ et la premiére étape indispensables du chemin qui conduit a la liberté: « La premiére liberté — écrit saint Augustin — c'est
donc de ne pas commettre de crimes... comme I'homicide, I'adultére, la fornication, le vol, la tromperie, le sacrilege et toutes les autres
formes de ce genre. Quand un homme s'est mis a renoncer a les commettre — et c'est le devoir de tout chrétien de ne pas les
commettre —, il commence a relever la téte vers la liberté, mais ce n'est qu'un commencement de liberté, ce n'est pas la liberté parfaite
».(100)

76. Le commandement « tu ne tueras pas » constitue donc le point de départ d'une voie de vraie liberté qui nous améne a promouvoir
activement la vie, a prendre une attitude claire et a nous adonner a des comportements précis pour la servir: ce faisant, nous exergons
notre responsabilité envers les personnes qui nous sont confiées et nous manifestons, dans les faits et en vérité, notre reconnaissance
a Dieu pour le grand don qu'est la vie (cf. Ps 139 138, 13-14).

Le Créateur a confié la vie de 'hnomme a sa responsabilité et a sa sollicitude, non pour qu'il en dispose de maniére arbitraire, mais pour
qu'il la garde avec sagesse et la mene avec une fidélité aimante. Le Dieu de I'Alliance a confié la vie de tout homme a l'autre, a son
frere, selon la loi de la réciprocité de donner et de recevoir, du don de soi et de I'accueil de l'autre. A la plénitude des temps, en
s'incarnant et en donnant sa vie pour 'hnomme, le Fils de Dieu a montré quelle hauteur et quelle profondeur peut atteindre cette loi de la
réciprocité. Par le don de son Esprit, le Christ confere un sens et un contenu nouveaux a la loi de la réciprocité, au fait de confier
I'nomme a I'hnomme. L'Esprit, qui est artisan de communion dans I'amour, crée entre les hommes une fraternité et une solidarité
nouvelles, véritable reflet du mystére de don et d'accueil mutuels de la Trés Sainte Trinité. L'Esprit lui-méme devient la loi nouvelle qui
donne aux croyants la force et fait appel a leur responsabilité pour qu'ils vivent mutuellement le don de soi et I'accueil de l'autre, en
participant a I'amour de Jésus Christ, et cela a sa mesure.

77. C'est aussi cette loi nouvelle qui anime et donne sa forme au commandement « tu ne tueras pas ». Pour le chrétien, il comprend
donc en définitive I'impératif de respecter, d'aimer et de promouvoir la vie de tous ses fréres, selon les exigences et la grandeur de
I'amour de Dieu en Jésus Christ. « Il a donné sa vie pour nous. Et nous devons, nous aussi, donner notre vie pour nos freres » (7 Jn 3,
16).

Le commandement « tu ne tueras pas », méme dans son contenu le plus positif de respect, d'amour et de promotion de la vie humaine,
oblige tout homme. En effet, il retentit dans la conscience morale de chacun comme un écho ineffagable de I'alliance originelle de Dieu
créateur avec I'homme; il peut étre connu de tous a la lumiére de la raison et il peut étre observé grace a I'action mystérieuse de I'Esprit
qui, soufflant ou il veut (cf. Jn 3, 8), rejoint et entraine tout homme qui vit en ce monde.

Le service que nous sommes tous appelés a rendre a notre prochain est donc un service d'amour, pour que la vie du prochain soit
toujours défendue et promue, mais surtout quand elle est la plus faible ou la plus menacée. C'est une sollicitude personnelle, mais

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 29



aussi sociale, que nous devons tous développer, en faisant du respect inconditionnel de la vie humaine le fondement d'une société
renouvelée.

Il nous est demandé d'aimer et d'honorer la vie de tout homme et de toute femme, et de travailler avec constance et avec courage pour
qu'en notre temps, traversé par trop de signes de mort, s'instaure enfin une nouvelle culture de la vie, fruit de la culture de la vérité et de
I'amour.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 30



CHAPITRE IV : C'EST A MOI QUE VOUS L'AVEZ FAIT

POUR UNE NOUVELLE CULTURE DE LA VIE HUMAINE
« Vous étes le peuple qui appartient a Dieu, chargé d'annoncer ses merveilles » (cf. 1 P 2, 9): le peuple de la vie et pour la vie

78. L'Eglise a regu I'Evangile comme une annonce et comme une source de joie et de salut. Elle I'a regu comme don venant de Jésus,
envoyé du Pére « pour porter la bonne nouvelle aux pauvres » (Lc 4, 18). Elle I'a regu par les Apétres, envoyés par Lui dans le monde
entier (cf. Mc 16, 15; Mt 28, 19-20). Née de cette action évangélisatrice, I'Eglise sent retentir en elle chaque jour l'avertissement de
I'Apdtre: « Malheur a moi si je n'annongais pas I'Evangile! » (1 Co 9, 16). Comme I'écrivait Paul VI, « évangéliser est, en effet, la grace
et la vocation propre de I'Eglise, son identité la plus profonde. Elle existe pour évangéliser ».(101)

L'évangélisation est une action globale et dynamique, qui conduit I'Eglise a participer a la mission prophétique, sacerdotale et royale du
Seigneur Jésus. C'est pourquoi elle comporte inséparablement les dimensions de I'annonce, de la célébration et du service de la
charité. C'est un acte profondément ecclésial, qui met en jeu tous les ouvriers de I'Evangile, chacun selon ses charismes et son
ministére.

Ainsi en est-il aussi pour I'annonce de I'Evangile de la vie, partie intégrante de I'Evangile qui est Jésus Christ. Nous sommes les
serviteurs de cet Evangile, soutenus par la conscience de I'avoir regu en don et d'étre envoyés pour le proclamer a toute I'humanité «
jusqu'aux extrémités de la terre » (Ac 1, 8). C'est pourquoi nous entretenons humblement et avec gratitude ce sentiment d'étre /e
peuple de la vie et pour la vie: c'est ainsi que nous nous présentons devant tous.

79. Nous sommes le peuple de la vie parce que Dieu, dans son amour gratuit, nous a donné I'Evangile de la vie et que ce méme
Evangile nous a transformés et sauvés. Nous avons été reconquis par I'« auteur de la vie » (Ac 3, 15) au prix de son précieux sang (cf.
1 Co 6, 20; 7, 23; 1 P 1, 19) et par le bain baptismal nous avons été insérés en lui (cf. Rm 6, 4-5; Col 2, 12), comme des branches qui
tirent du méme arbre leur séve et leur fécondité (cf. Jn 15, 5). Renouvelés intérieurement par la grace de I'Esprit, « qui est Seigneur et
qui donne la vie », nous sommes devenus un peuple pour la vie et nous sommes appelés a nous comporter en conséquence.

Nous sommes envoyés: étre au service de la vie n'est pas pour nous un motif d'orgueil mais un devoir né de la conscience d'étre « le
peuple que Dieu s'est acquis pour proclamer ses louanges » (cf. 1 P 2, 9). La loi de I'amour nous guide et nous soutient sur le chemin,
I'amour dont le Fils de Dieu fait homme est la source et le modéle, lui qui « par sa mort a donné la vie au monde ».102

Nous sommes envoyés comme peuple. L'engagement au service de la vie concerne tout un chacun. C'est une responsabilité
proprement « ecclésiale », qui exige I'action concertée et généreuse de tous les membres et de tous les organismes de la communauté
chrétienne. Cependant, le devoir commun n'élimine pas et ne diminue pas la responsabilité individuelle, car c'est a chaque personne
que s'adresse le commandement du Seigneur de « se faire le prochain » de tout homme: « Va, et toi aussi, fais de méme » (Lc 10, 37).

Tous ensemble, nous ressentons le devoir d'annoncer I'Evangile de la vie, de le célébrer dans la liturgie et dans toute I'existence, de le
servir par les diverses initiatives et structures destinées a son soutien et a sa promotion.

« Ce que nous avons vu et entendu, nous vous I'annongons » (1 Jn 1, 3): annoncer I'Evangile de la vie

80. « Ce qui était dés le commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que NOus avons
contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie..., nous vous I'annongons, afin que vous aussi soyez en communion avec
nous » (1 Jn 1, 1.3). Jésus est I'unique Evangile: il n'en est pas d'autre que nous proclamions et dont nous témoignions.

Annoncer Jésus, c'est justement annoncer la vie. Car |l est « le Verbe de vie » (1 Jn 1, 1). En lui « la Vie s'est manifestée » (1 Jn 1, 2);
ou plutét, lui-méme est « cette Vie éternelle, qui était tournée vers le Pére et qui nous est apparue » (ibid.).

C'est cette vie qui, grace au don de I'Esprit, a été communiquée a I'homme. Ordonnée a la vie en plénitude, a la « vie éternelle », la vie
terrestre de chacun prend elle-méme tout son sens.

Eclairés par cet Evangile de la vie, nous sentons le besoin de le proclamer et d'en rendre témoignage dans la nouveauté surprenante
qui le distingue: parce qu'il s'identifie avec Jésus lui-méme, porteur de toute nouveauté (103) et vainqueur du « vieillissement » qui vient
du péché et conduit a la mort,(104) I'Evangile dépasse toute attente de 'hnomme et révéle a quelles hauteurs sublimes a été élevée, par
la grace, la dignité de la personne. C'est ainsi que la contemple saint Grégoire de Nysse: « L'homme qui, parmi les étres, ne compte
pour rien, 'homme qui est poussiére, paille, vanité, dés qu'il devient fils adoptif du Dieu de l'univers, est le familier de cet Etre dont
personne ne peut voir, écouter ou comprendre I'excellence et la grandeur. Par quelle parole, quelle pensée, quel élan de I'esprit pourra-
t-on exalter la surabondance de cette grace? L'homme transcende sa propre nature: de mortel, il devient immortel; de périssable,
impérissable; d'éphémere, éternel; et, pour tout dire, d'homme, il devient Dieu ».(105)

La gratitude et la joie pour I'incommensurable dignité de I'homme nous poussent a faire bénéficier tout le monde de ce message: « Ce
que nous avons vu et entendu, nous vous I'annongons, afin que vous aussi soyez en communion avec nous » (7 Jn 1, 3). Il est
nécessaire de faire parvenir I'Evangile de la vie au cceur de tout homme et de toute femme et de l'introduire dans les replis les plus
intimes de la société tout entiére.

81. Il s'agit de proclamer avant tout /e coeur de cet Evangile. C'est I'annonce d'un Dieu vivant et proche, qui nous appelle a une
communion profonde avec lui et nous ouvre a la ferme espérance de la vie éternelle; c'est I'affirmation du lien inséparable qui existe
entre la personne, sa vie et sa corporéité; c'est la présentation de la vie humaine comme vie de relation, don de Dieu, fruit et signe de
son amour; c'est la proclamation du rapport extraordinaire de Jésus avec chaque homme, qui permet de reconnaitre en tout visage

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 31



humain le visage du Christ; c'est la manifestation du « don total de soi » comme devoir et comme lieu de la réalisation pléniére de la
liberté.

En méme temps, il s'agit de montrer toutes les conséquences de ce méme Evangile, que I'on peut résumer ainsi: don de Dieu précieux,
la vie humaine est sacrée et inviolable, et c'est pourquoi, en particulier, I'avortement provoqué et I'euthanasie sont absolument
inacceptables; la vie humaine non seulement ne doit pas étre supprimée, mais elle doit étre protégée avec une attention pleine
d'amour; la vie trouve son sens dans I'amour recu et donné: c'est a ce niveau que la sexualité et la procréation humaines parviennent a
leur authenticité; dans cet amour, la souffrance et la mort ont aussi un sens et, bien que persiste le mystére qui les entoure, elles
peuvent devenir des événements de salut; le respect de la vie exige que la science et la technique soient toujours ordonnées a I'hnomme
et a son développement intégral; la société entiere doit respecter, défendre et promouvoir la dignité de toute personne humaine, a tous
les moments et en tous les états de sa vie.

82. Pour étre vraiment un peuple au service de la vie, nous devons, avec constance et courage, proposer ce message dés la premiére
annonce de I'Evangile, et ensuite dans la catéchese et dans les diverses formes de prédication, dans le dialogue personnel et en toute
démarche éducative. Aux éducateurs, aux enseignants, aux catéchistes et aux théologiens incombe le devoir de mettre en relief les
raisons anthropologiques qui fondent et soutiennent le respect de toute vie humaine. De cette maniére, tout en faisant resplendir la
nouveauté originale de I'Evangile de la vie, nous pourrons aider tout le monde a découvrir aussi, a la lumiere de la raison et de
I'expérience, comment le message chrétien éclaire pleinement 'homme et la signification de son étre et de son existence; nous
trouverons également de précieux points de rencontre et de dialogue avec les non-croyants, nous engageant tous ensemble a faire
éclore une nouvelle culture de la vie.

Assaillis par les opinions les plus opposées, alors que beaucoup rejettent la saine doctrine au sujet de la vie humaine, nous sentons
que s'adresse aussi a nous l'adjuration que Paul faisait a Timothée: « Proclame la parole, insiste a temps et a contretemps, réfute,
menace, exhorte, avec une patience inlassable et le souci d'instruire » (2 Tm 4, 2). Cette exhortation doit trouver un écho
particulierement fort dans le coeur de tous ceux qui, dans I'Eglise, participent plus directement, a divers titres, a sa mission de «
maitresse » de la vérité. Elle doit nous concerner d'abord, nous, les Evéques: a nous les premiers, il est demandé de nous faire les
messagers infatigables de I'Evangile de la vie; nous avons aussi le devoir de veiller sur la transmission intégre et fidele de
I'enseignement repris dans cette Encyclique et de prendre les mesures les plus opportunes pour que les fidéles soient préservés de
toute doctrine qui lui serait contraire. Nous devons étre particuliérement attentifs a ce que, dans les facultés de théologie, dans les
séminaires et dans les diverses institutions catholiques, soit diffusée, expliquée et approfondie la connaissance de la saine doctrine.
(106) L'exhortation de Paul doit étre entendue également par tous les théologiens, par les pasteurs et par tous ceux qui ont une mission
d'enseignement, de catéchése et de formation des consciences: pénétrés du rdle qu'ils ont a remplir, ils ne prendront jamais la grave
responsabilité de trahir la vérité et leur propre mission en exposant des idées personnelles contraires a I'Evangile de la vie que le
Magistere redit et interpréete fidélement.

Dans I'annonce de cet Evangile, nous ne devons pas craindre I'hostilité ou I'impopularité, refusant tout compromis et toute ambiguité qui
nous conformeraient a la mentalité de ce monde (cf. Rm 12, 2). Nous devons étre dans le monde mais non pas du monde (cf. Jn 15,
19; 17, 16), avec la force qui nous vient du Christ, vainqueur du monde par sa mort et sa résurrection (cf. Jn 16, 33).

« Je te rends grace pour tant de prodiges » (Ps 139 138, 14): célébrer I'Evangile de la vie

83. Envoyés dans le monde comme « peuple pour la vie », notre annonce doit aussi devenir une véritable célébration de I'Evangile de
la vie. Plus encore, cette célébration, avec la puissance évocatrice de ses gestes, de ses symboles et de ses rites, est appelée a
devenir le lieu propre et significatif de la transmission de la beauté et de la grandeur de cet Evangile.

A cette fin, il est urgent avant tout d'entretenir en nous et chez les autres, un regard contemplatif.(107) Ce regard nait de la foi dans le
Dieu de la vie, qui a créé tout homme en le faisant comme un prodige (cf. Ps 139 138, 14). C'est le regard de celui qui voit la vie dans
sa profondeur, en en saisissant les dimensions de gratuité, de beauté, d'appel a la liberté et a la responsabilité. C'est le regard de celui
qui ne prétend pas se faire le maitre de la réalité, mais qui I'accueille comme un don, découvrant en toute chose le reflet du Créateur et
en toute personne son image vivante (cf. Gn 1, 27; Ps 8, 6). Ce regard ne se laisse pas aller a manquer de confiance devant celui qui
est malade, souffrant, marginalisé ou au seuil de la mort; mais il se laisse interpeller par toutes ces situations, pour aller a la recherche
d'un sens et, en ces occasions, il est disposé a percevoir dans le visage de toute personne une invitation a la rencontre, au dialogue, a
la solidarité.

L'ame saisie d'un religieux émerveillement, il est temps que nous ayons tous ce regard pour étre de nouveau en mesure de vénérer et
d'honorer tout homme, comme Paul VI nous invitait a le faire dans un de ses messages de Noél.(108) Stimulé par ce regard
contemplatif, le peuple nouveau des rachetés ne peut pas ne pas éclater en hymnes de joie, de louange et de reconnaissance pour le
don inestimable de la vie, pour le mystére de I'appel de tout homme a participer dans le Christ a la vie de la grace et a une existence de
communion sans fin avec Dieu Créateur et Pére.

84. Célébrer I'Evangile de la vie signifie célébrer le Dieu de la vie, le Dieu qui donne la vie: « Nous devons célébrer la Vie éternelle, d'ou
procéde toute autre forme de vie. C'est d'elle que regoit la vie, suivant ses capacités, tout étre qui, en quelque maniére, participe a la
vie. Cette Vie divine, qui est au-dessus de toute forme de vie, vivifie et conserve la vie. Toute forme de vie et tout mouvement vital
procédent de cette Vie qui transcende toute vie et tout principe de vie. Les ames lui doivent leur incorruptibilité; c'est par elle également
que vivent tous les animaux et toutes les plantes, qui en recoivent la plus petite étincelle. Aux hommes, étres faits d'esprit et de matiére,
la Vie donne la vie. Et s'il nous arrive de I'abandonner, alors la Vie nous convertit et nous rappelle a elle par la surabondance de son
amour pour I'nomme. Bien plus, elle nous promet de nous conduire, corps et ames, a la vie parfaite, a I'immortalité. C'est trop peu de
dire que cette Vie est vivante: elle est Principe de vie, Cause et Source unique de vie. Tout étre vivant doit la contempler et la louer:
c'est la Vie qui donne la vie en abondance ».(109)

Nous aussi, comme le Psalmiste, dans la priére quotidienne, individuelle et communautaire, nous louons et nous bénissons Dieu notre
Pére, qui nous a tissés dans le sein maternel et qui nous a vus et aimés lorsque nous étions encore inachevés (cf. Ps 139 138, 13.15-
16), et nous nous exclamons avec une joie débordante: « Je te rends grace pour tant de prodiges: merveille que je suis, merveille que
tes ceuvres » (Ps 139 138, 14). Oui, « cette vie mortelle, malgré ses tourments, ses mystéres obscurs, ses souffrances, son inévitable
caducité, est une réalité merveilleuse, un prodige toujours nouveau et émouvant, un événement digne d'étre chanté et d'étre glorifié

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 32



dans la joie ».(110) En outre, 'nomme et sa vie ne nous apparaissent pas seulement comme un des plus grands prodiges de la
création: Dieu a conféré a I'hnomme une dignité quasi divine (cf. Ps 8, 6-7). En tout enfant qui nait et en tout homme qui vit ou qui meurt,
nous reconnaissons l'image de la gloire de Dieu: nous célébrons cette gloire en tout homme, signe du Dieu vivant, icobne de Jésus
Christ.

Nous sommes appelés a exprimer notre émerveillement et notre gratitude pour la vie regue en don et a accueillir, apprécier et
communiquer I'Evangile de la vie non seulement dans la priére personnelle et communautaire, mais surtout dans les célébrations de
l'année liturgique. 1l faut mentionner ici en particulier les Sacrements, signes efficaces de la présence et de I'action salvifique du
Seigneur Jésus dans l'existence chrétienne: ils rendent les hommes participants de la vie divine, en leur assurant I'énergie spirituelle
nécessaire pour saisir en toute vérité le sens de la vie, de la souffrance et de la mort. Grace a une authentique redécouverte de la
signification des rites et a leur juste mise en valeur, les célébrations liturgiques, surtout les célébrations des sacrements, seront toujours
plus en mesure d'exprimer toute la vérité sur la naissance, la vie, la souffrance et la mort, en aidant a les vivre comme une participation
au mystere pascal du Christ mort et ressuscité.

85. Dans la célébration de I'Evangile de la vie, il faut savoir apprécier et mettre en valeur aussi les gestes et les symboles qui abondent
dans les diverses traditions et dans les coutumes culturelles et populaires. Ce sont des moments et des formes de rencontre a travers
lesquels se manifestent, dans les différents pays et les différentes cultures, la joie de la vie qui commence, le respect et la défense de
toute existence humaine, l'attention a celui qui souffre ou qui est dans le besoin, la proximité a I'égard du vieillard ou du mourant, le
partage de la douleur de ceux qui sont en deuil, I'espérance et le désir de I'immortalité.

Dans cette perspective, accueillant également la suggestion présentée par les Cardinaux au Consistoire de 1991, je propose que soit
célébrée tous les ans dans les différents pays une Journée pour la Vie, comme cela se fait déja a l'initiative de certaines Conférences
épiscopales. |l est nécessaire que cette Journée soit préparée et célébrée avec la participation active de toutes les composantes de
I'Eglise locale. Son but fondamental est de susciter dans les consciences, dans les familles, dans I'Eglise et dans la société civile la
reconnaissance du sens et de la valeur de la vie humaine a toutes ses étapes et dans toutes ses conditions, en attirant spécialement
I'attention sur la gravité de I'avortement et de I'euthanasie, sans pour autant négliger les autres moments et les autres aspects de la vie,
qui méritent d'étre pris attentivement en considération dans chaque cas, selon ce que suggérera I'évolution de la situation.

86. Dans I'esprit du culte spirituel agréable a Dieu (cf. Rm 12, 1), la célébration de I'Evangile de la vie demande a étre réalisée surtout
dans l'existence quotidienne, vécue dans I'amour d'autrui et dans le don de soi. C'est toute notre existence qui se fera ainsi accueil
authentique et responsable du don de la vie et louange sincére et reconnaissante de Dieu qui nous a fait ce don. C'est ce qui se passe
déja dans tant de gestes d'offrande, souvent humble et cachée, accomplis par des hommes et des femmes, des enfants et des adultes,
des jeunes et des anciens, des malades et des bien portants.

C'est dans un tel contexte, riche d'humanité et d'amour, que prennent aussi naissance les gestes héroiques. Ceux-ci sont la célébration
la plus solennelle de I'Evangile de la vie, parce qu'ils le pro- clament par le don total de soi; ils sont la lumineuse manifestation du degré
d'amour le plus élevé: donner sa vie pour la personne qu'on aime (cf. Jn 15, 13); ils sont la participation au mystére de la Croix, sur
laquelle Jésus révéle tout le prix qu'a pour lui la vie de tout homme et comment cette vie se réalise pleinement dans le don total de soi.
Au-dela des actions d'éclat, il y a I'héroisme au quotidien, fait de petits ou de grands gestes de partage qui enrichissent une authentique
culture de la vie. Parmi ces gestes, il faut particulierement apprécier le don d'organes, accompli sous une forme éthiquement
acceptable, qui permet a des malades parfois privés d'espoir de nouvelles pers- pectives de santé et méme de vie.

A cet héroisme du quotidien appartient le témoignage silencieux, mais combien fécond et éloquent, de « toutes les meres courageuses
qui se consacrent sans réserve a leur famille, qui souffrent en donnant le jour a leurs enfants, et sont ensuite prétes a supporter toutes
les fatigues, a affronter tous les sacrifices, pour leur transmettre ce qu'elles possédent de meilleur en elles ».(111) Dans
I'accomplissement de leur mission, « ces méres héroiques ne trouvent pas toujours un soutien dans leur entourage. Au contraire, les
modeéles de civilisation, souvent promus et diffusés par les moyens de communication sociale, ne favorisent pas la maternité. Au nom
du progrés et de la modernité, on présente comme désormais dépassées les valeurs de la fidélité, de la chasteté et du sacrifice qu'ont
illustrées et continuent a illustrer une foule d'épouses et de meres chrétiennes... Nous vous remercions, meéres héroiques, pour votre
amour invincible! Nous vous remercions pour la confiance intrépide placée en Dieu et en son amour. Nous vous remercions pour le
sacrifice de votre vie... Dans le mystére pascal, le Christ vous rend le don que vous avez fait. |l a en effet le pouvoir de vous rendre la
vie que vous lui avez apportée en offrande ».(112)

« A quoi cela sert-il, mes fréres, que quelqu'un dise: "J'ai la foi", s'il n'a pas les ceuvres? » (Jc 2, 14): servir I'Evangile de la vie

87. En vertu de la participation a la mission royale du Christ, le soutien et la promotion de la vie humaine doivent se faire par le service
de la charité, qui se traduit dans le témoignage personnel, dans les diverses formes de bénévolat, dans I'animation sociale et dans
I'engagement politique. Il s'agit |a d'une exigence particulierement pressante a I'heure actuelle, ou la « culture de la mort » s'oppose si
fortement a la « culture de la vie », et semble souvent I'emporter. Mais avant cela, il s'agit d'une exigence qui nait de la « foi opérant par
la charité » (Ga 5, 6), comme nous en avertit la Lettre de Jacques: « A quoi cela sert-il, mes freres, que quelqu'un dise: "J'ai la foi", s'il
n'a pas les ceuvres? La foi peut-elle le sauver? Si un frére ou une sceur sont nus, s'ils manquent de leur nourriture quotidienne, et que
I'un d'entre vous leur dise: "Allez en paix, chauffez-vous, rassasiez- vous", sans leur donner ce qui est nécessaire a leur corps, a quoi
cela sert-il? Ainsi en est-il de la foi: si elle n'a pas les ceuvres, elle est tout a fait morte » (2, 14-17).

Dans le service de la charité, il y a un état d'esprit qui doit nous animer et nous distinguer: nous devons prendre soin de l'autre en tant
que personne confiée par Dieu a notre responsabilité. Comme disciples de Jésus, nous sommes appelés a nous faire le prochain de
tout homme (cf. Lc 10, 29-37), avec une préférence marquée pour qui est le plus pauvre, le plus seul et le plus dans le besoin. C'est en
aidant celui qui a faim ou soif, I'étranger, celui qui est nu, malade ou en prison — comme aussi I'enfant a naitre, le vieillard qui souffre
ou se trouve aux portes de la mort — qu'il nous est donné de servir Jésus, comme Lui-méme I'a déclaré: « Dans la mesure ou vous
I'avez fait a I'un de ces plus petits de mes fréres, c'est a moi que vous I'avez fait » (Mt 25, 40). C'est pourquoi nous ne pouvons pas ne
pas nous sentir interpellés et jugés par ces paroles toujours actuelles de saint Jean Chrysostome: « Tu veux honorer le Corps du
Christ? Ne le méprise pas lorsqu'il est nu. Ne I'honore pas ici, dans I'église, par des tissus de soie tandis que tu le laisses dehors souffrir
du froid et du manque de vétements ».(113)

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 33



Le service de la charité a I'égard de la vie doit étre profondément unifié: il ne peut tolérer ce qui est unilatéral ou discriminatoire, parce
que la vie humaine est sacrée et inviolable dans toutes ses étapes et en toute situation; elle est un bien indivisible. Il s'agit donc de «
prendre soin » de toute la vie et de la vie de tous. Ou plutét, plus profondément encore, il s'agit d'aller jusqu'aux racines mémes de la
vie et de I'amour.

C'est justement a partir d'un amour profond pour tout homme et toute femme que s'est développée au cours des siécles une histoire
extraordinaire de la charité, qui a introduit dans la vie ecclésiale et civile de nombreuses institutions mises au service de la vie qui
suscitent I'admiration de tout observateur non prévenu. C'est une histoire que chaque communauté chrétienne doit continuer a écrire
par une action pastorale et sociale multiple, avec un sens renouvelé de la responsabilité. A cette fin, on doit mettre en ceuvre des
formes raisonnables et efficaces d'accompagnement de la vie naissante, en étant spécialement proche des meres qui, méme sans le
soutien du pére, ne craignent pas de mettre au monde leur enfant et de I'élever. On prendra le méme soin de la vie dans la marginalité
ou dans la souffrance, spécialement dans les phases terminales.

88. Tout cela comporte une action éducative patiente et courageuse qui incite chacun a porter les fardeaux des autres (cf. Ga 6, 2); cela
requiert une promotion soutenue des vocations au service, en particulier chez les jeunes; cela implique la réalisation d'initiatives et de
projets concrets, stables et inspirés par I'Evangile.

Il y a beaucoup de moyens a mettre en valeur avec compétence et sérieux dans I'engagement. En ce qui concerne les débuts de la vie,
les centres pour les méthodes naturelles de régulation de la fertilité sont a promouvoir comme des appuis solides a la paternité et a la
maternité responsables, par lesquelles toute personne, a commencer par I'enfant, est reconnue et respectée pour elle-méme et tout
choix est motivé et guidé a I'aune du don total de soi. Les conseillers conjugaux et familiaux, par leur action spécifique de conseil et de
prévention, déployée a la lumiére d'une anthropologie en harmonie avec la conception chrétienne de la personne, du couple et de la
sexualité, constituent aussi des auxiliaires précieux pour redécouvrir le sens de I'amour et de la vie, et pour soutenir et accompagner
chaque famille dans sa mission de « sanctuaire de la vie ». Les centres d'aide a la vie et les maisons ou centres d'accueil de la vie se
mettent aussi au service de la vie naissante. Par leur action, de nombreuses meéres célibataires et de nombreux couples en difficulté
retrouvent des raisons de vivre et des convictions en obtenant aide et soutien pour surmonter leurs difficultés et leurs craintes devant
I'accueil d'une vie a naitre ou a peine venue au monde.

Face a des situations de géne, de déviance, de maladie et de marginalité, d'autres structures comme les communautés de
réhabilitation des toxicomanes, les communautés d'hébergement de mineurs ou de malades mentaux, les centres de soin et d'accueil
des malades du SIDA, les associations de solidarité surtout pour les personnes handicapées sont une expression éloquente de ce que
la charité sait inventer pour donner a chacun de nouvelles raisons d'espérer et des possibilités concréetes de vivre.

Enfin, quand I'existence terrestre arrive a son terme, c'est encore a la charité de trouver les modalités les plus adaptées pour que les
personnes &gées, spécialement si elles sont dépendantes, et les malades en phase terminale puissent bénéficier d'une assistance
vraiment humaine et recevoir les réponses qui conviennent a leurs besoins, en particulier en ce qui concerne leurs angoisses et leur
solitude. Dans ces cas, le role des familles est irremplagable; mais les familles peuvent trouver un appui considérable dans les
structures sociales d'assistance et, quand c'est nécessaire, dans le recours aux soins palliatifs, en faisant appel aux services sanitaires
et sociaux appropriés qui exercent leur activité dans des centres de séjour ou de soins publics ou a domicile.

En particulier, on doit reconsidérer le role des hépitaux, des cliniques et des maisons de soin: leur véritable identité n'est pas seulement
celle d'institutions ou I'on s'occupe des malades ou des mourants, mais avant tout celle de milieux ou la douleur, la souffrance et la mort
sont reconnues et interprétées dans leur sens proprement humain et spécifiquement chrétiens. D'une fagon spéciale, cette identité doit
apparaitre clairement et efficacement dans les instituts dépendant de religieux ou liés en quelque autre maniére a I'Eglise.

89. Ces structures et ces lieux de service de la vie, ainsi que toutes les autres initiatives de soutien et de solidarité que les
circonstances pourront suggérer dans chaque cas, ont besoin d'étre animés par des personnes généreusement disponibles et
profondément conscientes de I'importance de I'Evangile de la vie pour le bien des individus et de la société.

Une responsabilité spécifique est confiée au personnel de santé: médecins, pharmaciens, infirmiers et infirmiéres, aumoniers, religieux
et religieuses, administrateurs et bénévoles. Leurs professions en font des gardiens et des serviteurs de la vie humaine. Dans le
contexte culturel et social actuel, ou la science et I'art médical risquent de faire oublier leur dimension éthique naturelle, ils peuvent étre
parfois fortement tentés de se transformer en agents de manipulation de la vie ou méme en artisans de mort. Face a cette tentation,
leur responsabilité est aujourd’hui considérablement accrue; elle puise son inspiration la plus profonde et trouve son soutien le plus
puissant justement dans la dimension éthique des professions de santé, dimension qui leur est intrinséque et qu'on ne peut négliger,
comme le reconnaissait déja I'antique serment d'Hippocrate, toujours actuel, qui demande a tout médecin de s'engager a respecter
absolument la vie humaine et son caractere sacré.

Le respect absolu de toute vie humaine innocente exige aussi I'exercice de I'objection de conscience face a l'avortement provoqué et a
I'euthanasie. « Faire mourir » ne peut jamais étre considéré comme un soin médical, méme si l'intention était seulement de répondre a
une demande du patient: c'est au contraire la négation des professions de santé, qui se définissent comme un « oui » passionné et
tenace a la vie. La recherche biomédicale elle-méme, domaine fascinant et annonciateur de grands bienfaits nouveaux pour I'humanité,
doit toujours refuser des expérimentations, des re- cherches ou des applications qui, niant la dignité inviolable de I'étre humain, cessent
d'étre au service des hommes et se transforment en réalités qui les oppriment tout en paraissant leur venir en aide.

90. Les personnes engagées dans le bénévolat sont appelées a jouer un réle spécifique: elles apportent une contribution précieuse au
service de la vie quand elles allient compétence professionnelle et amour généreux et gratuit. L'Evangile de la vie les pousse a élever
leurs sentiments de simple philanthropie a la hauteur de la charité du Christ; a reconquérir chaque jour, dans le labeur et la fatigue, la
conscience de la dignité de tout homme; a aller a la découverte des besoins des personnes en ouvrant, s'il le faut, de nouvelles voies la
ou le besoin se fait le plus urgent et |a ou I'attention et le soutien sont les plus déficients.

Le réalisme tenace de la charité exige que l'on propage I'Evangile de la vie également par des types d'animation sociale et
d'engagement politique, ou I'on défende et ou I'on mette en avant la valeur de la vie dans nos sociétés toujours plus marquées par la
complexité et le pluralisme. Individus, fa- milles, groupes, entités associatives ont, a des titres et selon des modes divers, une
responsabilité dans I'animation sociale et dans I'élaboration de projets culturels, économiques, politiques et législatifs qui contribuent,

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 34



dans le respect de tous et selon la logique de la vie sociale démocratique, a édifier une société dans laquelle la dignité de chaque
personne soit reconnue et protégée, et la vie de tous défendue et promue.

Cette tache repose en particulier sur les responsables de la vie publique. Appelés a servir 'homme et le bien commun, ils ont le devoir
de faire des choix courageux en faveur de la vie, surtout dans le domaine des dispositions législatives. Dans un régime démocratique,
ou les lois et les décisions sont déterminées sur la base d'un large consensus, le sens de la responsabilité personnelle peut se trouver
atténué dans la conscience des personnes qui ont une part d'autorité. Mais on ne peut jamais abdiquer cette responsabilité, surtout
quand on a regu un mandat Iégislatif ou impliquant des décisions, mandat qui appelle a répondre devant Dieu, devant sa conscience et
devant la société tout entiere de choix éventuellement contraires au bien commun authentique. Si les lois ne sont pas le seul moyen de
défendre la vie humaine, elles jouent cependant un role de grande importance et parfois déterminant dans la formation des mentalités
et des habitudes. Je répete encore une fois qu'une norme qui viole le droit naturel d'un innocent a la vie est injuste et que, comme telle,
elle ne peut avoir force de loi. Aussi, je renouvelle avec vigueur mon appel a tous les hommes politiques afin qu'ils ne promulguent pas
de lois qui, méconnaissant la dignité de la personne, minent a la racine la vie méme de la société civile.

L'Eglise sait que, dans le contexte de démocraties pluralistes, en raison de la présence de courants culturels forts de tendances
différentes, il est difficile de réaliser efficacement une défense Iégale de la vie. Toutefois, mue par la certitude que la vérité morale ne
peut pas rester sans écho dans l'intime des consciences, elle encourage les hommes politiques, a commencer par ceux qui sont
chrétiens, a ne pas se résigner et a faire les choix qui, compte tenu des possibilités concretes, conduisent a rétablir un ordre juste dans
I'affirmation et la promotion de la valeur de la vie. Dans cette perspective, il faut noter qu'il ne suffit pas d'éliminer les lois iniques. Il faut
combattre les causes qui favorisent des attentats contre la vie, surtout en assurant a la famille et a la maternité le soutien qui leur est
da: la politique familiale doit étre le pivot et le moteur de toutes les politiques sociales. C'est pourquoi il faut lancer des initiatives
sociales et législatives capables de garantir des conditions de liberté authentique dans les choix concernant la paternité et la maternité;
en outre, il est nécessaire de revoir la conception des poli- tiques du travail, de la vie urbaine, du logement et des services, afin que I'on
puisse concilier le temps du travail et le temps réservé a la famille, et qu'il soit effectivement possible de s'occuper de ses enfants et des
personnes agées.

91. Les problemes démographiques constituent aujourd'hui un aspect important de la politique pour la vie. Les pouvoirs publics ont
certes la responsabilité de prendre des initiatives « pour orienter la démographie de la population »; (114) mais ces initiatives doivent
toujours présupposer et respecter la responsabilité premiére et inaliénable des époux et des familles; elles ne peuvent inclure le recours
a des méthodes non respectueuses de la personne et de ses droits fondamentaux, a commencer par le droit a la vie de tout étre
humain innocent. Il est donc moralement inaccep- table que, pour la régulation des naissances, on encourage ou on aille jusqu'a
imposer l'usage de moyens comme la contraception, la stérilisation et I'avortement.

Il'y a bien d'autres fagons de résoudre le probléme démographique: les gouvernements et les diverses institutions internationales
doivent tendre avant tout a la création de conditions économiques, sociales, médicales, sanitaires et culturelles qui permettent aux
époux de faire leurs choix dans le domaine de la procréation en toute liberté et avec une vraie responsabilité; ils doivent ensuite
s'efforcer d'« augmenter les moyens et de distribuer avec une plus grande justice la richesse pour que tous puissent participer
équitablement aux biens de la création. Il faut trouver des solutions au niveau mondial, en instaurant une véritable économie de
communion et de participation aux biens, tant dans l'ordre international que national ».(115) C'est la seule voie qui respecte la dignité
des personnes et des familles, ainsi que I'authentique patrimoine culturel des peuples.

Le service de I'Evangile de la vie est donc vaste et complexe. |l nous apparait toujours plus comme un cadre appréciable, favorable a
une collaboration concréte avec les freres d'autres Eglises et d'autres Communautés ecclésiales, dans la ligne de I'cecuménisme des
ceuvres que le Concile Vatican Il a encouragé avec autorité.(116) En outre, le service de I'Evangile de la vie se présente comme un
espace providentiel pour le dialogue et la collaboration avec les croyants d'autres religions et avec tous les hommes de bonne volonté:
la défense et la promotion de la vie ne sont le monopole de personne mais bien le devoir et la responsabilité de tous. Le défi auquel
nous devons faire face, a la veille du troisieme millénaire, est ardu: seule la coopération harmonieuse de tous ceux qui croient dans la
valeur de la vie pourra éviter un échec de la civilisation, aux conséquences imprévisibles.

« Des fils, voila ce que donne le Seigneur, recompense, que le fruit des entrailles » (Ps 127 126, 3): la famille « sanctuaire de la
vie »

92. A l'intérieur du « peuple de la vie et pour la vie », la responsabilité de la famille est déterminante: c'est une responsabilité qui résulte
de sa nature méme — qui consiste a étre une communauté de vie et d'amour, fondée sur le mariage — et de sa mission de « garder,
de révéler et de communiquer I'amour ».(117) Il s'agit précisément de I'amour méme de Dieu, dont les parents sont faits les
coopérateurs et comme les interprétes dans la transmission de la vie et dans I'éducation, suivant le projet du Péere.(118) C'est donc un
amour qui se fait gratuité, accueil, don: dans la famille, chacun est reconnu, respecté et honoré parce qu'il est une personne, et, si
quelqu'un a davantage de besoins, I'attention et les soins qui lui sont portés se font plus intenses.

La famille a un réle a jouer tout au long de I'existence de ses membres, de la naissance a la mort. Elle est véritablement « le sanctuaire
de la vie..., le lieu ou la vie, don de Dieu, peut étre convenablement accueillie et protégée contre les nombreuses attaques auxquelles
elle est exposée, le lieu ou elle peut se développer suivant les exigences d'une croissance humaine authentique ».(119) C'est pourquoi
le role de la famille est déterminant et irremplagable pour batir la culture de la vie.

Comme Eglise domestique, la famille a vocation d'annoncer, de célébrer et de servir I'Evangile de la vie. C'est une mission qui concerne
avant tout les époux, appelés a transmettre la vie, en se fondant sur une conscience sans cesse renouvelée du sens de la génération,
en tant qu'événement privilégié dans lequel est manifesté le fait que /a vie humaine est un don regu pour étre a son tour donné. Dans la
procréation d'une vie nouvelle, les parents se rendent compte que I'enfant, « s'il est le fruit de leur don réciproque d'amour devient, a
son tour, un don pour tous les deux: un don qui jaillit du don! ».(120)

C'est surtout par I'éducation des enfants que la famille remplit sa mission d'annoncer I'Evangile de la vie. Par la parole et par I'exemple,
dans les rapports et les choix quotidiens, et par leurs gestes et leurs signes concrets, les parents initient leurs enfants a la liberté
authentique qui s'exerce dans le don total de soi et ils cultivent en eux le respect d'autrui, le sens de la justice, I'accueil bienveillant, le
dialogue, le service généreux, la solidarité et toutes les autres valeurs qui aident a vivre la vie comme un don. L'action éducative des
parents chrétiens doit servir la foi des enfants et les aider a répondre a la vocation qu'ils recoivent de Dieu. Il entre aussi dans la

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 35



mission éducative des parents d'enseigner a leurs enfants le vrai sens de la souffrance et de la mort, et d'en témoigner auprés d'eux: ils
le pourront s'ils savent étre attentifs a toutes les souffrances qu'ils rencontrent autour d'eux et, avant tout, s'ils savent, dans leur milieu
familial, se montrer concrétement proches des malades et des personnes agées, les assister et partager avec eux.

93. En outre, la famille célebre I'Evangile de la vie par la priére quotidienne, personnelle et familiale: dans la priére, elle loue et remercie
le Seigneur pour le don de la vie, et elle invoque lumiere et force pour affronter les moments de difficulté et de souffrance, sans jamais
perdre I'espérance. Mais la célébration qui donne son sens a toute autre forme de priére et de culte, c'est celle qui s'exprime dans
'existence quotidienne méme de la famille, si elle est faite d'amour et de don de soi.

La célébration devient ainsi service de I'Evangile de la vie, qui s'exprime par la solidarité, vécue dans la famille et autour d'elle comme
une attention délicate, éveillée et bienveillante dans les petites et les humbles actions de chaque jour. La solidarité s'exprime d'une
maniére particuliére lorsque les familles sont disponibles pour adopter ou se voir confier des enfants abandonnés par leurs parents ou
se trouvant dans des situations graves. L'amour paternel et maternel véritable sait aller au-dela des liens de la chair et du sang et
accueillir aussi des enfants d'autres familles, leur apportant tout ce qui leur est nécessaire pour vivre et s'épanouir pleinement. Parmi
les formes d'adoption, I'adoption a distance (parrainage) mérite d'étre proposée, de préférence dans les cas ou l'abandon a pour seul
motif les conditions de grande pauvreté de la famille. Ce mode d'adoption permet en effet d'offrir aux parents I'aide nécessaire pour
entretenir et pour éduquer leurs enfants, sans devoir les arracher a leur milieu naturel.

Comprise comme « la détermination ferme et persévérante de travailler pour le bien commun »,(121) la solidarit¢ demande a étre
pratiquée également dans des modes de participation a la vie sociale et politique. Par conséquent, le service de I'Evangile de la vie
suppose que les familles, spécialement par leur participation a des associations, s'emploient a obtenir que les lois et les institutions de
I'Etat ne Iésent en aucune fagon le droit a la vie, de la conception a la mort naturelle, mais le défendent et le soutiennent.

94. On doit accorder aux personnes agées une place particuliere. Dans certaines cultures, la personne plus avancée en age demeure
intégrée dans la famille avec un rdle actif important, mais dans d'autres cultures, le vieillard est considéré comme un poids inutile et on
I'abandonne a lui-méme: dans ce genre de situation, la tentation de recourir a I'euthanasie peut se présenter plus facilement.

La marginalisation ou méme le rejet des personnes agées sont intolérables. Leur présence en famille, ou du moins la présence proche
de la famille lorsque I'étroitesse des logements ou d'autres motifs ne laissent pas d'autre solution, sont d'une importance essentielle
pour créer un climat d'échange mutuel et de communication enrichissante entre les différentes générations. Il importe donc que I'on
maintienne une sorte de « pacte » entre les générations, ou qu'on le rétablisse quand il a disparu, afin que les parents agés, parvenus
au terme de leur route, puissent trouver chez leurs enfants I'accueil et la solidarité qu'ils ont eux- méme pratiqués envers eux a leur
entrée dans la vie: c'est la une exigence du commandement divin d'honorer son pére et sa mére (cf. Ex 20, 12; Lv 19, 3). Mais il y a
plus. La personne agée n'est pas seulement a considérer comme l'objet d'une attention proche et serviable. Elle a pour sa part une
contribution précieuse a apporter a I'Evangile de la vie. Grace au riche patrimoine d'expérience acquise au long des années, elle peut et
elle doit fransmettre la sagesse, rendre témoignage de I'espérance et de la charité.

S'il est vrai que « l'avenir de I'humanité passe par la famille »,(122) on doit reconnaitre qu'actuellement les conditions sociales,
économiques et culturelles rendent souvent plus difficile et plus laborieux I'engagement de la famille a étre au service de la vie. Pour
qu'elle puisse répondre a sa vocation de « sanctuaire de la vie », comme cellule d'une société qui aime et accueille la vie, il est
nécessaire et urgent que la famille elle-méme soit aidée et soutenue. Les sociétés et les Etats doivent assurer tout le soutien
nécessaire, y compris sur le plan économique, pour que les familles puissent faire face a leurs probléemes de la maniere la plus
humaine. Pour sa part, I'Eglise doit promouvoir inlassablement une pastorale familiale capable d'amener chaque famille a redécouvrir
sa mission a I'égard de I'Evangile de la vie et de la vivre avec courage et avec joie.

« Conduisez-vous en enfants de lumiére » (Ep 5, 8): réaliser un tournant culturel

95. « Conduisez-vous en enfants de lumiere... Discernez ce qui plait au Seigneur, et ne prenez aucune part aux ceuvres stériles des
ténebres » (Ep 5, 8.10-11). Dans la situation sociale actuelle, marquée par un affrontement dramatique entre la « culture de la vie » et
la « culture de la mort », il faut développer un sens critique aigu, permettant de discerner les vraies valeurs et les besoins authentiques.

Il est urgent de se livrer a une mobilisation générale des consciences et a un effort commun d'ordre éthique, pour mettre en ceuvre une
grande stratégie pour le service de la vie. Nous devons construire tous ensemble une nouvelle culture de la vie: nouvelle, parce qu'elle
sera en mesure d'aborder et de résoudre les problémes inédits posés aujourd’hui au sujet de la vie de 'hnomme; nouvelle, parce qu'elle
sera adoptée avec une conviction forte et active par tous les chrétiens; nouvelle, parce qu'elle sera capable de susciter un débat
culturel sérieux et courageux avec tous. L'urgence de ce tournant culturel tient a la situation historique que nous traversons, mais elle
provient surtout de la mission méme d'évangélisation qui est celle de I'Eglise. En effet, 'Evangile vise a « transformer du dedans, a
rendre neuve I'humanité elle-méme »; (123) il est comme le levain qui fait lever toute la pate (cf. Mt 13, 33) et, comme tel, il est destiné
a imprégner toutes les cultures et a les animer de l'intérieur,(124) afin qu'elles expriment la vérité tout entiére sur 'homme et sur sa vie.

On doit commencer par renouveler la culture de la vie a l'intérieur des communautés chrétiennes elles-mémes. Les croyants, méme
ceux qui par- ticipent activement a la vie ecclésiale, tombent trop souvent dans une sorte de dissociation entre la foi chrétienne et ses
exigences éthiques a I'égard de la vie, en arrivant ainsi au subjectivisme moral et a certains comportements inacceptables. Il faut alors
nous interroger, avec beaucoup de lucidité et de courage, sur la nature de la culture de la vie répandue aujourd'hui parmi les chrétiens,
les familles, les groupes et les communautés de nos diocéses. Avec la méme clarté et la méme résolution, nous devons déterminer les
actes que nous sommes appelés a accomplir pour servir la vie dans la plénitude de sa vérité. En méme temps, il nous faut conduire un
débat sérieux et approfondi avec tous, y compris avec les non-croyants, sur les problémes fondamentaux de la vie humaine, dans les
lieux ou s'élabore la pensée, comme dans les divers milieux professionnels et la ou se déroule I'existence quotidienne de chacun.

96. La premiére action fondamentale a mener pour parvenir a ce tournant culturel est /a formation de la conscience morale au sujet de
la valeur incommensurable et inviolable de toute vie humaine. Il est d'une supréme importance de redécouvrir le lien inséparable entre
la vie et la liberté. Ce sont des biens indissociables: quand I'un de ces biens est |ésé, l'autre finit par I'étre aussi. Il n'y a pas de liberté
véritable la ou la vie n'est pas accueillie ni aimée; et il n'y a pas de vie en plénitude sinon dans la liberté. Ces deux réalités ont enfin un
point de référence premier et spécifique qui les relie indissolublement: la vocation a I'amour. Cet amour, comme don total de soi,(125)
représente le sens le plus authentique de la vie et de la liberté de la personne.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 36



Pour la formation de la conscience, la redécouverte du lien constitutif qui unit la liberté a la vérité n'est pas moins déterminante. Comme
je l'ai dit bien des fois, séparer radicalement la liberté de la vérité objective empéche d'établir les droits de la personne sur une base
rationnelle solide, et cela ouvre dans la société la voie au risque de l'arbitraire ingouvernable des individus ou au totalitarisme mortiféere
des pouvoirs publics.(126)

Il est essentiel, ensuite, que I'homme reconnaisse I'évidence originelle de sa condition de créature, qui recoit de Dieu I'étre et la vie
comme un don et une tache: c'est seulement en acceptant sa dépendance premiére dans I'étre que I'homme peut réaliser la plénitude
de sa vie et de sa liberté, et en méme temps respecter intégralement la vie et la liberté de toute autre personne. On découvre ici surtout
que « au centre de toute culture se trouve l'attitude que I'homme prend devant le mystére le plus grand, le mystere de Dieu ».(127)
Quand Dieu est nié et quand on vit comme s'll n'existait pas, ou du moins sans tenir compte de ses commandements, on finit vite par
nier ou par compromettre la dignité de la personne humaine et l'inviolabilité de sa vie.

97. A la formation de la conscience, se rattache étroitement/'action éducative, qui aide 'nomme a étre toujours plus homme, qui
I'introduit toujours plus avant dans la vérité, qui I'oriente vers un respect croissant de la vie, qui le forme a entretenir avec les personnes
de justes relations.

Il est en particulier nécessaire d'éduquer a la valeur de la vie, en commencgant par ses propres ra- cines. |l serait illusoire de penser que
I'on puisse construire une vraie culture de la vie humaine sans aider les jeunes a comprendre et a vivre la sexualité, 'amour et toute
I'existence, en en reconnaissant le sens réel et I'étroite interdépendance. La sexualité, richesse de toute la personne, « manifeste sa
signification intime en portant... au don de soi dans I'amour ».(128) La banalisation de la sexualité figure parmi les principaux facteurs
qui sont a l'origine du mépris pour la vie naissante: seul un amour véritable sait préserver la vie. On ne peut donc se dispenser de
proposer, surtout aux adolescents et aux jeunes, une authentique éducation a la sexualité et & I'amour, une éducation comprenant /la
formation a la chasteté, vertu qui favorise la maturité de la personne et la rend capable de respecter le sens « sponsal » du corps.

La démarche de I'éducation a la vie comporte /a formation des époux a la procréation responsable. Dans sa portée réelle, celle-ci
suppose que les époux se soumettent a I'appel du Seigneur et agissent en interprétes fideles de sa volonté: il en est ainsi quand ils
ouvrent généreusement leur famille a de nouvelles vies, demeurant de toute maniére dans une attitude d'ouverture et de service a
I'égard de la vie, méme lorsque, pour des motifs sérieux et dans le respect de la loi morale, les époux choisissent d'éviter une nouvelle
grossesse, temporairement ou pour un temps indéterminé. La loi morale les oblige en tout cas a maitriser les tendances de leurs
instincts et de leurs passions et a respecter les lois biologiques inscrites dans leurs personnes. C'est précisément cette attitude qui rend
légitime, pour aider I'exercice de la responsabilité dans la procréation, le recours aux méthodes naturelles de régulation de la fertilité:
scientifiquement, elles ont été précisées de mieux en mieux et elles offrent des possibilités concrétes pour des choix qui soient en
harmonie avec les valeurs morales. Une observation honnéte des résultats obtenus devrait faire tomber les préjugés encore trop
répandus et convaincre les époux, de méme que le personnel de santé et les services sociaux, de l'importance d'une formation
adéquate dans ce domaine. L'Eglise est reconnaissante envers ceux qui, au prix d'un dévouement et de sacrifices personnels souvent
méconnus, s'engagent dans la recherche sur ces méthodes et dans leur diffusion, en développant en méme temps I'éducation aux
valeurs morales que suppose leur emploi.

La démarche éducative ne peut manquer de prendre aussi en considération la souffrance et la mort. En réalité, elles font partie de
I'expérience humaine et il est vain autant qu'erroné de chercher a les occulter ou a les écarter. Au contraire, chacun doit étre aidé a en
saisir le mystére profond, dans sa dure réalité concréte. Méme la douleur et la souffrance ont un sens et une valeur, quand elles sont
vécues en rapport étroit avec I'amour regu et donné. Dans cette perspective, j'ai voulu que soit célébrée chaque année /a Journée
mondiale des Malades, soulignant « le caractére salvifique de I'offrande de la souffrance qui, si elle est vécue en communion avec le
Christ, appartient a I'essence méme de la Rédemption ».(129) D'ailleurs, la mort elleméme est tout autre chose qu'une aventure sans
espérance: elle est la porte de I'existence qui s'ouvre sur I'éternité, et, pour ceux qui la vivent dans le Christ, elle est I'expérience de la
participation a son mystére de mort et de résurrection.

98. En somme, nous pouvons dire que le tournant culturel ici souhaité exige de tous le courage d'entrer dans un nouveau style de vie
qui adopte une juste échelle des valeurs comme fondement des choix concrets, aux niveaux personnel, familial, social et international:
la primauté de I'étre sur I'avoir,(130) de la personne sur les choses.(131) Ce mode de vie renouvelé suppose aussi le passage de
l'indifférence a l'intérét envers autrui et du rejet a I'accueil: les autres ne sont pas des concurrents dont il faudrait se défendre, mais des
fréres et des sceurs dont on doit étre solidaire; il faut les aimer pour eux-mémes; ils nous enrichissent par leur présence méme.

Personne ne doit se sentir exclu de cette mobilisation pour une nouvelle culture de la vie: fous ont un réle important a jouer. Avec celle
des familles, la mission des enseignants et des éducateurs est particulierement précieuse. Il dépend largement d'eux que les jeunes,
formés a une liberté véritable, sachent garder en eux-mémes et répandre autour d'eux des idéaux de vie authentiques, et qu'ils sachent
grandir dans le respect et dans le service de toute personne, en famille et dans la société.

De méme, les intellectuels peuvent faire beaucoup pour édifier une nouvelle culture de la vie humaine. Les intellectuels catholiques ont
un réle particulier, car ils sont appelés a se rendre activement présents dans les lieux privilégiés ou s'élabore la culture, dans le monde
de I'école et de l'université, dans les milieux de la recherche scientifique et technique, dans les cercles de création artistique et de
réflexion humaniste. Nourrissant leur inspiration et leur action a la pure seve de I'Evangile, ils doivent s'employer a favoriser une
nouvelle culture de la vie, par la production de contributions sérieuses, bien informées et susceptibles de s'imposer par leur valeur a
I'attention et au respect de tous. Précisément dans cette perspective, jai institué I'Académie pontificale pour la Vie, dans le but «
d'étudier, d'informer et de donner une formation en ce qui concerne les principaux problemes de la bio-médecine et du droit, relatifs a la
promotion et a la défense de la vie, surtout dans le rapport direct qu'ils entretiennent avec la morale chrétienne et les directives du
Magistere de I'Eglise ».(132) Les Universités fourniront aussi un apport spécifique, les Universités catholiques en particulier, de méme
que les Centres, Instituts et Comités de bioéthique.

Les divers acteurs des moyens de communication sociale ont une grande et grave responsabilité: il leur faut faire en sorte que les
messages transmis avec beaucoup d'efficacité contribuent a la culture de la vie. C'est ainsi qu'ils doivent présenter des exemples de vie
élevés et nobles, donner une place a des témoignages positifs et parfois héroiques d'amour pour I'homme, proposer les valeurs de la
sexualité et de I'amour avec un grand respect, sans se complaire dans ce qui corrompt et avilit la dignité de 'hnomme. Dans la lecture de
la réalité, ils doivent refuser de mettre en relief ce qui peut suggérer ou aggraver des sentiments ou des attitudes d'indifférence, de
mépris ou de refus envers la vie. Tout en restant scrupuleusement fideles a la vérité des faits, il leur appartient d'allier la liberté de
I'information au respect de toutes les personnes et a une profonde humanité.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 37



99. Pour obtenir ce tournant culturel en faveur de la vie, la pensée et l'action des femmes jouent un réle unique et sans doute
déterminant: il leur revient de promouvoir un « nouveau féminisme » qui, sans succomber a la tentation de suivre les modeéles
masculins, sache reconnaitre et exprimer le vrai génie féminin dans toutes les manifestations de la vie en société, travaillant a dépasser
toute forme de discrimination, de violence et d'exploitation.

Reprenant le message final du Concile Vatican Il, jadresse moi aussi aux femmes cet appel pressant: « Réconciliez les hommes avec
la vie ».(133) Vous étes appelées a témoigner du sens de I'amour authentique, du don de soi et de l'accueil de l'autre qui se réalisent
spécifiquement dans la relation conjugale, mais qui doivent animer toute autre relation interpersonnelle. L'expérience de la maternité
renforce en vous une sensibilit¢ aigué pour la personne de l'autre et, en méme temps, vous confére une tache particuliere: « La
maternité comporte une communion particuliére avec le mystére de la vie qui marit dans le sein de la femme... Ce genre unique de
contact avec le nouvel étre humain en gestation crée, a son tour, une attitude envers 'homme — non seulement envers son propre
enfant mais envers I'hnomme en général — de nature a caractériser profondément toute la personnalité de la femme ».(134) En effet, la
mére accueille et porte en elle un autre, elle lui permet de grandir en elle, lui donne la place qui lui revient en respectant son altérité.
Ainsi, la femme pergoit et enseigne que les relations humaines sont authentiques si elles s'ouvrent a I'accueil de la personne de I'autre,
reconnue et aimée pour la dignité qui résulte du fait d'étre une personne et non pour d'autres facteurs comme I'utilité, la force,
I'intelligence, la beauté, la santé. Telle est la contribution fondamentale que I'Eglise et I'humanité attendent des femmes. C'est un
préalable indispensable a ce tournant culturel authentique.

Je voudrais adresser une pensée spéciale a vous, femmes qui avez eu recours a l'avortement. L'Eglise sait combien de
conditionnements ont pu peser sur votre décision, et elle ne doute pas que, dans bien des cas, cette décision a été douloureuse, et
méme dramatique. Il est probable que la blessure de votre ame n'est pas encore refermée. En réalité, ce qui s'est produit a été et
demeure profondément injuste. Mais ne vous laissez pas aller au découragement et ne renoncez pas a l'espérance. Sachez plut6t
comprendre ce qui s'est passé et interprétez-le en vérité. Si vous ne l'avez pas encore fait, ouvrez-vous avec humilité et avec confiance
au repentir: le Pére de toute miséricorde vous attend pour vous offrir son pardon et sa paix dans le sacrement de la réconciliation. Vous
vous rendrez compte que rien n'est perdu et vous pourrez aussi demander pardon a votre enfant qui vit désormais dans le Seigneur.
Avec l'aide des conseils et de la présence de personnes amies compétentes, vous pourrez faire partie des défenseurs les plus
convaincants du droit de tous a la vie par votre témoignage douloureux. Dans votre engagement pour la vie, éventuellement couronné
par la naissance de nouvelles créatures et exercé par l'accueil et l'attention envers ceux qui ont le plus besoin d'une présence
chaleureuse, vous travaillerez a instaurer une nouvelle maniére de considérer la vie de 'nomme.

100. Dans ce grand effort pour une nouvelle culture de la vie, nous sommes soutenus et animés par l'assurance de savoir que
I'Evangile de la vie, comme le Royaume de Dieu, grandit et donne des fruits en abondance (cf. Mc 4, 26-29). Certes, la disproportion
est énorme entre les moyens considérables et puissants dont sont dotées les forces qui travaillent pour la « culture de la mort » et les
moyens dont disposent les promoteurs d'une « culture de la vie et de I'amour ». Mais nous savons pouvoir compter sur I'aide de Dieu, a
qui rien n'est impossible (cf. Mt 19, 26).

Ayant cette certitude au cceur et animé par une sollicitude inquiéte pour le sort de chaque homme et de chaque femme, je répéte
aujourd'hui a tous ce que j'ai dit aux familles engagées dans leurs taches rendues difficiles par les emblches qui les menacent: (135)
une grande priere pour la vie, qui parcourt le monde entier, est une urgence. Que, par des initiatives extraordinaires et dans la priere
habituelle, une supplication ardente s'éléve vers Dieu, Créateur qui aime la vie, de toutes les communautés chrétiennes, de tous les
groupes ou mouvements, de toutes les familles, du cceur de tous les croyants! Par son exemple, Jésus nous a lui-méme montré que la
priere et le jelne sont les armes principales et les plus efficaces contre les forces du mal (cf. Mt 4, 1-11) et il a appris a ses disciples
que certains démons ne peuvent étre chassés que de cette maniere (cf. Mc 9, 29). Retrouvons donc I'humilité et le courage de prier et
de jedner, pour obtenir que la force qui vient du Trés-Haut fasse tomber les murs de tromperies et de mensonges qui cachent aux yeux
de tant de nos freres et sceurs la nature perverse de comportements et de lois hostiles a la vie, et qu'elle ouvre leurs coeurs a des
résolutions et a des intentions inspirées par la civilisation de la vie et de I'amour.

« Tout ceci, nous vous I'écrivons pour que notre joie soit compléte » (1 Jn 1, 4): I'Evangile de la vie est pour la cité des
hommes

101. « Tout ceci, nous vous l'écrivons pour que notre joie soit compléte » (7 Jn 1, 4). La révélation de I'Evangile de la vie nous est
donnée comme un bien a communiquer a tous, afin que tous les hommes soient en communion avec nous et avec la Trinité (cf. 1 Jn 1,
3). Nous non plus, nous ne pourrions étre dans la joie compléte si nous ne communiquions cet Evangile aux autres, si nous le gardions
pour nous-mémes.

L'Evangile de la vie n'est pas exclusivement réservé aux croyants, il est pour tous. La question de la vie, de sa défense et de sa
promotion n'est pas la prérogative des seuls chrétiens. Méme si elle regoit de la foi une lumiere et une force extraordinaires, elle
appartient a toute conscience humaine qui aspire a la vérité et qui a le souci attentif du sort de I'humanité. Il y a assurément dans la vie
une valeur sacrée et religieuse, mais en aucune maniére on ne peut dire que cela n'interpelle que les croyants: en effet, il s'agit d'une
valeur que tout étre humain peut saisir a la lumiere de la raison et qui concerne nécessairement tout le monde.

Par conséquent, notre action de « peuple de la vie et pour la vie » demande a étre comprise de maniére juste et accueillie avec
sympathie. Quand I'Eglise déclare que le respect inconditionnel du droit & la vie de toute personne innocente — depuis sa conception
jusqu'a sa mort naturelle — est un des piliers sur lesquels repose toute société civile, elle « désire seulement promouvoir un Etat
humain. Un Etat qui reconnaisse que son premier devoir est la défense des droits fondamentaux de la personne humaine, spécialement
les droits du plus faible ».(136)

L'Evangile de la vie est pour la cité des hommes. Agir en faveur de la vie, c'est contribuer au renouveau de la société par la réalisation
du bien commun. En effet, il n'est pas possible de réaliser le bien commun sans reconnaitre et protéger le droit a la vie, sur lequel se
fondent et se déve- loppent tous les autres droits inaliénables de I'étre humain. Et une société ne peut avoir un fondement solide si, tout
en affirmant des valeurs comme la dignité de la personne, la justice et la paix, elle se contredit radicalement en acceptant ou en tolérant
les formes les plus diverses de mépris ou d'atteintes a la vie humaine, surtout quand elle est faible ou marginalisée. Seul le respect de
la vie peut fonder et garantir les biens les plus précieux et les plus nécessaires de la société, comme la démocratie et la paix.

En effet, il ne peut y avoir de vraie démocratie si I'on ne reconnait pas la dignité de toute personne et si I'on n'en respecte pas les droits.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 38



Il ne peut y avoir non plus une vraie paix si l'on ne défend pas et si I'on ne soutient pas la vie, comme le rappelait Paul VI: « Tout crime
contre la vie est un attentat contre la paix, surtout s'il porte atteinte aux meeurs du peuple... Alors que la ou les droits de 'hnomme sont
réellement professés et publiquement reconnus et défendus, la paix devient I'atmosphére joyeuse et efficace de la vie en société ».
(137)

Le « peuple de la vie » est heureux de pouvoir partager avec tant d'autres personnes ses engagements; et ainsi sera toujours plus
nombreux le « peuple pour la vie », et la nouvelle culture de I'amour et de la solidarité pourra se développer pour le vrai bien de la cité
des hommes.

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 39



CONCLUSION

102. Au terme de cette Encyclique, le regard revient spontanément vers le Seigneur Jésus, vers « I'Enfant qui nous est né » (cf. Is 9, 5),
pour contempler en lui « la Vie » qui « s'est manifestée » (7 Jn 1, 2). Dans le mystére de cette naissance, s'accomplit la rencontre de
Dieu avec I'hnomme et commence le chemin du Fils de Dieu sur la terre, chemin qui culminera dans le don de sa vie sur la Croix: par sa
mort, Il vaincra la mort et deviendra pour I'humanité entiére principe de vie nouvelle.

Pour accueillir « la Vie » au nom de tous et pour le bien de tous, il y eut Marie, la Vierge Mére: elle a donc avec I'Evangile de la vie des
liens personnels trés étroits. Le consentement de Marie a I'Annonciation et sa maternité se trouvent a la source méme du mystére de la
vie que le Christ est venu donner aux hommes (cf. Jn 10, 10). Par son accueil, par sa sollicitude pour la vie du Verbe fait chair, la
condamnation a la mort définitive et éternelle a été épargnée a la vie de I'homme.

C'est pourquoi Marie, « comme I'Eglise dont elle est la figure, est la mére de tous ceux qui renaissent a la vie. Elle est vraiment la mére
de la Vie qui fait vivre tous les hommes; et en I'enfantant, elle a en quelque sorte régénéré tous ceux qui allaient en vivre ».(138)

En contemplant la maternité de Marie, I'Eglise découvre le sens de sa propre maternité et la maniere dont elle est appelée a I'exprimer.
En méme temps, I'expérience maternelle de I'Eglise ouvre la perspective la plus profonde pour comprendre I'expérience de Marie,
comme modele incompa- rable d'accueil de la vie et de sollicitude pour la vie.

« Un signe grandiose apparut au ciel: une Femme enveloppée de soleil » (Ap 12, 1): la maternité de Marie et de I'Eglise

103. Le rapport réciproque entre le mystére de I'Eglise et Marie apparait clairement dans le « signe grandiose » décrit dans
I'Apocalypse: « Un signe grandiose apparut au ciel: une Femme enveloppée de soleil, la lune sous ses pieds et douze étoiles
couronnant sa téte » (12, 1). L'Eglise reconnait dans ce signe une image de son propre mystére: immergée dans l'histoire, elle a
conscience de la transcender, car elle constitue sur la terre « le germe et le commencement » du Royaume de Dieu.(139) L'Eglise voit
la réalisation complete et exemplaire de ce mystére en Marie. C'est elle, la Femme glorieuse, en qui le dessein de Dieu a pu étre
accompli avec la plus grande perfection.

La « Femme enveloppée de soleil » — ainsi que le souligne le Livre de I'Apocalypse — « était enceinte » (12, 2). L'Eglise est
pleinement consciente de porter en elle le Sauveur du monde, le Christ Seigneur, et d'étre appelée a le donner au monde, pour
régénérer les hommes a la vie méme de Dieu. Elle ne peut cependant pas oublier que sa mission a été rendue possible par la maternité
de Marie, qui a congu et mis au monde celui qui est « Dieu né de Dieu », « vrai Dieu né du vrai Dieu ». Marie est véritablement Mére de
Dieu, la Theotokos; dans sa maternité est suprémement exaltée la vocation a la maternité inscrite par Dieu en toute femme. Ainsi Marie
se présente comme modeéle pour I'Eglise, appelée a étre la « nouvelle Eve », mére des croyants, mére des « vivants » (cf. Gn 3, 20).

La maternité spirituelle de I'Eglise ne se réalise toutefois — et I'Eglise en a également conscience — qu'au milieu des douleurs et du «
travail de I'enfantement » (Ap 12, 2), c'est-a-dire dans la tension constante avec les forces du mal qui continuent a pénétrer le monde et
a marquer le cceur des hommes, opposant leur résistance au Christ: « Ce qui fut en lui était la vie, et la vie était la lumiére des hommes;
et la lumiere luit dans les ténéebres et les ténébres ne I'ont pas saisie » (Jn 1, 45).

Comme ['Eglise, Marie a di vivre sa maternité sous le signe de la souffrance: « Cet enfant... doit étre un signe en butte a la
contradiction, — et toi-méme, une épée te transpercera I'ame — afin que se révélent les pensées intimes de bien des cceurs » (Lc 2,
34-35). Dans les paroles que Syméon adresse a Marie des |'aube de I'existence du Sauveur, se trouve exprimé synthétiquement le
refus opposé a Jésus et a Marie avec lui, qui culminera sur le Calvaire. « Prés de la Croix de Jésus » (Jn 19, 25), Marie participe au don
que son Fils fait de lui-méme: elle offre Jésus, le donne, I'enfante définitivement pour nous. Le « oui » du jour de I'Annonciation mdarit
pleinement le jour de la Croix, quand vient pour Marie le temps d'accueillir et d'enfanter comme fils tout homme devenu disciple,
reportant sur lui I'amour rédempteur du Fils: « Jésus donc, voyant sa Mére et, se tenant prés d'elle, le disciple qu'il aimait, dit & sa Mére:
"Femme, voici ton fils" » (Jn 19, 26).

« En arrét devant la Femme ..., le Dragon s'appréte a dévorer son enfant aussitét né » (Ap 12, 4): la vie menacée par les forces
du mal

104. Dans le Livre de I'Apocalypse, le « signe grandiose » de la « Femme » (12, 1) s'accompagne d'un « second signe apparu au ciel:
un énorme Dragon rouge feu » (Ap 12, 3), qui représente Satan, puissance personnelle maléfique, et en méme temps toutes les forces
du mal qui sont a I'ceuvre dans ['histoire et entravent la mission de I'Eglise.

La encore, Marie éclaire la communauté des croyants: I'hostilité des forces du mal est en effet une sourde opposition qui, avant
d'atteindre les disciples de Jésus, se retourne contre sa Mére. Pour sauver la vie de son Fils devant ceux qui le redoutent comme une
dangereuse menace, Marie doit s'enfuir en Egypte avec Joseph et avec I'enfant (cf. Mt 2, 13-15).

Marie aide ainsi I'Eglise a prendre conscience que la vie est toujours au centre d'un grand combat entre le bien et le mal, entre la
lumiere et les té- nébres. Le dragon veut dévorer « l'enfant aussitét né » (Ap 12, 4), figure du Christ, que Marie enfante dans « la
plénitude des temps » (Ga 4, 4) et que I'Eglise doit constamment donner aux hommes aux différentes époques de I'histoire. Mais cet
enfant est aussi comme la figure de tout homme, de tout enfant, spécialement de toute créature faible et menacée, parce que — ainsi
que nous le rappelle le Concile —, « par son Incarnation, le Fils de Dieu s'est en quelque sorte uni luiméme a tout homme ».(140) C'est
dans la « chair » de tout homme que le Christ continue a se révéler et a entrer en communion avec nous, a tel point que /e rejet de la
vie de I'homme, sous ses diverses formes, est réellement le rejet du Christ. Telle est la vérité saisissante et en méme temps exigeante
que le Christ nous dévoile et que son Eglise redit inlassablement: « Quiconque accueille un petit enfant tel que lui a cause de mon nom,
c'est moi qu'il accueille » (Mt 18, 5); « En vérité je vous le dis, dans la mesure ou vous I'avez fait a I'un de ces plus petits de mes fréres,
c'est a moi que vous l'avez fait » (Mt 25, 40).

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 40



« De mort, il n'y en aura plus » (Ap 21, 4): la splendeur de la Résurrection

105. L'annonce de l'ange a Marie tient dans ces paroles rassurantes: « Sois sans crainte, Marie » et « Rien n'est impossible a Dieu »
(Lc 1, 30. 37). En vérité, toute I'existence de la Vierge Mére est enveloppée par la certitude que Dieu est proche d'elle et 'accompagne
de sa bienveillante providence. Il en est ainsi de I'Eglise, qui trouve « un refuge » (Ap 12, 6) dans le désert, lieu de I'épreuve mais aussi
de la manifestation de I'amour de Dieu envers son peuple (cf. Os 2, 16). Marie est parole vivante de consolation pour I'Eglise dans son
combat contre la mort. En nous montrant son Fils, elle nous assure qu'en lui les forces de la mort ont déja été vaincues: « La mort et la
vie s'affrontérent en un duel prodigieux. Le Maitre de la vie mourut; vivant, il regne ».(141)

L’Agneau immolé vit en portant les marques de la Passion dans la splendeur de la Résurrection. Lui seul domine tous les événements
de l'histoire: il en brise les « sceaux » (cf. Ap 5, 110) et, dans le temps et au-dela du temps, il proclame /e pouvoir de la vie sur la mort.
Dans la « nouvelle Jérusalem », c'est-a-dire dans le monde nouveau vers lequel tend I'histoire des hommes, « de mort, il n'y en aura
plus; de pleur, de cri et de peine, il n'y en aura plus, car I'ancien monde s'en est allé » (Ap 21, 4).

Et tandis que, peuple de Dieu en pelerinage, peuple de la vie et pour la vie, nous marchons avec confiance vers « un ciel nouveau et
une terre nouvelle » (Ap 21, 1), nous tournons notre regard vers Celle qui est pour nous « un signe d'espérance assurée et de
consolation ».(142)

O Marie,

aurore du monde nouveau,

Mére des vivants,

nous te confions /a cause de la vie:
regarde, 6 Mére, le nombre immense

des enfants que I'on empéche de naitre,
des pauvres pour qui la vie est rendue difficile,
des hommes et des femmes

victimes d'une violence inhumaine,

des vieillards et des malades tués

par l'indifférence

ou par une pitié fallacieuse.

Fais que ceux qui croient en ton Fils
sachent annoncer aux hommes de notre temps
avec fermeté et avec amour

I'Evangile de la vie.

Obtiens-leur la grace de l'accueillir

comme un don toujours nouveau,

la joie de le célébrer avec reconnaissance
dans toute leur existence

et le courage d'en témoigner

avec une ténacité active, afin de construire,
avec tous les hommes de bonne volonté,
la civilisation de la vérité et de I'amour,

a la louange et a la gloire de Dieu

Créateur qui aime la vie.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 25 mars 1995, solennité de I'Annonciation du Seigneur, en la dix-septiéme année de mon
pontificat.

JEAN PAUL I

Encyclique « Evangelium vitae » - Jean-Paul Il — 1995 41



