loannes Paulus PP. Il

Ut unum sint

Sur I'engagement oecuménique

1995.05.25

INTRODUCTION

I. LENGAGEMENT OECUMENIQUE DE L'EGLISE CATHOLIQUE
Le dessein de Dieu et la communion

La route cecuménique: route de I'Eglise

Renouveau et conversion

Importance fondamentale de la doctrine

La priorité de la priére

Le dialogue cecuménique

Les structures locales du dialogue

Le dialogue comme examen de conscience

Le dialogue pour résoudre les divergences

Il. LES FRUITS DU DIALOGUE

La fraternité retrouvée

La solidarité dans le service de I'humanité

Convergences en ce qui concerne la Parole de Dieu et le culte divin
Apprécier les biens présents chez les autres chrétiens

Progression de la communion

Le dialogue avec les Eglises d'Orient

La reprise des contacts

Eglises sceurs

Les progrés du dialogue

Relations avec les Eglises anciennes d'Orient

Dialogue avec les autres Eglises et Communautés ecclésiales d'Occident
Collaborations réalisées

Ill. QUANTA EST NOBIS VIA?

Poursuivre et intensifier le dialogue

Réception des résultats obtenus

Continuer I'cecuménisme spirituel et rendre un témoignage de sainteté

Contribution de I'Eglise catholique a la recherche de I'unité des chrétiens

Le ministéere d'unité de I'Evéque de Rome

La communion de toutes les Eglises particulieres avec I'Eglise de Rome, condition nécessaire pour l'unité

EXHORTATION

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



INTRODUCTION

1. Ut unum sint! L'appel a I'unité des chrétiens, que le deuxiéme Concile cecuménique du Vatican a proposé
a nouveau avec une détermination si passionnée, résonne avec toujours plus d'intensité dans le coeur des
croyants, particuliérement a l'approche de I'An 2000 qui sera pour eux un saint Jubilé, mémoire de
I'lncarnation du Fils de Dieu qui s'est fait homme pour sauver 'homme.

Le témoignage courageux de nombreux martyrs de notre siécle, y compris ceux qui sont membres d'autres
Eglises et d'autres Communautés ecclésiales qui ne sont pas en pleine communion avec I'Eglise catholique,
donne a l'appel conciliaire une force nouvelle; il nous rappelle I'obligation d'accueillir son exhortation et de la
mettre en pratique. Nos fréeres et sceurs, qui ont en commun l'offrande généreuse de leur vie pour le
Royaume de Dieu, attestent de la maniére la plus éloquente que tous les facteurs de division peuvent étre
dépassés et surmontés dans le don total de soi-méme pour la cause de I'Evangile.

Le Christ appelle tous ses disciples a I'unité. Le désir ardent qui m'anime est de renouveler aujourd'hui cette
invitation et de la reprendre résolument. Je rappellerai ce que jai eu l'occasion de souligner au Colisée
romain, le Vendredi saint 1994, en concluant la méditation du Chemin de Croix guidée par les paroles de
mon vénéré Frére Bartholomaios, Patriarche cecuménique de Constantinople. En cette circonstance, jai
affirmé que ceux qui croient au Christ, unis sur la voie tracée par les martyrs, ne peuvent pas rester divisés.
S'ils veulent combattre vraiment et efficacement la tendance du monde a rendre vain le mystére de la
Rédemption, ils doivent professer ensemble la vérité de la Croix. 1 La Croix! Le courant antichrétien se
propose d'en nier la valeur et de la vider de son sens; il refuse que 'homme y trouve les racines de sa vie
nouvelle et prétend que la Croix ne peut ouvrir ni perspectives ni espérances: I'homme, dit-on, n'est qu'un
étre terrestre qui doit vivre comme si Dieu n'existait pas.

2. Il n'échappe a personne que tout cela constitue un défi pour les croyants. Ceux-ci ne peuvent pas ne pas
le relever. En effet, comment pourraient-ils ne pas faire tout leur possible, avec I'aide de Dieu, pour abattre
les murs de division et de défiance, pour surmonter les obstacles et les préjugés qui empéchent d'annoncer
I'Evangile du Salut par la Croix de Jésus, unique Rédempteur de I'homme, de tout homme?

Je rends grace au Seigneur, qui nous a incités a progresser sur la voie, difficile mais si riche de joie, de
l'unité et de la communion entre les chrétiens. Les dialogues théologiques inter-confessionnels ont donné
des fruits positifs et tangibles: cela nous encourage a aller de I'avant.

Cependant, au-dela des divergences doctrinales a surmonter, les chrétiens ne peuvent pas sousestimer le
poids des atavismes et de l'incompréhension qu'ils ont hérités du passé, des malentendus et des préjugés
des uns a I'égard des autres. Bien souvent l'inertie, l'indifférence et linsuffisance de la connaissance
mutuelle aggravent cette situation. Pour cette raison, I'engagement cecuménique doit étre fondé sur la
conversion des cceurs et sur la priere, qui conduiront aussi a la nécessaire purification de la mémoire
historique. Avec la grace de I'Esprit Saint, les disciples du Seigneur, animés par I'amour, par le courage de la
vérité, ainsi que par la volonté sincere de se pardonner mutuellement et de se réconcilier, sont appelés a
reconsidérer ensemble leur passé douloureux et les blessures qu'il continue malheureusement a provoquer
aujourd'hui encore. La vigueur toujours jeune de I'Evangile les invite a reconnaitre ensemble, avec une
objectivité sincere et totale, les erreurs commises et les facteurs contingents qui ont été a I'origine de leurs
déplorables séparations. Il faut avoir un regard clair et apaisé dans la vérité, vivifié par la miséricorde divine,
capable de libérer les esprits et de renouveler en chacun sa disponibilité pour I'annonce de I'Evangile aux
hommes de tous les peuples et de toutes les nations.

3. Au Concile Vatican I, I'Eglise catholique s'est engagée de maniére irréversible a prendre la voie de la
recherche cecuménique, se mettant ainsi a I'écoute de I'Esprit du Seigneur qui apprend a lire attentivement
les « signes des temps ». Les expériences qu'elle a vécues au cours de ces années et qu'elle continue a
vivre l'éclairent plus profondément encore sur son identité et sur sa mission dans ['histoire. L'Eglise
catholique reconnait et confesse les faiblesses de ses fils, consciente que leurs péchés constituent autant
de trahisons et d'obstacles a la réalisation du dessein du Sauveur. Se sentant appelée constamment au
renouveau évangélique, elle ne cesse donc pas de faire pénitence. En méme temps, cependant, elle
reconnait et elle exalte encore plus la puissance du Seigneur qui, I'ayant comblée du don de la sainteté,
I'attire et la conforme a sa Passion et a sa Résurrection.

Instruite par les multiples événements de son histoire, I'Eglise a le devoir de se libérer de tout soutien

seulement humain, pour vivre en profondeur la loi évangélique des Béatitudes. Ayant conscience que « la

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



vérité ne s'impose pas autrement que par la force de la vérité elle-méme qui pénétre I'esprit avec douceur en
méme temps qu'avec puissance », 2 elle ne demande rien pour elle-méme, si ce n'est la liberté d'annoncer
I'Evangile. Son autorité, en effet, s'exerce au service de la vérité et de la charité.

Je désire moi-méme promouvoir toute démarche utile afin que le témoignage de la communauté catholique
tout entiere puisse étre compris dans sa pureté et sa cohérence intégrales, surtout en vue du rendez-vous
qui attend I'Eglise au seuil du nouveau millénaire, heure exceptionnelle pour laquelle elle demande au
Seigneur que I'unité de tous les chrétiens progresse jusqu'a parvenir a la pleine communion. 3 Ce trés noble
objectif, la présente Lettre encyclique le poursuit aussi: par son caractére essentiellement pastoral, elle
désire contribuer a soutenir les efforts de ceux qui travaillent pour la cause de l'unité.

4. C'est la une tache précise pour I'Evéque de Rome en tant que successeur de I'Apbtre Pierre. Je
I'accomplis avec la conviction profonde d'obéir au Seigneur et dans la pleine conscience de ma fragilité
humaine. En effet, si le Christ lui-méme a confié a Pierre cette mission spécifique dans I'Eglise et Iui a
recommandé d'affermir ses fréres, il lui a fait éprouver en méme temps sa faiblesse humaine et la nécessité
particuliere de sa conversion: « Quand tu seras revenu, affermis tes fréeres » (Lc 22, 32). C'est dans la
faiblesse humaine de Pierre que se manifeste pleinement le fait que, pour accomplir son ministere
spécifiqgue dans I'Eglise, le Pape dépend totalement de la grace et de la priére du Seigneur: « J'ai prié pour
toi, afin que ta foi ne défaille pas » (Lc 22, 32). La conversion de Pierre et de ses successeurs trouve un
appui dans la priere méme du Rédempteur, et I'Eglise participe constamment a cette supplication. En notre
époque cecuménique, marquée par le Concile Vatican Il, 'Evéque de Rome remplit en particulier la mission
de rappeler I'exigence de la pleine communion des disciples du Christ.

L'Evéque de Rome lui-méme doit faire sienne avec ferveur la priere du Christ pour la conversion, qui est
indispensable a « Pierre » afin qu'il puisse servir ses freres. De grand cceur je demande que s'unissent a
cette priere les fideles de I'Eglise catholique et tous les chrétiens. Que tous prient avec moi pour cette
conversion!

Nous savons que, dans son pelerinage terrestre, I'Eglise a subi et continuera a subir des oppositions et des
persécutions. Mais l'espérance qui la soutient est inébranlable, de méme qu'est indestructible la joie qui nait
de cette espérance. En effet, le rocher solide et éternel sur lequel elle est fondée, c'est Jésus Christ, son
Seigneur.

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I. LENGAGEMENT OECUMENIQUE DE L'EGLISE CATHOLIQUE

Le dessein de Dieu et la communion

5. Avec tous les disciples du Christ, I'Eglise catholique fonde sur le plan de Dieu son engagement
cecumeénique de les rassembler tous dans l'unité. En effet, « I'Eglise est une réalité non pas repliée sur elle-
méme, mais plutét ouverte de maniére permanente a la dynamique missionnaire et cecuménique, puisqu'elle
est envoyée au monde pour annoncer et témoigner, actualiser et diffuser le mystére de communion qui la
constitue: rassembler tout et tous dans le Christ; étre pour tous sacrement inséparable d'unité ». 4

Dans I'Ancien Testament déja, évoquant ce qu'était alors la situation du peuple de Dieu, le prophéte
Ezéchiel recourait au symbolisme simple de deux morceaux de bois d'abord distincts, ensuite rapprochés
l'un de l'autre, pour exprimer la volonté divine de « rassembler de tous c6tés » les membres de son peuple
déchiré: « lls seront mon peuple et je serai leur Dieu. Et les nations sauront que je suis le Seigneur qui
sanctifie Israél » (cf. Ez 37, 16-28). L'Evangile johannique, pour sa part, devant la situation du peuple de
Dieu en son temps, voit dans la mort de Jésus la raison de l'unité des fils de Dieu: « Jésus allait mourir pour
la nation, et non pas pour la nation seulement, mais encore afin de rassembler dans l'unité les enfants de
Dieu dispersés » (11, 51-52). En effet, ainsi que I'expliquera la Lettre aux Ephésiens, « détruisant la barriere
qui les séparait, ... par la Croix, en sa personne il a tué la haine », de ce qui était divisé, il n'en a fait qu'un
(cf. 2, 14-16).

6. L'unité de toute I'hnumanité déchirée est voulue par Dieu. C'est pourquoi il a envoyé son Fils, afin que,
mourant et ressuscitant pour nous, il nous donne son Esprit d'amour. A la veille du sacrifice de la Croix,
Jésus lui-méme demande au Pére pour ses disciples, et pour tous ceux qui croiront en lui, qu'ils soient un,
une communion vivante. Il en découle non seulement le devoir, mais encore la responsabilité qui reviennent,
devant Dieu et en fonction du plan de Dieu, a ceux et a celles qui par le Baptéme deviennent le Corps du
Christ, le Corps dans lequel la réconciliation et la communion doivent se réaliser en plénitude. Comment
serait-il possible de rester divisés, si, par le Baptéme, nous avons été « plongés » dans la mort du Seigneur,
c'est-a-dire dans I'acte méme par lequel Dieu, en son Fils, a détruit les barriéres de la division? La « division
contredit ouvertement la volonté du Christ, et est un sujet de scandale pour le monde et une source de
préjudices pour la trés sainte cause de la prédication de I'Evangile a toute créature ». 5

La route cecuménique: route de I'Eglise

7. « Le Maitre des siécles, qui poursuit avec sagesse et patience son dessein de grace a I'égard des
pécheurs que nous sommes, a commencé ces derniers temps a répandre plus abondamment sur les
chrétiens divisés entre eux l'esprit de repentance et le désir de I'union. De trés nombreux hommes ont
partout été touchés par cette gréace, et chez nos fréres séparés aussi est né, sous l'effet de la grace de
I'Esprit Saint, un mouvement qui s'amplifie de jour en jour en vue de rétablir I'unité de tous les chrétiens. A
ce mouvement qui vise a l'unité, et qui est appelé cecuménique, prennent part ceux qui invoquent le Dieu
trine et confessent Jésus comme Seigneur et Sauveur, non seulement des chrétiens pris individuellement,
mais encore des chrétiens réunis en groupes, dans lesquels ils ont entendu I'Evangile et qu'ils appellent
chacun son Eglise et Eglise de Dieu. Presque tous cependant aspirent, méme si c'est de facon diverse, a
une Eglise de Dieu une et visible qui soit vraiment universelle et envoyée au monde entier, pour que celui-Ci
se convertisse a I'Evangile et qu'il soit ainsi sauvé pour la gloire de Dieu ». 6

8. Cette déclaration du décret Unitatis redintegratio doit étre lue dans le contexte de tout I'enseignement
conciliaire. Le Concile Vatican Il exprime la décision de I'Eglise de s'engager dans I'effort cecuménique pour
l'unité des chrétiens et de le proposer avec conviction et avec vigueur: « Ce saint Concile exhorte tous les
fideles catholiques a reconnaitre les signes des temps et a prendre une part active a l'action cecuménique ».
7

En énoncgant les principes catholiques de I'cecuménisme, le décret Unitatis redintegratio se référe avant tout
a I'enseignement sur I'Eglise de la constitution Lumen gentium, dans le chapitre qui traite du peuple de Dieu.
8 Il tient compte en méme temps de ce que le Concile affirme dans la déclaration Dignitatis humanee sur la
liberté religieuse. 9

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'Eglise catholique considére dans l'espérance l'engagement cecuménique comme un impératif de la
conscience chrétienne éclairée par la foi et guidée par la charité. Ici encore, on peut appliquer la parole de
saint Paul aux premiers chrétiens de Rome: « L'amour de Dieu a été répandu dans nos cceurs par le Saint-
Esprit »; ainsi « I'espérance ne décoit point » (Rm 5, 5). C'est I'espérance de I'unité des chrétiens qui trouve
sa source divine dans l'unité trinitaire du Pére et du Fils et de I'Esprit Saint.

9. A I'heure de sa Passion, Jésus lui-méme a prié¢ « afin que tous soient un » (Jn 17, 21). L'unite, que le
Seigneur a donnée a son Eglise et dans laquelle il veut que tous soient inclus, n'est pas secondaire, elle est
au centre méme de son ceuvre. Et elle ne représente pas non plus un attribut accessoire de la communauté
de ses disciples. Au contraire, elle appartient a I'étre méme de cette communauté. Dieu veut I'Eglise parce
qu'il veut I'unité et que, dans I'unité, s'exprime toute la profondeur de son agape.

En effet, cette unité donnée par I'Esprit Saint ne consiste pas seulement dans le rassemblement de
personnes qui s'ajoutent I'une a l'autre. C'est une unité constituée par les liens de la profession de foi, des
sacrements et de la communion hiérarchique. 10 Les fidéles sont un parce que, dans I'Esprit, ils sont dans la
communion du Fils et, en lui, dans sa communion avec le Pére: « Notre communion est communion avec le
Pére et avec son Fils Jésus Christ » (1 Jn 1, 3). Pour I'Eglise catholique, la communion des chrétiens n'est
donc pas autre chose que la manifestation en eux de la gréce par laquelle Dieu les fait participer a sa propre
communion, qui est sa vie éternelle. Les paroles du Christ « que tous soient un » sont donc la priére
adressée au Pere pour que son dessein s'accomplisse pleinement, afin de « mettre en pleine lumiere le
contenu du Mystere tenu caché depuis toujours en Dieu, le Créateur de toutes choses » (Ep 3, 9). Croire au
Christ signifie vouloir I'unité; vouloir I'unité signifie vouloir I'Eglise; vouloir I'Eglise signifie vouloir la
communion de grace qui correspond au dessein du Pére de toute éternité. Tel est le sens de la priére du
Christ: « Ut unum sint ».

10. Dans la situation de division actuelle entre les chrétiens et de recherche confiante de la pleine
communion, les fidéles catholiques se sentent profondément interpellés par le Seigneur de I'Eglise. Le
Concile Vatican Il a affermi leur engagement grace a une ecclésiologie lucide et ouverte a toutes les valeurs
ecclésiales présentes chez les autres chrétiens. Les fidéles catholiques abordent la question cecuménique
en esprit de foi.

Le Concile dit que « I'Eglise du Christ est présente dans I'Eglise catholique, gouvernée par le successeur de
Pierre et par les évéques en communion avec lui » et il reconnait en méme temps que, « en dehors de
I'ensemble organique qu'elle forme, on trouve de nombreux éléments de sanctification et de vérité, qui, en
tant que dons propres a I'Eglise du Christ, portent a l'unité catholique ». 11 « Par conséquent, ces
Eglises et ces Communautés séparées elles-mémes, méme si nous croyons qu'elles souffrent de
déficiences, ne sont nullement dépourvues de signification et de valeur dans le mystére du salut. En effet,
I'Esprit du Christ ne refuse pas de se servir d'elles comme de moyens de salut, dont la vertu dérive de la
plénitude méme de grace et de vérité qui a été confiée a I'Eglise catholique ». 12

11. L'Eglise catholique affirme par la que, au cours des deux mille ans de son histoire, elle a été gardée
dans l'unité avec tous les biens dont Dieu veut doter son Eglise, et cela malgré les crises souvent graves qui
l'ont ébranlée, les manques de fidélité de certains de ses ministres et les fautes auxquelles se heurtent
quotidiennement ses membres. L'Eglise catholique sait que, en vertu du soutien qui lui vient de I'Esprit, les
faiblesses, les médiocrités, les péchés et parfois les trahisons de certains de ses fils ne peuvent pas détruire
ce que Dieu a mis en elle selon son dessein de grace. Méme « les portes de I'enfer ne tiendront pas contre
elle » (Mt 16, 18). Cependant, I'Eglise catholique n'oublie pas qu'en son sein beaucoup obscurcissent le
dessein de Dieu. Evoquant la division des chrétiens, le décret sur I'oecuménisme n'ignore pas « la faute des
hommes de l'une et l'autre partie », 13 en reconnaissant que la responsabilité ne peut étre attribuée
uniquement « aux autres ». Par la grace de Dieu, ce qui appartient a la structure de I'Eglise du Christ n'a
pourtant pas été détruit, ni la communion qui demeure avec les autres Eglises et Communautés ecclésiales.

En effet, les éléments de sanctification et de vérité présents dans les autres Communautés chrétiennes, a
des degrés différents dans les unes et les autres, constituent la base objective de la communion qui existe,
méme imparfaitement, entre elles et I'Eglise catholique.

Dans la mesure ou ces éléments se trouvent dans les autres Communautés chrétiennes, il y a une présence
active de l'unique Eglise du Christ en elles. C'est pourquoi le Concile Vatican Il parle d'une communion
réelle, méme si elle est imparfaite. La constitution Lumen gentium souligne que I'Eglise catholique « se sait

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



unie pour plusieurs raisons » 14 avec ces Communautés, par une certaine et réelle union, dans I'Esprit
Saint.

12. La méme constitution a longuement explicité « les éléments de sanctification et de vérité » qui, de
diverses manieres, se trouvent et agissent au-dela des frontiéres visibles de I'Eglise catholique: «
Nombreux sont en effet ceux qui tiennent en honneur la sainte Ecriture en tant que régle de foi et de vie,
manifestent un zéle religieux sincére, croient avec amour en Dieu, Pére tout-puissant, et dans le Christ, Fils
de Dieu et Sauveur, sont marqués du Baptéme qui les unit au Christ, bien plus, reconnaissent et recoivent
d'autres sacrements dans leurs propres Eglises ou Communautés ecclésiales. Plusieurs parmi eux
possedent méme I'épiscopat, célebrent la sainte Eucharistie et favorisent la piété envers la Vierge, Mere de
Dieu. A cela s'ajoutent la communion dans la priére et les autres biens spirituels, bien mieux, en quelque
sorte, une véritable union dans I'Esprit Saint, puisque c'est lui qui, par ses dons et ses graces, opére en eux
aussi par sa puissance sanctifiante et a fortifié certains jusqu'a l'effusion du sang. Ainsi I'Esprit suscite dans
tous les disciples du Christ un désir et une action qui tendent a l'union pacifique de tous en un seul troupeau
sous un seul Pasteur, selon le mode décidé par le Christ ». 15

Au sujet des Eglises orthodoxes, le décret conciliaire sur I'oecuménisme a pu déclarer en particulier que, «
par la célébration de I'Eucharistie du Seigneur en chacune de ces Eglises, I'Eglise de Dieu s'édifie et
s'accroit ». 16 Reconnaitre tout cela répond a une exigence de vérité.

13. Le méme document fait ressortir avec sobriété les implications doctrinales de cette situation. Au sujet
des membres de ces Communautés, il déclare: « Justifiés par la foi dans le Baptéme, ils sont incorporés au
Christ, ont a bon droit I'nonneur de porter le nom de chrétiens et sont reconnus avec raison comme fréres
dans le Christ par les fils de I'Eglise catholique ». 17

Evoquant les nombreux biens présents dans les autres Eglises et Communautés ecclésiales, le décret
ajoute: « Tout cela, provenant du Christ et conduisant a lui, appartient de droit a l'unique Eglise du Christ.
Chez nos fréres séparés s'accomplissent aussi de nombreuses actions sacrées de la religion chrétienne qui,
de diverses maniéres selon les différentes conditions de chacune des Eglises ou Communautés, peuvent
sans nul doute produire effectivement la vie de grace, et il faut dire qu'elles sont aptes a donner accés a la
communion du salut ». 18

Il s'agit 1a de textes cecuméniques de la plus haute importance. En dehors des limites de la communauté
catholique, il n'y pas un vide ecclésial. De nombreux éléments de grande valeur (eximia) qui, dans I'Eglise
catholique, s'intégrent dans la plénitude des moyens de salut et des dons de grace qui font I'Eglise, se
trouvent aussi dans les autres Communautés chrétiennes.

14. Tous ces éléments constituent par eux-mémes un appel a l'unité pour qu'ils trouvent en elle leur
plénitude. Il ne s'agit pas de faire la somme de toutes les richesses disséminées dans les Communautés
chrétiennes, afin de parvenir a une Eglise que Dieu désirerait pour l'avenir. Suivant la grande Tradition
attestée par les Péres d'Orient et d'Occident, I'Eglise catholique croit que, dans I'événement de la Pentecbte,
Dieu a déja manifesté I'Eglise dans sa réalité eschatologique, qu'il préparait « depuis le temps d'Abel le
Juste ». 19 Elle est déja donnée. C'est pourquoi nous sommes déja dans les derniers temps. Les éléments
de cette Eglise déja donnée existent, unis dans toute leur plénitude, dans I'Eglise catholique et, sans cette
plénitude, dans les autres Communautéss, 20 ou certains aspects du mystére chrétien ont parfois été mieux
mis en lumiére. L'cecuménisme vise précisément a faire progresser la communion partielle existant entre les
chrétiens, pour arriver a la pleine communion dans la vérité et la charité.

Renouveau et conversion

15. Passant des principes et du devoir impérieux pour la conscience chrétienne a la mise en ceuvre de la
marche cecuménique vers l'unité, le Concile Vatican Il met surtout en relief la nécessité de la conversion du
ceeur. L'annonce messianique « le temps est accompli et le Royaume de Dieu est tout proche » et I'appel qui
suit « convertissez-vous et croyez a I'Evangile » (Mc 1, 15), par lesquels Jésus inaugure sa mission,
deéfinissent I'élément essentiel qui doit caractériser tout nouveau commencement: le devoir fondamental de
I'évangélisation, a toutes les étapes du chemin salvifique de I'Eglise. Cela concerne particulierement le
processus entrepris par le Concile Vatican Il, qui inscrivit dans le cadre du renouveau le devoir cecuménique

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



d'unir les chrétiens divisés. « Il n'y a pas d'cecuménisme au sens authentique du terme sans conversion
intérieure ». 21

Le Concile appelle a la conversion personnelle autant qu'a la conversion communautaire. L'aspiration de
toute Communauté chrétienne a I'unité va de pair avec sa fidélité a I'Evangile. Quand il s'agit de personnes
qui vivent leur vocation chrétienne, le Concile parle de conversion intérieure, d'un renouveau de I'esprit. 22

Chacun doit donc se convertir plus radicalement a I'Evangile et, sans jamais perdre de vue le dessein de
Dieu, il doit changer son regard. Par I'cecuménisme, la contemplation des « merveilles de Dieu » (mirabilia
Dei) s'est portée sur des champs nouveaux, ou Dieu Trinité suscite I'action de grace: la perception que
I'Esprit agit dans les autres Communautés chrétiennes, la découverte d'exemples de sainteté, I'expérience
des richesses illimitées de la communion des saints, la mise en relation avec des aspects insoupgonnés de
I'engagement chrétien. Corrélativement, la nécessité de la pénitence a été aussi plus largement ressentie:
on prend conscience de certaines exclusions qui blessent la charité fraternelle, de certains refus de
pardonner, d'un certain orgueil, de I'enfermement dans la condamnation des « autres » de maniere non
évangélique, d'un mépris qui découle de présomptions malsaines. Toute la vie des chrétiens est ainsi
marquée par la préoccupation cecumeénique et ils sont appelés a se laisser comme former par elle.

16. Dans I'enseignement du Concile, il y a nettement un lien entre rénovation, conversion et réforme. Il
affirme: « Au cours de son pelerinage, I'Eglise est appelée par le Christ a cette réforme permanente dont elle
a continuellement besoin, en tant qu'institution humaine et terrestre; si donc il est arrivé que certaines
choses aient été observées avec moins de soin, il faut procéder en temps opportun au redressement qui
s'impose ». 23 Aucune Communauté chrétienne ne peut se soustraire a cet appel.

En dialoguant franchement, les Communautés s'aident mutuellement a se considérer ensemble dans la
lumiere de la Tradition apostolique. Cela les améne a se demander si elles expriment vraiment de maniére
fidele tout ce que I'Esprit a transmis par les Apbtres. 24 En ce qui concerne I'Eglise catholique, j'ai rappelé
ces exigences et ces perspectives a plusieurs reprises, par exemple a I'occasion de l'anniversaire du
Baptéme de la Rus' 25 ou lors de la commémoration, apres onze siecles, de I'ceuvre d'évangélisation des
saints Cyrille et Méthode. 26 Plus récemment, le Directoire pour 'application des principes et des normes
sur I'eecumé- nisme, publié avec mon approbation par le Conseil pontifical pour la Promotion de I'Unité des
Chrétiens, les a appliquées dans le domaine pastoral. 27

17. En ce qui concerne les autres chrétiens, les principaux documents de la Commission Foi et Constitution
28 et les déclarations de nombreux dialogues bilatéraux ont déja proposé aux Communautés chrétiennes
des instruments utiles pour discerner ce qui est nécessaire au mouvement cecuménique et a la conversion
qu'il doit susciter. Ces études sont importantes d'un double point de vue: elles montrent les progrés
considérables déja réalisés et elles suscitent I'espérance, parce qu'elles constituent une base sdre pour la
recherche qu'il faut poursuivre et approfondir.

Dans la situation actuelle du peuple chrétien, I'approfondissement de la communion dans une réforme
constante, réalisée a la lumiére de la Tradition apostolique, est sans aucun doute un des traits distinctifs les
plus importants de I'eecuménisme. C'est d'ailleurs aussi une garantie essentielle pour son avenir. Les fidéles
de I'Eglise catholique ne peuvent pas ignorer que I'élan cecuménique du Concile Vatican Il est I'un des
résultats de ce que I'Eglise s'est alors employée a faire pour s'examiner a la lumiére de I'Evangile et de la
grande Tradition. Mon prédécesseur, le Pape Jean XXIlI, I'avait bien compris, lui qui, convoquant le Concile,
refusa de séparer I'aggiornamento de l'ouverture cecuménique. 29 Au terme de ces assises conciliaires, le
Pape Paul VI a consacré la vocation cecuménique du Concile, renouant le dialogue de la charité avec les
Eglises en communion avec le Patriarche de Constantinople et accomplissant avec lui le geste concret et
hautement significatif qui a « rejeté dans l'oubli » — et fait « disparaitre de la mémoire et du sein de I'Eglise
» — les excommunications du passé. Il convient de rappeler que la création d'un organisme spécial pour
',ecuménisme coincide avec la mise en route de la préparation du Concile Vatican Il 30 et que, par
I'entremise de cet organisme, les avis et les appréciations des autres Communautés chrétiennes ont eu leur
place dans les grands débats sur la Révélation, sur I'Eglise, sur la nature de I'cecuménisme et sur la liberté
religieuse.

Importance fondamentale de la doctrine

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



18. En reprenant une idée que le Pape Jean XXIII avait exprimée a I'ouverture du Concile, 31 le décret sur
I'cecuménisme fait figurer la maniére de formuler la doctrine parmi les éléments de la réforme permanente.
32 Dans ce contexte, il ne s'agit pas de modifier le dép6t de la foi, de changer la signification des dogmes,
d'en éliminer des paroles essentielles, d'adapter la vérité aux golts d'une époque ou d'abolir certains articles
du Credo sous le faux prétexte gu'ils ne sont plus compris aujourd'hui. L'unité voulue par Dieu ne peut se
réaliser que dans l'adhésion commune a la totalité du contenu révélé de la foi. En matiére de foi, le
compromis est en contradiction avec Dieu qui est Vérité. Dans le Corps du Christ, lui qui est « le Chemin, la
Veérité et la Vie » (Jn 14, 6), qui pourrait considérer comme Iégitime une réconciliation obtenue au prix de la
vérité? La déclaration conciliaire sur la liberté religieuse Dignitatis humanee reconnait que la recherche de la
vérité appartient a la dignité humaine, « surtout en ce qui concerne Dieu et son Eglise » 33 et I'adhésion a
ses exigences. Un « étre ensemble » qui trahirait la vérité s'opposerait donc a la nature de Dieu, qui offre la
communion avec lui, et a I'exigence de la vérité, qui habite en profondeur tout cceur humain.

19. Toutefois, la doctrine doit étre présentée d'une maniere qui la rende compréhensible a ceux auxquels
Dieu lui-méme la destine. Dans l'encyclique Slavorum apostoli, j'ai rappelé que, pour ce motif méme, Cyrille
et Méthode se sont employés a traduire les notions de la Bible et les concepts de la théologie grecque dans
le contexte d'une pensée et d'expériences historiques trés différentes. lls voulaient que l'unique Parole de
Dieu fOt « rendue ainsi accessible selon les moyens d'expression propres a chaque civilisation ». 34 lls
comprirent donc qu'ils ne pouvaient « imposer aux peuples a qui ils devaient précher ni l'indiscutable
supériorité de la langue grecque et de la culture byzantine, ni les usages et les comportements de la société
plus avancée dans laquelle ils avaient été formés ». 35 lls mettaient en pratique « la parfaite communion
dans l'amour [qui] préserve I'Eglise de toute forme de particularisme et d'exclusivisme ethnique ou de
préjugé racial, comme de toute arrogance nationaliste ». 36 Dans le méme esprit, je n'ai pas hésité a dire
aux aborigénes d'Australie: « Il ne faut pas que vous soyez un peuple divisé en deux parties [...]. Jésus vous
appelle a accepter ses paroles et ses valeurs a l'intérieur de votre propre culture ». 37 Parce que, par
nature, les données de la foi sont destinées a toute I'humanité, elles doivent étre traduites dans toutes les
cultures. En effet, I'élément qui détermine la communion dans la vérité est le sens de la vérité. Son
expression peut avoir des formes multiples. Et la rénovation des formes d'expression devient nécessaire
pour transmettre a 'hnomme d'aujourd’hui le message évangélique dans son sens immuable. 38

« Cette rénovation revét donc une insigne importance cecuménique ». 39 Et il ne s'agit pas seulement de
rénover la maniere d'exprimer la foi, mais aussi la maniere méme de vivre la foi. On pourrait alors se
demander: qui doit faire cela? Le Concile répond clairement a cette question: cela « concerne toute I'Eglise,
tant les fideles que les pasteurs, chacun selon ses capacités propres soit dans la vie chrétienne quotidienne,
soit dans les recherches théologiques et historiques ». 40

20. Tout cela est extrémement important et a une portée fondamentale pour I'action cecuménique. Il en
résulte indubitablement que I'cecuménisme, le mouvement pour l'unité des chrétiens, n'est pas qu'un «
appendice » quelconque qui s'ajoute a l'activité traditionnelle de I'Eglise. Au contraire, il est partie intégrante
de sa vie et de son action, et il doit par conséquent pénétrer tout cet ensemble et étre comme le fruit d'un
arbre qui, sain et luxuriant, grandit jusqu'a ce qu'il atteigne son plein développement.

C'est ainsi que le Pape Jean XXIlI croyait a l'unité de I'Eglise et c'est ainsi qu'il recherchait I'unité de tous les
chrétiens. Parlant des autres chrétiens, de la grande famille chrétienne, il constatait: « Ce qui nous unit est
beaucoup plus fort que ce qui nous divise ». Et, pour sa part, le Concile Vatican Il exhorte: « Que tous les
fideles se souviennent qu'ils feront progresser I'union des chrétiens, bien mieux qu'ils s'y exerceront d'autant
mieux qu'ils s'efforceront de vivre plus purement selon I'Evangile. Plus étroite, en effet, sera leur communion
avec le Peére, le Verbe et I'Esprit Saint, plus ils pourront rendre intime et facile le développement de la
fraternité mutuelle ». 41

La priorité de la priere

21. « Cette conversion du coeur et cette sainteté de vie, en méme temps que les prieres privées et publiques
pour l'unité des chrétiens, sont a regarder comme I'ame de tout le mouvement cecuménique et peuvent étre
a bon droit appelées cecuménisme spirituel ». 42

On avance sur la voie qui conduit a la conversion des cceurs au rythme de I'amour qui se porte vers Dieu et,

en méme temps, vers les fréres: vers tous les fréres, également vers ceux qui ne sont pas en pleine

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



communion avec nous. De I'amour nait le désir de I'unité, méme chez ceux qui en ont toujours ignoré la
nécessité. L'amour est artisan de communion entre les personnes et entre les Communautés. Si nous nous
aimons, nous tendons a approfondir notre communion, a la mener vers sa perfection. L'amour se porte vers
Dieu, source parfaite de communion — l'unité du Pére, du Fils et de I'Esprit Saint —, afin de puiser en lui la
force de susciter la communion entre les personnes et les Communautés, ou de la rétablir entre les
chrétiens encore divisés. L'amour est le courant trés profond qui donne vie et force a la marche vers l'unité.

Cet amour trouve son expression la plus accomplie dans la priere commune. Quand les freres qui ne sont
pas dans une parfaite communion se réunissent pour prier, le Concile Vatican Il définit leur priere comme
I'ame de tout le mouvement cecuménique. Elle est « un moyen trés efficace pour demander la grace de
l'unité », « une expression authentique des liens par lesquels les catholiques demeurent unis avec les freres
séparés ». 43 Méme lorsqu'on ne prie pas formellement pour I'unité des chrétiens, mais a d'autres intentions
comme, par exemple, la paix, la priere devient en soi une expression et une confirmation de I'unité. La priére
commune des chrétiens invite le Christ lui-méme a visiter la communauté de ceux qui l'implorent: « Que
deux ou trois soient réunis en mon nom, je suis la au milieu d'eux » (Mt 18, 20).

22. Lorsqu'on prie ensemble, entre chrétiens, le but de I'unité parait plus proche. La longue histoire des
chrétiens marquée par de multiples fragmentations semble se rebétir, tendant vers la source de son unité
qu'est Jésus Christ. Il est « le méme hier, aujourd'hui et a jamais » (He 13, 8)! Le Christ est réellement
présent dans la communion de la priére; il prie « en nous », « avec nous » et « pour nous ». C'est lui qui
guide notre priere dans I'Esprit Consolateur qu'il a promis et qu'il a donné dés le Cénacle de Jérusalem a
son Eglise, quand il I'a constituée dans son unité originelle.

Sur la route cecuménique de l'unité, la priorité revient certainement a la priere commune, a l'union orante de
ceux qui se rassemblent autour du Christ lui-méme. Si, malgré leurs divisions, les chrétiens savent toujours
plus s'unir dans une priere commune autour du Christ, alors se développera leur conscience des limites de
ce qui les divise en comparaison de ce qui les unit. S'ils se rencontrent toujours plus souvent et plus
assidiment devant le Christ dans la priere, ils pourront prendre courage pour faire face a toute la
douloureuse et humaine réalité des divisions, et ils se retrouveront ensemble dans la communauté de
I'Eglise que le Christ forme sans cesse dans I'Esprit Saint, malgré toutes les faiblesses et malgré les limites
humaines.

23. Enfin, la communion de priere améne a porter un nouveau regard sur I'Eglise et sur le christianisme. On
ne doit pas oublier, en effet, que le Seigneur a demandé au Pere l'unité de ses disciples, afin qu'elle rende
témoignage a sa mission et que le monde puisse croire que le Pére l'avait envoyé (cf. Jn 17, 21). On peut
dire que le mouvement cecuménique s'est mis en marche, en un sens, a partir de I'expérience négative de
ceux qui, annongant l'unique Evangile, se réclamaient chacun de sa propre Eglise ou de sa Communauté
ecclésiale; une telle contradiction ne pouvait pas échapper a ceux qui écoutaient le message de salut et qui
trouvaient la un obstacle a I'accueil de I'annonce évangélique. Cette grave difficulté n'est malheureusement
pas surmontée. Il est vrai que nous ne sommes pas en pleine communion. Et pourtant, malgré nos divisions,
nous sommes en train de parcourir la route de la pleine unité, de l'unité qui caractérisait I'Eglise apostolique
a ses débuts, et que nous recherchons sincérement: guidée par la foi, notre priere commune en est la
preuve. Dans la priére, nous nous réunissons au nom du Christ qui est Un. Il est notre unité.

La priere « cecuménique » est au service de la mission chrétienne et de sa crédibilité. C'est pourquoi elle
doit étre particulierement présente dans la vie de I'Eglise et dans toutes les activités qui ont pour but de
favoriser l'unité des chrétiens. C'est comme si nous devions toujours retourner au Cénacle du Jeudi saint
pour nous réunir, bien que notre présence commune en ce lieu doive attendre encore sa réalisation parfaite,
jusqu'au moment ou, les obstacles opposés a la parfaite communion ecclésiale étant surmontés, tous les
chrétiens se réuniront dans l'unique célébration de I'Eucharistie. 44

24. C'est une joie de constater que les nombreuses rencontres cecuméniques comportent presque toujours
la priere et qu'elle en est méme le sommet. La Semaine de priere pour I'unité des chrétiens, que I'on célébre
en janvier, ou vers la Pentecbte dans certains pays, est devenue une tradition répandue et ferme. Mais en
dehors de cette semaine aussi, les occasions sont nombreuses au cours de I'année ou les chrétiens sont
amenés a prier ensemble. A ce propos, je voudrais rappeler I'expérience particuliere que représente le
pelerinage du Pape parmi les Eglises, dans les différents continents et les divers pays de l'oikoumene
contemporaine. Ce fut le Concile Vatican Il, j'en suis bien conscient, qui orienta le Pape vers cet aspect
particulier de l'exercice de son ministere apostolique. On peut aller plus loin. Le Concile a fait de ce
pelerinage du Pape un devoir bien défini pour remplir son réle d'Evéque de Rome au service de la

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



communion. 45 Mes visites ont presque toujours comporté une rencontre cecuménique et la priere commune
de fréres qui cherchent l'unité dans le Christ et dans son Eglise. Je me rappelle avec une émotion toute
particuliére la priere commune avec le Primat de la Communion anglicane dans la cathédrale de Cantorbéry
le 29 mai 1982, lorsque, dans cet admirable édifice, je reconnaissais un « témoignage éloquent a la fois de
nos longues années d'héritage commun et des tristes années de division qui ont suivi »; 46 je ne puis oublier
non plus celles qui ont eu lieu dans les pays scandinaves et nordiques (1er au 10 juin 1989), dans les
Amériques ou en Afrique, ou la priere au siege du Conseil cecuménique des Eglises (12 juin 1984),
l'organisme qui se donne pour fin d'appeler les Eglises et les Communautés ecclésiales qui en sont
membres a aller vers « le but de l'unité visible en une seule foi et une seule communion eucharistique,
s'exprimant dans le culte et la vie commune en Christ ». 47 Et comment pourrais-je jamais oublier ma
participation a la liturgie eucharistique dans I'Eglise Saint-Georges, au Patriarcat cecuménique (30 novembre
1979), et la célébration dans la Basilique Saint-Pierre, au cours de la visite a Rome de mon vénéré Frere, le
Patriarche Dimitrios ler (6 décembre 1987)? En cette circonstance, a l'autel de la Confession, nous
professions ensemble le Symbole de Nicée-Constantinople, selon le texte original grec. Ces quelques mots
ne suffisent pas a décrire les traits spécifiques de chacune de ces rencontres de priere. En raison des
conditionnements venus du passé qui, de diverses maniéres, pesent sur chacune d'elles, elles ont toutes
une éloquence propre et unique; toutes sont graveées dans la mémoire de I'Eglise que le Paraclet oriente
vers la recherche de l'unité de tous ceux qui croient au Christ.

25. Le Pape ne s'est pas fait seulement pelerin. Au cours de ces années, de nombreux dignes représentants
d'autres Eglises et Communautés ecclésiales m'ont rendu visite a Rome et j'ai pu prier avec eux,
publiquement ou en privé. J'ai déja évoqué la présence du Patriarche cecuménique Dimitrios ler. Je voudrais
rappeler aussi la rencontre de priére qui m'a uni, dans la méme Basilique Saint-Pierre, aux Archevéques
luthériens, primats de Suéde et de Finlande, pour la célébration des vépres, a l'occasion du sixieme
centenaire de la canonisation de sainte Brigitte (5 octobre 1991). C'est la un exemple, parce que la
conscience du devoir de prier pour l'unité est devenue partie intégrante de la vie de I'Eglise. Il n'y a pas
d'événement important et significatif qui ne soit enrichi par la présence mutuelle et par la priére des
chrétiens. Il m'est impossible d'énumérer toutes ces rencontres, et pourtant chacune mériterait d'étre citée.
Vraiment, le Seigneur nous a pris par la main et nous conduit. Ces échanges et ces priéres ont déja écrit
page apres page dans notre « Livre de l'unité », un « Livre » que nous devons toujours feuilleter et relire
pour en retirer des motifs d'inspiration et d'espérance.

26. La priere, la communauté de priere, nous permet toujours de retrouver la vérité évangélique de cette
parole: « Vous n'avez qu'un seul Pére » (Mt 23, 9), ce Pére, Abba, invoqué par le Christ lui-méme, Lui qui
est le Fils unique, de la méme substance. Et aussi: « Vous n'avez qu'un seul maitre, et tous vous étes des
freres » (Mt 23, 8). La priére « cecuménique » dévoile cette dimension fondamentale de la fraternité dans le
Christ, qui est mort pour rassembler les fils de Dieu dispersés, afin que, devenant « fils dans le Fils » (cf. Ep
1, 5), nous reflétions plus pleinement l'insondable réalité de la paternité de Dieu et, en méme temps, la vérité
sur I'humanité de chacun et de tous.

La priére « cecuménique », la priére des fréres et des sceurs exprime tout cela. Parce qu'ils sont divisés, ils
s'unissent dans le Christ avec une espérance d'autant plus forte, en lui confiant I'avenir de leur unité et de
leur communion. A ce propos, on pourrait citer une fois encore opportunément I'enseignement du Concile: «
Quand le Seigneur Jésus prie le Pére pour lui demander que tous soient un ... comme nous, Nnous sommes
un (Jn 17, 21-22), il ouvre des perspectives inaccessibles a la raison humaine, et il suggére qu'il y a une
certaine ressemblance entre I'union des Personnes divines et I'union des fils de Dieu dans la vérité et
l'amour ». 48

La conversion du cceur, condition essentielle de toute recherche authentique de I'unité, nait de la priére qui
l'oriente vers son accomplissement: « C'est a partir du renouveau de I'esprit, du renoncement a soi-méme et
de la libre effusion de la charité que naissent et mirissent les désirs de I'unité. Par conséquent, il nous faut
implorer I'Esprit divin pour lui demander la grace d'une sincére abnégation, celle de I'humilité et de la
bienveillance dans le service, celle d'une générosité fraternelle envers les autres ». 49

27. Prier pour l'unité n'est cependant pas réservé a ceux qui vivent dans un milieu ou les chrétiens sont
divisés. Du dialogue intime et personnel que chacun de nous doit entretenir avec le Seigneur par la priére, la
préoccupation de l'unité ne peut étre exclue. C'est seulement de cette maniére, en effet, qu'elle fera
pleinement et réellement partie de notre vie et des devoirs qui nous reviennent dans I'Eglise. Pour réaffirmer
cette nécessité, j'ai voulu proposer aux fidéles de I'Eglise catholique un modéle qui me parait exemplaire,
celui d'une sceur trappistine, Marie-Gabrielle de I'Unité, que j'ai proclamée bienheureuse le 25 janvier 1983.

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



50 Sceur Marie-Gabrielle, appelée par sa vocation a étre en dehors du monde, a consacré son existence a
la méditation et a la priére centrées sur le chapitre 17 de I'Evangile selon saint Jean et elle a offert sa vie
pour l'unité des chrétiens. Voila ce qui est au centre de toute priére: I'offrande totale et sans réserve de la vie
au Peére, par le Fils, dans I'Esprit Saint. L'exemple de sceur Marie-Gabrielle nous instruit, il nous fait
comprendre qu'il n'y a pas de moments, de situations ou de lieux particuliers pour prier pour l'unité. La priére
du Christ au Pére est un modéle pour tous, toujours et en tout lieu.

Le dialogue cecuménique

28. Si la priere est I'« ame » du renouveau cecumeénique et de l'aspiration a I'unité, tout ce que le Concile
définit comme « dialogue » se fonde sur elle et en recgoit un soutien. Cette définition n'est certes pas sans
lien avec la pensée personnaliste actuelle. La disposition au « dialogue » se situe au niveau de la nature de
la personne et de sa dignité. Du point de vue philosophique, une telle position se rattache a la vérité
chrétienne exprimée par le Concile sur 'homme: en effet, il est la « seule créature sur terre que Dieu a
voulue pour elle-méme »; 'homme ne peut donc « pleinement se trouver que par le don désintéressé de
luiméme ». 51 Le dialogue est un passage obligé sur le chemin a parcourir vers I'accomplissement de
I'hnomme par lui-méme, de l'individu de méme que de toute communauté humaine. Bien que le concept de «
dialogue » semble mettre au premier plan le moment cognitif (dia-logos), tout dialogue comporte de soi une
dimension globale et existentielle. Le sujet humain tout entier y est impliqué; le dialogue entre les
communautés engage de maniére particuliere en chacune d'elles sa qualité de sujet.

Cette vérité du dialogue, si profondément exprimée par le Pape Paul VI dans son encyclique Ecclesiam
suam, 52 a été intégrée également dans la doctrine et la pratique cecuméniques du Concile. Le dialogue ne
se limite pas a un échange d'idées. En quelque maniére, il est toujours un « échange de dons ». 53

29. Pour cette raison, le décret conciliaire sur I'eecuménisme met aussi en relief « tous les efforts pour
éliminer les paroles, les jugements et les actes qui ne correspondent ni en justice ni en vérité a la situation
de nos fréres séparés et qui, a cause de cela, rendent plus difficiles les relations avec eux ». 54 Ce
document aborde la question du point de vue de I'Eglise catholique et il présente les criteres qu'elle doit
appliquer a I'égard des autres chrétiens. En tout cela s'impose aussi la réciprocité. S'en tenir a ces critéres
est un devoir pour chacune des parties qui veulent mener un dialogue et c'est un préalable pour I'entamer. |l
faut passer d'une position d'antagonisme et de conflit a une position ou l'un et l'autre se reconnaissent
mutuellement comme des partenaires. Quand on commence a dialoguer, chacune des parties doit
présupposer une volonté de réconciliation chez son interlocuteur, une volonté d'unité dans la vérité. Pour
réaliser cela, il faut que les manifestations d'hostilité mutuelle disparaissent. C'est ainsi seulement que le
dialogue aidera a surmonter la division et pourra rapprocher de I'unité.

30. On peut affirmer, dans une ardente action de grace a I'Esprit de vérité, que le Concile Vatican Il a été un
moment béni, pendant lequel ont été réunies les conditions essentielles de la participation de I'Eglise
catholique au dialogue cecuménique. Par ailleurs, la présence de nombreux observateurs de différentes
Eglises et Communautés ecclésiales, leur engagement profond dans I'événement conciliaire, les
nombreuses rencontres et les prieres communes que le Concile a rendues possibles, tout cela a contribué a
réaliser concretement les conditions pour dialoguer ensemble. Pendant le Concile, les représentants des
autres Eglises et Communautés chrétiennes ont pu constater la disponibilité au dialogue de I'épiscopat
catholique du monde entier et, en particulier, celle du Siége apostolique.

Les structures locales du dialogue

31. Loin d'étre une prérogative exclusive du Siege apostolique, la responsabilité du dialogue cecuménique,
clairement déclarée depuis le temps du Concile, incombe aussi aux Eglises locales ou particulieres. Des
commissions pour la promotion de I'esprit et de I'action cecuméniques ont été instituées par les Conférences
épiscopales et par les Synodes des Eglises orientales catholiques. Des structures analogues agissent
opportunément au niveau des diocéses. Ces initiatives confirment I'engagement concret et général de
I'Eglise catholique dans l'application des orientations conciliaires sur I'cecuménisme: c'est la un aspect
essentiel du mouvement cecuménique. 55 Le dialogue n'a pas seulement été entrepris, il est devenu une
nécessité explicite, une des priorités de I'Eglise; par suite, la « technique » nécessaire a la conduite du

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



dialogue a été affinée, et cela a favorisé en méme temps l'esprit de dialogue. Il s'agit d'abord ici du dialogue
entre les chrétiens des diverses Eglises ou Communautés, « mené entre experts convenablement informés,
qui permet a chacun d'expliquer plus a fond la doctrine de sa communauté et d'en présenter de fagon claire
les traits caractéristiques ». 56 Mais il convient que I'ensemble des fidéles connaissent la méthode qui
permet le dialogue.

32. Ainsi que I'affirme la Déclaration conciliaire sur la liberté religieuse, « la vérité doit étre cherchée selon la
maniére qui est propre a la personne humaine et a sa nature sociale, a savoir par la voie d'une libre
recherche, par le moyen de I'enseignement ou de I'éducation, de I'échange et du dialogue, grace auxquels
les hommes exposent les uns aux autres la vérité qu'ils ont trouvée, ou qu'ils pensent avoir trouvée, afin de
s'aider mutuellement dans la recherche de la vérité; une fois que la vérité est connue, il faut y adhérer
fermement par un assentiment personnel ». 57

Le dialogue cecuménique a une importance primordiale. « Par ce dialogue, tous acquiérent une
connaissance plus conforme a la vérité et une estime plus juste de la doctrine et de la vie de chacune des
Communautés; ces Communautés en viennent aussi a une collaboration plus large dans toutes les taches
visant le bien commun selon les exigences de toute conscience chrétienne, et se rassemblent pour la priere
commune, la ou c'est permis. Enfin tous examinent leur fidélité a la volonté du Christ au sujet de I'Eglise, et
entreprennent avec empressement, comme il le faut, I'ceuvre de rénovation et de réforme ». 58

Le dialogue comme examen de conscience

33. Dans l'intention du Concile, le dialogue cecuménique a le caractére d'une recherche commune de la
vérité, en particulier en ce qui concerne I'Eglise. En effet, la vérité forme les consciences et oriente leur
action en faveur de l'unité. En méme temps, elle demande que soient confrontées a la priére du Christ pour
l'unité la conscience et les ceuvres des chrétiens, freres séparés. Il y a synergie entre la priere et le dialogue.
Une priere plus profonde et plus lucide permet au dialogue de donner des fruits plus abondants. Si, d'une
part, la priere est la condition du dialogue, d'autre part, elle en devient le fruit, d'une maniére toujours plus
accomplie.

34. Grace au dialogue cecuménique, nous pouvons parler d'une plus grande maturité de notre priére
cecuménique commune les uns pour les autres. Cela est rendu possible dans la mesure ou le dialogue
remplit en méme temps le réle d'un examen de conscience. Comment ne pas se rappeler a ce propos les
paroles de la premiére Lettre de Jean? « Si nous disons: "Nous n'avons pas de péché", nous nous abusons,
la vérité n'est pas en nous. Si nous confessons nos péchés, lui , fidéle et juste, pardonnera nos péchés et
nous purifiera de toute iniquité » (1, 8-9). Jean nous conduit encore plus loin quand il affirme: « Si nous
disons: "Nous n'avons pas péché", nous faisons de lui un menteur, et sa parole n'est pas en nous » (1, 10).
Un appel tout aussi radical a reconnaitre notre condition de pécheurs doit étre également I'un des traits
caractéristiques de I'esprit dans lequel on aborde le dialogue cecuménique. Si celui-ci ne devenait pas un
examen de conscience, en quelque sorte un « dialogue des consciences », pourrions-nous compter sur
l'assurance que nous communique la méme Lettre? « Petits enfants, je vous écris ceci pour que vous ne
péchiez pas. Mais si quelgu'un vient a pécher, nous avons comme avocat aupres du Pere Jésus Christ, le
Juste. C'est lui qui est victime de propitiation pour nos péchés, non seulement pour les nétres, mais aussi
pour ceux du monde entier » (2, 1-2). Tous les péchés du monde ont été portés dans le sacrifice salvifique
du Christ et donc aussi ceux qui ont été commis contre I'unité des chrétiens, les péchés des chrétiens, des
pasteurs non moins que des fidéles. Méme aprés les nombreux péchés qui ont entrainé les divisions
historiques, I'unité des chrétiens est possible, a condition que nous soyons humblement conscients d'avoir
péché contre l'unité et convaincus de la nécessité de notre conversion. Ce ne sont pas seulement les
péchés personnels qui doivent étre remis et surmontés, mais aussi les péchés sociaux, pour ainsi dire les «
structures » mémes du péché, qui ont entrainé et peuvent entrainer la division et la confirmer.

35. Le Concile nous vient en aide une fois encore. On peut dire que tout le décret sur I'eecuménisme est
pénétré par l'esprit de conversion. 59 Dans ce document, le dialogue cecuménique revét un caractére
spécifique; il se transforme en « dialogue de la conversion » et donc, selon l'expression du Pape Paul VI, en
un authentique « dialogue du salut ». 60 Le dialogue ne peut pas se dérouler suivant une démarche
exclusivement horizontale, restant limité a la rencontre, a I'échange des points de vue ou méme des dons
propres a chacune des Communautés. |l tend aussi et surtout a avoir une dimension verticale qui l'oriente
vers celui qui, Rédempteur du monde et Seigneur de [l'histoire, est notre réconciliation. La dimension

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



verticale du dialogue réside dans la reconnaissance commune et réciproque de notre condition d'hommes et
de femmes qui ont péché. Et c'est ce dialogue qui ouvre pour les fréres vivant dans des communautés qui
ne sont pas en pleine communion entre elles I'espace intérieur ou le Christ, source de l'unité de I'Eglise, peut
agir efficacement avec toute la puissance de son Esprit Paraclet.

Le dialogue pour résoudre les divergences

36. Le dialogue est aussi un instrument naturel pour confronter les différents points de vue et surtout pour
examiner les divergences qui font obstacle a la pleine communion des chrétiens entre eux. Le décret sur
';ecuménisme s'applique, en premier lieu, a décrire les dispositions intérieures dans lesquelles les
conversations doctrinales doivent étre abordées: « Dans le dialogue cecuménique, les théologiens
catholiques, attachés a la doctrine de I'Eglise, doivent en outre procéder avec amour de la vérité, charité et
humilité, en menant, ensemble avec les freres séparés, leurs recherches sur les divins mystéres ». 61

L'amour de la vérité est la dimension la plus profonde d'une recherche authentique de la pleine communion
entre les chrétiens. Sans cet amour, il serait impossible d'aborder les difficultés objectives d'ordre
théologique, culturel, psychologique et social que I'on rencontre dans I'examen des divergences. L'esprit de
charité et d’humilité doit étre inséparablement associé a cette dimension intérieure et personnelle: charité
envers l'interlocuteur, humilité devant la vérité que I'on découvre et qui pourrait demander la révision de
certaines affirmations ou de certaines attitudes.

En ce qui concerne I'étude des divergences, le Concile requiert un exposé clair de toute la doctrine. En
méme temps, il demande que, dans I'exposition de la doctrine catholique, la maniére et la méthode ne soient
pas un obstacle au dialogue avec les fréres. 62 Il est certainement possible de témoigner de sa propre foi et
d'en expliquer la doctrine d'une maniére qui soit juste, loyale et compréhensible, tout en tenant compte
simultanément des catégories mentales et de I'expérience historique concréte de l'autre.

Evidemment, la pleine communion devra étre réalisée par I'acceptation de la vérité tout entiére, a laquelle
I'Esprit Saint introduit les disciples du Christ. Il faut donc éviter absolument toute forme de réductionnisme ou
de « concordisme » facile. Les questions sérieuses doivent étre résolues, parce que, si elles ne I'étaient pas,
elles réapparaitraient en d'autres temps, sous la méme forme ou sous un autre visage.

37. Le décret Unitatis redintegratio précise aussi un critére a observer lorsqu'il s'agit pour les catholiques de
présenter et de confronter les doctrines: « lls se souviendront qu'il existe un ordre ou une "hiérarchie" des
vérités de la doctrine catholique, en raison de leur rapport différent avec le fondement de la foi chrétienne.
Ainsi sera frayée la voie qui les incitera tous, dans une émulation fraternelle, & une connaissance plus
profonde et une présentation plus claire des insondables richesses du Christ ». 63

38. Dans le dialogue, on se heurte inévitablement au probléme des différentes formulations par lesquelles
s'exprime la doctrine dans les diverses Eglises et Communautés ecclésiales, ce qui a maintes
conséquences pour la tache de I'oecuménisme.

En premier lieu, devant des formulations doctrinales qui se séparent des formules en usage dans la
communauté a laquelle on appartient, il convient manifestement de discerner si les paroles ne recouvrent
pas un contenu identique, ainsi qu'il a été constaté, par exemple, dans des déclarations communes
récentes, signées par mes Prédécesseurs ou moi-méme et des Patriarches d'Eglises avec lesquelles existait
depuis des siécles un contentieux christologique. En ce qui concerne la formulation des vérités révélées, la
déclaration Mysterium Ecclesice affirme: « Les vérités que I'Eglise entend réellement enseigner par ses
formules dogmatiques sont sans doute distinctes des conceptions changeantes propres a une époque
déterminée; mais il n'est pas exclu qu'elles soient éventuellement formulées, méme par le Magistére, en des
termes qui portent des traces de telles conceptions. Tout considéré, on doit dire que les formules
dogmatiques du Magistere ont été aptes dés le début a communiquer la vérité révélée et que, demeurant
inchangées, elles la communiqueront toujours a ceux qui les interpréteront bien ». 64 A ce sujet, le dialogue
cecuménique, qui incite les parties impliquées a s'interroger, a se comprendre et a s'expliquer mutuellement,
permet des découvertes inattendues. Les polémiques et les controverses intolérantes ont transformé en
affirmations incompatibles ce qui était en fait le résultat de deux regards scrutant la méme réalité, mais de
deux points de vue différents. Il faut trouver aujourd'hui la formule qui, saisissant cette réalité intégralement,
permette de dépasser des lectures partielles et d'éliminer des interprétations erronées.

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'un des avantages de I'cecuménisme est que son entremise aide les Communautés chrétiennes a découvrir
l'insondable richesse de la vérité. La aussi, toute I'ceuvre de I'Esprit dans les « autres » peut contribuer a
I'édification des diverses communautés 65 et, en un sens, a les instruire sur le mystére du Christ.
L'cecuménisme authentique est une grace de vérité.

39. Enfin, le dialogue place les interlocuteurs devant les divergences réelles qui concernent la foi. Il faut
surtout que ces divergences soient abordées dans un esprit sincére de charité fraternelle, de respect des
exigences de sa conscience et de la conscience du prochain, avec une humilité profonde et I'amour de la
vérité. Dans ce domaine, la confrontation a lieu par rapport a deux références essentielles: la sainte Ecriture
et la grande Tradition de I'Eglise. Pour leur part, les catholiques sont aidés par le Magistére toujours vivant
de 'Eglise.

La collaboration pratique

40. Les relations entre les chrétiens ne visent pas seulement la connaissance réciproque, la priere commune
et le dialogue. Elles prévoient et demandent dés maintenant toutes les collaborations pratiques possibles a
divers niveaux, pastoral, culturel, social et aussi dans le témoignage du message de I'Evangile. 66

« La collaboration de tous les chrétiens exprime de fagon vivante I'union qui existe déja entre eux, et fait
paraitre le visage du Christ Serviteur dans une lumiére plus pleine ». 67 Cette collaboration fondée sur la foi
commune est riche de communion fraternelle, mais elle est aussi une épiphanie du Christ lui-méme.

En outre, la collaboration cecuménique est une véritable école d'cecuménisme, c'est une voie dynamique
dans le sens de l'unité. L'unité d'action méne a la pleine unité de la foi: « Par cette collaboration, tous ceux
qui croient au Christ peuvent facilement apprendre comment on peut mieux se connaitre les uns les autres,
s'estimer davantage et préparer la voie a l'unité des chrétiens ». 68

Aux yeux du monde, la collaboration entre les chrétiens coincide avec le témoignage chrétien commun et
elle devient un moyen d'évangélisation au bénéfice des uns et des autres.

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il. LES FRUITS DU DIALOGUE

La fraternité retrouvée

41. Ce qui a éte dit precédemment sur le dia- logue cecumeénique mené depuis la conclusion du Concile
conduit a rendre gréace a I'Esprit de vérité promis par le Christ Seigneur aux Apbétres et a I'Eglise (cf. dn 14,
26). Pour la premiére fois dans Il'histoire, I'action en faveur de l'unité des chrétiens a atteint de telles
proportions et s'est étendue de maniére aussi large. C'est déja un don immense que Dieu a accordé et qui
mérite toute notre gratitude. De la plénitude du Christ, nous recevons « grace pour grace » (Jn 1, 16).
Reconnaitre ce que Dieu nous a déja accordé est la condition qui nous prédispose a recevoir des dons
encore nécessaires, pour porter jusqu'a son achévement I'action cecuménique en faveur de l'unité.

Un regard d'ensemble sur les trente dernieres années fait mieux comprendre de nombreux fruits de la
conversion commune a I'Evangile, dont le mouvement cecuménique a été l'instrument grace a I'Esprit Saint.

42. Par exemple — dans l'esprit méme du Discours sur la Montagne —, les chrétiens d'une confession ne
considérent plus désormais les autres chrétiens comme des ennemis ou des étrangers, mais ils voient en
eux des freres et des sceurs. D'un autre c6té, méme a I'expression freres séparés, l'usage tend a substituer
aujourd'hui des termes plus aptes a évoquer la profondeur de la communion liée au caractere baptismal, que
I'Esprit nourrit malgré les ruptures historiques et canoniques. On parle des « autres chrétiens », des « autres
baptisés », des « chrétiens des autres Communautés ». Le Directoire pour I'application des principes et des
normes sur |'cecuménisme appelle les communautés auxquelles appartiennent ces chrétiens des « Eglises
et Communautés ecclésiales qui ne sont pas en pleine communion avec I'Eglise catholique ». 69 Ce
développement du vocabulaire traduit une évolution notable des mentalités. La conscience de
I'appartenance commune au Christ s'approfondit. Personnellement, jai pu le constater a de multiples
reprises durant les célébrations cecuméniques qui sont parmi les événements les plus importants de mes
voyages apostoliques dans les différentes parties du monde, ou dans les rencontres et dans les célébrations
cecumeéniques qui ont eu lieu @ Rome. La « fraternité universelle » des chrétiens est devenue une ferme
conviction cecuménique. Reléguant dans l'oubli les excommunications du passé, les Communautés, un
temps rivales, s'aident aujourd’hui mutuellement, dans de nombreuses circonstances; parfois on se préte
des édifices du culte; on offre des bourses d'études pour la formation des ministres des Communautés qui
manquent le plus de moyens; on intervient aupres des autorités civiles pour la défense des autres chrétiens
accusés injustement; on démontre l'absence de fondement des calomnies dont certains groupes sont
victimes.

En un mot, les chrétiens se sont convertis a une charité fraternelle qui englobe tous les disciples du Christ.
S'il arrive que, en raison de soulévements politiques violents, une certaine agressivité ou un esprit de
revanche apparaissent dans des situations concretes, les autorités des parties en présence s'attachent
généralement a faire prévaloir la « Loi nouvelle » de I'esprit de charité. Malheureusement, cet esprit n'a pas
pu transformer toutes les situations de conflit sanglant. Dans ces circonstances, il faut que ceux qui sont
engagés dans |'cecuménisme fassent preuve d'un héroisme authentique dans leur décisions.

A ce propos, il convient de réaffirmer que la reconnaissance de la fraternité n'est pas la conséquence d'une
philanthropie libérale ou d'un vague esprit de famille. Elle s'enracine dans la reconnaissance de l'unique
Baptéme et dans I'exigence qui en découle que Dieu soit glorifié dans son ceuvre. Le Directoire pour
I'application des principes et des normes sur I'cecuménisme souhaite une reconnaissance réciproque et
officielle des Baptémes. 70 Cela va bien au-dela d'un geste de courtoisie cecumé- nique et constitue une
affirmation ecclésiologique fondamentale.

On doit opportunément rappeler que le caractere fondamental du Baptéme dans I'ceuvre d'édification de
I'Eglise a été clairement mis en valeur grace aussi au dialogue multilatéral. 71

La solidarité dans le service de 'humanité

43. Il arrive de plus en plus souvent que les responsables des Communautés chrétiennes prennent position
ensemble, au nom du Christ, sur des problémes importants qui touchent la vocation humaine, la liberté, la
justice, la paix, l'avenir du monde. Ce faisant, ils « agissent en commun » pour une des fonctions

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



constitutives de la mission chrétienne: rappeler a la société, d'une maniére qui sache étre réaliste, la volonté
de Dieu, mettant en garde les autorités et les citoyens, afin qu'ils ne s'engagent pas dans la voie qui
conduirait a piétiner les droits humains. Il est clair, et l'expérience le prouve, que dans certaines
circonstances la voix commune des chrétiens a plus d'influence qu'une voix isolée.

Les responsables des Communautés ne sont pas cependant les seuls & s'unir dans cet engagement en
faveur de l'unité. Au nom de leur foi, de nombreux chrétiens de toutes les Communautés participent
ensemble a des projets courageux qui se proposent de changer le monde, en vue de faire triompher le
respect des droits et des besoins de tous, spécialement des pauvres, des humiliés et de ceux qui sont sans
défense. Dans I'encyclique Sollicitudo rei socialis, j'ai pris acte avec joie de cette collaboration, en soulignant
que I'Eglise catholique ne peut pas s'y soustraire. 72 En effet, les chrétiens, qui agissaient autrefois de
maniéere indépendante, sont aujourd’hui engagés ensemble pour servir cette cause, afin que la bienveillance
de Dieu puisse triompher.

La logique est celle de I'Evangile. Aussi, rappelant ce que javais écrit dans ma premiere encyclique,
Redemptor hominis, j'ai eu l'occasion « d'insister sur ce point et d'encourager tout effort en ce sens a tous
les niveaux ou nous nous rencontrons avec nos freres chrétiens » 73 et j'ai remercié Dieu « de ce qu'il a déja
accompli dans et par les autres Eglises et Communautés ecclésiales », comme aussi par I'Eglise catholique.
74 Aujourd'hui, je constate avec satisfaction que le réseau déja ample de collaboration cecuménique s'étend
de plus en plus. Grace a l'influence du Conseil cecuménique des Eglises, un travail important est accompli
en ce domaine.

Convergences en ce qui concerne la Parole de Dieu et le culte divin

44. Les progrés de la conversion cecuménique sont significatifs également dans un autre domaine, celui de
la Parole de Dieu. Je pense avant tout a un événement aussi important pour les divers groupes linguistiques
que la traduction cecuménique de la Bible. Aprés la promulgation par le Concile Vatican Il de la Constitution
Dei Verbum, I'Eglise catholique ne pouvait pas ne pas accueillir avec joie cette réalisation. 75 Ces
traductions, qui sont I'ceuvre de spécialistes, fournissent généralement un fondement s(r pour la priere et
pour l'activité pastorale de tous les disciples du Christ. Ceux qui se rappellent quelle influence les débats
autour de I'Ecriture ont eue sur les divisions, surtout en Occident, peuvent comprendre I'avancée notable
que représentent ces traductions communes.

45. Dans diverses Communautés ecclésiales, au renouveau liturgique accompli dans I'Eglise catholique a
correspondu l'initiative de renouveler leur culte. Certaines d'entre elles, a partir du souhait exprimé au niveau
cecuménique, 76 ont abandonné I'habitude de ne célébrer leur liturgie de la Céne qu'en de rares occasions,
et ont opté pour une célébration dominicale. Par ailleurs, en comparant les cycles des lectures liturgiques de
différentes Communautés chrétiennes occidentales, on constate qu'ils convergent sur I'essentiel. Toujours
au niveau cecumeénique, 77 on a donné un relief tout particulier a la liturgie et aux signes liturgiques (images,
icbnes, vétements, lumiéere, encens, gestes). En outre, dans les instituts de théologie ou I'on forme les futurs
ministres, I'étude de I'histoire et du sens de la liturgie commence a faire partie des programmes, car c'est
une nécessité que I'on est en train de redécouvrir.

Il s'agit de signes de convergence qui touchent a différents aspects de la vie sacramentelle. Certainement, a
cause des divergences dans la foi, il n'est pas encore possible de concélébrer la méme liturgie
eucharistique. Nous aussi, nous avons le désir ardent de célébrer ensemble l'unique Eucharistie du
Seigneur, et ce désir devient déja une louange commune et une méme imploration. Ensemble, nous nous
tournons vers le Pére et nous le faisons toujours plus « d'un seul coeur ». Parfois, la possibilité de pouvoir
enfin sceller cette communion « réelle bien que pas encore pléniere » semble assez proche. Qui aurait pu
seulement I'envisager il y a un siecle?

46. Dans cet esprit, c'est un motif de joie que les ministres catholiques puissent, en des cas particuliers
déterminés, administrer les sacrements de I'Eucharistie, de la pénitence, de I'onction des malades a d'autres
chrétiens qui ne sont pas en pleine communion avec I'Eglise catholique, mais qui désirent ardemment les
recevoir, qui les demandent librement et qui partagent la foi que I'Eglise catholique confesse dans ces
sacrements. Réciproquement, dans des cas déterminés et pour des circonstances particuliéres, les
catholiques peuvent aussi recourir pour ces mémes sacrements aux ministres des Eglises dans lesquelles

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



ils sont valides. Les conditions de cet accueil réciproque ont été établies en forme de normes et leur
observance s'impose pour la promotion de I'cecuménisme. 78

Apprécier les biens présents chez les autres chrétiens

47. Le dialogue ne s'articule pas exclusivement autour de la doctrine, mais il implique la personne tout
entiére: c'est aussi un dialogue d'amour. Le Concile a déclaré: « Il est nécessaire que les catholiques
reconnaissent avec joie et apprécient les valeurs réellement chrétiennes qui proviennent du patrimoine
commun et qui se trouvent chez nos freres séparés. |l est juste et salutaire de reconnaitre les richesses du
Christ et les effets de sa puissance dans la vie d'autres qui portent témoignage au Christ, parfois jusqu'a
I'effusion du sang; car Dieu est toujours admirable et il doit étre admiré dans ses ceuvres ». 79

48. Les relations que les membres de I'Eglise catholique ont établies depuis le Concile avec les autres
chrétiens ont fait découvrir ce que Dieu réalise en ceux qui appartiennent aux autres Eglises et
Communautés ecclésiales. Ce contact direct, a différents niveaux, entre les pasteurs et entre les membres
des Communautés nous a fait prendre conscience du témoignage que les autres chrétiens rendent a Dieu et
au Christ. Il s'est ainsi ouvert un trés large champ pour toute I'expérience cecuménique, qui est en méme
temps le défi qui se pose a notre époque. Le XXe siecle n'est-il pas un temps de grand témoignage, qui va «
jusqu'a l'effusion du sang »? Ce témoignage ne concerne-t-il pas aussi les différentes Eglises et
Communautés ecclésiales, qui tirent leur nom du Christ, crucifié et ressuscité?

Ce témoignage commun de sainteté, comme fidélité a l'unique Seigneur, est un potentiel cecuménique
extraordinairement riche de grace. Le Concile Vatican Il a souligné que les biens présents chez les autres
chrétiens peuvent contribuer a I'édification des catholiques: « Il ne faut pas non plus passer sous silence que
tout ce qui est accompli par la grace du Saint-Esprit dans nos fréres séparés peut contribuer aussi a notre
édification. Rien de ce qui est vraiment chrétien ne s'oppose jamais aux vraies valeurs de la foi, bien au
contraire, tout cela peut toujours permettre de pénétrer plus pleinement le mystére du Christ et de I'Eglise ».
80 Le dialogue cecuménique, comme vrai dialogue du salut, ne manquera pas de stimuler le progres, déja
en soi bien avancé, vers la vraie et pleine communion.

Progression de la communion

49. La progression de la communion est le fruit précieux des relations entre les chrétiens et du dialogue
théologique qu'ils entretiennent. Les relations et le dialogue ont rendu les chrétiens conscients des données
de la foi qu'ils ont en commun. Cela a servi a consolider davantage leur engagement vers la pleine unité. En
tout cela, le Concile Vatican Il reste un stimulant puissant pour le dynamisme et les orientations
cecumeniques.

La Constitution dogmatique Lumen gentium associe la doctrine concernant I'Eglise catholique a la
reconnaissance des éléments salvifigues qui se trouvent dans les autres Eglises et Communautés
ecclésiales. 81 Il ne s'agit pas d'une prise de conscience d'éléments statiques, passivement présents dans
ces Eglises et Communautés. En tant que biens de I'Eglise du Christ, de par leur nature, ils font avancer
vers le rétablissement de l'unité. Il s'ensuit que la recherche de l'unité des chrétiens n'est pas un acte
facultatif ou d'opportunité, mais une exigence qui découle de I'étre méme de la communauté chrétienne.

De la méme maniére, les dialogues théologiques bilatéraux avec les principales Communautés chrétiennes
partent de la reconnaissance du degré de communion déja existant, pour discuter ensuite progressivement
les divergences qui existent avec chacune. Le Seigneur a permis aux chrétiens de notre temps de pouvoir
réduire le contentieux traditionnel.

Le dialogue avec les Eglises d'Orient

50. A ce propos, on doit avant tout constater, avec une particuliere gratitude envers la Providence divine,
que les liens avec les Eglises d'Orient, distendus durant des siécles, se sont resserrés avec le Concile

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vatican Il. Les observateurs de ces Eglises présents au Concile, avec les représentants des Eglises et
Communautés ecclésiales d'Occident, ont manifesté publiquement, dans un moment aussi solennel pour
I'Eglise catholique, la volonté commune de rechercher la communion.

Pour sa part, le Concile a considéré avec objectivité et avec une profonde affection les Eglises d'Orient,
mettant en relief leur ecclésialité et les liens objectifs de communion qui les lient a I'Eglise catholique. Le
décret sur I'cecuménisme déclare: « Par la célébration de I'Eucharistie du Seigneur en chacune de ces
Eglises, I'Eglise de Dieu s'édifie et s'accroit », ajoutant par conséquent que ces Eglises, « tout en étant
séparées, ont de véritables sacrements, et avant tout, en vertu de la succession apostolique, le sacerdoce et
I'Eucharistie, par lesquels elles sont encore unies a nous par des liens trés étroits ». 82

Pour les Eglises d'Orient, on a reconnu la grande tradition liturgique et spirituelle, le caractere spécifique de
leur développement historique, les disciplines suivies par elles depuis les premiers temps et confirmées par
les saints Peres et par les Conciles cecuméniques, la maniére qui leur est propre d'exprimer la doctrine. Tout
ceci avec la conviction que la diversité Iégitime ne s'oppose pas du tout a l'unité de I'Eglise, elle en accroit
méme le prestige et contribue largement a I'achévement de sa mission.

Le Concile cecuménique Vatican Il veut fonder le dialogue sur la communion existante et attire I'attention sur
la riche réalité des Eglises d'Orient: « Le saint Concile exhorte tout le monde, mais surtout ceux qui ont
l'intention de travailler a l'instauration de la pleine communion souhaitée entre les Eglises orientales et
I'Eglise catholique, a bien considérer cette condition particuliere des Eglises d'Orient a leur naissance et
dans leur croissance, ainsi que la nature des relations qui étaient en vigueur entre elles et le Siege romain
avant la séparation, et a se former sur tous ces points un jugement droit ». 83

51. Cette orientation conciliaire a été rendue féconde par les relations de fraternité, qui se sont développées
grace au dialogue de la charité, et par la discussion doctrinale dans le cadre de la Commission mixte
internationale pour le dialogue théologique entre I'Eglise catholique et I'Eglise orthodoxe. Elle a été
également riche de fruits dans les relations avec les anciennes Eglises de I'Orient.

Il s'est agi d'un processus lent et laborieux, qui a été cependant source de grande joie; et il a été aussi
enthousiasmant parce qu'il a permis de retrouver progressivement la fraternité.

La reprise des contacts

52. En ce qui concerne I'Eglise de Rome et le Patriarcat cecuménique de Constantinople, le processus
auquel nous venons de faire référence a été engagé grace a l'ouverture réciproque dont ont fait preuve les
Papes Jean XXIII et Paul VI, d'une part, et le Patriarche cecuménique Athénagoras ler et ses successeurs,
d'autre part. Le changement historique intervenu est manifesté par 'acte ecclésial grace auquel « on a 6té
de la mémoire et du milieu des Eglises » 84 le souvenir des excommunications qui, il y a neuf cents ans, en
1054, étaient devenues le symbole du schisme entre Rome et Constantinople. Cet événement ecclésial de
grande portée cecuménique eut lieu dans les tout derniers jours du Concile, le 7 décembre 1965.
L'assemblée conciliaire se terminait ainsi par un acte solennel qui était en méme temps une purification de la
mémoire historique, un pardon réciproque et un engagement solidaire pour la recherche de la communion.

Ce geste avait été précéde par la rencontre de Paul VI et du Patriarche Athénagoras ler a Jérusalem, en
janvier 1964, au cours du pélerinage du Pape en Terre Sainte. A cette occasion, il put aussi rencontrer le
Patriarche orthodoxe de Jérusalem, Benedictos. Par la suite, le Pape Paul VI put rendre visite au Patriarche
Athénagoras ler au Phanar (Istanbul), le 25 juillet 1967, et, au mois d'octobre de la méme année, le
Patriarche fut accueilli solennellement a Rome. Ces rencontres dans la priere montraient la voie a suivre
pour le rapprochement entre I'Eglise d'Orient et I'Eglise d'Occident et pour le rétablissement de l'unité qui
existait entre elles au cours du premier millénaire.

Aprés la mort du Pape Paul VI et le bref pontificat du Pape Jean-Paul ler, lorsque le ministere d'Evéque de
Rome m'a été confié, j'ai considéré qu'il serait un des premiers devoirs de mon service pontifical de renouer
un contact personnel avec le Patriarche cecuménique Dimitrios ler, qui avait entre-temps succédé au
Patriarche Athénagoras sur le siege de Constantinople. Au cours de ma visite au Phanar le 29 novembre
1979, le Patriarche et moi-méme avons pu décider d'inaugurer le dialogue théologique entre I'Eglise
catholique et toutes les Eglises orthodoxes en communion canonique avec le siege de Constantinople. A ce

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



propos, il semble important d'ajouter qu'a ce moment les préparatifs pour la convocation du futur Concile des
Eglises orthodoxes étaient déja en cours. La recherche de leur harmonie contribue a la vie et a la vitalité de
ces Eglises sceurs, et cela en fonction aussi du réle qu'elles sont appelées a jouer dans le cheminement
vers l'unité. Le Patriarche cecuménique a désiré me rendre la visite que je lui avais faite et, en décembre
1987, j'ai eu la joie de I'accueillir a Rome avec une affection sincere et avec la solennité qui convenait. Dans
ce climat de fraternité ecclésiale, il faut rappeler la coutume, désormais établie depuis plusieurs années,
d'accueillir & Rome, pour la féte des saints Apbtres Pierre et Paul, une délégation du Patriarcat
cecuménique, de méme que d'envoyer au Phanar une délégation du Saint-Siege pour la célébration
solennelle de saint André.

53. Ces contacts réguliers permettent, entre autres, un échange direct d'informations et d'avis en vue d'une
coordination fraternelle. Par ailleurs, notre participation mutuelle a la priere nous redonne I'habitude de vivre
cOte a chte, elle nous incite a accueillir ensemble la volonté du Seigneur pour son Eglise et donc a la mettre
en pratique.

Au long du chemin que nous avons parcouru depuis le Concile Vatican I, il faut mentionner au moins deux
événements particulierement expressifs et de grande importance cecuménique pour les relations entre
I'Orient et I'Occident: en premier lieu, le Jubilé de 1984, proclamé pour célébrer le onzieme centenaire de
I'ceuvre d'évangélisation de Cyrille et Méthode et qui m'a permis de proclamer co-patrons de I'Europe les
deux saints apbtres des Slaves, messagers de la foi. En 1964, pendant le Concile, le Pape Paul VI avait
déja proclamé saint Benoit patron de I'Europe. Associer les deux freres de Thessalonique au grand
fondateur du monachisme occidental revient @ mettre indirectement en relief la double tradition ecclésiale et
culturelle si significative des deux mille ans de christianisme qui ont marqué I'histoire du continent européen.
Il n'est donc pas superflu de rappeler que Cyrille et Méthode venaient des milieux de I'Eglise byzantine de
leur temps, époque pendant laquelle elle était en communion avec Rome. En les proclamant patrons de
I'Europe, avec saint Benoit, je ne désirais pas seulement confirmer la vérité historique sur le christianisme
dans le continent européen, mais suggérer aussi un théme important pour le dialogue entre I'Orient et
I'Occident qui a suscité tant d'espérance dans I'aprés-Concile. Comme chez saint Benoit, I'Europe retrouve
ses racines spirituelles aupres des saints Cyrille et Méthode. Alors que s'achéve le deuxiéme millénaire
depuis la naissance du Christ, ils doivent étre vénérés ensemble, patrons de notre passé et saints auxquels
les Eglises et les nations du continent européen confient leur avenir.

54. L'autre événement qu'il me plait de rappeler est la célébration du millénaire du Baptéme de la Russie
(988-1988). L'Eglise catholique, et tout particulierement le Sieége apostolique, ont voulu prendre part aux
célébrations jubilaires et ont cherché a souligner le fait que le Baptéme donné a saint Vladimir a Kiev a été
un événement central pour I'évangélisation du monde. Les grandes nations slaves d'Europe de I'Est lui
doivent leur foi, de méme que les peuples qui vivent au-dela de I'Oural et jusqu'en Alaska.

C'est dans cette perspective que prend son sens le plus profond une expression que jai plusieurs fois
employée: I'Eglise doit respirer avec ses deux poumons ! Pendant le premier millénaire de I'histoire du
christianisme, cette expression évoque surtout la dualité Byzance-Rome; a partir du Baptéme de la Russie,
sa portée s'élargit; I'évangélisation s'est étendue a une dimension plus vaste, en sorte que cette expression
en vient a désigner I'Eglise tout entiere. Considérant ensuite que cet événement salvifique, survenu sur les
rives du Dniepr, remonte a une époque ou I'Eglise d'Orient et celle d'Occident n'étaient pas divisées, on
comprend clairement que la perspective dans laquelle on doit rechercher la pleine communion est celle de
l'unité dans une légitime diversité. C'est ce que j'ai vigoureusement affirmé dans I'encyclique Slavorum
apostoli 85 consacrée aux saints Cyrille et Méthode, et dans la lettre apostolique Euntes in mundum 86
adressée aux fideles de I'Eglise catholique lors de la célébration du millénaire du Baptéme de la Rus' de
Kiev.

Eglises sceurs

55. Dans sa perspective historique, le décret conciliaire Unitatis redintegratio rappelle I'unité qui fut vécue,
malgré tout, pendant le premier millénaire, et qui, en un sens, fait figure de modele. « Le saint Concile se
plait a rappeler a tous qu'en Orient brillent plusieurs Eglises particulieres ou locales, parmi lesquelles les
Eglises patriarcales occupent la premiéere place et dont un certain nombre ont la gloire d'avoir été fondées
par les Apbtres eux-mémes ». 87 La route de I'Eglise a commencé a Jérusalem le jour de la Pentecéte et
tout son premier développement dans I'oikoumené de cette époque était centré autour de Pierre et des Onze

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(cf. Ac 2, 14). Les structures de I'Eglise en Orient et en Occident se formaient donc a partir de ce patrimoine
apostolique. Son unité, dans les limites du premier millénaire, était maintenue dans ces mémes structures
par les Evéques, successeurs des Apbtres, en communion avec I'Evéque de Rome. Si nous cherchons
aujourd'hui, au terme du deuxiéme millénaire, a rétablir la pleine communion, c'est a l'unité ainsi structurée
que nous devons nous référer.

Le décret sur I',ecuménisme met en valeur un autre aspect caractéristique grace auquel toutes les Eglises
particuliéres demeuraient dans l'unité, c'est-a-dire « le souci attentif de conserver dans une communion de
foi et de charité les relations fraternelles qui doivent étre en honneur entre les Eglises locales, comme entre
des sceurs ». 88

56. Apres le Concile Vatican Il, en se rattachant a cette tradition, l'usage a été rétabli de donner I'appellation
d'" « Eglises sceurs » aux Eglises particuliéres ou locales rassemblées autour de leur Evéque. Ensuite,
I'abrogation des excommunications mutuelles, supprimant un obstacle douloureux d'ordre canonique et
psychologique, a été un pas treés important sur la route vers la pleine communion.

Les structures d'unité qui existaient avant la division sont un patrimoine d'expériences qui oriente notre
cheminement vers le retour a la pleine communion. Evidemment, pendant le deuxiéme millénaire, le
Seigneur n'a pas cessé de donner a son Eglise des fruits abondants de grace et de croissance. Mais
I'éloignement réciproque progressif entre les Eglises d'Occident et d'Orient les a malheureusement
empéchées d'échanger les richesses de leurs dons et de leurs aides. Il convient de fournir un grand effort,
avec la grace de Dieu, pour rétablir entre elles la pleine communion, source de tant de biens pour I'Eglise du
Christ. Cet effort requiert toute notre bonne volonté, une priere humble et une collaboration persévérante
que rien ne doit décourager. Saint Paul nous stimule: « Portez les fardeaux les uns des autres » (Ga 6, 2).
Comme cette exhortation de I'Apbétre nous concerne, et comme elle est d'actualité! L'appellation
traditionnelle d'« Eglises sceurs » devrait nous étre sans cesse présente sur cette route.

57. Ainsi que le souhaitait le Pape Paul VI, notre objectif bien défini est de retrouver ensemble la pleine unité
dans la diversité légitime: « Ce que les Ap6tres ont vu, entendu et nous ont annoncé, Dieu nous a donné de
le recevoir dans la foi. Par le Baptéme, nous sommes un dans le Christ Jésus (Ga 3, 28). En vertu de la
succession apostolique, le sacerdoce et I'Eucharistie nous unissent plus intimement; participant aux dons de
Dieu a son Eglise, nous sommes mis en communion avec le Pére par le Fils dans I'Esprit Saint. En chaque
Eglise locale s'opére ce mystére de I'amour divin et n'est-ce pas la la raison de I'expression traditionnelle et
si belle selon laquelle les Eglises locales aimaient a s'appeler Eglises sceurs (cf. décret Unitatis
redintegratio, n. 14)? Cette vie d'Eglise sceur, nous l'avons vécue durant des siécles, célébrant ensemble les
conciles cecuméniques qui ont défendu le dépbt de la foi contre toute altération. Maintenant, aprés une
longue période de division et d'incompréhension réciproque, le Seigneur nous donne de nous redécouvrir
comme Eglises sceurs, malgré les obstacles qui furent alors dressés entre nous ». 89 Si aujourd'hui, au seuil
du troisiéme millénaire, nous cherchons a rétablir la pleine communion, c'est & la mise en pratique de cette
réalité que nous devons tendre et c'est a cette réalité que nous devons nous référer.

Les liens avec cette glorieuse tradition sont féconds pour I'Eglise. « Les Eglises d'Orient — déclare le
Concile — possedent depuis leur origine un trésor duquel I'Eglise d'Occident a puisé de nombreux éléments
dans les domaines de la liturgie, de la tradition spirituelle et de l'ordre juridique ». 90

De ce « trésor », font également partie « les richesses de ces traditions spirituelles dont le monachisme
surtout est I'expression. C'est la que, depuis les temps glorieux des saints Peéres, a fleuri la spiritualité
monastique qui s'est répandue ensuite dans les pays d'Occident ». 91 Comme j'ai eu I'occasion de le faire
observer récemment dans la lettre apostolique Orientale lumen, les Eglises d'Orient ont vécu avec une
grande générosité I'engagement dont témoigne la vie monastique, « a commencer par I'évangélisation, qui
est le service le plus élevé que le chrétien puisse offrir a son frére, pour se prolonger par de nombreuses
autres formes de service spirituel et matériel. On peut méme dire que le monachisme a été dans l'antiquité
— et également, a plusieurs reprises, au cours des époques qui suivirent — l'instrument privilégié de
I'évangélisation des peuples ». 92

Le Concile ne s'en tient pas a mettre en évidence tout ce qui rend les Eglises d'Orient et d'Occident
semblables entre elles. Conformément a la vérité historique, il n'hésite pas a affirmer: « Il n'est pas étonnant
que certains aspects du mystere révélé soient parfois mieux saisis et mieux mis en lumiére par une partie
que par l'autre, si bien qu'il faut dire que souvent ces formulations théologiques différentes sont davantage

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 20

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



complémentaires qu'opposées entre elles ». 93 L'échange des dons entre les Eglises, dans leur
complémentarité, rend féconde la communion.

58. Partant de la réaffirmation de la communion de foi déja existante, le Concile Vatican Il a tiré des
conséquences pastorales utiles pour la vie concréte des fideles et pour la promotion de I'esprit d'unité. En
raison des liens sacramentels tres étroits existant entre I'Eglise catholique et les Eglises orthodoxes, le
décret Orientalium Ecclesiarum a déclaré que « la pratique pastorale montre qu'on peut et que l'on doit
prendre en considération les différentes situations des personnes prises individuellement, situations dans
lesquelles ni I'unité de I'Eglise n'est I1ésée, ni des périls a éviter ne se présentent, mais dans lesquelles au
contraire la nécessité du salut et le bien spirituel des dmes constituent un besoin urgent. C'est pourquoi
I'Eglise catholique, en raison des circonstances de temps, de lieux et de personnes, a souvent adopté et
adopte un mode d'action plus indulgent, offrant a tous les moyens de salut et le témoignage de la charité
entre chrétiens par la participation aux sacrements et aux autres célébrations et choses sacrées ». 94

Avec l'expérience faite au cours des années de I'aprés-Concile, cette orientation théologique et pastorale a
été reprise par les deux Codes de Droit canonique. 95 Elle a été explicitée du point de vue pastoral par le
Directoire pour I'application des principes et des normes sur I'eecuménisme. 96

En cette matiére si importante et si délicate, il est nécessaire que les pasteurs instruisent les fideles avec
soin, afin qu'ils connaissent clairement les raisons précises de telles participations dans le culte liturgique de
méme que des diverses disciplines existant a ce sujet.

On ne doit jamais perdre de vue la dimension ecclésiologique de la participation aux sacrements, surtout
celle de la sainte Eucharistie.

Les progrés du dialogue

59. Depuis sa création, en 1979, la Commission mixte internationale pour le dialogue théologique entre
I'Eglise catholique et I'Eglise orthodoxe a travaillé avec ardeur, orientant progressivement sa recherche vers
les perspectives qui avaient été choisies d'un commun accord dans le but de rétablir la pleine communion
entre les deux Eglises. Cette communion fondée sur I'unité de la foi, dans la continuité de I'expérience et de
la tradition de I'Eglise ancienne, trouvera son expression pléniére dans la concélébration de la sainte
Eucharistie. D'un esprit constructif et en se fondant sur nos points de convergence, la Commission mixte a
pu faire de substantiels progrés. Comme j'ai eu 'occasion de le déclarer avec mon vénéré Frere, Sa Sainteté
Dimitrios ler, Patriarche cecuménique, elle est parvenue a exprimer « ce que I'Eglise catholique et I'Eglise
orthodoxe peuvent déja professer ensemble comme une foi commune dans le mystére de I'Eglise et le lien
entre la foi et les sacrements ». 97 La Commission a pu constater et affirmer ensuite que, « dans nos
Eglises, la succession apostolique est fondamentale pour la sanctification et I'unité du peuple de Dieu ». 98 Il
s'agit de points de référence importants pour la poursuite du dialogue. Mais il y a plus: ces affirmations
communes constituent le fondement qui rend les catholiques et les orthodoxes capables de donner des
maintenant, en notre temps, un témoignage commun fidéle et cohérent pour I'annonce et la glorification du
nom du Seigneur.

60. Plus récemment, la Commission mixte internationale a fait un pas important en ce qui concerne la
question si délicate de la méthode a suivre pour rechercher la pleine communion entre I'Eglise catholique et
I'Eglise orthodoxe, question qui a souvent été une pierre d'achoppement dans les rapports entre catholiques
et orthodoxes. Elle a jeté les bases doctrinales d'une solution positive du probleme, fondée sur la doctrine
des Eglises sceurs. Dans ce contexte aussi, il est clairement apparu que la méthode a suivre vers la pleine
communion est le dialogue de la vérité, nourri et soutenu par le dialogue de la charité. Le droit reconnu aux
Eglises orientales catholiques de s'organiser et de mener leur apostolat, ainsi que I'engagement effectif de
ces Eglises dans le dialogue de la charité et dans le dialogue théologique, favoriseront non seulement un
vrai respect fraternel entre orthodoxes et catholiques vivant sur le méme territoire, mais aussi leur action
commune pour la recherche de l'unité. 99 Un progrés a été accompli. L'action doit se poursuivre. Dées
maintenant, toutefois, on peut constater que les esprits ont été pacifiés, ce qui rend la recherche plus
féconde.

Au sujet des Eglises orientales en communion avec I'Eglise catholique, le Concile avait exprimé le jugement
suivant: « Rendant graces a Dieu de ce que beaucoup d'Orientaux, fils de I'Eglise catholique vivent déja en

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pleine communion avec leurs fréres qui observent la tradition occidentale, le saint Concile déclare que tout
ce patrimoine spirituel et liturgique, disciplinaire et théologique, dans ses diverses traditions, fait partie de la
pleine catholicité et apostolicité de I'Eglise ». 100 Dans I'esprit du décret sur I'cecuménisme, les Eglises
orientales catholiques sauront certainement participer de maniére positive au dialogue de la charité et au
dialogue théologique, au niveau local comme au niveau universel, contribuant ainsi a la compréhension
réciproque et a une recherche dynamique de la pleine unité. 101

61. Dans cette perspective, I'Eglise catholique ne veut rien d'autre que la pleine communion entre I'Orient et
I'Occident. Elle s'inspire en cela de I'expérience du premier millénaire. Au cours de cette période, en effet, «
le développement de différentes expériences de vie ecclésiale n'empéchait pas qu'a travers des relations
réciproques, les chrétiens aient pu continuer a avoir la certitude de se sentir chez eux dans n'importe quelle
Eglise, parce que de toutes les Eglises s'élevait, dans une admirable variété de langues et d'accents, la
louange de l'unique Pére, par le Christ, dans I'Esprit Saint; toutes étaient réunies pour célébrer I'Eucharistie,
coeur et modele pour la communauté, non seulement en ce qui concerne la spiritualité ou la vie morale, mais
également pour la structure méme de I'Eglise, dans la variété des ministéres et des services, sous la
présidence de I'Evéque, successeur des Apbtres. Les premiers Conciles constituent un témoignage éloquent
de cette unité persistant dans la diversité ». 102 Comment refaire I'unité apres environ un millier d'années?
Voila la grande tache dont I'Eglise catholique doit s'acquitter et qui incombe également a I'Eglise orthodoxe.
A partir de la, on comprend toute I'actualité du dialogue, soutenu par la lumiére et la puissance de I'Esprit
Saint.

Relations avec les Eglises anciennes d'Orient

62. Depuis le Concile Vatican Il, sous des formes et avec une fréquence variées, I'Eglise catholique a
renoué des relations fraternelles avec les Eglises anciennes d'Orient qui ont contesté les formules
dogmatiques des Conciles d'Ephése et de Chalcédoine. Toutes ces Eglises ont envoyé des observateurs
délégués au Concile Vatican IlI; leurs Patriarches nous ont honorés de leur visite et 'lEvéque de Rome a pu
leur parler comme a des fréres qui, aprés une longue période de séparation, se retrouvent dans la joie.

La reprise des relations fraternelles avec les Eglises anciennes d'Orient, témoins de la foi chrétienne dans
des situations souvent hostiles et tragiques, est un signe concret de la maniére dont le Christ nous réunit
malgré les barrieres historiques, politiques, sociales et culturelles. Et c'est précisément au sujet de la
question christologique que nous avons pu déclarer avec les Patriarches de certaines de ces Eglises notre
foi commune en Jésus Christ, vrai Dieu et vrai homme. Le Pape Paul VI, de vénérée mémoire, avait signé
des déclarations qui allaient en ce sens avec Sa Sainteté Shenouda lll, Pape et Patriarche copte orthodoxe,
103 et avec le Patriarche syro-orthodoxe d'Antioche, Sa Sainteté Jacoub lll. 104 J'ai moi-méme pu confirmer
cet accord christologique et en tirer des conséquences pour la poursuite du dialogue avec le Pape
Shenouda 105 et pour la collaboration pastorale avec le Patriarche syrien d'Antioche Mar Ignace Zakka ler
Iwas. 106

Avec le vénérable Patriarche de I'Eglise d'Ethiopie, Abouna Paulos, qui m'a rendu visite a Rome le 11 juin
1993, nous avons souligné la communion profonde qui existe entre nos deux Eglises: « Nous partageons la
méme foi venue des Apbtres, les mémes sacrements et le méme ministére enraciné dans la succession
apostolique. En effet, nous pouvons affirmer aujourd’hui que nous avons la méme foi au Christ, alors que,
pendant longtemps, elle a été entre nous une cause de division ». 107

Plus récemment, le Seigneur m'a donné la grande joie de signer une déclaration christologique commune
avec le Patriarche assyrien de I'Orient, Sa Sainteté Mar Dinkha IV, qui a souhaité pour cela me rendre visite
a Rome au mois de novembre 1994. Tenant compte des différences de formulations théologiques, nous
avons pu ainsi professer ensemble la vraie foi au Christ. 108 Je veux dire la joie que tout cela me donne en
reprenant les paroles mémes de la Vierge: « Mon ame exalte le Seigneur » (Lc 1, 46).

63. A propos des controverses traditionnelles sur la christologie, les contacts cecuméniques ont rendu
possibles des clarifications essentielles, ce qui nous permet de confesser ensemble la foi qui nous est
commune. Encore une fois, on doit constater qu'un acquis de cette importance est assurément le fruit de la
recherche théologique et du dialogue fraternel. Et il y a plus: nous y trouvons un encouragement, car cela
nous montre que la voie parcourue est la bonne et qu'on peut raisonnablement espérer trouver ensemble la
solution des autres questions controversées.

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 22

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Dialogue avec les autres Eglises et Communautés ecclésiales d'Occident

64. Dans le vaste cadre du rétablissement de l'unité entre tous les chrétiens, le décret sur I'oecuménisme
prend également en considération les relations avec les Eglises et les Communautés ecclésiales d'Occident.
Désireux d'instaurer un climat de fraternité chrétienne et de dialogue, le Concile formule ses indications dans
le cadre de deux considérations d'ordre général, I'une, de caractere historique et psychologique, l'autre, de
caractere théologique et doctrinal. D'un cété, ce document souligne: « Les Eglises et communautés
ecclésiales qui, soit a I'époque de la grave crise débutant, en Occident, dés la fin du Moyen Age, soit dans la
suite, furent séparées du Siége apostolique romain, restent cependant unies a I'Eglise catholique par une
affinité et des relations particuliéres en raison de la longue durée de la vie que le peuple chrétien a passée
dans la communion ecclésiastique au cours des siécles antérieurs ». 109 Par ailleurs, on constate avec le
méme réalisme: « |l faut reconnaitre qu'entre ces Eglises et Communautés, d'une part, et I'Eglise catholique,
d'autre part, il existe des différences d'une grande importance non seulement d'ordre historique,
sociologique, psychologique et culturel, mais surtout dans l'interprétation de la vérité révélée ». 110

65. Les racines sont communes et, malgré les différences, ce sont des éléments similaires qui ont orienté en
Occident le développement de I'Eglise catholique et des Eglises et Communautés issues de la Réforme. Par
conséquent, elles possédent une caractéristique occidentale commune. Les « divergences » évoquées plus
haut, malgré leur importance, n'excluent donc pas les influences réciproques ni la complémentarité.

Le mouvement cecuménique a pris son essor dans les Eglises et les Communautés de la Réforme. En
méme temps, dés janvier 1920, le Patriarcat cecuménique avait souhaité que I'on organisat une collaboration
entre les confessions chrétiennes. Ce fait montre que l'incidence de l'arriere-fond culturel n'est pas
déterminante. L'essentiel, en revanche, c'est la question de la foi. La priére du Christ, notre unique Seigneur,
Rédempteur et Maitre, parle a tous de la méme maniére, en Orient comme en Occident. Elle devient un
impératif qui commande d'abandonner les divisions pour rechercher et retrouver l'unité, sous l'influence des
expériences ameres de la division.

66. Le Concile Vatican Il n'a pas l'intention de « décrire » le christianisme postérieur a la Réforme, puisque «
ces Eglises et Communautés ecclésiales se distinguent notablement non seulement de nous, mais aussi
entre elles », et ce « a cause de leur diversité d'origine, de doctrine et de vie spirituelle ». 111 En outre, le
méme décret observe que le mouvement cecuménique et le désir de paix avec I'Eglise catholique « n'ont pas
encore réussi a s'affirmer partout ». 112 Néanmoins, malgré cela, le Concile propose le dialogue.

Le décret conciliaire cherche ensuite a « souligner certains points qui peuvent et doivent servir de fondement
et de stimulant pour ce dialogue ». 113 « Nous avons surtout en vue les chrétiens qui confessent
ouvertement Jésus Christ comme Dieu et Seigneur et unique Médiateur entre Dieu et les hommes, pour la
gloire du Dieu unique, Peére, Fils et Esprit Saint ». 114

Ces fréres montrent beaucoup d'amour et de vénération pour les saintes Ecritures: « Invoquant I'Esprit Saint,
c'est dans les saintes Ecritures ellesmémes qu'ils cherchent Dieu comme celui qui leur parle dans le Christ,
qui a été annoncé par les prophetes et qui est le Verbe de Dieu incarné pour nous. lls y contemplent la vie
du Christ et ce qu'a enseigné et fait le divin Maitre en vue du salut des hommes, et surtout les mystéres de
sa mort et de sa résurrection ; ils affirment I'autorité divine des saints Livres ». 115

Mais, en méme temps, ils pensent « différemment de nous le rapport entre I'ecriture et I'eglise dans laquelle,
selon la foi catholique, le magistére authentique tient une place particuliere pour l'explication et la
proclamation de la Parole de Dieu écrite ». 116 Malgré cela, « les paroles sacrées sont, dans le dialogue lui-
méme, un instrument éminent dans la main puissante de Dieu pour atteindre cette unité que le Sauveur offre
a tous les hommes ». 117

En outre, le sacrement du Baptéme, qui nous est commun, représente « le lien sacramentel de l'unité qui
existe entre tous ceux qui ont été régénérés par lui ». 118 Les implications théologiques, pastorales et
cecuméniques du Baptéme commun sont nombreuses et importantes. Bien qu'il ne constitue en lui-méme «
que le début et le point de départ » , ce sacrement « est ordonné a la profession intégrale de la foi, a la

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 23

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



totale intégration dans I'économie du salut, telle que le Christ I'a voulue, enfin a la compléte insertion dans la
communion eucharistique ». 119

67. Au moment de la Réforme, des divergences doctrinales et historiques ont vu le jour a propos de l'eglise,
des sacrements et du ministere ordonné. Le Concile demande donc que « la doctrine sur la Céne du
Seigneur, sur les autres sacrements et le culte ainsi que sur les ministeres de l'eglise fasse I'objet du
dialogue ». 120

Le décret Unitatis redintegratio releve que les Communautés issues de la Réforme n'ont pas « avec nous la
pleine unité qui dérive du Baptéme » et observe qu'« en raison principalement de I'absence du sacrement de
I'Ordre, elles n'ont pas conservé la substance propre et intégrale du mystére eucharistique », méme si «
dans la sainte Céne elles font mémoire de la mort et de la résurrection du Seigneur, elles professent que la
vie dans la communion au Christ est signifiée par la et elles attendent son avenement glorieux ». 121

68. Le décret n'oublie ni la vie spirituelle ni les conséquences morales: « La vie chrétienne de ces fréres se
nourrit de la foi au Christ, elle est soutenue par la grace du Baptéme et I'écoute de la Parole de Dieu. Elle se
manifeste dans la priére privée, la méditation biblique, la vie de famille chrétienne, le culte de la
communauté rassemblée pour louer Dieu. Du reste, leur culte comporte assez souvent des éléments
remarquables de l'antique liturgie commune ». 122

Par ailleurs, le document conciliaire ne se limite pas a ces aspects spirituels, moraux et culturels, mais il
salue aussi le vif sentiment de justice et la charité véritable pour le prochain qui sont présents chez ces
freres; il n'oublie pas non plus les initiatives qu'ils ont prises pour rendre plus humaines les conditions de la
vie en société et pour rétablir la paix. Tout cela s'est fait avec une volonté sincere d'adhérer a la Parole du
Christ comme source de la vie chrétienne.

Ainsi, le texte fait ressortir une problématique qui, dans le domaine éthique et moral, devient toujours plus
urgente en notre temps: « Parmi les chrétiens, beaucoup ne comprennent pas toujours I'Evangile de la
méme maniere que les catholiques ». 123 En ce vaste domaine, il y a de grandes possibilités de dialogue au
sujet des principes moraux de I'Evangile et de leurs applications.

69. Les souhaits et l'invitation du Concile Vatican Il ont été exaucés et, progressivement, on a vu s'ouvrir le
dialogue théologique bilatéral entre les différentes Eglises et Communautés chrétiennes mondiales
d'Occident.

Par ailleurs, pour le dialogue multilatéral, dés 1964 fut mis en place un processus de constitution d'un «
Groupe mixte de travail » avec le Conseil cecuménique des Eglises et, a partir de 1968, des théologiens
catholiques vinrent siéger, comme membres a part entiére, dans le Département théologique de ce Conseil,
la Commission « Foi et Constitution ».

Le dialogue fut et demeure fécond, riche de promesses. Les themes suggérés par le décret conciliaire
comme matiére de dialogue, ont déja été abordés ou bien le seront a bréve échéance. Dans les différents
dialogues bilatéraux, la réflexion, menée avec une ardeur qui mérite les éloges de toute la communauté
cecumeénique, s'est concentrée sur de nombreuses questions controversées comme le Baptéme,
I'Eucharistie, le Ministere ordonné, la sacramentalité et l'autorité de I'Eglise, la succession apostolique. On a
ainsi esquissé des perspectives inespérées de solution et, en méme temps, on a compris la nécessité de
traiter certains points de maniére plus approfondie.

70. Cette recherche difficile et délicate, qui touche a des problémes de foi et de respect de la conscience de
chacun, a été accompagnée et soutenue par la priere de I'Eglise catholique et des autres Eglises et
Communautés ecclésiales. La priere pour l'unité, si enracinée et diffusée dans le tissu ecclésial, montre que
li'mportance de la question cecuménique n'échappe pas aux chrétiens. La recherche de la pleine unité
requiert un débat sur la foi entre croyants qui se réclament de l'unique Seigneur; c'est pourquoi la priere est
une source de lumiére sur la vérité a accueillir dans sa totalité.

De plus, loin d'étre confinée dans un cercle de spécialistes, la recherche de I'unité concerne tout baptisé
gréce a la priere. Tous, indépendamment de leur réle dans I'Eglise et de leur formation culturelle, peuvent
apporter leur contribution active, de maniére mystérieuse et profonde.

Relations ecclésiales

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 24

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



71. Il faut rendre grace a la Divine Providence pour tous les événements qui témoignent du progrés sur la
voie de la recherche de l'unité. A c6té du dialogue théologique, on mentionnera a bon droit les autres formes
de rencontre, la priere commune et la collaboration pratique. Le Pape Paul VI a donné une forte impulsion a
ce processus, par sa visite au siége du Conseil cecuménique des Eglises a Geneve, le 10 juin 1969, et ses
nombreuses rencontres avec les représentants de différentes Eglises et Communautés ecclésiales. Ces
contacts contribuent efficacement a I'amélioration de la connaissance réciproque et a la croissance de la
fraternité chrétienne.

Au cours de son bref pontificat, le Pape Jean-Paul ler exprima sa volonté de poursuivre le chemin. 124 Le
Seigneur m'a donné d'ceuvrer dans cette direction. Outre d'importantes rencontres cecuméniques a Rome,
une partie notable de mes visites pastorales est systématiquement consacrée au témoignage en faveur de
l'unité des chrétiens. Certains de mes voyages montrent méme une « priorité » cecuménique, surtout dans
les pays ou les communautés catholiques constituent une minorité par rapport aux Confessions issues de la
Réforme ou dans les pays ou ces derniéres représentent une part considérable des fidéles du Christ.

72. Cela vaut surtout pour les pays européens, ou sont nées ces divisions, et pour I'Amérique du Nord. Sur
ce point, sans vouloir déprécier les autres visites, il faut accorder une attention particuliere aux visites qui,
sur le continent européen, m'ont conduit par deux fois en Allemagne, en novembre 1980 et en avril-mai
1987; la visite dans le Royaume Uni (Angleterre, Ecosse et Pays de Galles) en mai-juin 1982; en Suisse, en
juin 1984; dans les pays scandinaves et nordiques (Finlande, Suéde, Norvege, Danemark et Islande) ou je
me suis rendu en juin 1989. Dans la joie, dans un respect mutuel, dans la solidarité chrétienne et dans la
priére, j'ai rencontré d'innombrables fréres, tous engagés dans la recherche de la fidélité a I'Evangile. Cette
constatation fut pour moi une grande source d'encouragement. Nous avons fait I'expérience de la présence
du Seigneur au milieu de nous.

Je voudrais a ce sujet rappeler une attitude dictée par la charité fraternelle et empreinte d'une foi
profondément lucide que j'ai vécue de maniére particulierement intense. Je pense ici aux célébrations
eucharistiques que j'ai présidées en Finlande et en Suéde au cours de mon voyage dans les pays nordiques
et scandinaves. Au moment de la communion, les Evéques luthériens se sont présentés devant le célébrant.
lls ont voulu montrer par un geste décidé en commun leur désir de parvenir au moment ou nous pourrions,
catholiques et luthériens, partager la méme Eucharistie et ils ont voulu recevoir la bénédiction du célébrant.
C'est avec amour que je les ai bénis. Le méme geste, si riche de signification, a été refait a Rome, pendant
la messe que j'ai présidée Place Farnése a I'occasion du sixieme centenaire de la canonisation de sainte
Brigitte, le 6 octobre 1991.

J'ai pu reconnaitre des sentiments analogues au-dela de l'océan, au Canada, en septembre 1984, et
spécialement en septembre 1987 aux Etats-Unis ou I'on percoit une grande ouverture cecuménique. C'est le
cas, par exemple, de la rencontre cecuménique du 11 septembre 1987 & Columbia, en Caroline du Sud. En
soi, il est important que ces rencontres entre les fréres venus de la Réforme et le Pape aient lieu
régulierement. Je leur en suis trés reconnaissant, parce qu'ils m'ont re¢cu avec une grande cordialité, qu'il
s'agisse des responsables des différentes Communautés ou des Communautés dans leur ensemble. De ce
point de vue, je trouve significative la célébration cecuménique de la Parole qui s'est déroulée a Columbia et
qui avait pour theme la famille.

73. C'est encore un motif de grande joie que de constater a quel point, en période postconciliaire et dans
chacune des Eglises locales, il y a, en faveur de l'unité des chrétiens, abondance d'initiatives et d'actions qui
impliquent les Confé- rences épiscopales, les dioceses et les communautés paroissiales, de méme que
divers cercles et mouvements ecclésiaux.

Collaborations réalisées

74. « Ce n'est pas en me disant Seigneur, Seigneur, qu'on entrera dans le Royaume des cieux, mais c'est
en faisant la volonté de mon Peére qui est dans les cieux » (Mt 7, 21). La cohérence et I'honnéteté des
intentions et des affirmations de principe se vérifient quand on les applique a la vie concréte. Le décret du
Concile sur I'cecuménisme fait remarquer que, chez les autres chrétiens, « la foi au Christ produit ses fruits
dans la louange et I'action de graces pour les bienfaits recus de Dieu; s'y ajoutent un sens trés vif de la
justice et une charité sincere envers le prochain ». 125

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 25

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Ces remarques a peine esquissées sont un terrain fécond non seulement pour le dialogue, mais aussi pour
une collaboration active: la « foi agissante a méme suscité de nombreuses institutions destinées a soulager

la misére spirituelle et cor- porelle, a promouvoir I'éducation des jeunes, a rendre plus humaines les
conditions de vie sociale, a affermir partout la paix ». 126

La vie sociale et culturelle offre un large champ a la collaboration cecuménique. Les chrétiens se retrouvent
toujours plus souvent pour défendre la dignité humaine, pour promouvoir le bien de la paix, I'application de
I'Evangile dans le domaine social, pour rendre présent I'esprit chrétien dans les sciences et dans les arts. lls
se retrouvent toujours plus quand il s'agit de venir en aide aux malheureux et de porter remede aux miséres
de notre temps, la faim, les catastrophes naturelles, I'injustice sociale.

75. Cette coopération, qui s'inspire de I'Evangile lui-méme, n'est jamais, pour les chrétiens, une simple
action humanitaire. Elle tire sa raison d'étre de la parole du Seigneur: « J'avais faim et vous m'avez donné a
manger » (Mt 25, 35). Comme je I'ai déja souligné, la coopération de tous les chrétiens manifeste clairement
le degré de communion qui existe déja entre eux. 127

Aux yeux du monde, l'action conjuguée des chrétiens dans la société revét alors la valeur transparente d'un
témoignage chrétien rendu en commun au nom du Seigneur. Elle a également les dimensions d'une
annonce, parce qu'elle révéele le visage du Christ.

La persistance de divergences doctrinales limite la collaboration et influe de maniére négative sur elle. La
communion de foi qui existe déja entre les chrétiens offre une base solide non seulement a leur action
conjointe dans le domaine social, mais aussi dans le domaine religieux.

Cette coopération facilitera la recherche de I'unité. Le décret sur I'cecuménisme faisait remarquer que, grace
a elle, « ceux qui croient au Christ peuvent facilement apprendre comment on peut mieux se connaitre les
uns les autres, s'estimer davantage et préparer la voie a l'unité des chrétiens ». 128

76. Comment ne pas rappeler, dans ce contexte, l'intérét cecuménique pour la paix qui s'exprime dans la
priere et dans l'action, avec une participation croissante des chrétiens et une motivation théologique de plus
en plus profonde? Il ne saurait en étre autrement. Ne croyons-nous pas en Jésus Christ, Prince de la Paix?
Les chrétiens sont toujours plus unis pour refuser la violence, toute forme de violence, depuis les guerres
jusqu'a l'injustice sociale.

Nous sommes appelés a un engagement toujours plus actif, pour qu'il apparaisse encore plus clairement
que les motivations religieuses ne sont pas la véritable cause des conflits en cours, méme si,
malheureusement, le risque d'exploitation a des fins politiques et polémiques n'a pas été conjuré.

En 1986, a Assise, durant la Journée mondiale de priére pour la paix, les chrétiens des différentes Eglises et
Communautés ecclésiales ont invoqué d'une méme voix le Seigneur de I'histoire pour la paix dans le monde.
En ce jour, de maniere distincte mais paralléle, les juifs et les représentants des religions non chrétiennes
ont prié pour la paix, dans une union de sentiments qui a fait vibrer les cordes les plus sensibles de I'esprit
humain. Je ne voudrais pas oublier la Journée de priére pour la paix en Europe et spécialement dans les
Balkans, qui m'a ramené en pélerinage dans la cité de saint Frangois les 9 et 10 janvier 1993, ni la Messe
pour la paix dans les Balkans et en particulier en Bosnie-Herzégovine, que j'ai présidée le 23 janvier 1994 en
la Basilique Saint-Pierre, dans le cadre de la Semaine de priére pour I'unité des chrétiens.

Quand notre regard parcourt le monde, la joie remplit notre cceur. Nous constatons en effet que les chrétiens
se sentent toujours plus interpellés par la question de la paix. lls la considérent comme liée de prés a
I'annonce de I'Evangile et a 'avénement du Régne de Dieu.

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 26

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



lll. QUANTA EST NOBIS VIA?

Poursuivre et intensifier le dialogue

77. Nous pouvons nous demander maintenant quelle distance nous sépare encore du jour béni ou, parvenus
a la pleine unité dans la foi, nous pourrons concélébrer dans la concorde la sainte Eucharistie du Seigneur.
Les progres déja accomplis dans notre connaissance mutuelle et les convergences doctrinales atteintes ont
pour conséquence un approfondissement affectif et effectif de la communion; mais ils ne peuvent satisfaire
la conscience des chrétiens qui confessent I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique. Le but ultime du
mouvement cecuménique est le rétablissement de la pleine unité visible de tous les baptisés.

Par rapport a cet objectif, tous les résultats obtenus jusqu'ici ne sont qu'une étape, il est vrai prometteuse et
positive.

78. Dans le mouvement cecuménique, I'Eglise catholique n'est pas seule, avec les Eglises orthodoxes, a
posséder cette conception exigeante de I'unité voulue par Dieu. La tendance a viser cette unité s'exprime
aussi chez d'autres. 129

L'cecuménisme suppose que les Communautés chrétiennes s'aident mutuellement a rendre vraiment
présents en elles tout le contenu et toutes les exigences de « I'héritage transmis par les Apotres ». 130 Sans
cela, la pleine communion ne sera jamais possible. Le soutien mutuel dans la recherche de la vérité est une
forme supréme de la charité évangélique.

La recherche de I'unité s'est exprimée dans les différents documents des nombreuses commissions mixtes
internationales de dialogue. Dans ces textes, il est question du Baptéme, de I'Eucharistie, du Ministére et de
l'autorité, a partir d'une certaine unité fondamentale de doctrine.

De cette unité fondamentale, mais partielle, il faut maintenant passer a une unité visible, nécessaire et
suffisante, qui s'inscrive dans la réalité concréte, afin que les Eglises réalisent véritablement le signe de la
pleine communion dans I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique qui s'exprimera dans la concélébration
eucharistique.

La route vers l'unité visible nécessaire et suffisante, dans la communion de l'unique Eglise voulue par le
Christ, demande encore un travail patient et courageux. Ce faisant, il convient de ne pas imposer d'autres
obligations que celles qui sont indispensables (cf. Ac 15, 28).

79. Dés maintenant, il est possible de discerner les themes a approfondir pour parvenir a un vrai consensus
dans la foi: 1) les relations entre la sainte Ecriture, autorité supréme en matiere de foi, et la sainte Tradition,
interprétation indispensable de la Parole de Dieu; 2) I'Eucharistie, sacrement du Corps et du Sang du Christ,
offrande de louange au Pére, mémorial sacrificiel et présence réelle du Christ, effusion sanctificatrice de
I'Esprit Saint; 3) I'ordination, comme sacrement, au triple ministere de I'épiscopat, du presbytérat et du
diaconat; 4) le Magistere de I'Eglise, confié au Pape et aux Evéques en communion avec lui, compris
comme responsabilité et autorité au nom du Christ pour I'enseignement et la sauvegarde de la foi; 5) la
Vierge Marie, Mére de Dieu et Icone de I'Eglise, Meére spirituelle qui intercéde pour les disciples du Christ et
pour toute I'hnumanité.

Dans ce courageux cheminement vers l'unité, la lucidité et la prudence de la foi nous imposent d'éviter le
faux irénisme et l'indifférence aux normes de I'Eglise. 131 Inversement, la méme lucidité et la méme
prudence nous recommandent d'écarter de nous la tiédeur dans I'engagement pour l'unité et plus encore
l'opposition précongue ou le pessimisme qui tend & tout voir négativement.

Garder une conception de l'unité qui tienne compte de toutes les exigences de la vérité révélée, cela ne
signifie pas que I'on mette un frein au mouvement cecuménique. 132 Au contraire, cela veut dire qu'on lui
évite de s'accommoder de semblants de solutions qui n'aboutiraient a rien de stable ou de solide. 133
L'exigence de la vérité doit aller jusqu'au bout. N'est-ce pas la loi de I'Evangile?

Réception des résultats obtenus

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 27

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



80. Tandis que se poursuit le dialogue sur des themes nouveaux ou qu'il se développe a un niveau plus
profond, nous avons une tache nouvelle a accomplir, celle de recevoir les résultats obtenus jusqu'ici. lls ne
peuvent en rester aux affirmations des commissions bilatérales, mais ils doivent devenir un patrimoine
commun. Pour parvenir a cela et pour renforcer ainsi les liens de communion, il faut un sérieux examen qui
doit impliquer le peuple de Dieu dans son ensemble, de diverses maniéres et en fonction des différentes
compétences. En effet, il s'agit de questions qui touchent souvent & la foi et qui demandent un consensus
universel, depuis les Evéques jusqu'aux fideles laics, tous ayant recu 'onction de I'Esprit Saint. 134 C'est le
méme Esprit qui assiste le Magistére et qui suscite le sensus fidei.

En vue de la réception des résultats du dialogue, il faut donc conduire un processus critique ample et précis
pour les analyser et en vérifier rigoureusement la cohérence avec la Tradition de foi recue des Apbétres et
vécue dans la communauté des croyants rassemblée autour de son Evéque, pasteur légitime.

81. Ce processus, qui devra étre mené avec prudence et dans une attitude de foi, sera assisté par I'Esprit
Saint. Pour gqu'il donne des résultats favorables, il est nécessaire que ses conclusions soient diffusées de la
maniére qui convient par des personnes compétentes. Les contributions que sont appelés a apporter les
théologiens et les facultés de théologie, mettant en ceuvre leurs charismes dans I'Eglise, ont pour cela une
grande importance. Il est clair, en outre, que les commissions ocecuméniques ont un rble et une
responsabilité particuliers a ce sujet.

Tout le processus est suivi et soutenu par les Evéques et par le Saint-Siege. La responsabilité d'exprimer le
jugement définitif revient a I'autorité enseignante.

En tout cela, il sera trés utile d'un point de vue méthodologique de s'en tenir a la distinction entre le dépét de
la foi et la formulation dans laquelle il est exprimé, ainsi que le recommandait le Pape Jean XXIIl dans le
discours prononceé a I'ouverture du Concile Vatican Il. 135

Continuer I'cecuménisme spirituel et rendre un témoignage de sainteté

82. On comprend que la gravité de l'engagement cecuménique interpelle les fidéles catholiques en
profondeur. L'Esprit les invite & un sérieux examen de conscience. L'Eglise catholique doit entrer dans ce
qu'on pourrait appeler le « dialogue de la conversion », ou se situe le fondement spirituel du dialogue
cecuménique. Dans ce dialogue, conduit en présence de Dieu, chacun doit rechercher ses propres torts,
confesser ses fautes et se remettre dans les mains de Celui qui est I'Intercesseur auprés du Pére, Jésus
Christ.

Assurément, la force nécessaire pour mener a bonne fin le long et difficile pélerinage cecuménique se trouve
dans cette relation de conversion a la volonté du Pére et, en méme temps, de pénitence et de confiance
absolue en la puissance réconciliatrice de la vérité qui est le Christ. Le « dialogue de la conversion » de
toutes les communautés avec le Peére, sans indulgence pour ellesmémes, est la base de relations
fraternelles bien différentes d'une entente cordiale ou d'une convivialité tout extérieure. Les liens de la
koinbnia fraternelle se nouent devant Dieu et dans le Christ Jésus.

Seul le fait de se mettre en présence de Dieu peut donner une base solide a la conversion des chrétiens et a
la réforme constante de I'Eglise en tant qu'institution également humaine et terrestre; 136 ainsi seront
remplies les conditions préa- lables a toute action cecuménique. L'un des éléments essentiels du dialogue
cecuménique est l'effort accompli pour amener les Communautés chrétiennes dans I'espace spirituel tout
intérieur ou le Christ, par la puissance de I'Esprit, leur suggeére, a toutes sans exception, de s'examiner
devant le Pere et de se demander si elles ont été fidéles a son dessein sur I'Eglise.

83. J'ai parlé de la volonté du Pére, de I'espace spirituel ou toute communauté écoute I'appel a dépasser les
obstacles a Il'unité. En réalité, toutes les Communautés chrétiennes savent qu'une telle exigence, un tel
dépassement, par la force que donne I'Esprit, ne sont pas hors de leur portée. De fait, elles ont toutes des
martyrs de la foi chrétienne. 137 Malgré le drame de la division, ces freres ont gardé en eux-mémes un
attachement si radical et si absolu au Christ et au Pére qu'ils ont pu aller jusqu'a I'effusion du sang. Mais
n'est-ce pas ce méme attachement qui intervient dans ce que j'ai appelé le « dialogue de la conversion »?

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



N'est-ce pas ce dialogue qui montre la nécessité d'aller jusqu'au bout de I'expérience de la vérité pour la
pleine communion?

84. Selon un point de vue théocentrique, nous avons déja, nous chrétiens, un Martyrologe commun. ||
comprend aussi les martyrs de notre siécle, plus nombreux qu'on ne pourrait le penser, et il montre, en
profondeur, que Dieu entretient chez les baptisés la communion dans l'exigence supréme de la foi,
manifestée par le sacrifice de la vie. 138 Si I'on peut mourir pour la foi, cela prouve que 'on peut arriver au
but lorsqu'il s'agit d'autres formes de la méme exigence. J'ai déja constaté, avec joie, que la communion est
maintenue, imparfaite mais réelle, et qu'elle grandit a divers niveaux de la vie ecclésiale. J'estime qu'elle est
déja parfaite en ce que nous considérons tous comme le sommet de la vie de grace, la martyria jusqu'a la
mort, la communion la plus vraie avec le Christ qui répand son sang et qui, dans ce sacrifice, rend proches
ceux qui jadis étaient loin (cf. Ep 2, 13).

Si, pour toutes les Communautés chrétiennes, les martyrs sont la preuve de la puissance de la grace, ils ne
sont toutefois pas les seuls a témoigner de cette puissance. Bien que de maniére invisible, la communion
encore imparfaite de nos communautés est en vérité solidement soudée par la pleine communion des
saints, c'est-a-dire de ceux qui, au terme d'une existence fidele a la grace, sont dans la communion du Christ
glorieux. Ces saints proviennent de toutes les Eglises et Communautés ecclésiales qui leur ont ouvert
I'entrée dans la communion du salut.

Lorsqu'on parle d'un patrimoine commun, on doit y inclure non seulement les institutions, les rites, les
moyens de salut, les traditions que toutes les Communautés ont conservés et par lesquels elles ont été
formées, mais en premier lieu et avant tout cette réalité de la sainteté. 139

Grace au rayonnement du « patrimoine des saints » appartenant a toutes les Communautés, le « dialogue
de la conversion » a l'unité pleine et visible apparait alors sous la lumiére de l'espérance. La présence
universelle des saints donne, en effet, la preuve de la transcendance de la puissance de I'Esprit. Elle est
signe et preuve de la victoire de Dieu sur les forces du mal qui divisent I'humanité. Comme le chantent les
liturgies, « en couronnant les mérites, Dieu couronne ses propres dons ». 140

Quand il y a une volonté sincére de suivre le Christ, I'Esprit sait souvent répandre sa grace par des voies
différentes des voies courantes. L'expérience cecuménique nous a permis de mieux le comprendre. Si, dans
I'espace spirituel intérieur que j'ai décrit, les Communautés savent réellement « se convertir » a la recherche
de la communion pleine et visible, Dieu fera pour elles ce qu'il a déja fait pour leurs saints. Il saura dépasser
les obstacles hérités du passé et les conduira, sur ses chemins, 1a ou il veut, a la koindnia visible qui est en
méme temps louange de sa gloire et service rendu a son dessein de salut.

85. Parce que, dans sa miséricorde infinie, Dieu peut toujours tirer du bien méme des situations qui
contredisent son dessein, nous pouvons découvrir que I'Esprit a fait en sorte que les oppositions servent,
dans certaines circonstances, a clarifier divers aspects de la vocation chrétienne, ainsi qu'il advient dans la
vie des saints. Malgré les séparations, qui sont un mal dont nous devons guérir, une sorte de communication
de la richesse de la grace s'est tout de méme réalisée et elle est destinée a embellir la koinénia. La grace de
Dieu sera en tous ceux qui, suivant I'exemple des saints, s'emploient a en suivre les exigences. Et nous,
comment pouvons-nous hésiter a nous convertir a ces attentes du Pére? Il est avec nous.

Contribution de I'Eglise catholique a la recherche de I'unité des chrétiens

86. La constitution Lumen gentium, dans une de ses affirmations fondamentales que reprend le décret
Unitatis redintegratio, 141 écrit que l'unique Eglise du Christ est présente dans I'Eglise catholique. 142 Le
décret sur I'cecuménisme souligne la présence en elle de la plénitude (plenitudo) des moyens de salut. 143
La pleine unité se réalisera lorsque tous participeront a la plénitude des moyens du salut que le Christ a
confiés a son Eglise.

87. Sur la route qui conduit a la pleine unité, le dialogue cecuménique s'efforce de susciter un soutien
fraternel mutuel par lequel les Communautés s'attachent a échanger ce dont chacune a besoin pour grandir
selon le dessein de Dieu vers la plénitude définitive (cf. Ep 4, 11-13). J'ai dit que, en tant qu'Eglise
catholique, nous avons conscience d'avoir regu beaucoup du témoignage, des recherches et méme de la
maniére dont ont été soulignés et vécus par les autres Eglises et Communautés ecclésiales certains biens

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 29

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



communs aux chrétiens. Parmi les progrés accomplis pendant les trente dernieres années, il faut mettre en
bonne place cette influence fraternelle réciproque. Au point ou nous sommes parvenus, 144 ce dynamisme
d'enrichissement mutuel doit étre sérieusement pris en considération. Fondé sur la communion qui existe
déja grace aux éléments ecclésiaux présents dans les Communautés chrétiennes, il ne manquera pas
d'entrainer vers la communion pleine et visible, objectif désiré du cheminement que nous faisons. C'est la
forme cecuménique de la loi évangélique du partage. Cela m'invite a répéter: « Il faut avoir en tout le souci
de rencontrer ce que légitimement nos autres fréres chrétiens désirent et attendent de nous, en connaissant
leur maniére de penser et leurs sensibilités. Il faut que les dons de chacun se développent pour I'utilité et
l'avantage de tous ». 145

Le ministére d'unité de I'Evéque de Rome

88. Parmi toutes les Eglises et Communautés ecclésiales, I'Eglise catholique a conscience d'avoir conservé
le ministére du successeur de I'Apbtre Pierre, I'Evéque de Rome, que Dieu a institué comme « le principe et
le fondement permanents et visibles de l'unité » 146 et que I'Esprit assiste afin que tous les autres
bénéficient de ce bien essentiel. Suivant la belle expression du Pape Grégoire le Grand, mon ministére est
celui de servus servorum Dei. Cette définition est la meilleure protection contre le risque de séparer I'autorité
(et en particulier la primauté) du ministére, ce qui serait en contradiction avec le sens de l'autorité selon
I'Evangile: « Je suis au milieu de vous comme celui qui sert » (Lc 22, 27), dit notre Seigneur Jésus Christ,
Chef de I'Eglise. D'autre part, comme jai eu l'occasion de le déclarer lors de l'importante rencontre au
Conseil cecuménique des Eglises a Genéve, le 12 juin 1984, la conviction qu'a I'Eglise catholique d'avoir
conservé, fidele a la tradition apostolique et a la foi des Péres, le signe visible et le garant de I'unité dans le
ministere de I'Evéque de Rome, représente une difficulté pour la plupart des autres chrétiens, dont la
meémoire est marquée par certains souvenirs douloureux. Pour ce dont nous sommes responsables, je
demande pardon, comme I'a fait mon prédécesseur Paul VI. 147

89. Il est cependant significatif et encourageant que la question de la primauté de I'Evéque de Rome soit
actuellement devenue un objet d'études, en cours ou en projet, et il est également significatif et
encourageant que cette question soit présente comme un théme essentiel non seulement dans les
dialogues théologiques que I'Eglise catholique poursuit avec les autres Eglises et Communautés ecclésiales,
mais aussi plus généralement dans I'ensemble du mouvement cecuménique. Récemment, les participants a
la cinquieme Assemblée mondiale de la Commission « Foi et Constitution » du Conseil cecuménique des
Eglises, tenue a Saint-Jacques de Compostelle, ont recommandé qu'elle « entreprenne une nouvelle étude
sur la question d'un ministére universel de l'unité chrétienne ». 148 Apres des siécles d'apres polémiques,
les autres Eglises et Communautés ecclésiales examinent toujours plus et d'un regard nouveau ce ministére
de l'unité. 149

90. L'Evéque de Rome est 'Evéque de I'Eglise qui demeure marquée par le martyre de Pierre et par celui de
Paul: « Par un mystérieux dessein de la Providence, c'est a Rome qu'il achévera son chemin a la suite de
Jésus et qu'il donnera cette plus grande preuve d'amour et de fidélité. C'est aussi a Rome que Paul, I'Ap6tre
des nations, donnera le supréme témoignage. Ainsi I'Eglise de Rome devenait I'Eglise de Pierre et de Paul
». 150

Dans le Nouveau Testament, la personne de Pierre a une place éminente. Dans la premiére partie des
Actes des Apotres, il apparait comme le chef et le porte-parole du college apostolique, connu comme «
Pierre ... avec les Onze » (2, 14; cf. 2, 37; 5, 29). La place assignée a Pierre est fondée sur les paroles
mémes du Christ, telles qu'elles sont conservées dans les traditions évangéliques.

91. L'Evangile de Matthieu décrit et précise la mission pastorale de Pierre dans I'Eglise: « Tu es heureux,
Simon fils de Jonas, car cette révélation t'est venue, non de la chair et du sang, mais de mon Pére qui est
dans les cieux. Eh bien! moi je te dis: tu es Pierre, et sur cette pierre je batirai mon Eglise, et les portes de
I'enfer ne tiendront pas contre elle. Je te donnerai les clefs du Royaume des Cieux: ce que tu auras lié sur la
terre sera lié dans les cieux, et ce que tu auras délié sur la terre sera délié dans les cieux » (16, 17-19). Luc
fait ressortir que le Christ recommande a Pierre d'affermir ses fréres, mais qu'il lui montre en méme temps
sa faiblesse humaine et son besoin de conversion (cf. Lc 22, 31-32). C'est comme si, a partir de la faiblesse
humaine de Pierre, il devenait pleinement manifeste que son ministere spécifique dans I'Eglise est
entierement l'effet de la grace; c'est comme si le Maitre s'employait spécialement a sa conversion pour le
préparer a la tache qu'il s'appréte a lui confier dans son Eglise et comme s'il était trés exigeant avec lui. Le

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 30

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



role méme de Pierre, toujours lié a l'affirmation réaliste de sa faiblesse, se retrouve dans le quatrieme
Evangile: « Simon, fils de Jean, m'aimes-tu plus que ceux-ci? ... Pais mes brebis » (cf. Jn 21, 15-19). Il est
significatif encore que, selon la premiére Lettre de Paul aux Corinthiens, le Christ ressuscité apparaisse
d'abord a Céphas puis aux Douze (cf. 15, 5).

Il est important d'observer que la faiblesse de Pierre et de Paul montre que I'Eglise est fondée sur la
puissance infinie de la grace (cf. Mt 16, 17; 2 Co 12, 7-10). Pierre, aussitdt aprés son investiture, est
réprimandé avec une rare sévérité par le Christ qui lui dit: « Tu me fais obstacle » (Mt 16, 23). Comment ne
pas voir dans la miséricorde dont Pierre a besoin un lien avec le ministére de cette méme miséricorde dont il
fait le premier I'expérience? Malgré cela, il reniera Jésus trois fois. L'Evangile de Jean souligne aussi que
Pierre recoit la charge de paitre le troupeau en réponse a une triple profession d'amour (cf. 21, 15-17) qui
correspond a son triple reniement (cf. 13, 38). Pour sa part, Luc, dans la parole du Christ déja citée que la
premiére tradition retiendra pour définir la mission de Pierre, insiste sur le fait que ce dernier devra « affermir
ses fréres quand il sera revenu » (cf. Lc 22, 31).

92. Quant a Paul, il peut conclure la description de son ministére par I'affirmation bouleversante qu'il lui a été
donné de recueillir des levres du Seigneur: « Ma grace te suffit; car la puissance se déploie dans la faiblesse
», et il peut s'écrier ensuite: « Lorsque je suis faible, c'est alors que je suis fort » (2 Co 12, 9-10). C'est |a une
des caractéristiques fondamentales de I'expérience chrétienne.

Héritier de la mission de Pierre, dans I'Eglise fécondée par le sang des coryphées des Apdtres, I'Evéque de
Rome exerce un ministére qui a son origine dans les multiples formes de la miséricorde de Dieu, miséricorde
qui convertit les coeurs et communique la force de la grace, la méme ou le disciple connait le go(t amer de
sa faiblesse et de sa misére. L'autorité propre de ce ministére est toute au service du dessein miséricordieux
de Dieu et il faut toujours la considérer dans cette perspective. Son pouvoir s'explique dans ce sens.

93. Se fondant sur la triple profession d'amour de Pierre qui correspond a son ftriple reniement, son
successeur sait qu'il doit étre signe de miséricorde. Son ministére est un ministére de miseéricorde, procédant
d'un acte de miséricorde du Christ. Il faut sans cesse relire toute cette le¢con de I'Evangile, afin que I'exercice
du ministére pétrinien ne perde rien de son authenticité et de sa transparence.

L'Eglise de Dieu est appelée par le Christ a manifester, pour un monde enfermé dans I'enchevétrement de
ses culpabilités et de ses desseins déshonnétes, que, malgré tout, Dieu peut, dans sa miséricorde, convertir
les cceurs a l'unité et les faire accéder a la communion avec lui.

94. Ce service de l'unité, enraciné dans I'ceuvre de la miséricorde divine, est confié, a l'intérieur méme du
college des Evéques, a I'un de ceux qui ont recu de I'Esprit la charge, non pas d'exercer un pouvoir sur le
peuple — comme le font les chefs des nations et les grands (cf. Mt 20, 25; Mc 10, 42) —, mais de conduire
le peuple pour qu'il puisse avancer vers de paisibles paturages. Cette charge peut imposer d'offrir sa propre
vie (cf. Jn 10, 11-18). Aprés avoir montré que le Christ est « le seul Pasteur, en 'unité de qui tous ne font
qu'un », saint Augustin exhorte: « Que tous les pasteurs soient donc en un seul pasteur, qu'ils fassent
entendre la voix unique du pasteur; que les brebis I'entendent, qu'elles suivent leur pasteur, non pas celui-ci
ou celui-la, mais le seul. Et que tous, en lui, fassent entendre une seule voix, et non pas des voix
discordantes. Cette voix, débarrassée de toute division, purifiée de toute hérésie, que les brebis I'écoutent! »
151 La mission de I'Evéque de Rome au sein du groupe de tous les pasteurs consiste précisément a «
veiller » (episkopein), comme une sentinelle, de sorte que, grace aux pasteurs, on entende dans toutes les
Eglises particulieres la voix véritable du Christ-Pasteur. Ainsi, se réalise, dans chacune des Eglises
particulieres qui leur sont confiées, I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique. Toutes les Eglises sont en
pleine et visible communion, parce que les Pasteurs sont en communion avec Pierre et sont ainsi dans
l'unité du Christ.

Par le pouvoir et l'autorité sans lesquels cette fonction serait illusoire, I'Evéque de Rome doit assurer la
communion de toutes les Eglises. A ce titre, il est le premier des serviteurs de I'unité. La primauté s'exerce a
divers niveaux qui concernent la vigilance sur la transmission de la Parole, sur la célébration sacramentelle
et liturgique, sur la mission, sur la discipline et sur la vie chrétienne. Il revient au Successeur de Pierre de
rappeler les exigences du bien commun de I'Eglise, au cas ou quelqu'un serait tenté de le négliger au profit
de ses propres intéréts. Il a le devoir d'avertir, de mettre en garde, de déclarer parfois inconciliable avec
l'unité de la foi telle ou telle opinion qui se répand. Lorsque les circonstances l'exigent, il parle au nom de
tous les Pasteurs en communion avec lui. Il peut aussi — dans des conditions bien précises exposées par le

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Concile Vatican | — déclarer ex cathedra qu'une doctrine appartient au dép6t de la foi. 152 Rendant ainsi
témoignage a la vérité, il sert 'unité.

95. Mais tout cela doit toujours étre accompli dans la communion. Lorsque I'Eglise catholique affirme que la
fonction de I'Evéque de Rome répond a la volonté du Christ, elle ne sépare pas cette fonction de la mission
confiée a I'ensemble des Evéques, eux aussi « vicaires et légats du Christ ». 153 L'Evéque de Rome
appartient a leur « collége » et ils sont ses fréres dans le ministére.

Ce qui concerne l'unité de toutes les Communautés chrétiennes entre évidemment dans le cadre des
charges qui relevent de la primauté. Il sait bien, en tant qu'Evéque de Rome, et il I'a réaffirmé dans la
présente Encyclique, que le désir ardent du Christ est la communion pleine et visible de toutes les
Communautés, dans lesquelles habite son Esprit en vertu de la fidélité de Dieu. Je suis convaincu d'avoir a
cet égard une responsabilité particuliere, surtout lorsque je vois I'aspiration cecuménique de la majeure
partie des Communautés chrétiennes et que j'écoute la requéte qui m'est adressée de trouver une forme
d'exercice de la primauté ouverte a une situation nouvelle, mais sans renoncement aucun a I'essentiel de sa
mission. Pendant un millénaire, les chrétiens « étaient unis par la communion fraternelle dans la foi et la vie
sacramentelle, le Siége romain intervenant d'un commun accord, si des différends au sujet de la foi ou de la
discipline s'élevaient entre elles ». 154 La primauté s'exergait ainsi pour l'unité. En m'adressant au
Patriarche cecuménique, Sa Sainteté Dimitrios ler, j'étais conscient, comme je I'ai dit, que « pour des raisons
trés diverses, et contre la volonté des uns et des autres, ce qui devait étre un service a pu se manifester
sous un éclairage assez différent. Mais, c'est par désir d'obéir vraiment a la volonté du Christ que je me
reconnais appelé, comme Evéque de Rome, a exercer ce ministere. Je prie I'Esprit Saint de nous donner sa
lumiere et d'éclairer tous les pasteurs et théologiens de nos Eglises, afin que nous puissions chercher,
évidemment ensemble, les formes dans lesquelles ce ministére pourra réaliser un service d'amour reconnu
par les uns et par les autres ». 155

96. C'est une tache immense que nous ne pouvons refuser et que je ne puis mener a bien tout seul. La
communion réelle, méme imparfaite, qui existe entre nous tous ne pourrait-elle pas inciter les responsables
ecclésiaux et leurs théologiens a instaurer avec moi sur ce sujet un dialogue fraternel et patient, dans lequel
nous pourrions nous écouter au-dela des polémiques stériles, n'ayant a I'esprit que la volonté du Christ pour
son Eglise, nous laissant saisir par son cri, « que tous soient un... afin que le monde croie que tu m'as
envoyé » (Jn 17, 21)7?

La communion de toutes les Eglises particulieres avec I'Eglise de Rome, condition nécessaire pour l'unité

97. L'Eglise catholique, dans sa praxis comme dans ses textes officiels, soutient que la communion des
Eglises particuliéres avec I'Eglise de Rome, et de leurs Evéques avec I'Evéque de Rome, est une condition
essentielle — selon le dessein de Dieu — de la communion pleine et visible. Il faut en effet que la pleine
communion, dont I'Eucharistie est la manifestation sacramentelle supréme, s'exprime visiblement dans un
ministere ou tous les Evéques se reconnaissent unis dans le Christ et ou tous les fideles trouvent la
confirmation de leur foi. La premiére partie des Actes des Apbtres présente Pierre comme celui qui parle au
nom du groupe apostolique et qui sert l'unité de la communauté — tout en respectant l'autorité de Jacques,
chef de I'Eglise de Jérusalem. Ce rble de Pierre demeure nécessaire dans I'Eglise, afin que, sous un seul
Chef qui est le Christ Jésus, elle soit visiblement dans le monde la communion de tous ses disciples.

N'est-ce pas d'un ministére de ce type que beaucoup de ceux qui sont engagés dans I'cecuménisme
expriment aujourd'hui la nécessité? Présider dans la vérité et dans I'amour, afin que la barque — le beau
symbole que le Conseil cecuménique des Eglises a choisi comme embléme — ne soit pas secouée par les
tempétes et puisse un jour aborder au rivage.

Pleine unité et évangélisation

98. Le mouvement cecuménique de notre siecle, plus que les tentatives des siecles passés dont il ne faut
pas pour autant sous-évaluer l'importance, a été marqué par une perspective missionnaire. Dans le verset
johannique qui lui donne son inspiration et sa devise d'action — « qu'ils soient un en nous, eux aussi, pour
que le monde croie que tu m'as envoyé » (Jn 17, 21) —, on a souligné pour que le monde croie avec
beaucoup de force, au point de courir le risque d'oublier parfois que, dans la pensée de I'Evangéliste, l'unité
est surtout pour la gloire du Pére. De toute maniére, il est évident que la division des chrétiens est en

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 32

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



contradiction avec la vérité qu'ils ont la mission de répandre, et qu'elle altere gravement leur témoignage.
Mon prédécesseur, le Pape Paul VI, l'avait bien compris, lorsqu'il écrivait dans son exhortation apostolique
Evangelii nuntiandi: « Evangélisateurs, nous devons offrir aux fidéles du Christ, non pas l'image d'hommes
divisés et séparés par des litiges qui n'édifient point, mais celle de personnes miries dans la foi, capables de
se rencontrer au-dela des tensions réelles grace a la recherche commune, sincére et désintéressée de la
vérité. Oui, le sort de I'évangélisation est certainement lié au témoignage d'unité donné par I'Eglise. Sur ce
point, nous voudrions insister sur le signe de l'unité entre tous les chrétiens comme voie et instrument
d'évangélisation. La division des chrétiens est un grave état de fait qui parvient a entacher I'ceuvre méme du
Christ ». 156

En effet, comment annoncer I'Evangile de la réconciliation sans s'engager en méme temps a travailler pour
la réconciliation des chrétiens? S'il est vrai que I'Eglise, sous l'impulsion de I'Esprit Saint et avec la promesse
de son indéfectibilité, a préché et préche I'Evangile a toutes les nations, il est vrai également qu'elle doit faire
face aux difficultés qui découlent des divisions. Mis en présence de missionnaires en désaccord entre eux,
méme s'ils se réclament tous du Christ, les noncroyants sauront-ils accueillir le message authentique? Ne
penseront-ils pas que I'Evangile est un facteur de division, méme s'il est présenté comme la loi fondamentale
de la charité?

99. Quand jaffirme que pour moi, Evéque de Rome, I'engagement cecuménique est « une des priorités
pastorales » de mon pontificat, 157 je pense au grave obstacle que constitue la division pour I'annonce de
I'Evangile. Une Communauté chrétienne qui croit au Christ et désire, avec l'ardeur de I'Evangile, le salut de
I'humanité, ne peut en aucune maniére se fermer a l'appel de I'Esprit qui oriente tous les chrétiens vers
l'unité pleine et visible. Il s'agit d'un des impératifs de la charité qu'il faut suivre sans réticences.
L'eecuménisme n'est pas qu'une question interne aux Communautés chrétiennes. Il concerne I'amour que
Dieu porte a I'numanité entiere en Jésus Christ; faire obstacle a cet amour, c'est I'offenser dans son dessein
de rassembler tous les hommes dans le Christ. Le Pape Paul VI écrivait au Patriarche cecuménique
Athénagoras ler: « Puisse I'Esprit Saint nous guider dans la voie de la réconciliation afin que I'union de nos
Eglises devienne un signe toujours plus lumineux d'espérance et de réconfort au sein de I'humanité entiére
». 158

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



EXHORTATION

100. M'adressant récemment aux Evéques, au clergé et aux fidéles de I'Eglise catholique afin de montrer la
voie a suivre pour la célébration du Grand Jubilé de I'An 2000, j'ai déclaré entre autres que « la meilleure
préparation de I'échéance bimillénaire ne pourra que s'exprimer par un engagement renouvelé d'appliquer,
autant que possible fidélement, I'enseignement de Vatican Il a la vie de chacun et de toute I'Eglise ». 159 Le
Concile est le grand commencement — en quelque sorte I'Avent — de l'itinéraire qui nous conduit au seuil
du troisieme millénaire. Etant donné l'importance que l'assemblée conciliaire a accordée a l'ceuvre de
recomposition de I'unité des chrétiens, en notre époque de grace cecuménique, il m'a semblé nécessaire de
redire les convictions fondamentales que le Concile a gravées dans la conscience de I'Eglise catholique, et
de les rappeler, a la lumiere des progrés accomplis depuis vers la pleine communion de tous les baptisés.

Il n'est pas douteux que I'Esprit Saint agit dans cette ceuvre et qu'il conduit I'Eglise vers la pleine réalisation
du dessein du Pére, conformément a la volonté exprimée par le Christ avec tant de vigueur et d'émotion
dans la priére que, selon le quatrieme Evangile, ses lévres ont prononcée au moment ou il s'apprétait a vivre
le drame salvifique de sa Paque. Comme en ce temps-1a, le Christ demande aujourd'hui qu'un élan nouveau
ravive I'engagement de chacun a aller vers la communion pleine et visible.

101. J'exhorte donc mes Freres dans I'épiscopat a accorder toute leur attention a cet engagement. Les deux
Codes de Droit canonique placent parmi les responsabilités de I'Evéque celle de promouvoir I'unité de tous
les chrétiens, soutenant toute action ou initiative destinée a la promouvoir, conscient que I'Eglise y est tenue
de par la volonté méme du Christ. 160 Cela fait partie de la mission épiscopale et c'est une obligation qui
découle directement de la fidélité au Christ, Pasteur de I'Eglise. Tous les fideles sont aussi appelés par
I'Esprit de Dieu a faire leur possible afin que se resserrent les liens de communion entre tous les chrétiens et
que se développe la collaboration des disciples du Christ: « Le souci de restaurer |'unité concerne toute
I'Eglise, tant les fideéles que les pasteurs, et touche chacun selon ses capacités propres ». 161

102. La puissance de I'Esprit de Dieu fait croitre et édifie I'Eglise au long des siécles. Tournant son regard
vers le nouveau millénaire, I'Eglise demande a I'Esprit la grace d'affermir son unité et de la faire progresser
vers la pleine communion avec les autres chrétiens.

Comment y parvenir? En premier lieu, par la priere. La priere devrait toujours reprendre en elle l'inquiétude
qui traduit une aspiration vers I'unité et qui est donc une des formes nécessaires de I'amour que nous
portons au Christ et au Pére riche en miséricorde. La priere doit avoir la premiére place dans le
cheminement que nous entreprenons avec les autres chrétiens vers le nouveau millénaire.

Comment y parvenir? Par I'action de grace, parce que nous ne nous présentons pas les mains vides a ce
rendez-vous: « L'Esprit vient au secours de notre faiblesse; ... lui-méme intervient pour nous par des cris
inexprimables » (Rm 8, 26) pour nous disposer a demander a Dieu ce dont nous avons besoin.

Comment y parvenir? Par l'espérance en I'Esprit qui sait éloigner de nous les spectres du passé et les
souvenirs douloureux de la séparation; il sait nous accorder lucidité, force et courage pour entreprendre les
démarches nécessaires, en sorte que notre engagement soit toujours plus authentique.

Et si nous devions nous demander si tout cela est possible, la réponse serait toujours: oui. La réponse
méme qu'entendit Marie de Nazareth: parce que rien n'est impossible a Dieu.

Les paroles par lesquelles saint Cyprien commente le Notre Pére, la priere de tous les chrétiens, me
reviennent a I'esprit: « Dieu ne recoit pas le sacrifice de 'homme qui vit dans la dissension. Il ordonne que
l'on s'éloigne de l'autel pour se réconcilier d'abord avec son frére, afin que Dieu puisse agréer des priéres
présentées dans la paix. Le plus grand sacrifice que lI'on puisse offrir a Dieu, c'est notre paix, c'est la
concorde fraternelle, c'est le peuple rassemblé par cette unité qui existe entre le Pére, le Fils et le Saint-
Esprit ». 162

A l'aube du nouveau millénaire, comment ne pas demander au Seigneur, avec un élan renouvelé et avec
une plus grande maturité de la conscience, la grace de nous disposer tous a ce sacrifice de l'unité?

103. Moi, Jean-Paul, humble servus servorum Dei, je me permets de faire miennes les paroles de I'Apbtre

Paul, dont le martyre, uni a celui de I'Ap6tre Pierre, a donné a ce Siége de Rome la splendeur de son
témoignage, et je vous dis, a vous, fidéles de I'Eglise catholique, et a vous, fréres et sceurs des autres

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 34

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Eglises et Communautés ecclésiales: « Cherchez la perfection, affermissez- vous; exhortez-vous. Ayez
méme sentiment; vivez en paix, et le Dieu de la charité et de la paix sera avec vous ... La grace du Seigneur
Jésus Christ, 'amour de Dieu et la communion du Saint-Esprit soient avec vous tous ! » (2 Co 13, 11. 13).

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 25 mai 1995, solennité de I'Ascension du Seigneur, en la dix-
septiéme année de mon pontificat.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Encyclique Ut Unum Sint — Jean-Paul Il — 1995

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

36



