LETTRE ENCYCLIQUE

FIDES ET RATIO

DU SOUVERAIN PONTIFE
JEAN-PAUL II
AUX EVEQUES DE L'EGLISE CATHOLIQUE
SUR LES RAPPORTS
ENTRE LA FOI ET LA RAISON

INTRODUCTION - « CONNAIS-TOI TOI-MEME »
CHAPITRE | - LA REVELATION DE LA SAGESSE DE DIEU
Jésus révele le Pere

La raison devant le mystere

CHAPITRE Il - CREDO UT INTELLEGAM
« La Sagesse sait et comprend tout » (Sg 9, 11)
« Acquiers la sagesse, acquiers l'intelligence » (Pr 4,5)

CHAPITRE Il - INTELLEGO UT CREDAM
Avancer dans la recherche de la vérité
Les différents visages de la vérité de 'homme

CHAPITRE IV - LES RAPPORTS ENTRE LA FOI ET LA RAISON
Les étapes significatives de la rencontre entre la foi et la raison
La constante nouveauté de la pensée de saint Thomas d'Aquin
Le drame de la séparation entre la foi et la raison

CHAPITRE V - LES INTERVENTIONS DU MAGISTERE DANS LE DOMAINE PHILOSOPHIQUE
Le discernement du Magistére comme diaconie de la vérité
L'intérét de I'Eglise pour la philosophie

CHAPITRE VI - INTERACTION ENTRE LA THEOLOGIE ET LA PHILOSOPHIE
La science de la foi et les exigences de la raison philosophique
Différentes situations de la philosophie

CHAPITRE VII - EXIGENCES ET TACHES ACTUELLES
Les exigences impératives de la parole de Dieu
Les taches actuelles de la théologie

CONCLUSION

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vénérés Freres dans |'épiscopat,
salut et Bénédiction apostolique!

LA FOI ET LA RAISON sont comme les deux ailes qui permettent a I'esprit humain de s'élever vers la contemplation de la vérité. C'est
Dieu qui a mis au cceur de I'homme le désir de connaitre la vérité et, au terme, de Le connaitre lui-méme afin que, Le connaissant et
L'aimant, il puisse atteindre la pleine vérité sur lui-méme (cf. Ex 33, 18; Ps 27 [26], 8-9; 63 [62], 2-3; Jn 14,8; 1 Jn 3, 2).

INTRODUCTION
« CONNAIS-TOI TOI-MEME »

1. En Orient comme en Occident, on peut discerner un parcours qui, au long des siécles, a amené I'humanité a s'approcher
progressivement de la vérité et a s'y confronter. C'est un parcours qui s'est déroulé — il ne pouvait en étre autrement — dans le champ
de la conscience personnelle de soi: plus 'hnomme connait la réalité et le monde, plus il se connait lui-méme dans son unicité, tandis
que devient toujours plus pressante pour lui la question du sens des choses et de son existence méme. Ce qui se présente comme
objet de notre connaissance fait par la-méme partie de notre vie. Le conseil Connais-toi toi-méme était sculpté sur I'architrave du temple
de Delphes, pour témoigner d'une vérité fondamentale qui doit étre prise comme régle minimum par tout homme désireux de se
distinguer, au sein de la création, en se qualifiant comme « homme » précisément parce qu'il « se connait lui-méme ».

Un simple regard sur I'histoire ancienne montre d'ailleurs clairement qu'en diverses parties de la terre, marquées par des cultures
différentes, naissent en méme temps les questions de fond qui caractérisent le parcours de l'existence humaine: Qui suis-je? D'ou
viens-je et ou vais-je? Pourquoi la présence du mal? Qu'y aura-t-il aprés cette vie? Ces interrogations sont présentes dans les écrits
sacrés d'Israél, mais elles apparaissent également dans les Védas ainsi que dans |'Avesta; nous les trouvons dans les écrits de
Confucius et de Lao Tseu, comme aussi dans la prédication des Tirthankaras et de Bouddha; ce sont encore elles que I'on peut
reconnaitre dans les poémes d'Homere et dans les tragédies d'Euripide et de Sophocle, de méme que dans les traités philosophiques
de Platon et d'Aristote. Ces questions ont une source commune: la quéte de sens qui depuis toujours est pressante dans le coeur de
I'hnomme, car de la réponse a ces questions dépend l'orientation a donner a l'existence.

2. L'Eglise n'est pas étrangére a ce parcours de recherche, et elle ne peut I'étre. Depuis que, dans le Mystére pascal, elle a recu le don
de la vérité ultime sur la vie de 'nomme, elle est partie en pelerinage sur les routes du monde pour annoncer que Jésus Christ est « le
Chemin, la Vérité et la Vie » (Jn 14, 6). Parmi les divers services qu'elle doit offrir a I'numanité, il y en a un qui engage sa responsabilité
d'une maniére tout a fait particuliere: c'est la diaconie de la vérité.(1) D'une part, cette mission fait participer la communauté des
croyants a l'effort commun que I'numanité accomplit pour atteindre la vérité (2) et, d'autre part, elle I'oblige a prendre en charge
I'annonce des certitudes acquises, tout en sachant que toute vérité atteinte n'est jamais qu'une étape vers la pleine vérité qui se
manifestera dans la révélation ultime de Dieu: « Nous voyons, a présent, dans un miroir, en énigme, mais alors ce sera face a face. A
présent, je connais d'une maniere partielle; mais alors je connaitrai comme je suis connu » (1 Co 13, 12).

3. L'homme possede de multiples ressources pour stimuler le progrés dans la connaissance de la vérité, de fagon a rendre son
existence toujours plus humaine. Parmi elles ressort la philosophie, qui contribue directement a poser la question du sens de la vie et a
en ébaucher la réponse; elle apparait donc comme l'une des taches les plus nobles de I'humanité. Le mot philosophie, selon
I'étymologie grecque, signifie « amour de la sagesse ». En effet, la philosophie est née et s'est développée au moment ou 'homme a
commencé a s'interroger sur le pourquoi des choses et sur leur fin. Sous des modes et des formes différentes, elle montre que le désir
de vérité fait partie de la nature méme de I'nomme. C'est une propriété innée de sa raison que de s'interroger sur le pourquoi des
choses, méme si les réponses données peu a peu s'inscrivent dans une perspective qui met en évidence la complémentarité des
différentes cultures dans lesquelles vit 'hnomme.

La forte incidence qu'a eue la philosophie dans la formation et dans le développement des cultures en Occident ne doit pas nous faire
oublier l'influence qu'elle a exercée aussi dans les maniéres de concevoir I'existence dont vit I'Orient. Tout peuple posséde en effet sa
propre sagesse autochtone et originelle qui, en tant que richesse culturelle authentique, tend a s'exprimer et a marir également sous
des formes typiquement philosophiques. Que cela soit vrai, on en a pour preuve le fait qu'une forme fondamentale de savoir
philosophique, présente jusqu'a nos jours, peut étre identifiée jusque dans les postulats dont s'inspirent les diverses |égislations
nationales et internationales pour établir les régles de la vie sociale.

4. Il faut en tout cas observer que derriere un mot unique se cachent des sens différents. Une explicitation préliminaire est donc
nécessaire. Poussé par le désir de découvrir la vérité derniere de l'existence, 'homme cherche a acquérir les connaissances
universelles qui lui permettent de mieux se comprendre et de progresser dans la réalisation de lui-méme. Les connaissances
fondamentales découlent de I'émerveillement suscité en lui par la contemplation de la création: I'étre humain est frappé d'admiration en
découvrant qu'il est inséré dans le monde, en relation avec d'autres étres semblables a lui dont il partage la destinée. La commence le
parcours qui le conduira ensuite a la découverte d'horizons toujours nouveaux de connaissance. Sans émerveillement, 'homme
tomberait dans la répétitivité et, peu a peu, il deviendrait incapable d'une existence vraiment personnelle.

La capacité spéculative, qui est propre a l'intelligence humaine, conduit a élaborer, par I'activité philosophique, une forme de pensée
rigoureuse et a construire ainsi, avec la cohérence logique des affirmations et le caractére organique du contenu, un savoir
systématique. Grace a ce processus, on a atteint, dans des contextes culturels différents et a des époques diverses, des résultats qui
ont conduit a I'élaboration de vrais systemes de pensée. Historiquement, cela a souvent exposé a la tentation de considérer un seul
courant comme la totalité de la pensée philosophique. Il est cependant évident qu'entre en jeu, dans ces cas, une certaine « superbe
philosophique » qui prétend ériger sa propre perspective imparfaite en lecture universelle. En réalité, tout systeme philosophique, méme
toujours respecté dans son intégralité sans aucune sorte d'instrumentalisation, doit reconnaitre la priorité de la pensée philosophique
d'ou il tire son origine et qu'il doit servir d'une maniére cohérente.

En ce sens, il est possible de reconnaitre, malgré les changements au cours des temps et les progrés du savoir, un noyau de notions
philosophiques dont la présence est constante dans I'histoire de la pensée. Que I'on songe, a seul titre d'exemple, aux principes de
non-contradiction, de finalité, de causalité, et de méme a la conception de la personne comme sujet libre et intelligent, et a sa capacité
de connaitre Dieu, la vérité, le bien; que I'on songe également a certaines normes morales fondamentales qui s'averent communément
partagées. Ces thémes et d'autres encore montrent que, indépendamment des courants de pensée, il existe un ensemble de notions ou
I'on peut reconnaitre une sorte de patrimoine spirituel de I'numanité. C'est comme si nous nous trouvions devant une philosophie

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



implicite qui fait que chacun se sent possesseur de ces principes, flt-ce de fagon générale et non réfléchie. Ces notions, précisément
parce qu'elles sont partagées dans une certaine mesure par tous, devraient constituer des références pour les diverses écoles
philosophiques. Quand la raison réussit a saisir et a formuler les principes premiers et universels de I'étre et a faire correctement
découler d'eux des conclusions cohérentes d'ordre logique et moral, on peut alors parler d'une raison droite ou, comme l|'appelaient les
anciens, de orthos logos, recta ratio.

5. L'Eglise, pour sa part, ne peut qu'apprécier les efforts de la raison pour atteindre des objectifs qui rendent I'existence personnelle
toujours plus digne. Elle voit en effet dans la philosophie le moyen de connaitre des vérités fondamentales concernant l'existence de
I'homme. En méme temps, elle considére la philosophie comme une aide indispensable pour approfondir l'intelligence de la foi et pour
communiquer la vérité de I'Evangile a ceux qui ne la connaissent pas encore.

Faisant donc suite a des initiatives analogues de mes prédécesseurs, je désire moi aussi porter mon regard vers cette activité
particuliére de la raison. J'y suis incité par le fait que, de nos jours surtout, la recherche de la vérité ultime apparait souvent occultée.
Sans aucun doute, la philosophie moderne a le grand mérite d'avoir concentré son attention sur I'homme. A partir de 1a, une raison
chargée d'interrogations a développé davantage son désir d'avoir une connaissance toujours plus étendue et toujours plus profonde.
Ainsi ont été batis des systétmes de pensée complexes, qui ont donné des fruits dans les divers ordres du savoir, favorisant le
développement de la culture et de I'histoire. L'anthropologie, la logique, les sciences de la nature, I'histoire, le langage..., d'une certaine
maniéere, c'est l'univers entier du savoir qui a été embrassé. Les résultats positifs qui ont été atteints ne doivent toutefois pas amener a
négliger le fait que cette méme raison, occupée a enquéter d'une fagon unilatérale sur 'homme comme sujet, semble avoir oublié que
celui-ci est également toujours appelé a se tourner vers une vérité qui le transcende. Sans référence a cette derniere, chacun reste a la
merci de l'arbitraire, et sa condition de personne finit par étre évaluée selon des critéres pragmatiques fondés essentiellement sur le
donné expérimental, dans la conviction erronée que tout doit étre dominé par la technique. Il est ainsi arrivé que, au lieu d'exprimer au
mieux la tension vers la vérité, la raison, sous le poids de tant de savoir, s'est repliée sur elle-méme, devenant, jour apres jour,
incapable d'élever son regard vers le haut pour oser atteindre la vérité de I'étre. La philosophie moderne, oubliant d'orienter son
enquéte vers |'étre, a concentré sa recherche sur la connaissance humaine. Au lieu de s'appuyer sur la capacité de 'hnomme de
connaitre la vérité, elle a préféré souligner ses limites et ses conditionnements.

Il en est résulté diverses formes d'agnosticisme et de relativisme qui ont conduit la recherche philosophique a s'égarer dans les sables
mouvants d'un scepticisme général. Puis, récemment, ont pris de l'importance certaines doctrines qui tendent a dévaloriser méme les
vérités que I'homme était certain d'avoir atteintes. La pluralité |égitime des positions a cédé le pas a un pluralisme indifférencié, fondé
sur I'affirmation que toutes les positions se valent: c'est la un des symptémes les plus répandus de la défiance a I'égard de la vérité que
I'on peut observer dans le contexte actuel. Certaines conceptions de la vie qui viennent de I'Orient n'échappent pas, elles non plus, a
cette réserve; selon elles, en effet, on refuse a la vérité son caractere exclusif, en partant du présupposé qu'elle se manifeste d'une
maniére égale dans des doctrines différentes, voire contradictoires entre elles. Dans cette perspective, tout devient simple opinion. On a
I'impression d'étre devant un mouvement ondulatoire: tandis que, d'une part, la réflexion philosophique a réussi a s'engager sur la voie
qui la rapproche toujours plus de l'existence humaine et de ses diverses expressions, elle tend d'autre part a développer des
considérations existentielles, herméneutiques ou linguistiques qui passent sous silence la question radicale concernant la vérité de la
vie personnelle, de I'étre et de Dieu. En conséquence, on a vu apparaitre chez 'homme contemporain, et pas seulement chez quelques
philosophes, des attitudes de défiance assez répandues a I'égard des grandes ressources cognitives de I'étre humain. Par fausse
modestie, on se contente de vérités partielles et provisoires, sans plus chercher a poser des questions radicales sur le sens et sur le
fondement ultime de la vie humaine, personnelle et sociale. En somme, on a perdu I'espérance de pouvoir recevoir de la philosophie
des réponses définitives a ces questions.

6. Forte de la compétence qui lui vient du fait qu'elle est dépositaire de la Révélation de Jésus Christ, I'Eglise entend réaffirmer la
nécessité de la réflexion sur la vérité. C'est pour cette raison que j'ai décidé de m'adresser a vous, vénérés Freres dans I'épiscopat
avec lesquels je partage la mission de « manifester la vérité » (2 Co 4, 2), ainsi qu'aux théologiens et aux philosophes, auxquels revient
le devoir de s'enquérir des différents aspects de la vérité, et aussi aux personnes qui sont en recherche, pour faire part de quelques
réflexions sur la voie qui conduit a la vraie sagesse, afin que tous ceux qui ont au cceur I'amour de la sagesse puissent s'engager sur la
bonne route qui permet de I'atteindre et trouver en elle la récompense de sa peine et la joie spirituelle.

Ce qui me porte a cette initiative, c'est tout d'abord la conscience de ce qu'exprime le Concile Vatican Il, quand il affirme que les
évéques sont des « témoins de la vérité divine et catholique ».(3) Témoigner de la vérité est donc une tache qui nous a été confiée, a
nous évéques; Nous ne pouvons y renoncer sans manquer au ministére que nous avons recu. En réaffirmant la vérité de la foi, nous
pouvons redonner a I'hnomme de notre époque une authentique confiance en ses capacités cognitives et lancer a la philosophie le défi
de retrouver et de développer sa pleine dignité.

Un autre motif m'incite a écrire ces réflexions. Dans l'encyclique Veritatis splendor, j'ai attiré l'attention sur « quelques vérités
fondamentales de la doctrine catholique, qui risquent d'étre déformées ou rejetées dans le contexte actuel ».(4) Par la présente
Encyclique, je voudrais continuer cette réflexion et concentrer I'attention sur le theme méme de la vérité et sur son fondement par
rapport a la foi. On ne peut nier en effet que cette période de changements rapides et complexes expose surtout les jeunes
générations, auxquelles appartient I'avenir et dont il dépend, a éprouver le sentiment d'étre privées d'authentiques points de repéres.
L'exigence d'un fondement pour y édifier I'existence personnelle et sociale se fait sentir de maniére pressante, surtout quand on est
contraint de constater le caractére fragmentaire de propositions qui élevent I'éphémeére au rang de valeur, dans lillusion qu'il sera
possible d'atteindre le vrai sens de I'existence. Il arrive ainsi que beaucoup trainent leur vie presque jusqu'au bord de I'abime sans
savoir vers quoi ils se dirigent. Cela dépend aussi du fait que ceux qui étaient appelés par vocation a exprimer dans des formes
culturelles le fruit de leur spéculation ont parfois détourné leur regard de la vérité, préférant le succés immédiat a la peine d'une
recherche patiente de ce qui mérite d'étre vécu. La philosophie, qui a la grande responsabilité de former la pensée et la culture par
I'appel permanent a la recherche du vrai, doit retrouver vigoureusement sa vocation originelle. C'est pourquoi j'ai ressenti non
seulement I'exigence mais aussi le devoir d'intervenir sur ce theme, pour que I'humanité, au seuil du troisieme millénaire de I'ere
chrétienne, prenne plus clairement conscience des grandes ressources qui lui ont été accordées et s'engage avec un courage
renouvelé dans la réalisation du plan de salut dans lequel s'inscrit son histoire.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE |

LA REVELATION
DE LA SAGESSE DE DIEU

Jésus révele le Pere

7. Au point de départ de toute réflexion que I'Eglise entreprend, il y a la conscience d'étre dépositaire d'un message qui a son origine en
Dieu méme (cf. 2 Co 4, 1-2). La connaissance qu'elle propose a I'homme ne lui vient pas de sa propre spéculation, fit-ce la plus élevée,
mais du fait d'avoir accueilli la parole de Dieu dans la foi (cf. 1 Th 2, 13). A l'origine de notre étre de croyants se trouve une rencontre,
unique en son genre, qui a fait s'entrouvrir un mystére caché depuis les siécles (cf. 1 Co 2, 7; Rm 16, 25-26), mais maintenant révélé: «
Il a plu a Dieu, dans sa bonté et sa sagesse, de se révéler lui-méme et de faire connaitre le mystére de sa volonté (cf. Ep 1, 9), par
lequel les hommes ont accés auprés du Pere par le Christ, Verbe fait chair, dans I'Esprit Saint, et sont rendus participants de la nature
divine ».(5) C'est la une initiative pleinement gratuite, qui part de Dieu pour rejoindre I'numanité et la sauver. En tant que source
d'amour, Dieu désire se faire connaitre, et la connaissance que I'homme a de Lui porte a son accomplissement toute autre vraie
connaissance que son esprit est en mesure d'atteindre sur le sens de son existence.

8. Reprenant presque littéralement I'enseignement donné par la Constitution Dei Filius du Concile Vatican | et tenant compte des
principes proposés par le Concile de Trente, la Constitution Dei Verbum de Vatican Il a continué le processus séculaire d'intelligence de
la foi et a réfléchi sur la Révélation a la lumiére de I'enseignement biblique et de I'ensemble de la tradition patristique. Au premier
Concile du Vatican, les Péres avaient souligné le caractere surnaturel de la révélation de Dieu. La critique rationaliste, qui s'attaquait
alors a la foi en partant de theses erronées et trés répandues, portait sur la négation de toute connaissance qui ne serait pas le fruit des
capacités naturelles de la raison. Ce fait avait obligé le Concile a réaffirmer avec force que, outre la connaissance propre de la raison
humaine, capable par nature d'arriver jusqu'au Créateur, il existe une connaissance qui est propre a la foi. Cette connaissance exprime
une vérité fondée sur le fait méme que Dieu se révéle, et c'est une vérité trés certaine car Dieu ne trompe pas et ne veut pas
tromper.(6)

9. Le Concile Vatican | enseigne donc que la vérité atteinte par la voie de la réflexion philosophique et la vérité de la Révélation ne se
confondent pas, et que l'une ne rend pas l'autre superflue: « Il existe deux ordres de connaissance, distincts non seulement par leur
principe mais aussi par leur objet. Par leur principe, puisque dans l'un c'est par la raison naturelle et dans I'autre par la foi divine que
nous connaissons. Par leur objet, parce que, outre les vérités que la raison naturelle peut atteindre, nous sont proposés a croire les
mysteres cachés en Dieu, qui ne peuvent étre connus s'ils ne sont divinement révélés ».(7) La foi, qui est fondée sur le témoignage de
Dieu et bénéficie de I'aide surnaturelle de la grace, est effectivement d'un ordre différent de celui de la connaissance philosophique.
Celle-ci, en effet, s'appuie sur la perception des sens, sur I'expérience, et elle se développe a la lumiere de la seule intelligence. La
philosophie et les sciences évoluent dans I'ordre de la raison naturelle, tandis que la foi, éclairée et guidée par I'Esprit, reconnait dans le
message du salut la « plénitude de grace et de vérité » (cf. Jn 1, 14) que Dieu a voulu révéler dans I'histoire et de maniéere définitive par
son Fils Jésus Christ (cf. 1 Jn 5, 9; Jn 5, 31-32).

10. Les Péres du Concile Vatican I, fixant leur regard sur Jésus qui révéle, ont mis en lumiére le caractére salvifique de la révélation de
Dieu dans I'histoire et ils en ont exprimé la nature dans les termes suivants: « Par cette révélation, le Dieu invisible (cf. Col 1, 15; 1 Tm
1, 17), dans son amour surabondant, s'adresse aux hommes comme a des amis (cf. Ex 33, 11; Jn 15, 14-15) et est en relation avec eux
(cf. Ba 3, 38), pour les inviter a la vie en communion avec lui et les recevoir en cette communion. Cette économie de la Révélation se
réalise par des actions et des paroles intrinséquement liées entre elles, si bien que les ceuvres, accomplies par Dieu dans I'histoire du
salut, manifestent et corroborent la doctrine et les réalités signifiées par les paroles, et que les paroles, de leur c6té, proclament les
ceuvres et élucident le mystere qui y est contenu. Par cette révélation, la vérité profonde sur Dieu aussi bien que sur le salut de I'homme
se met a briller pour nous dans le Christ, qui est a la fois le Médiateur et la plénitude de toute la Révélation ».(8)

11. La révélation de Dieu s'inscrit donc dans le temps et dans I'histoire. Et méme l'incarnation de Jésus Christ advient a la « plénitude
du temps » (Ga 4, 4). Deux mille ans aprés cet événement, j'éprouve le besoin de réaffirmer avec force que, « dans le christianisme, le
temps a une importance fondamentale ».(9) En lui, en effet, vient & la lumiére toute I'ceuvre de la création et du salut et surtout est
manifesté le fait que, par l'incarnation du Fils de Dieu, nous vivons et nous anticipons des maintenant ce qui sera I'accomplissement du
temps (cf. He 1, 2).

La vérité que Dieu a confiée a I'nomme sur lui-méme et sur sa vie s'inscrit donc dans le temps et dans I'histoire. Il est certain qu'elle a
été prononcée une fois pour toutes dans le mystére de Jésus de Nazareth. La Constitution Dei Verbum le dit clairement: « Apres avoir,
a maintes reprises et sous bien des formes, parlé par les prophetes, Dieu, "en ces jours qui sont les derniers, nous a parlé par son Fils"
(He 1, 1-2). Il a, en effet, envoyé son Fils, a savoir le Verbe éternel qui éclaire tous les hommes, pour qu'il habitat parmi les hommes et
leur fit connaitre les profondeurs de Dieu (cf. Jn 1, 1-18). Jésus Christ donc, Verbe fait chair, envoyé "comme homme vers les
hommes", "prononce les paroles de Dieu" (Jn 3, 34) et achéve I'ceuvre de salut que le Pére lui a donnée a faire (cf. Jn 5, 36; 17, 4).
C'est pourquoi lui-méme — qui le voit, voit aussi le Pére (cf. Jn 14, 9) —, par toute sa présence et par toute la manifestation de lui-
méme, par ses paroles et ses ceuvres, par ses signes et ses miracles, mais surtout par sa mort et sa glorieuse résurrection d'entre les
morts, enfin par I'envoi de I'Esprit de vérité, acheve la Révélation en I'accomplissant ».(10)

L'histoire constitue pour le peuple de Dieu un chemin a parcourir entierement, de fagon que la vérité révélée exprime en plénitude son
contenu gréce a l'action constante de I'Esprit Saint (cf. Jn 16, 13). C'est encore une fois ce que dit la Constitution Dei Verbum quand
elle affirme que « I'Eglise, tandis que les siecles s'écoulent, tend constamment vers la plénitude de la divine vérité, jusqu'a ce que soient
accomplies en elle les paroles de Dieu ».(11)

12. L'histoire devient donc le lieu ou nous pouvons constater I'action de Dieu en faveur de I'humanité. Il nous rejoint en ce qui pour nous
est le plus familier et le plus facile a vérifier parce que cela constitue notre cadre quotidien, sans lequel nous ne pourrions nous
comprendre.

L'incarnation du Fils de Dieu permet de voir se réaliser la synthése définitive que I'esprit humain, a partir de lui-méme, n'aurait méme
pas pu imaginer: I'Eternel entre dans le temps, le Tout se cache dans le fragment, Dieu prend le visage de I'homme. La vérité exprimée
dans la révélation du Christ n'est donc plus enfermée dans un cadre territorial et culturel restreint, mais elle s'ouvre a quiconque,
homme ou femme, veut bien I'accueillir comme parole de valeur définitive pour donner un sens a I'existence. Or tous ont dans le Christ

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



acces au Pére; en effet, par sa mort et sa résurrection, le Christ a donné la vie divine que le premier Adam avait refusée (cf. Rm 5, 12-
15). Par cette Révélation est offerte a I'hnomme la vérité ultime sur sa vie et sur le destin de I'histoire: « En réalité, le mystére de 'hnomme
ne s'éclaire vraiment que dans le mystere du Verbe incarné », affirme la Constitution Gaudium et spes.(12) En dehors de cette
perspective, le mystére de I'existence personnelle reste une énigme insoluble. Ou I'homme pourrait-il chercher la réponse a des
questions dramatiques comme celles de la souffrance, de la souffrance de l'innocent et de la mort, sinon dans la lumiere qui vient du
mystére de la passion, de la mort et de la résurrection du Christ?

La raison devant le mystere

13. Il ne faudra pas oublier en tout cas que la Révélation demeure empreinte de mystére. Certes, par toute sa vie, Jésus révéle le
visage du Peére, puisqu'il est venu pour faire connaitre les profondeurs de Dieu;(13) et pourtant la connaissance que nous avons de ce
visage est toujours marquée par un caractere fragmentaire et par les limites de notre intelligence. Seule la foi permet de pénétrer le
mystére, dont elle favorise une compréhension cohérente.

Le Concile déclare qu'« a Dieu qui révele il faut apporter I'obéissance de la foi ».(14) Par cette affirmation bréeve mais dense, est
exprimée une vérité fondamentale du christianisme. On dit tout d'abord que la foi est une réponse d'obéissance a Dieu. Cela implique
qu'll soit reconnu dans sa divinité, dans sa transcendance et dans sa liberté supréme. Le Dieu qui se fait connaitre dans l'autorité de sa
transcendance absolue apporte aussi des motifs pour la crédibilité de ce qu'il révele. Par la foi, 'homme donne son assentiment a ce
témoignage divin. Cela signifie qu'il reconnait pleinement et intégralement la vérité de ce qui est révélé parce que c'est Dieu lui-méme
qui s'en porte garant. Cette vérité, donnée a I'homme et que celui-ci ne pourrait exiger, s'inscrit dans le cadre de la communication
interpersonnelle et incite la raison a s'ouvrir a elle et a en accueillir le sens profond. C'est pour cela que I'acte par lequel I'homme s'offre
a Dieu a toujours été considéré par I'Eglise comme un moment de choix fondamental ou toute la personne est impliquée. L'intelligence
et la volonté s'exercent au maximum de leur nature spirituelle pour permettre au sujet d'accomplir un acte dans lequel la liberté
personnelle est pleinement vécue.(15) Dans la foi, la liberté n'est donc pas seulement présente, elle est exigée. Et c'est méme la foi qui
permet a chacun d'exprimer au mieux sa liberté. Autrement dit, la liberté ne se réalise pas dans les choix qui sont contre Dieu.
Comment, en effet, le refus de s'ouvrir vers ce qui permet la réalisation de soi-méme pourrait-il étre considéré comme un usage
authentique de la liberté? C'est lorsqu'elle croit que la personne pose l'acte le plus significatif de son existence; car ici la liberté rejoint la
certitude de la vérité et décide de vivre en elle.

Les signes présents dans la Révélation viennent aussi en aide a la raison qui cherche l'intelligence du mystere. lls servent a effectuer
plus profondément la recherche de la vérité et a permettre que I'esprit, de fagon autonome, scrute l'intérieur méme du mystere. En tout
cas, si, d'un cbté, ces signes donnent plus de force a la raison parce qu'ils lui permettent de mener sa recherche a l'intérieur du mystere
par ses propres moyens, dont elle est jalouse a juste titre, d'un autre c6té ils I'invitent a transcender leur réalité de signes pour en
recevoir la signification ultérieure dont ils sont porteurs. En eux est donc déja présente une vérité cachée a laquelle I'esprit est renvoyé
et qu'il ne peut ignorer sans détruire le signe méme qui lui est proposé.

On est renvoyé |a, d'une certaine fagon, a la perspective sacramentelle de la Révélation et, en particulier, au signe eucharistique dans
lequel I'unité indivisible entre la réalité et sa signification permet de saisir la profondeur du mystere. Dans I'Eucharistie, le Christ est
véritablement présent et vivant, il agit par son Esprit, mais, comme l|'avait bien dit saint Thomas, « tu ne le comprends ni ne le vois; mais
la foi vive, elle, I'affirme, en dépassant la nature. Par-dessous la double apparence, signe elle-méme d'autre chose, vit la réalité sainte
».(16) Le philosophe Pascal lui fait écho: « Comme Jésus Christ est demeuré inconnu parmi les hommes, ainsi sa vérité demeure parmi
les opinions communes, sans différence a I'extérieur. Ainsi I'Eucharistie parmi le pain commun ».(17)

En somme, la connaissance de foi n'annule pas le mystére; elle ne fait que le rendre plus évident et le manifester comme un fait
essentiel pour la vie de I'nomme: le Christ Seigneur, « dans la révélation méme du mystere du Pére et de son amour, manifeste
pleinement I'homme a lui-méme et Iui dévoile sa plus haute vocation »,(18) qui est de participer au mystere de la vie trinitaire de
Dieu.(19)

14. L'enseignement des deux Conciles du Vatican ouvre également une véritable perspective de nouveautés pour le savoir
philosophique. La Révélation introduit dans I'histoire un point de repere que I'homme ne peut ignorer s'il veut arriver & comprendre le
mystere de son existence; mais, d'autre part, cette connaissance renvoie constamment au mystere de Dieu que I'esprit ne peut explorer
a fond mais seulement recevoir et accueillir dans la foi. A l'intérieur de ces deux moments, la raison dispose d'un espace particulier qui
lui permet de chercher et de comprendre, sans étre limitée par rien d'autre que par sa finitude face au mystere infini de Dieu.

La Révélation fait donc entrer dans notre histoire une vérité universelle et ultime, qui incite I'esprit de 'hnomme a ne jamais s'arréter; et
méme elle le pousse a élargir continuellement les champs de son savoir tant qu'il n'a pas conscience d'avoir accompli tout ce qui était
en son pouvoir, sans rien négliger. Pour cette réflexion, nous sommes aidés par I'une des intelligences les plus fécondes et les plus
significatives de I'histoire de I'humanité, a laquelle la philosophie aussi bien que la théologie se font un devoir de se référer: saint
Anselme. Dans son Proslogion, I'archevéque de Cantorbéry s'exprime ainsi: « Comme souvent, avec ardeur, je tournais ma pensée sur
ce point, ce que je cherchais parfois me semblait pouvoir étre déja saisi, et parfois fuyait tout a fait le regard de mon esprit; désespérant
a la fin, je voulus cesser comme s'il s'agissait de rechercher chose impossible a trouver. Mais, alors que je voulais absolument exclure
de moi cette pensée, de peur qu'en occupant vainement mon esprit elle n'empéchat d'autres occupations ou je pusse progresser, voila
qu'elle commenga, d'une importunité certaine, & s'imposer de plus en plus a moi, malgré mon refus et ma défense. [...] Mais hélas,
malheureux, un des autres malheureux fils d'Eve éloignés de Dieu que je suis, qu'ai-je entrepris, qu'ai-je achevé? Ou tendais-je, ou en
suis-je venu? A quoi aspirais-je, en quoi soupiré-je? [...] Par suite, Seigneur, tu n'es pas seulement tel que plus grand ne peut étre
pensé, (non solum es quo maius cogitari nequit), mais tu es quelque chose de plus grand qu'il ne se puisse penser (quiddam maius
quam cogitari possit). [...]. Si tu n'es pas cela méme, il est possible de penser quelque chose de plus grand que toi, ce qui ne peut se
faire ».(20)

15. La vérité de la Révélation chrétienne, que I'on trouve en Jésus de Nazareth, permet a quiconque de recevoir le « mystére » de sa
vie. Comme vérité supréme, tout en respectant 'autonomie de la créature et sa liberté, elle I'engage a s'ouvrir a la transcendance. Ici, le
rapport entre la liberté et la vérité devient supréme, et I'on comprend pleinement la parole du Seigneur: « Vous connaitrez la vérité et la
vérité vous libérera » (Jn 8, 32).

La Révélation chrétienne est la vraie étoile sur laquelle s'oriente 'homme qui avance parmi les conditionnements de la mentalité

immanentiste et les impasses d'une logique technocratique; elle est l'ultime possibilité offerte par Dieu pour retrouver en plénitude le

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



projet originel d'amour commencé a la création. A 'homme qui désire connaitre le vrai, s'il est encore capable de regarder au-dela de
lui-méme et de lever son regard au-dela de ses projets, est donnée la possibilité de retrouver un rapport authentique avec sa vie, en
suivant la voie de la vérité. Les paroles du Deutéronome peuvent bien s'appliquer a cette situation: « Cette loi que je te prescris
aujourd'hui n'est pas au-dela de tes moyens ni hors de ton atteinte. Elle n'est pas dans les cieux, qu'il te faille dire: "Qui montera pour
nous aux cieux nous la chercher, que nous l'entendions pour la mettre en pratique?" Elle n'est pas au-dela des mers, qu'il te faille dire:
"Qui ira pour nous au-dela des mers nous la chercher, que nous I'entendions pour la mettre en pratique?" Car la parole est tout prés de
toi, elle est dans ta bouche et dans ton ceeur pour que tu la mettes en pratique » (30, 11-14). A ce texte fait écho la célébre pensée du
saint philosophe et théologien Augustin: « Noli foras ire, in te ipsum redi. In interiore homine habitat veritas » — « Ne va pas au dehors,
rentre en toi-méme. C'est dans 'nomme intérieur qu'habite la vérité ».(21)

A la lumiere de ces considérations, une premiére conclusion s'impose: la vérité que la Révélation nous fait connaitre n'est pas le fruit
mdr ou le point culminant d'une pensée élaborée par la raison. Elle se présente au contraire avec la caractéristique de la gratuité, elle
engendre une réflexion et elle demande a étre accueillie comme expression d'amour. Cette vérité révélée est une anticipation, située
dans notre histoire, de la vision derniere et définitive de Dieu qui est réservée a ceux qui croient en lui et qui le cherchent d'un coeur
sincere. La fin ultime de I'existence personnelle est donc un objet d'étude aussi bien pour la philosophie que pour la théologie. Toutes
les deux, bien qu'avec des moyens et des contenus différents, prospectent ce « chemin de la vie » (Ps 16 [15], 11) qui, comme nous le
dit la foi, débouche finalement sur la joie pleine et durable de la contemplation de Dieu Un et Trine.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il
CREDO UT INTELLEGAM
« La Sagesse sait et comprend tout » (Sg 9, 11)

16. La profondeur du lien entre la connaissance par la foi et la connaissance par la raison est déja exprimée dans la Sainte Ecriture en
des termes d'une clarté étonnante. Le probléeme est abordé surtout dans les Livres sapientiaux. Ce qui frappe dans la lecture faite sans
préjugés de ces pages de I'Ecriture est le fait que dans ces textes se trouvent contenus non seulement la foi d'lsraél, mais aussi le
trésor de civilisations et de cultures maintenant disparues. Pour ainsi dire, dans un dessein déterminé, I'Egypte et la Mésopotamie font
entendre de nouveau leur voix et font revivre certains traits communs des cultures de I'Orient ancien dans ces pages riches d'intuitions
particulierement profondes.

Ce n'est pas un hasard si, au moment ou l'auteur sacré veut décrire 'nomme sage, il le dépeint comme celui qui aime et recherche la
vérité: « Heureux I'hnomme qui médite sur la sagesse et qui raisonne avec intelligence, qui réfléchit dans son cceur sur les voies de la
sagesse et qui s'applique a ses secrets. Il la poursuit comme le chasseur, il est aux aguets sur sa piste; il se penche a ses fenétres et
écoute a ses portes; il se poste tout prés de sa demeure et fixe un pieu dans ses murailles; il dresse sa tente a proximité et s'établit
dans une retraite de bonheur; il place ses enfants sous sa protection et sous ses rameaux il trouve un abri; sous son ombre il est
protégé de la chaleur et il s'établit dans sa gloire » (Si 14, 20-27).

Pour l'auteur inspiré, comme on le voit, le désir de connaitre est une caractéristique commune a tous les hommes. Grace a
l'intelligence, la possibilité de « puiser I'eau profonde » de la connaissance (cf. Pr 20, 5) est donnée a tous, croyants comme non-
croyants. Dans I'ancien Israél, la connaissance du monde et de ses phénomenes ne se faisait certes pas abstraitement, comme pour le
philosophe ionien ou le sage égyptien. Le bon israélite appréhendait encore moins la connaissance selon les parameétres de I'époque
moderne, qui est davantage portée a la division du savoir. Malgré cela, le monde biblique a fait converger son apport original vers
I'océan de la théorie de la connaissance.

Quel est cet apport? La particularité qui distingue le texte biblique consiste dans la conviction qu'il existe une profonde et indissoluble
unité entre la connaissance de la raison et celle de la foi. Le monde et ce qui s'y passe, de méme que l'histoire et les vicissitudes du
peuple, sont des réalités regardées, analysées et jugées par les moyens propres de la raison, mais sans que la foi demeure étrangére a
ce processus. La foi n'intervient pas pour amoindrir I'autonomie de la raison ou pour réduire son domaine d'action, mais seulement pour
faire comprendre a 'hnomme que le Dieu d'Israél se rend visible et agit dans ces événements. Par conséquent, connaitre a fond le
monde et les événements de I'histoire n'est pas possible sans professer en méme temps la foi en Dieu qui y opere. La foi affine le
regard intérieur et permet a l'esprit de découvrir, dans le déroulement des événements, la présence agissante de la Providence. Une
expression du livre des Proverbes est significative a ce propos: « Le coeur de I'homme délibére sur sa voie, mais c'est le Seigneur qui
affermit ses pas » (16, 9). Autrement dit, I'hnomme sait reconnaitre sa route a la lumiére de la raison, mais il peut la parcourir
rapidement, sans obstacle et jusqu'a la fin, si, avec rectitude, il situe sa recherche dans la perspective de la foi. La raison et la foi ne
peuvent donc étre séparées sans que I'nomme perde la possibilité de se connaitre lui-méme, de connaitre le monde et Dieu de fagon
adéquate.

17. Il ne peut donc exister aucune compétitivité entre la raison et la foi: I'une s'intégre a I'autre, et chacune a son propre champ d'action.
C'est encore le livre des Proverbes qui oriente dans cette direction quand il s'exclame: « C'est la gloire de Dieu de celer une chose,
c'est la gloire des rois de la scruter » (25, 2). Dans leurs mondes respectifs, Dieu et 'nomme sont placés dans une relation unique. En
Dieu réside I'origine de toutes choses, en Lui se trouve la plénitude du mystére, et cela constitue sa gloire; a I'homme revient le devoir
de rechercher la vérité par sa raison, et en cela consiste sa noblesse. Un autre élément est ajouté a cette mosaique par le Psalmiste
quand il prie en disant: « Pour moi, que tes pensées sont difficiles, 6 Dieu, que la somme en est imposante! Je les compte, il en est plus
que sable; ai-je fini, je suis encore avec toi » (139 [138], 17-18). Le désir de connaitre est si grand et comporte un tel dynamisme que le
ceceur de I'homme, méme dans I'expérience de ses limites infranchissables, soupire vers l'infinie richesse qui est au-dela, parce qu'il a
l'intuition qu'en elle se trouve la réponse satisfaisante a toutes les questions non encore résolues.

18. Nous pouvons donc dire que, par sa réflexion, Israél a su ouvrir a la raison la voie vers le mystére. Dans la révélation de Dieu, il a
pu sonder en profondeur tout ce qu'il cherchait a atteindre par la raison, sans y réussir. A partir de cette forme plus profonde de
connaissance, le peuple élu a compris que la raison doit respecter certaines régles fondamentales pour pouvoir exprimer au mieux sa
nature. Une premiere regle consiste a tenir compte du fait que la connaissance de I'nomme est un chemin qui n'a aucun répit; la
deuxieme nait de la conscience que I'on ne peut s'engager sur une telle route avec I'orgueil de celui qui pense que tout est le fruit d'une
conquéte personnelle; une troisieme regle est fondée sur la « crainte de Dieu », dont la raison doit reconnaitre la souveraine
transcendance et en méme temps I'amour prévoyant dans le gouvernement du monde.

Quand il s'éloigne de ces regles, 'homme s'expose au risque de I'échec et finit par se trouver dans la condition de I'« insensé ». Dans la
Bible, cette stupidité comporte une menace pour la vie; l'insensé en effet s'imagine connaitre beaucoup de choses, mais en réalité il
n'est pas capable de fixer son regard sur ce qui est essentiel. Cela I'empéche de mettre de I'ordre dans son esprit (cf. Pr 1, 7) et de
prendre l'attitude qui convient face a lui-méme et a son environnement. Et quand il en arrive a affirmer « Dieu n'existe pas » (cf. Ps 14
[13], 1), il montre en toute clarté que sa connaissance est déficiente et combien elle est loin de la pleine vérité sur les choses, sur leur
origine et sur leur destinée.

19. Le Livre de la Sagesse comporte des textes importants qui projettent une autre lumiére sur ce sujet. L'auteur sacré y parle de Dieu
qui se fait connaitre aussi a travers la nature. Pour les anciens, I'étude des sciences naturelles correspondait en grande partie au savoir
philosophique. Aprés avoir affirmé que par son intelligence I'nomme est en mesure de « connaitre la structure du monde et I'activité des
éléments [...], les cycles de l'année et les positions des astres, la nature des animaux et les instincts des bétes sauvages » (Sg 7,
17.19-20), en un mot, qu'il est capable de philosopher, le texte sacré accomplit un pas en avant de grande importance. Retrouvant la
pensée de la philosophie grecque, a laquelle il semble se référer dans ce contexte, I'auteur affirme qu'en raisonnant sur la nature, on
peut remonter au Créateur: « La grandeur et la beauté des créatures font, par analogie, contempler leur Auteur » (Sg 13, 5). Un premier
stade de la Révélation divine, constitué du merveilleux « livre de la nature », est donc reconnu; en le lisant avec les instruments de la
raison humaine, on peut arriver a la connaissance du Créateur. Si 'nomme ne parvient pas, par son intelligence, a reconnaitre Dieu
créateur de toute chose, cela est di non pas tant au manque de moyen adéquat, qu'aux obstacles mis par sa libre volonté et par son
péché.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



20. De ce point de vue, la raison est valorisée, mais non surestimée. Tout ce qu'elle atteint, en effet, peut étre vrai, mais elle n'acquiert
une pleine signification que si son contenu est placé dans une perspective plus vaste, celle de la foi: « Le Seigneur dirige les pas de
I'homme: comment 'hnomme comprendrait-il son chemin? » (Pr 20, 24). Pour I'Ancien Testament la foi libére donc la raison en ce qu'elle
lui permet d'atteindre d'une maniéere cohérente son objet de connaissance et de le situer dans I'ordre supréme ou tout prend son sens.
En un mot, I'homme atteint la vérité par la raison, parce que, éclairé par la foi, il découvre le sens profond de toute chose, en particulier
de sa propre existence. L'auteur sacré met donc trés justement le commencement de la vraie connaissance dans la crainte de Dieu: «
La crainte du Seigneur est le principe du savoir » (Pr 1, 7; cf. Si 1, 14).

« Acquiers la sagesse, acquiers l'intelligence » (Pr 4,5)

21. La connaissance, pour |I'Ancien Testament, ne se fonde pas seulement sur une observation attentive de 'homme, du monde et de
I'histoire. Elle suppose nécessairement un rapport avec la foi et avec le contenu de la Révélation. On trouve ici les défis que le peuple
élu a da affronter et auxquels il a répondu. En réfléchissant sur sa condition, 'nomme biblique a découvert qu'il ne pouvait pas se
comprendre sinon comme un « étre en relation »: avec lui-méme, avec le peuple, avec le monde et avec Dieu. Cette ouverture au
mystére, qui lui venait de la Révélation, a finalement été pour lui la source d'une vraie connaissance, qui a permis a sa raison de
s'engager dans des domaines infinis, ce qui lui donnait une possibilité de compréhension jusqu'alors inespérée.

Pour l'auteur sacré, I'effort de la recherche n'était pas exempt de la peine due a I'affrontement aux limites de la raison. On le saisit, par
exemple, dans les paroles par lesquelles le Livre des Proverbes révéle la fatigue que I'on éprouve lorsqu'on cherche a comprendre les
desseins mystérieux de Dieu (cf. 30, 1-6). Cependant, malgré la peine, le croyant ne céde pas. La force pour continuer son chemin vers
la vérité lui vient de la certitude que Dieu I'a créé comme un « explorateur » (cf. Qo 1, 13), dont la mission est de ne renoncer a aucune
recherche, malgré la tentation continuelle du doute. En s'appuyant sur Dieu, il reste tourné, toujours et partout, vers ce qui est beau,
bon et vrai.

22. Saint Paul, dans le premier chapitre de sa Lettre aux Romains, nous aide a mieux apprécier a quel point la réflexion des Livres
sapientiaux est pénétrante. Développant une argumentation philosophique dans un langage populaire, I'Apdtre exprime une vérité
profonde: a travers le créé, les « yeux de I'esprit » peuvent arriver a connaitre Dieu. Celui-ci en effet, par l'intermédiaire des créatures,
laisse pressentir sa « puissance » et sa « divinité » a la raison (cf. Rm 1, 20). On reconnait donc a la raison de I'homme une capacité
qui semble presque dépasser ses propres limites naturelles: non seulement elle n'est pas confinée dans la connaissance sensorielle,
puisqu'elle peut y réfléchir de maniére critique, mais, en argumentant sur les donnés des sens, elle peut aussi atteindre la cause qui est
a l'origine de toute réalité sensible. Dans une terminologie philosophique, on pourrait dire que cet important texte paulinien affirme la
capacité métaphysique de I'homme.

Selon I'Apétre, dans le projet originel de la création était prévue la capacité de la raison de dépasser facilement le donné sensible, de
facon a atteindre l'origine méme de toute chose, le Créateur. A la suite de la désobéissance par laquelle 'nomme a choisi de se placer
lui-méme en pleine et absolue autonomie par rapport a Celui qui l'avait créé, la possibilité de remonter facilement a Dieu créateur a
disparu.

Le Livre de la Genese décrit de maniére tres expressive cette condition de 'nomme, quand il relate que Dieu le plaga dans le jardin
d'Eden, au centre duquel était situé « I'arbre de la connaissance du bien et du mal » (2, 17). Le symbole est clair: 'nomme n'était pas en
mesure de discerner et de décider par lui-méme ce qui était bien et ce qui était mal, mais il devait se référer a un principe supérieur.
L'aveuglement de I'orgueil donna a nos premiers parents l'illusion d'étre souverains et autonomes, et de pouvoir faire abstraction de la
connaissance qui vient de Dieu. lls entrainérent tout homme et toute femme dans leur désobéisssance originelle, infligeant a la raison
des blessures qui allaient alors I'entraver sur le chemin vers la pleine vérité. Désormais, la capacité humaine de connaitre la vérité était
obscurcie par l'aversion envers Celui qui est la source et l'origine de la vérité. C'est encore I'Apbtre qui révele combien les pensées des
hommes, a cause du péché, devaient devenir « vaines » et les raisonnements déformés et orientés vers ce qui est faux (cf. Rm 1, 21-
22). Les yeux de I'esprit n'étaient plus capables de voir avec clarté: progressivement la raison est demeurée prisonniére d'elle-méme.
La venue du Christ a été I'événement de salut qui a racheté la raison de sa faiblesse, la libérant des chaines dans lesquelles elle s'était
elle-méme emprisonnée.

283. Par conséquent, le rapport du chrétien avec la philosophie demande un discernement radical. Dans le Nouveau Testament, surtout
dans les Lettres de saint Paul, un point ressort avec une grande clarté: I'opposition entre « la sagesse de ce monde » et la sagesse de
Dieu révélée en Jésus Christ. La profondeur de la sagesse révélée rompt le cercle de nos schémas habituels de réflexion, qui ne sont
pas du tout en mesure de I'exprimer de fagon appropriée.

Le commencement de la premiere Lettre aux Corinthiens pose radicalement ce dilemme. Le Fils de Dieu crucifié est I'événement
historique contre lequel se brise toute tentative de I'esprit pour construire sur des argumentations seulement humaines une justification
suffisante du sens de I'existence. Le vrai point central, qui défie toute philosophie, est la mort en croix de Jésus Christ. Ici, en effet, toute
tentative de réduire le plan salvifique du Pére a une pure logique humaine est vouée a I'échec. « Ou est-il, le sage? Ou est-il, 'homme
cultivé? Ou est-il, le raisonneur de ce siécle? Dieu n'a-t-il pas frappé de folie la sagesse du monde? » (1 Co 1, 20), se demande I'Apétre
avec emphase. Pour ce que Dieu veut réaliser, la seule sagesse de 'homme sage n'est plus suffisante; c'est un passage décisif vers
I'accueil d'une nouveauté radicale qui est demandé: « Ce qu'il y a de fou dans le monde, voila ce que Dieu a choisi pour confondre les
sages; [...] ce qui dans le monde est sans naissance et ce que I'on méprise, voila ce que Dieu a choisi; ce qui n'est pas, pour réduire a
rien ce qui est » (1 Co 1, 27-28). La sagesse de I'nomme refuse de voir dans sa faiblesse la condition de sa force; mais saint Paul
n'hésite pas a affirmer: « Lorsque je suis faible, c'est alors que je suis fort » (2 Co 12, 10). L'homme ne réussit pas a comprendre
comment la mort peut étre source de vie et d'amour, mais, pour révéler le mystére de son dessein de salut, Dieu a choisi justement ce
que la raison considere comme « folie » et « scandale ». Paul, parlant le langage des philosophes ses contemporains, atteint le sommet
de son enseignement ainsi que du paradoxe qu'il veut exprimer: Dieu a choisi dans le monde ce qui n'est pas, pour réduire a rien ce qui
est (cf. 1 Co 1, 28). Pour exprimer la nature de la gratuité de I'amour révélé dans la Croix du Christ, I'Ap6tre n'a pas peur d'utiliser le
langage plus radical que les philosophes employaient dans leurs réflexions sur Dieu. La raison ne peut pas vider le mystére d'amour
que la Croix représente, tandis que la Croix peut donner a la raison la réponse ultime qu'elle cherche. Ce n'est pas la sagesse des
paroles, mais la Parole de la Sagesse que saint Paul donne comme critere de Vérité et, en méme temps, de salut.

La sagesse de la Croix dépasse donc toutes les limites culturelles que I'on veut lui imposer et nous oblige a nous ouvrir & l'universalité

de la vérité dont elle est porteuse. Quel défi est ainsi posé a notre raison et quel profit elle en retire si elle I'accepte! La philosophie, qui

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



déja par elle-méme est en mesure de reconnaitre le continuel dépassement de I'homme vers la vérité, peut, avec I'aide de la foi, s'ouvrir
pour accueillir dans la « folie » de la Croix la critique authentique faite a tous ceux qui croient posséder la vérité, alors qu'ils I'étouffent
dans l'impasse de leur systeme. Le rapport entre la foi et la philosophie trouve dans la prédication du Christ crucifié et ressuscité I'écueil
contre lequel il peut faire naufrage, mais au-dela duquel il peut se jeter dans I'océan infini de la vérité. Ici se manifeste avec évidence la
frontiére entre la raison et la foi, mais on voit bien aussi I'espace dans lequel les deux peuvent se rencontrer.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il
INTELLEGO UT CREDAM
Avancer dans la recherche de la vérité

24. L'évangéliste Luc rapporte dans les Actes des Ap6tres que, durant ses voyages missionnaires, Paul arriva & Athénes. La cité des
philosophes était remplie de statues représentant différentes idoles. Un autel frappa son attention et, saisissant aussitot cette occasion,
il définit un point de départ commun pour lancer I'annonce du kérygme: « Athéniens — dit-il —, a tous égards vous étes, je le vois, les
plus religieux des hommes. Parcourant en effet votre ville et considérant vos monuments sacrés, j'ai trouvé jusqu'a un autel avec
l'inscription: "Au dieu inconnu". Eh bien! ce que vous adorez sans le connaitre, je viens, moi, vous I'annoncer » (Ac 17, 22-23). A partir
de la, saint Paul parle de Dieu comme créateur, comme de Celui qui transcende toute chose et qui donne la vie a tout. Il continue
ensuite son discours ainsi: « Si d'un principe unique il a fait tout le genre humain pour qu'il habite sur toute la face de la terre, s'il a fixé
des temps déterminés et les limites de I'habitat des hommes, c'était afin qu'ils cherchent la divinité pour I'atteindre, si possible, comme a
tatons et la trouver; aussi bien n'est-elle pas loin de chacun de nous » (Ac 17, 26-27).

L'Ap6tre met en lumiéere une vérité dont I'Eglise a toujours fait son profit: au plus profond du coeur de I'homme sont semés le désir et la
nostalgie de Dieu. La liturgie du Vendredi saint le rappelle aussi avec force quand, invitant a prier pour ceux qui ne croient pas, elle
nous fait dire: « Dieu éternel et tout-puissant, toi qui as créé les hommes pour qu'ils te cherchent de tout leur cceur et que leur coeur
s'apaise en te trouvant ».(22) Il y a donc un chemin que I'homme peut parcourir s'il le veut; il part de la capacité de la raison de s'élever
au-dessus de ce qui est contingent pour s'élancer vers l'infini.

De plusieurs fagons et en des temps différents, I'homme a montré qu'il sait exprimer cet intime désir. La littérature, la musique, la
peinture, la sculpture, I'architecture et tous les autres produits de son intelligence créatrice sont devenus des canaux par lesquels il
exprime les aspirations de sa recherche. La philosophie, de fagon particuliere, a épousé ce mouvement et a exprimé, avec ses moyens
et selon les modalités scientifiques qui lui sont propres, ce désir universel de I'homme.

25. « Tous les hommes aspirent a la connaissance »,(23) et I'objet de cette aspiration est la vérité. La vie quotidienne elle-méme montre
que chacun éprouve de l'intérét pour découvrir, au-dela du simple oui-dire, comment sont vraiment les choses. L'homme est l'unique
étre dans toute la création visible qui, non seulement est capable de savoir, mais qui sait aussi connaitre et, pour cela, il s'intéresse a la
vérité réelle de ce qui lui apparait. Personne ne peut étre sincerement indifférent a la vérité de son savoir. S'il découvre qu'il est faux, il
le rejette; s'il peut, au contraire, en vérifier la vérité, il se sent satisfait. C'est la legon de saint Augustin quand il écrit: « J'ai rencontré
beaucoup de gens qui voulaient tromper, mais personne qui voulait se faire tromper ».(24) On pense a juste titre qu'une personne a
atteint I'age adulte quand elle peut discerner, par ses propres moyens, ce qui est vrai de ce qui est faux, en se formant un jugement sur
la réalité objective des choses. C'est |a I'objet de nombreuses recherches, en particulier dans le domaine des sciences, qui ont conduit
au cours des derniers siecles a des résultats tres significatifs, favorisant un authentique progrés de I'nhnumanité tout entiere.

La recherche réalisée dans le domaine pratique est aussi importante que celle qui est faite dans le domaine théorique : je veux parler
de la recherche de la vérité sur le bien a accomplir. Par son agir éthique, en effet, la personne qui suit son libre et juste vouloir s'engage
sur le chemin du bonheur et tend vers la perfection. Dans ce cas, il s'agit aussi de vérité. J'ai déja exprimé cette conviction dans
I'encyclique Veritatis splendor: « Il n'y a pas de morale sans liberté. [...] S'il existe un droit & étre respecté dans son propre itinéraire de
recherche de la vérité, il existe encore antérieurement I'obligation morale grave pour tous de chercher la vérité et, une fois qu'elle est
connue, d'y adhérer ».(25)

Il est donc nécessaire que les valeurs choisies et poursuivies dans la vie soient vraies, parce que seules des valeurs vraies peuvent
perfectionner la personne en accomplissant sa nature. Cette vérité des valeurs, 'homme la trouve non pas en se renfermant sur lui-
méme mais en s'ouvrant pour I'accueillir également dans les dimensions qui le dépassent. C'est la une condition nécessaire pour que
chacun devienne lui-méme et grandisse comme personne adulte et mare.

26. La vérité se présente initialement a I'nomme sous une forme interrogative: la vie a-t-elle un sens? quel est son but? A premiére vue,
I'existence personnelle pourrait se présenter comme radicalement privée de sens. Il n'est pas nécessaire d'avoir recours aux
philosophes de I'absurde ni aux questions provocatrices qui se trouvent dans le livre de Job pour douter du sens de la vie. L'expérience
quotidienne de la souffrance, la sienne propre et celle d'autrui, la vue de tant de faits qui a la lumiere de la raison apparaissent
inexplicables, suffisent a rendre inéluctable une question aussi dramatique que celle du sens.(26) Il faut ajouter a cela que la premiére
vérité absolument certaine de notre existence, outre le fait que nous existons, est l'inéluctabilité de notre mort. Face a cette donnée
troublante s'impose la recherche d'une réponse compléte. Chacun veut — et doit — connaitre la vérité sur sa fin. Il veut savoir si la mort
sera le terme définitif de son existence ou s'il y a quelque chose qui dépasse la mort; s'il lui est permis d'espérer une vie ultérieure ou
non. Il n'est pas sans signification que la pensée philosophique ait recu de la mort de Socrate une orientation décisive et qu'elle en soit
demeurée marquée depuis plus de deux millénaires. Il n'est donc pas du tout fortuit que, devant le fait de la mort, les philosophes se
soient sans cesse reposé ce probléme en méme temps que celui du sens de la vie et de I'immortalité.

27. Personne ne peut échapper a ces questions, ni le philosophe ni I'homme ordinaire. De la réponse qui leur est donnée dépend une
étape décisive de la recherche: est-il possible ou non d'atteindre une vérité universelle et absolue? En soi, toute vérité, méme partielle,
si elle est réellement une Vvérité, se présente comme universelle. Ce qui est vrai doit étre vrai pour tous et pour toujours. En plus de
cette universalité, cependant, 'hnomme cherche un absolu qui soit capable de donner réponse et sens a toute sa recherche: quelque
chose d'ultime, qui se place comme fondement de toute chose. En d'autres termes, il cherche une explication définitive, une valeur
supréme, au-dela de laquelle il n'y a pas, et il ne peut y avoir, de questions ou de renvois ultérieurs. Les hypothéses peuvent fasciner,
mais elles ne satisfont pas. Pour tous vient le moment ou, qu'on I'admette ou non, il faut ancrer son existence a une vérité reconnue
comme définitive, qui donne une certitude qui ne soit plus soumise au doute.

Au cours des siecles, les philosophes ont cherché a découvrir et a exprimer une vérité de cet ordre, en donnant naissance a un
systéme ou a une école de pensée. Toutefois, au-dela des systémes philosophiques, il y a d'autres expressions dans lesquelles
I'nomme cherche a donner forme a sa propre « philosophie »: il s'agit de convictions ou d'expériences personnelles, de traditions
familiales et culturelles ou d'itinéraires existentiels dans lesquels on s'appuie sur l'autorité d'un maitre. En chacune de ces
manifestations, ce qui demeure toujours vif est le désir de rejoindre la certitude de la vérité et de sa valeur absolue.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Les différents visages de la vérité de 'homme

28. Il faut reconnaitre que la recherche de la vérité ne se présente pas toujours avec une telle transparence et une telle cohérence. La
nature limitée de la raison et l'inconstance du coeur obscurcissent et dévient souvent la recherche personnelle. D'autres intéréts
d'ordres divers peuvent étouffer la vérité. Il arrive aussi que I'hnomme I'évite absolument, dés qu'il commence a I'entrevoir, parce qu'il en
craint les exigences. Malgré cela, méme quand il I'évite, c'est toujours la vérité qui influence son existence. Jamais, en effet, il ne
pourrait fonder sa vie sur le doute, sur l'incertitude ou sur le mensonge; une telle existence serait constamment menacée par la peur et
par I'angoisse. On peut donc définir 'homme comme celui qui cherche la vérité.

29. Il n'est pas pensable qu'une recherche aussi profondément enracinée dans la nature humaine puisse étre complétement inutile et
vaine. La capacité méme de chercher la vérité et de poser des questions implique déja une premiére réponse. L'homme ne
commencerait pas a chercher ce qu'il ignorerait complétement ou ce qu'il estimerait impossible a atteindre. Seule la perspective de
pouvoir arriver a une réponse peut le pousser a faire le premier pas. De fait, c'est bien ce qui arrive normalement dans la recherche
scientifique. Quand un savant, a la suite d'une intuition, se met a la recherche de I'explication logique et vérifiable d'un phénoméne
déterminé, il est convaincu des le commencement qu'il trouvera une réponse et il ne céde pas devant les insucces. Il ne juge pas inutile
son intuition premiere seulement parce qu'il n'a pas atteint I'objectif; avec raison il dira plutét qu'il n'a pas encore trouvé la réponse
adéquate.

La méme chose doit valoir aussi pour la recherche de la vérité dans le domaine des questions ultimes. La soif de vérité est tellement
enracinée dans le coeur de I'homme que la laisser de coté mettrait I'existence en crise. En somme, il suffit d'observer la vie de tous les
jours pour constater que chacun de nous porte en lui la hantise de quelques questions essentielles et en méme temps garde dans son
esprit au moins I'ébauche de leurs réponses. Ce sont des réponses dont on est convaincu de la vérité, notamment parce que I'on
constate qu'en substance elles ne différent pas des réponses auxquelles sont arrivés beaucoup d'autres. Certes, toute vérité acquise ne
possede pas la méme valeur. Cependant, la capacité que I'étre humain a de parvenir, en principe, a la vérité est confirmée par
I'ensemble des résultats atteints.

30. Il peut étre utile, maintenant, de faire une breve allusion aux diverses formes de vérité. Les plus nombreuses sont celles qui
reposent sur des évidences immédiates ou qui sont confirmées par I'expérience. C'est |a I'ordre de vérité de la vie quotidienne et de la
recherche scientifique. A un autre niveau se trouvent les vérités de caractéere philosophique, que I'nomme atteint grace a la capacité
spéculative de son intelligence. Enfin, il y a les vérités religieuses, qui en quelque mesure s'enracinent aussi dans la philosophie. Elles
sont contenues dans les réponses que les différentes religions offrent aux questions ultimes selon leurs traditions.(27)

Quant aux vérités philosophiques, il faut préciser qu'elles ne se limitent pas aux seules doctrines, parfois éphémeéres, des philosophes
de profession. Tout homme, comme je l'ai déja dit, est, d'une certaine maniére, un philosophe et posséde ses conceptions
philosophiques avec les quelles il oriente sa vie. D'une fagon ou d'une autre, il se constitue une vision globale et une réponse sur le
sens de son existence: il interpréte sa vie personnelle et régle son comportement a cette lumiére. C'est la que devrait se poser la
question du rapport entre la vérité philosophico-religieuse et la vérité révélée en Jésus Christ. Avant de répondre a ce probleme, il est
opportun de tenir compte d'un donné ultérieur de la philosophie.

31. L'homme n'est pas fait pour vivre seul. Il nait et grandit dans une famille, pour s'introduire plus tard par son travail dans la société.
Dés la naissance, il se trouve donc intégré dans différentes traditions, dont il regoit non seulement son langage et sa formation
culturelle, mais aussi de multiples vérités auxquelles il croit presque instinctivement. En tout cas, la croissance et la maturation
personnelles impliquent que ces vérités elles-mémes puissent étre mises en doute et soumises a l'activité critique de la pensée. Cela
n'empéche pas que, apres ce passage, ces mémes veérités soient « retrouvées » sur la base de I'expérience qui en est faite ou, par la
suite, en vertu du raisonnement. Malgré cela, dans la vie d'un homme, les vérités simplement crues demeurent beaucoup plus
nombreuses que celles qu'il acquiert par sa vérification personnelle. Qui, en effet, serait en mesure de soumettre a la critique les
innombrables résultats des sciences sur lesquels se fonde la vie moderne? Qui pourrait contréler pour son compte le flux des
informations qui jour aprés jour parviennent de toutes les parties du monde et que I'on tient généralement pour vraies? Qui, enfin,
pourrait reparcourir les chemins d'expérience et de pensée par lesquels se sont accumulés les trésors de sagesse et de religiosité de
I'numanité? L'homme, étre qui cherche la vérité, est donc aussi celui qui vit de croyance.

32. Dans son acte de croire, chacun se fie aux connaissances acquises par d'autres personnes. On peut observer la une tension
significative: d'une part, la connaissance par croyance apparait comme une forme imparfaite de connaissance, qui doit se perfectionner
progressivement grace a I'évidence atteinte personnellement; d'autre part, la croyance se révele souvent humainement plus riche que la
simple évidence, car elle inclut un rapport interpersonnel et met en jeu non seulement les capacités cognitives personnelles, mais
encore la capacité plus radicale de se fier a d'autres personnes, et d'entrer dans un rapport plus stable et plus intime avec elles.

Il est bon de souligner que les vérités recherchées dans cette relation interpersonnelle ne sont pas en premier lieu d'ordre factuel ou
d'ordre philosophique. Ce qui est plutét demandé, c'est la vérité méme de la personne: ce gqu'elle est et ce qu'elle exprime de son étre
profond. La perfection de I'homme, en effet, ne se trouve pas dans la seule acquisition de la connaissance abstraite de la vérité, mais
elle consiste aussi dans un rapport vivant de donation et de fidélité envers l'autre. Dans cette fidélité qui sait se donner, 'hnomme trouve
pleine certitude et pleine sécurité. En méme temps, cependant, la connaissance par croyance, qui se fonde sur la confiance
interpersonnelle, n'est pas sans référence a la vérité: en croyant, I'homme s'en remet a la vérité que l'autre lui manifeste.

Que d'exemples on pourrait apporter pour illustrer ces données! Mais ma pensée se tourne d'emblée vers le témoignage des martyrs.
Le martyr, en réalité, est le témoin le plus vrai de la vérité de l'existence. Il sait qu'il a trouvé dans la rencontre avec Jésus Christ la
vérité sur sa vie, et rien ni personne ne pourra jamais lui arracher cette certitude. Ni la souffrance ni la mort violente ne pourront le faire
revenir sur I'adhésion a la vérité qu'il a découverte dans la rencontre avec le Christ. Voila pourquoi jusqu'a ce jour le témoignage des
martyrs fascine, suscite I'approbation, rencontre I'écoute et est suivi. C'est la raison pour laquelle on se fie a leur parole; on découvre en
eux I'évidence d'un amour qui n'a pas besoin de longues argumentations pour étre convaincant, du moment qu'il parle a chacun de ce
que, au plus profond de lui-méme, il pergoit déja comme vrai et qu'il recherche depuis longtemps. En somme, le martyr suscite en nous
une profonde confiance, parce qu'il dit ce que nous sentons déja et qu'il rend évident ce que nous voudrions nous aussi trouver la force
d'exprimer.

33. On peut voir ainsi que les termes de la question se complétent progressivement. L'homme, par nature, recherche la vérité. Cette

recherche n'est pas destinée seulement a la conquéte de vérités partielles, observables, ou scientifiques; I'nomme ne cherche pas

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



seulement le vrai bien pour chacune de ses décisions. Sa recherche tend vers une vérité ultérieure qui soit susceptible d'expliquer le
sens de la vie; c'est donc une recherche qui ne peut aboutir que dans l'absolu.(28) Grace aux capacités inhérentes a la pensée,
I'nomme est en mesure de rencontrer et de reconnaitre une telle vérité. En tant que vitale et essentielle pour son existence, cette vérité
est atteinte non seulement par une voie rationnelle, mais aussi par I'abandon confiant a d'autres personnes, qui peuvent garantir la
certitude et 'authenticité de la vérité méme. La capacité et le choix de se confier soi-méme et sa vie a une autre personne constituent
assurément un des actes anthropologiquement les plus significatifs et les plus expressifs.

Il ne faut pas oublier que la raison elle-méme a besoin d'étre soutenue dans sa recherche par un dialogue confiant et par une amitié
sincere. Le climat de soupgon et de méfiance, qui parfois entoure la recherche spéculative, oublie I'enseignement des philosophes
antiques, qui considéraient I'amitié comme I'un des contextes les plus adéquats pour bien philosopher.

De ce que j'ai dit jusqu'ici, il résulte que 'nomme est engagé sur la voie d'une recherche humainement sans fin: recherche de vérité et
recherche d'une personne a qui faire confiance. La foi chrétienne lui vient en aide en lui donnant la possibilité concréte de voir aboutir
cette recherche. Dépassant le stade de la simple croyance, en effet, elle introduit 'hnomme dans I'ordre de la grace qui lui permet de
participer au mystére du Christ, dans lequel lui est offerte la connaissance vraie et cohérente du Dieu Un et Trine. Ainsi, en Jésus
Christ, qui est la Vérité, la foi reconnait I'ultime appel adressé a I'hnumanité, pour qu'elle puisse accomplir ce qu'elle éprouve comme
désir et comme nostalgie.

34. Cette vérité que Dieu nous révele en Jésus Christ n'est pas en contradiction avec les vérités que I'on atteint en philosophant. Les
deux ordres de connaissance conduisent au contraire a la vérité dans sa plénitude. L'unité de la vérité est déja un postulat fondamental
de la raison humaine, exprimé dans le principe de non contradiction. La Révélation donne la certitude de cette unité, en montrant que le
Dieu créateur est aussi le Dieu de I'histoire du salut. Le méme et identique Dieu, qui fonde et garantit I'intelligibilité et la justesse de
I'ordre naturel des choses sur lesquelles les savants s'appuient en toute confiance,(29) est celui-la méme qui se révéle Pere de notre
Seigneur Jésus Christ. Cette unité de la vérité, naturelle et révélée, trouve son identification vivante et personnelle dans le Christ, ainsi
que le rappelle I'Apétre: « La vérité qui est en Jésus » (Ep 4, 21; cf. Col 1, 15-20). Il est la Parole éternelle en laquelle tout a été créé, et
il est en méme temps la Parole incarnée, que le Pére révele dans toute sa personne (cf. Jn 1, 14.18).(30) Ce que la raison humaine
cherche « sans le connaitre » (cf. Ac 17, 23) ne peut étre trouvé qu'a travers le Christ: ce qui se révele en lui est, en effet, la « pleine
vérité » (cf. Jn 1, 14-16) de tout étre qui a été créé en lui et par lui et qui ensuite trouve en lui son accomplissement (cf. Col 1, 17).

35. A partir de ces considérations générales, il faut maintenant examiner de fagon plus directe le rapport entre la vérité révélée et la
philosophie. Ce rapport impose une double considération, du fait que la vérité qui nous provient de la Révélation est en méme temps
une vérité comprise a la lumiére de la raison. En effet, c'est seulement dans cette double acception qu'il est possible de préciser la juste
relation de la vérité révélée avec le savoir philosophique. Nous considérerons donc en premier lieu les rapports entre la foi et la
philosophie au cours de I'histoire. De la il sera possible de discerner quelques principes qui constituent les points de référence auxquels
se rapporter pour établir la relation juste entre les deux ordres de connaissance.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE IV

LES RAPPORTS ENTRE LA FOI
ET LA RAISON

Les étapes significatives de la rencontre entre la foi et la raison

36. D'apres le témoignage des Actes des Apbdtres, le message du christianisme se heurta dés le début aux courants philosophiques de
I'époque. Le méme livre rapporte la discussion qu'eut saint Paul a Athénes avec « certains philosophes épicuriens et stoiciens » (17,
18). L'analyse exégétique de ce discours a I'Aréopage a mis en évidence de nombreuses allusions a des croyances populaires,
d'origine stoicienne pour la plupart. Ce n'était certainement pas un hasard. Pour se faire comprendre des paiens, les premiers chrétiens
ne pouvaient se borner a renvoyer dans leurs discours « a Moise et aux prophétes »; ils devaient aussi faire appel a la connaissance
naturelle de Dieu et a la voix de la conscience morale de tout homme (cf. Rm 1, 19-21; 2, 14-15; Ac 14, 16-17). Mais comme, dans la
religion paienne, cette connaissance naturelle avait basculé dans l'idolatrie (cf. Rm 1, 21-32), I'Ap6tre estima plus sage de mettre son
discours en rapport avec la pensée des philosophes qui, depuis les débuts, avaient opposé aux mythes et aux cultes a mystéres des
conceptions plus respectueuses de la transcendance divine.

L'un des efforts majeurs opérés par les philosophes de la pensée classique fut, en effet, de purifier de ses formes mythologiques la
conception que les hommes se faisaient de Dieu. Comme nous le savons, la religion grecque elle aussi, peu différente en cela de la
majeure partie des religions cosmiques, était polythéiste, si bien qu'elle divinisait des choses et des phénomenes naturels. Les
tentatives faites par I'hnomme pour comprendre I'origine des dieux et, en eux, celle de I'univers s'exprimérent d'abord par la poésie. Les
théogonies demeurent, aujourd'hui encore, le premier témoignage de cette recherche de I'nomme. Il revint aux peres de la philosophie
de mettre en évidence le lien qui existe entre la raison et la religion. Portant plus loin le regard, vers les principes universels, ils ne se
contenterent plus des mythes anciens, mais ils voulurent aller jusqu'a donner un fondement rationnel a leur croyance en la divinité. On
s'engagea ainsi sur une voie qui, abandonnant les traditions antiques particulieres, débouchait sur un développement qui correspondait
aux exigences de la raison universelle. La fin vers laquelle tendait ce développement était de faire prendre une conscience critique de
ce a quoi I'on croyait. La conception que I'on se faisait de la divinité fut la premiere a tirer avantage d'un tel itinéraire. Les superstitions
furent reconnues comme telles et la religion fut, au moins en partie, purifiée par I'analyse rationnelle. C'est sur cette base que les Peres
de I'Eglise entreprirent un dialogue fécond avec les philosophes de I'Antiquité, ouvrant la route a I'annonce et a la compréhension du
Dieu de Jésus Christ.

37. Lorsqu'on évoque ce mouvement qui rapprocha les chrétiens de la philosophie, il faut également rappeler I'attitude de prudence que
suscitaient en eux d'autres éléments du monde culturel paien, comme par exemple la gnose. La philosophie, en tant que sagesse
pratique et école de vie, pouvait facilement étre confondue avec une connaissance de type supérieur et ésotérique, réservée a un petit
nombre d'hommes parfaits. C'est sans aucun doute a ce genre de spéculations ésotériques que pense saint Paul lorsqu'il met en garde
les Colossiens: « Prenez garde qu'il ne se trouve quelqu'un pour vous réduire en esclavage par le vain leurre de la "philosophie”, selon
une tradition toute humaine, selon les éléments du monde, et non selon le Christ » (2, 8). Les paroles de I'Apbtre se révelent
particulierement actuelles si nous les mettons en rapport avec les différentes formes d'ésotérisme qui aujourd'hui se répandent méme
chez certains croyants dépourvus du sens critique nécessaire. Sur les traces de saint Paul, d'autres écrivains des premiers siécles,
notamment saint Irénée et Tertullien, émirent a leur tour des réserves a I'égard d'une attitude culturelle qui prétendait soumettre la vérité
de la Révélation a l'interprétation des philosophes.

38. La rencontre du christianisme avec la philosophie ne fut donc ni immédiate ni facile. La pratique de la philosophie et la fréquentation
des écoles furent considérées par les premiers chrétiens comme une source de trouble plus que comme une chance. Pour eux, le
devoir premier et pressant était I'annonce du Christ ressuscité, a proposer dans une rencontre personnelle capable de conduire
l'interlocuteur a la conversion du cceur et a la demande du Baptéme. Cela ne signifie pas pour autant qu'ils aient ignoré le devoir
d'approfondir l'intelligence de la foi et de ses motivations, bien au contraire. La critique de Celse, qui accuse les chrétiens d'étre une
population « illetirée et fruste »,(31) s'avére donc injuste et sans fondement. L'explication de leur désintérét initial doit étre recherchée
ailleurs. En fait, la rencontre avec I'Evangile offrait une réponse si satisfaisante a la question du sens de la vie, demeurée jusqu'alors
sans réponse, que la fréquentation des philosophes leur apparaissait comme une chose lointaine et, dans une certaine mesure,
dépassée.

Cela apparait aujourd'hui encore plus clairement si l'on pense a l'apport du christianisme qui consiste a affirmer le droit universel
d'acces a la vérité. Ayant abattu les barriéres raciales, sociales ou sexuelles, le christianisme avait, depuis ses débuts, proclamé
I'égalité de tous les hommes devant Dieu. La premiére conséquence de cette conception concernait le theme de la vérité. On dépassait
définitivement le caractére élitiste que sa recherche avait pris chez les Anciens: dés lors que I'accés a la vérité est un bien qui permet
de parvenir a Dieu, tous doivent étre aptes a parcourir cette route. Les voies d'acces a la vérité restent multiples; toutefois, la vérité
chrétienne ayant une valeur salvifique, chacune de ces voies peut étre empruntée, du moment qu'elle conduit au but final, la révélation
de Jésus Christ.

Parmi les pionniers d'une rencontre fructueuse avec la pensée philosophique, méme marquée par un discernement prudent, il faut
mentionner saint Justin: tout en conservant, méme aprés sa conversion, une grande estime pour la philosophie grecque, il affirmait
avec force et clarté qu'il avait trouvé dans le christianisme « la seule philosophie sdre et profitable ».(32) De méme, Clément
d'Alexandrie appelait I'Evangile « la vraie philosophie »,(33) et il comprenait la philosophie par analogie a la loi mosaique comme un
enseignement préparatoire a la foi chrétienne (34) et une propédeutique a I'Evangile.(35) Puisque « la philosophie désire la sagesse qui
consiste dans la droiture de I'ame et de la parole et dans la pureté de la vie, elle a des dispositions d'amour et d'amitié pour la sagesse
et elle fait tout pour I'atteindre. Chez nous, on appelle philosophes ceux qui sont épris de la Sagesse créatrice et éducatrice de l'univers,
c'est-a-dire épris de la connaissance du Fils de Dieu ».(36) Pour I'Alexandrin, la philosophie grecque n'a pas pour but premier de
compléter ou de renforcer la vérité chrétienne; sa mission est plutdt la défense de la foi: « L'enseignement du Sauveur se suffit a lui-
méme et n'a besoin de rien d'autre, puisqu'il est "force et sagesse de Dieu". Lorsqu'elle survient, la philosophie grecque ne rend pas la
vérité plus puissante, mais, rendant impuissante l'attaque de la sophistique contre elle et déjouant les piéges contre la vérité, elle est
appelée a bon droit la haie et le mur de la vigne ».(37)

39. Dans I'histoire de ce développement, il est toujours possible de constater que les penseurs chrétiens ont repris la pensée
philosophique de maniére critique. Parmi les premiers exemples que I'on peut trouver, celui d'Origéne est certainement significatif.
Contre les attaques portées par le philosophe Celse, Origéne prend la philosophie platonicienne pour argumenter et lui répondre. En se

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



référant a un grand nombre d'éléments de la pensée platonicienne, il commence a élaborer une premiére forme de théologie
chrétienne. Le mot méme et le concept de théologie comme discours rationnel sur Dieu étaient liés jusqu'alors a leur origine grecque.
Dans la philosophie aristotélicienne, par exemple, ce mot désignait la partie la plus noble et le véritable sommet du discours
philosophique. A la lumiére de la Révélation chrétienne, au contraire, ce qui indiquait d'abord une doctrine générale sur la divinité en
vint a prendre un sens entierement nouveau, dans la mesure ou cela définissait la réflexion accomplie par le croyant pour exprimer la
véritable doctrine sur Dieu. Cette nouvelle pensée chrétienne en développement se servait de la philosophie, mais elle tendait en méme
temps a s'en distinguer nettement. L'histoire montre que la pensée platonicienne elle-méme, utilisée par la théologie, a subi de
profondes transformations, en particulier dans le domaine de concepts comme l'immortalité de I'dme, la divinisation de 'hnomme et
I'origine du mal.

40. Dans cette ceuvre de christianisation de la pensée platonicienne et néo-platonicienne, il faut mentionner particulierement les Peres
Cappadociens, Denys dit I'Aréopagite et surtout saint Augustin. Le grand Docteur d'Occident était entré en contact avec différentes
écoles philosophiques, mais toutes l'avaient dégu. Quand la vérité de la foi chrétienne se trouva devant lui, il eut alors la force
d'accomplir la conversion radicale a laquelle les philosophes rencontrés auparavant n'avaient pas réussi a I'amener. Il en donne lui-
méme la raison: « Préférant désormais pour cela la doctrine catholique, je sentais que, chez elle, il était demandé avec plus de mesure
et sans aucun désir de tromperie, de croire ce qui n'était pas démontré — soit qu'il y ait eu démonstration, mais pour quelqu'un qui ne
l'aurait pas comprise, soit qu'il n'y ait pas eu de démonstration —, alors que chez [les manichéens], tout en promettant la science de
maniére téméraire, on se moquait de la crédulité et qu'on imposait ensuite de croire une immensité de fables et d'absurdités, parce
qu'on ne pouvait pas les démontrer ».(38) Aux platoniciens eux-mémes, a qui il se référait de maniere privilégiée, Augustin reprochait, a
eux qui connaissaient la fin vers laquelle il fallait tendre, d'avoir ignoré la voie qui y conduisait, le Verbe incarné.(39) L'évéque d'Hippone
réussit a produire la premiére grande synthése de la pensée philosophique et théologique vers laquelle confluaient les courants de
pensée grec et latin. Chez lui aussi, la grande unité du savoir, qui trouvait son fondement dans la pensée biblique, en vint a étre
confirmée et soutenue par la profondeur de la pensée spéculative. La synthése opérée par saint Augustin restera pendant des siécles
en Occident la forme la plus haute de spéculation philosophique et théologique. Fort de son histoire personnelle et soutenu par une
admirable sainteté de vie, il fut aussi en mesure d'introduire dans ses ceuvres de multiples éléments qui, faisant référence a
I'expérience, préludaient aux futurs développements de certains courants philosophiques.

41. C'est donc de diverses manieres que les Péres d'Orient et d'Occident sont entrés en rapport avec les écoles philosophiques. Cela
ne signifie pas qu'ils aient identifié le contenu de leur message avec les systemes auxquels se référaient ces écoles. La question de
Tertullien: « Qu'ont de commun Athénes et Jérusalem? L'Académie et I'Eglise? »(40) est un signe clair de la conscience critique avec
laquelle les penseurs chrétiens, depuis les origines, abordérent le probléme des rapports entre la foi et la philosophie, en le voyant
globalement sous ses aspects positifs et avec ses limites. Ce n'étaient pas des penseurs naifs. C'est bien parce qgu'ils vivaient
intensément le contenu de la foi qu'ils savaient atteindre les formes les plus profondes de la spéculation. Il est donc injuste et réducteur
de ne voir dans leur ceuvre que la transposition des vérités de la foi en catégories philosophiques. s firent beaucoup plus. llIs réussirent
en effet a faire surgir en plénitude ce qui demeurait encore implicite et en germe dans la pensée des grands philosophes antiques.(41)
Ces derniers, comme je I'ai dit, avaient eu la mission de montrer dans quelle mesure la raison, délivrée de ses liens extérieurs, pouvait
sortir de I'impasse des mythes, pour s'ouvrir de maniére plus adaptée a la transcendance. Une raison purifiée et droite était donc en
mesure de monter jusqu'aux degrés les plus élevés de la réflexion, en donnant un fondement solide a la perception de I'étre, du
transcendant et de I'absolu.

C'est précisément ici que se situe la nouveauté des Peres. lls accueillirent entierement la raison ouverte a I'absolu et ils y grefférent la
richesse provenant de la Révélation. La rencontre ne se fit pas seulement au niveau des cultures, dont I'une succomba peut-étre a la
fascination de l'autre; elle se fit au plus profond des ames et ce fut la rencontre entre la créature et son Créateur. Dépassant la fin
méme vers laquelle elle tendait inconsciemment en vertu de sa nature, la raison put atteindre le bien supréme et la vérité supréme de la
personne du Verbe incarné. Néanmoins, face aux philosophies, les Péres n'eurent pas peur de reconnaitre les éléments communs
aussi bien que les différences qu'elles présentaient par rapport a la Révélation. La conscience des convergences ne portait chez eux
nulle atteinte a la reconnaissance des différences.

42. Dans la théologie scolastique, le role de la raison éduquée par la philosophie devient encore plus considérable, sous la poussée de
l'interprétation anselmienne de l'intellectus fidei. Pour le saint archevéque de Cantorbéry, la priorité de la foi ne s'oppose pas a la
recherche propre a la raison. Celle-ci, en effet, n'est pas appelée a exprimer un jugement sur le contenu de la foi; elle en serait
incapable, parce qu'elle n'est pas apte a cela. Sa tache est plutét de savoir trouver un sens, de découvrir des raisons qui permettent a
tous de parvenir a une certaine intelligence du contenu de la foi. Saint Anselme souligne le fait que lintellect doit se mettre a la
recherche de ce qu'il aime: plus il aime, plus il désire connaitre. Celui qui vit pour la vérité est tendu vers une forme de connaissance
qui s'enflamme toujours davantage d'amour pour ce qu'il connait, tout en devant admettre qu'il n'a pas encore fait tout ce qu'il désirerait:
« J'ai été fait pour te voir et je n'ai pas encore fait ce pour quoi j'ai été fait » (Ad te videndum factus sum, et nondum feci propter quod
factus sum).(42) Le désir de vérité pousse donc la raison a aller toujours au-dela; mais elle est comme accablée de constater qu'elle a
une capacité toujours plus grande que ce qu'elle appréhende. A ce point, toutefois, la raison est en mesure de découvrir
I'accomplissement de son chemin: « Car j'estime qu'il doit suffire & qui recherche une chose incompréhensible de parvenir en
raisonnant a connaitre ce qu'elle est plus que certainement, méme s'il ne peut, par son intelligence, pénétrer comment elle est de la
sorte [...]. Or qu'est-il d'aussi incompréhensible, d'aussi ineffable, que cela qui est au-dessus de toutes choses? Si les points qui furent
jusqu'ici discutés au sujet de l'essense suréminente sont assurés par des raisons nécessaires, la solidité de leur certitude ne vacille
nullement, bien que l'intelligence ne puisse les pénétrer, ni les expliquer par des paroles. Et, si une considération précédente a compris
rationnellement qu'est incompréhensible (rationabiliter comprehendit incomprehensibile esse) la maniere dont la sagesse suréminente
sait ce qu'elle a fait, [...] qui expliquera comment elle se sait ou se dit elle-méme, elle dont 'hnomme ne peut rien savoir ou presque?
».(43)

L'harmonie fondamentale de la connaissance philosophique et de la connaissance de la foi est confirmée une fois encore: la foi
demande que son objet soit compris avec l'aide de la raison; la raison, au sommet de sa recherche, admet comme nécessaire ce que
présente la foi.

La constante nouveauté de la pensée de saint Thomas d'Aquin
43. Sur ce long chemin, saint Thomas occupe une place toute particuliere, non seulement pour le contenu de sa doctrine, mais aussi

pour le dialogue qu'il sut instaurer avec la pensée arabe et la pensée juive de son temps. A une époque ou les penseurs chrétiens
redécouvraient les trésors de la philosophie antique, et plus directement aristotélicienne, il eut le grand mérite de mettre au premier plan

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I'harmonie qui existe entre la raison et la foi. La lumiére de la raison et celle de la foi viennent toutes deux de Dieu, expliquait-il; c'est
pourquoi elles ne peuvent se contredire.(44)

Plus radicalement, Thomas reconnait que la nature, objet propre de la philosophie, peut contribuer a la compréhension de la révélation
divine. La foi ne craint donc pas la raison, mais elle la recherche et elle s'y fie. De méme que la grace suppose la nature et la porte a
son accomplissement, (45) ainsi la foi suppose et perfectionne la raison. Cette derniére, éclairée par la foi, est libérée des fragilités et
des limites qui proviennent de la désobéissance du péché, et elle trouve la force nécessaire pour s'élever jusqu'a la connaissance du
mystere de Dieu Un et Trine. Tout en soulignant avec force le caractéere surnaturel de la foi, le Docteur Angélique n'a pas oublié la
valeur de sa rationalité; il a su au contraire creuser plus profondément et préciser le sens de cette rationalité. En effet, la foi est en
quelque sorte « un exercice de la pensée »; la raison de I'homme n'est ni anéantie ni humiliée lorsqu'elle donne son assentiment au
contenu de la foi; celui-ci est toujours atteint par un choix libre et conscient.(46)

C'est pour ce motif que saint Thomas a toujours été proposé a juste titre par I'Eglise comme un maitre de pensée et le modele d'une
fagon correcte de faire de la théologie. Il me plait de rappeler, dans ce contexte, ce qu'a écrit le Serviteur de Dieu Paul VI, mon
prédécesseur, a I'occasion du septiéme centenaire de la mort du Docteur Angélique: « Sans aucun doute, Thomas avait au plus haut
degré le courage de la vérité, la liberté d'esprit permettant d'affronter les nouveaux problémes, I'nonnéteté intellectuelle de celui qui
n'admet pas la contamination du christianisme par la philosophie profane, sans pour autant refuser celle-ci a priori. C'est la raison pour
laquelle il figure dans I'histoire de la pensée chrétienne comme un pionnier sur la voie nouvelle de la philosophie et de la culture
universelle. Le point central, le noyau, pour ainsi dire, de la solution qu'avec son intuition prophétique et géniale il donna au probléme
de la confrontation nouvelle entre la raison et la foi, c'est qu'il faut concilier le caractére séculier du monde et le caractere radical de
I'Evangile, échappant ainsi a cette tendance contre nature qui nie le monde et ses valeurs, sans pour autant manquer aux suprémes et
inflexibles exigences de I'ordre surnaturel ».(47)

44. Parmi les grandes intuitions de saint Thomas, il y a également celle qui concerne le réle joué par I'Esprit Saint pour faire marir la
connaissance humaine en vraie sagesse. Des les premiéres pages de sa Somme théologique, (48) I'Aquinate voulut montrer le primat
de la sagesse qui est don de I'Esprit Saint et qui introduit a la connaissance des réalités divines. Sa théologie permet de comprendre la
particularité de la sagesse dans son lien étroit avec la foi et avec la connaissance divine. Elle connait par connaturalité, présuppose la
foi et arrive a formuler son jugement droit a partir de la vérité de la foi elle-méme: « La sagesse comptée parmi les dons du Saint-Esprit
est différente de celle qui est comptée comme une vertu intellectuelle acquise, car celle-ci s'acquiert par l'effort humain, et celle-la au
contraire "vient d'en haut", comme le dit saint Jacques. Ainsi, elle est également distincte de la foi, car la foi donne son assentiment a la
vérité divine considérée en elle-méme, tandis que c'est le propre du don de sagesse de juger selon la vérité divine ».(49)

La priorité reconnue a cette sagesse ne fait pourtant pas oublier au Docteur Angélique la présence de deux formes complémentaires de
sagesse: la sagesse philosophique, qui se fonde sur la capacité de l'intellect a rechercher la vérité a l'intérieur des limites qui lui sont
connaturelles, et la sagesse théologique, qui se fonde sur la Révélation et qui examine le contenu de la foi, atteignant le mystére méme
de Dieu.

Intimement convaincu que « omne verum a quocumaque dicatur a Spiritu Sancto est » (« toute vérité dite par qui que ce soit vient de
I'Esprit Saint »), (50) saint Thomas aima la vérité de maniére désintéressée. Il la chercha partout ou elle pouvait se manifester, en
mettant le plus possible en évidence son universalité. En lui, le Magistere de I'Eglise a reconnu et apprécié la passion pour la vérité; sa
pensée, précisément parce qu'elle s'est toujours maintenue dans la perspective de la vérité universelle, objective et transcendante, a
atteint « des sommets auxquels l'intelligence humaine n'aurait jamais pu penser ».(51) C'est donc avec raison qu'il peut étre défini
comme « apOtre de la vérité ».(52) Précisément parce qu'il cherchait la vérité sans réserve, il sut, dans son réalisme, en reconnaitre
I'objectivité. Sa philosophie est vraiment celle de I'étre et non du simple apparaitre.

Le drame de la séparation entre la foi et la raison

45. Avec la naissance des premieres universités, la théologie allait se confronter plus directement avec d'autres formes de la recherche
et du savoir scientifique. Saint Albert le Grand et saint Thomas, tout en maintenant un lien organique entre la théologie et la philosophie,
furent les premiers a reconnaitre |'autonomie dont la philosophie et la science avaient nécessairement besoin pour ceuvrer efficacement
dans leurs champs de recherche respectifs. A partir de la fin du Moyen Age, toutefois, la Iégitime distinction entre les deux savoirs se
transforma progressivement en une séparation néfaste. A cause d'un esprit excessivement rationaliste, présent chez quelques
penseurs, les positions se radicalisérent, au point d'arriver en fait a une philosophie séparée et absolument autonome vis-a-vis du
contenu de la foi. Parmi les conséquences de cette séparation, il y eut également une défiance toujours plus forte a I'égard de la raison
elle-méme. Certains commenceérent a professer une défiance générale, sceptique et agnostique, soit pour donner plus d'espace a la foi,
soit pour jeter le discrédit sur toute référence possible de la foi a la raison.

En somme, ce que la pensée patristique et médiévale avait congu et mis en ceuvre comme formant une unité profonde, génératrice
d'une connaissance capable d'arriver aux formes les plus hautes de la spéculation, fut détruit en fait par les systémes épousant la
cause d'une connaissance rationnelle qui était séparée de la foi et s'y substituait.

46. Les radicalisations les plus influentes sont connues et bien visibles, surtout dans I'histoire de I'Occident. Il n'est pas exagéré
d'affirmer qu'une bonne partie de la pensée philosophique moderne s'est développée en s'éloignant progressivement de la Révélation
chrétienne, au point de s'y opposer explicitement. Ce mouvement a atteint son apogée au siecle dernier. Certains représentants de
lidéalisme ont cherché de diverses manieres a transformer la foi et son contenu, y compris le mystere de la mort et de la résurrection
de Jésus Christ, en structures dialectiques rationnellement concevables. A cette pensée se sont opposées diverses formes
d'humanisme athée, philosophiquement structurées, qui ont présenté la foi comme nocive et aliénante pour le développement de la
pleine rationalité. Elles n'ont pas eu peur de se faire passer pour de nouvelles religions, constituant le fondement de projets qui, sur le
plan politique et social, ont abouti a des systéemes totalitaires traumatisants pour I'humanité.

Dans le cadre de la recherche scientifique, on en est venu a imposer une mentalité positiviste qui s'est non seulement éloignée de toute
référence a la vision chrétienne du monde, mais qui a aussi et surtout laissé de c6té toute référence a une conception métaphysique et
morale. En conséquence, certains hommes de science, privés de tout repére éthique, risquent de ne plus avoir comme centres d'intérét
la personne et I'ensemble de sa vie. De plus, certains d'entre eux, conscients des potentialités intérieures au progrés technologique,
semblent céder, plus qu'a la logique du marché, a la tentation d'un pouvoir démiurgique sur la nature et sur I'étre humain lui-méme.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Enfin, le nihilisme a pris corps comme une conséquence de la crise du rationalisme. Philosophie du néant, il réussit & exercer sa
fascination sur nos contemporains. Ses adeptes font la théorie de la recherche comme fin en soi, sans espérance ni possibilité aucune
d'atteindre la vérité. Dans l'interprétation nihiliste, I'existence n'est qu'une occasion pour éprouver des sensations et faire des
expériences dans lesquelles le primat revient a I'éphémeére. Le nihilisme est a l'origine de la mentalité répandue selon laquelle on ne
doit plus prendre d'engagement définitif, parce tout est fugace et provisoire.

47. D'autre part, il ne faut pas oublier que, dans la culture moderne, le réle méme de la philosophie a fini par changer. De sagesse et de
savoir universel qu'elle était, elle a été progressivement réduite a n'étre qu'un des nombreux domaines du savoir humain, bien plus, par
certains aspects, elle a été cantonnée dans un role totalement marginal. Entre temps, d'autres formes de rationalité se sont affirmées
avec toujours plus de vigueur, mettant en évidence la marginalité du savoir philosophique. Au lieu d'étre tournées vers la contemplation
de la vérité et la recherche de la fin derniére et du sens de la vie, ces formes de rationalité tendent — ou au moins peuvent tendre — a
étre « une raison fonctionnelle » au service de fins utilitaristes, de possession ou de pouvoir.

Dés ma premiére encyclique, j'ai fait remarquer combien il était dangereux de présenter cette voie comme un absolu et jai écrit: «
L'homme d'aujourd’hui semble toujours menacé par ce qu'il fabrique, c'est-a-dire par le résultat du travail de ses mains, et plus encore
du travail de son intelligence, des tendances de sa volonté. D'une maniére trop rapide et souvent imprévisible, les fruits de cette activité
multiforme de I'homme ne sont pas seulement et pas tant objet d"aliénation”, c'est-a-dire purement et simplement enlevés a celui qui
les a produits; mais, partiellement au moins, dans la ligne, méme indirecte, de leurs effets, ces fruits se retournent contre I'homme lui-
méme; ils sont dirigés ou peuvent étre dirigés contre lui. C'est en cela que semble consister le chapitre principal du drame de I'existence
humaine aujourd'hui, dans sa dimension la plus large et la plus universelle. L'homme, par conséquent, vit toujours davantage dans la
peur. |l craint que ses productions, pas toutes naturellement ni dans leur majeure partie, mais quelques-unes et précisément celles qui
contiennent une part spéciale de son génie et de sa créativité, puissent étre retournées radicalement contre lui-méme ».(53)

A la suite de ces transformations culturelles, certains philosophes, abandonnant la recherche de la vérité pour elle-méme, ont adopté
comme but unique I'obtention d'une certitude subjective ou d'une utilité pratique. La conséquence en a été I'obscurcissement de la
véritable dignité de la raison, qui n'était plus en état de connaitre le vrai et de rechercher I'absolu.

48. Ce qui ressort de cette derniére période de I'histoire de la philosophie, c'est donc la constatation d'une séparation progressive entre
la foi et la raison philosophique. Il est bien vrai que, pour un observateur attentif, méme dans la réflexion philosophique de ceux qui
contribuérent a élargir le fossé entre la foi et la raison, on voit parfois se manifester des germes précieux de pensée qui, approfondis et
développés avec droiture d'esprit et de cceur, peuvent faire découvrir le chemin de la vérité. On trouve ces germes de pensée, par
exemple, dans des analyses approfondies sur la perception et I'expérience, sur l'imaginaire et l'inconscient, sur la personnalité et
l'intersubjectivité, sur la liberté et les valeurs, sur le temps et I'histoire. Méme le théme de la mort peut devenir pour tout penseur un
appel pressant a chercher a l'intérieur de lui-méme le sens authentique de son existence. Cela n'enléve rien au fait que le rapport actuel
entre foi et raison demande un effort attentif de discernement, parce que la raison et la foi se sont toutes deux appauvries et se sont
affaiblies I'une en face de l'autre. La raison, privée de I'apport de la Révélation, a pris des sentiers latéraux qui risquent de lui faire
perdre de vue son but final. La foi, privée de la raison, a mis I'accent sur le sentiment et I'expérience, en courant le risque de ne plus
étre une proposition universelle. Il est illusoire de penser que la foi, face a une raison faible, puisse avoir une force plus grande; au
contraire, elle tombe dans le grand danger d'étre réduite a un mythe ou a une superstition. De la méme maniére, une raison qui n'a plus
une foi adulte en face d'elle n'est pas incitée a s'intéresser a la nouveauté et a la radicalité de I'étre.

On ne doit donc pas considérer comme hors de propos que je lance un appel fort et pressant pour que la foi et la philosophie retrouvent
I'unité profonde qui les rend capables d'étre en harmonie avec leur nature dans le respect de leur autonomie réciproque. A la «
parrhésia » de la foi doit correspondre I'audace de la raison.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE V

LES INTERVENTIONS DU MAGISTERE
DANS LE DOMAINE PHILOSOPHIQUE

Le discernement du Magistére comme diaconie de la vérité

49. L'Eglise ne propose pas sa propre philosophie ni ne canonise une quelconque philosophie particuliére au détriment des autres.(54)
La raison profonde de cette réserve réside dans le fait que la philosophie, méme quand elle entre en relation avec la théologie, doit
procéder selon ses méthodes et ses regles; autrement, il n'y aurait pas de garantie qu'elle reste tournée vers la vérité et qu'elle y tende
grace a une démarche rationnellement vérifiable. Une philosophie qui ne procéderait pas a la lumiere de la raison selon ses principes
propres et ses méthodes spécifiques ne serait pas d'un grand secours. En définitive, la source de I'autonomie dont jouit la philosophie
est a rechercher dans le fait que la raison est, de par sa nature, orientée vers la vérité et que, en outre, elle dispose en elle-méme des
moyens pour y parvenir. Une philosophie consciente de son « statut constitutif » ne peut pas ne pas respecter non plus les exigences et
les évidences propres a la vérité révélée.

Cependant I'histoire a fait apparaitre les déviations et les erreurs dans lesquelles la pensée philosophique, surtout la pensée moderne,
est fréquemment tombée. Ce n'est ni la tache ni la compétence du Magistere d'intervenir pour combler les lacunes d'un discours
philosophique déficient. Il est de son devoir au contraire de réagir de maniere claire et forte lorsque des théses philosophiques
discutables menacent la juste compréhension du donné révélé et quand on diffuse des théories fausses et partisanes qui répandent de
graves erreurs, troublant la simplicité et la pureté de la foi du peuple de Dieu.

50. Le Magistére ecclésiastique peut donc et doit exercer avec autorité, a la lumiere de la foi, son propre discernement critique sur les
philosophies et sur les affirmations qui sont en opposition avec la doctrine chrétienne.(55) Il revient au Magistere d'indiquer avant tout
quels présupposés et quelles conclusions philosophiques seraient incompatibles avec la vérité révélée, formulant par la-méme les
exigences qui s'imposent a la philosophie du point de vue de la foi. En outre, dans le développement du savoir philosophique, diverses
écoles de pensée sont apparues. Ce pluralisme met aussi le Magistére devant sa responsabilité d'exprimer son jugement en ce qui
concerne la compatibilité ou l'incompatibilité des conceptions fondamentales auxquelles ces écoles se référent avec les exigences
propres de la parole de Dieu et de la réflexion théologique.

L'Eglise a le devoir d'indiquer ce qui, dans un systeme philosophique, peut paraitre incompatible avec sa foi. De nombreux thémes
philosophiques en effet, tels ceux de Dieu, de I'homme, de sa liberté et de son agir moral, la mettent directement en cause, parce qu'ils
concernent la vérité révélée dont elle a la garde. Quand nous effectuons ce discernement, nous, évéques, avons le devoir d'étre «
témoins de la vérité » dans I'exercice d'un service humble mais ferme, que tout philosophe devrait apprécier, au profit de la recta ratio,
c'est-a-dire de la raison qui réfléchit correctement sur le vrai.

51. Ce discernement ne doit donc pas étre entendu premierement dans un sens négatif, comme si l'intention du Magistere était
d'éliminer ou de réduire toute médiation possible. Au contraire, ses interventions sont destinées en premier lieu a stimuler, a promouvoir
et a encourager la pensée philosophique. D'autre part, les philosophes sont les premiers a comprendre I'exigence de |'autocritique et de
la correction d'éventuelles erreurs, ainsi que la nécessité de dépasser les limites trop étroites dans lesquelles leur réflexion s'est forgée.
De maniére particuliere, il faut considérer que la vérité est une, bien que ses expressions portent I'empreinte de I'histoire et, plus
encore, qu'elles soient I'ceuvre d'une raison humaine blessée et affaiblie par le péché. De I3, il résulte qu'aucune forme historique de la
philosophie ne peut légitimement prétendre embrasser la totalité de la vérité, ni étre I'explication pléniére de I'étre humain, du monde et
du rapport de I'homme avec Dieu.

Et aujourd'hui, a cause de la multiplication des systéemes, des méthodes, des concepts et des argumentations philosophiques souvent
extrémement détaillées, un discernement critique a la lumiére de la foi s'impose avec une plus grande urgence. Ce discernement n'est
pas aisé, car, s'il est déja difficile de reconnaitre les capacités natives et inaliénables de la raison, avec ses limites constitutives et
historiques, il est parfois encore plus problématique de discerner ce que les propositions philosophiques particulieres offrent de valable
et de fécond, du point de vue de la foi, et ce que, a l'inverse, elles présentent de dangereux et d'erroné. L'Eglise sait de toute facon que
les « trésors de la sagesse et de la connaissance » sont cachés dans le Christ (Col 2, 3); c'est pourquoi elle intervient en stimulant la
réflexion philosophique, afin que ne se ferme pas la voie qui conduit a la reconnaissance du mystere.

52. Ce n'est pas seulement un fait récent que le Magistére intervienne pour exprimer sa pensée en ce qui concerne des doctrines
philosophiques déterminées. A titre d'exemple, il suffit de rappeler, au cours des siécles, les déclarations a propos des théories qui
soutenaient la préexistence des ames, (56) ou encore a propos des diverses formes d'idolatrie et d'ésotérisme superstitieux, contenues
dans des théses d'astrologie, (57) sans oublier les textes plus systématiques contre certaines théses de l'averroisme latin,
incompatibles avec la foi chrétienne.(58)

Si la parole du Magistére s'est fait entendre plus souvent a partir du milieu du siécle dernier, c'est parce que, au cours de cette période,
de nombreux catholiques se sont reconnu le devoir d'opposer leur propre philosophie aux courants variés de la pensée moderne. A ce
point, il devenait nécessaire pour le Magistére de I'Eglise de veiller a ce que ces philosophies ne dévient pas, a leur tour, dans des
formes erronées et négatives. Furent ainsi censurées parallélement: d'une part, le fidéisme(59) et le traditionalisme radical,(60) pour
leur défiance a I'égard des capacités naturelles de la raison; d'autre part, le rationalisme(61) et I'ontologisme,(62) car ils attribuaient a la
raison naturelle ce qui est connaissable uniquement a la lumiére de la foi. Le contenu positif de ce débat fit I'objet d'un exposé
organique dans la Constitution dogmatique Dei Filius, par laquelle, pour la premiere fois, un Concile cecuménique, Vatican I, intervenait
solennellement sur les relations entre la raison et la foi. L'enseignement de ce texte donna une impulsion forte et positive a la recherche
philosophique de nombreux croyants et il constitue encore aujourd'hui une référence et une norme pour une réflexion chrétienne
correcte et cohérente dans ce domaine particulier.

53. Les déclarations du Magistére, plus que de théses philosophiques particulieres, se sont préoccupées de la nécessité de la
connaissance rationnelle et donc en dernier ressort de I'approche philosophique pour l'intelligence de la foi. Le Concile Vatican I, faisant
la synthese et réaffirmant solennellement les enseignements que, de maniére ordinaire et constante, le Magistere pontifical avait
proposés aux fidéles, fit ressortir qu'étaient inséparables et en méme temps irréductibles la connaissance naturelle de Dieu et la
Révélation, ainsi que la raison et la foi. Le Concile partait de I'exigence fondamentale, présupposée par la Révélation elle-méme, de la
possibilité de la connaissance naturelle de I'existence de Dieu, principe et fin de toute chose, (63) et il concluait par I'assertion

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



solennelle déja citée: « Il existe deux ordres de connaissance, distincts non seulement par leur principe mais aussi par leur objet ».(64)
Contre toute forme de rationalisme, il fallait donc affirmer la distinction entre les mystéres de la foi et les découvertes philosophiques,
ainsi que la transcendance et I'antériorité des premiers par rapport aux secondes; d'autre part, contre les tentations fidéistes, il était
nécessaire que soit réaffirmée l'unité de la vérité et donc aussi la contribution positive que la connaissance rationnelle peut et doit
apporter a la connaissance de foi: « Mais, bien que la foi soit au-dessus de la raison, il ne peut jamais y avoir de vrai désaccord entre la
foi et la raison, étant donné que c'est le méme Dieu qui révéle les mystéeres et communique la foi, et qui fait descendre dans I'esprit
humain la lumiere de la raison: Dieu ne pourrait se nier lui-méme ni le vrai contredire jamais le vrai ».(65)

54. Dans notre siécle aussi, le Magistére est revenu a plusieurs reprises sur ce sujet, mettant en garde contre la tentation rationaliste.
C'est sur cet arriere-fond que I'on doit situer les interventions du Pape saint Pie X, qui mit en relief le fait que, a la base du modernisme,
il y avait des assertions philosophiques d'orientation phénoméniste, agnostique et immanentiste.(66) On ne peut pas oublier non plus
I'importance qu'eut le refus catholique de la philosophie marxiste et du communisme athée.(67)

Le Pape Pie XlI a son tour fit entendre sa voix quand, dans l'encyclique Humani generis, il mit en garde contre des interprétations
erronées, liées aux théses de I'évolutionnisme, de l'existentialisme et de I'historicisme. Il précisait que ces théses n'avaient pas été
élaborées et n'étaient pas proposées par des théologiens, et qu'elles avaient leur origine « en dehors du bercail du Christ »;(68) il
ajoutait aussi que de telles déviations n'étaient pas simplement a rejeter, mais étaient a examiner de maniére critique: « Les théologiens
et les philosophes catholiques, qui ont la lourde charge de défendre la vérité humaine et divine, et de la faire pénétrer dans les esprits
humains, ne peuvent ni ignorer ni négliger ces systémes qui s'écartent plus ou moins de la voie droite. Bien plus, ils doivent bien les
connaitre, d'abord parce que les maux ne se soignent bien que s'ils sont préalablement bien connus, ensuite parce qu'il se cache
parfois dans des affirmations fausses elles-mémes un élément de vérité, enfin parce que ces mémes affirmations invitent I'esprit a
scruter et a considérer plus soigneusement certaines vérités philosophiques et théologiques ».(69)

Plus récemment, la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, accomplissant sa tache spécifique au service du Magistere universel du
Pontife romain, (70) a d intervenir aussi pour rappeler le danger que comporte l'acceptation non critique, de la part de certains
théologiens de la libération, de théses et de méthodologies issues du marxisme.(71)

Dans le passé, le Magistere a donc exercé a maintes reprises et sous diverses modalités son discernement dans le domaine
philosophique. Tout ce qu'ont apporté mes vénérés Prédécesseurs constitue une contribution précieuse qui ne peut pas étre oubliée.

55. Si nous considérons notre situation actuelle, nous voyons que les problémes du passé reviennent, mais sous de nouvelles formes. |l
ne s'agit plus seulement de questions qui intéressent des personnes particuliéres ou des groupes, mais de convictions diffuses dans le
milieu ambiant, au point de devenir en quelque sorte une mentalité commune. Il en va ainsi, par exemple, de la défiance radicale envers
la raison que révelent les plus récents développements de nombreuses études philosophiques. De plusieurs cotés, on a entendu parler,
a ce propos, de « fin de la métaphysique »: on veut que la philosophie se contente de taches plus modestes, a savoir la seule
interprétation des faits, la seule recherche sur des champs déterminés du savoir humain ou sur ses structures.

Dans la théologie elle-méme, les tentations du passé refont surface. Dans certaines théologies contemporaines par exemple, se
développe de nouveau une forme de rationalisme, surtout quand des assertions retenues philosophiquement fondées sont considérées
comme des normes pour la recherche théologique. Cela arrive avant tout quand le théologien, par manque de compétence
philosophique, se laisse conditionner de maniére acritique par des affirmations qui font désormais partie du langage et de la culture
courants, mais dépourvues de base rationnelle suffisante.(72)

On rencontre aussi des dangers de repliement sur le fidéisme, qui ne reconnait pas l'importance de la connaissance rationnelle et du
discours philosophique pour l'intelligence de la foi, plus encore pour la possibilité méme de croire en Dieu. Une expression aujourd'hui
répandue de cette tendance fidéiste est le « biblicisme », qui tend a faire de la lecture de I'Ecriture Sainte ou de son exégese I'unique
point de référence véridique. Il arrive ainsi que la parole de Dieu s'identifie avec la seule Ecriture Sainte, rendant vaine de cette maniére
la doctrine de I'Eglise que le Concile cecuménique Vatican Il a confirmée expressément. Aprés avoir rappelé que la parole de Dieu est
présente a la fois dans les textes sacrés et dans la Tradition, (73) la Constitution Dei Verbum affirme avec force: « La sainte Tradition et
la sainte Ecriture constituent un unique dépét sacré de la parole de Dieu, confié a I'Eglise; en y adhérant, le peuple saint tout entier uni
a ses pasteurs ne cesse de rester fidelement attaché a I'enseignement des Apbtres ».(74) Cependant, pour I'Eglise, la sainte Ecriture
n'est pas la seule référence. En effet, la « regle supréme de sa foi » (75) lui vient de l'unité que I'Esprit a réalisée entre la sainte
Tradition, la sainte Ecriture et le Magistére de I'Eglise, en une réciprocité telle que les trois ne peuvent pas subsister de maniere
indépendante.(76)

En outre, il ne faut pas sous-estimer le danger inhérent a la volonté de faire découler la vérité de I'Ecriture Sainte de I'application d'une
méthodologie unique, oubliant la nécessité d'une exégése plus large qui permet d'accéder, avec toute I'Eglise, au sens plénier des
textes. Ceux qui se consacrent a I'étude des saintes Ecritures doivent toujours avoir présent a l'esprit que les diverses méthodologies
herméneutiques ont, elles aussi, a leur base une conception philosophique: il convient de I'examiner avec discernement avant de
I'appliquer aux textes sacrés.

D'autres formes de fidéisme latent se reconnaissent au peu de considération accordée a la théologie spéculative, comme aussi au
mépris pour la philosophie classique, aux notions desquelles l'intelligence de la foi et les formulations dogmatiques elles-mémes ont
puisé leur terminologie. Le Pape Pie XII de vénérée mémoire a mis en garde contre un tel oubli de la tradition philosophique et contre
I'abandon des terminologies traditionnelles.(77)

56. En définitive, on observe une défiance fréquente envers des assertions globales et absolues, surtout de la part de ceux qui
considerent que la vérité est le résultat du consensus et non de I'adéquation de lintelligence a la réalité objective. Il est certes
compréhensible que, dans un monde ou coexistent de nombreuses spécialités, il devienne difficile de reconnaitre ce sens plénier et
ultime de la vie que la philosophie a traditionnellement recherché. Néanmoins, a la lumiere de la foi qui reconnait en Jésus Christ ce
sens ultime, je ne peux pas ne pas encourager les philosophes, chrétiens ou non, a avoir confiance dans les capacités de la raison
humaine et a ne pas se fixer des buts trop modestes dans leur réflexion philosophique. La lecon de I'histoire de ce millénaire, que nous
sommes sur le point d'achever, témoigne que c'est la voie a suivre: il faut ne pas perdre la passion pour la vérité ultime et I'ardeur pour
la recherche, unies a I'audace pour découvrir de nouvelles voies. C'est la foi qui incite la raison a sortir de son isolement et & prendre
volontiers des risques pour tout ce qui est beau, bon et vrai. La foi se fait ainsi I'avocat convaincu et convaincant de la raison.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'intérét de I'Eglise pour la philosophie

57. En tout cas, le Magistere ne s'est pas limité seulement a relever les erreurs et les déviations des doctrines philosophiques. Avec
une égale attention, il a voulu réaffirmer les principes fondamentaux pour un renouveau authentique de la pensée philosophique,
indiquant aussi les voies concrétes a suivre. En ce sens, par son encyclique Aterni Patris, le Pape Léon XllI a accompli un pas d'une
réelle portée historique pour la vie de I'Eglise. Jusqu'a ce jour, ce texte a été I'unique document pontifical de ce niveau consacré
entierement a la philosophie. Ce grand Pontife a repris et développé I'enseignement du Concile Vatican | sur les rapports entre la foi et
la raison, montrant que la pensée philosophique est une contribution fondamentale pour la foi et pour la science théologique.(78) A plus
d'un siécle de distance, de nombreux éléments contenus dans ce texte n'ont rien perdu de leur intérét du point de vue tant pratique que
pédagogique; le premier entre tous est relatif a I'incomparable valeur de la philosophie de saint Thomas. Proposer a nouveau la pensée
du Docteur angélique apparaissait au Pape Léon XlIl comme la meilleure voie pour retrouver un usage de la philosophie conforme aux
exigences de la foi. Saint Thomas, écrivait-il, « au moment méme ou, comme il convient, il distingue parfaitement la foi de la raison, les
unit toutes deux par des liens d'amitié réciproque: il conserve a chacune ses droits propres et en sauvegarde la dignité ».(79)

58. On sait que cet appel pontifical a eu beaucoup d'heureuses conséquences. Les études sur la pensée de saint Thomas et des autres
auteurs scolastiques en regurent un nouvel élan. Les études historiques furent vigoureusement stimulées, avec pour corollaire la
redécouverte des richesses de la pensée médiévale, jusqu'alors largement méconnues, et la constitution de nouvelles écoles thomistes.
Avec l'utilisation de la méthodologie historique, la connaissance de I'ceuvre de saint Thomas fit de grands progrés et nombreux furent
les chercheurs qui introduisirent avec courage la tradition thomiste dans les discussions sur les problémes philosophiques et
théologiques de cette époque. Les théologiens catholiques les plus influents de ce siecle, a la réflexion et a la recherche desquels le
Concile Vatican Il doit beaucoup, sont fils de ce renouveau de la philosophie thomiste. Au cours du XXe siécle, I'Eglise a pu disposer
ainsi d'un bon nombre de penseurs vigoureux, formés a I'école du Docteur angélique.

59. Quoi qu'il en soit, le renouveau thomiste et néothomiste n'a pas été l'unique signe de reprise de la pensée philosophique dans la
culture d'inspiration chrétienne. Antérieurement déja et parallélement a linvitation de Léon XIllI, étaient apparus de nombreux
philosophes catholiques qui, se rattachant a des courants de pensée plus récents, avaient produit des ceuvres philosophiques de
grande influence et de valeur durable, selon une méthodologie propre. Certains congurent des synthéses d'une qualité telle qu'elles
n'ont rien a envier aux grands systemes de l'idéalisme; d'autres, en outre, poserent les fondements épistémologiques pour une nouvelle
approche de la foi a la lumiére d'une compréhension renouvelée de la conscience morale; d'autres encore élaboréerent une philosophie
qui, partant de I'analyse de I'immanence, ouvrait le chemin vers le transcendant; et d'autres, enfin, tenterent de conjuguer les exigences
de la foi dans la perspective de la méthodologie phénoménologique. En réalité, selon divers points de vue, on a continué a pratiquer
des modéles de spéculation philosophique qui entendaient maintenir vivante la grande tradition de la pensée chrétienne dans l'unité de
la foi et de la raison.

60. Pour sa part, le Concile cecuménique Vatican Il présente un enseignement trés riche et trées fécond en ce qui concerne la
philosophie. Je ne peux oublier, surtout dans le contexte de cette Encyclique, qu'un chapitre entier de la Constitution Gaudium et spes
donne en quelque sorte un condensé d'anthropologie biblique, source d'inspiration aussi pour la philosophie. Dans ces pages, il s'agit
de la valeur de la personne humaine, créée a l'image de Dieu; on y montre sa dignité et sa supériorité sur le reste de la création et on y
fait apparaitre la capacité transcendante de sa raison.(80) Le probléme de I'athéisme est aussi abordé dans Gaudium et spes et les
erreurs de cette vision philosophique sont bien cernées, surtout face a l'inaliénable dignité de la personne humaine et de sa liberté. (81)
L'expression culminante de ces pages revét assurément une profonde signification philosophique; je I'ai reprise dans ma premiére
encyclique Redemptor hominis; elle constitue un des points de référence constants de mon enseignement: « En réalité, le mystére de
I'nomme ne s'éclaire vraiment que dans le mystére du Verbe incarné. En effet, Adam, le premier homme, était la figure de 'homme a
venir, c'est-a-dire du Christ Seigneur. Nouvel Adam, le Christ, dans la révélation méme du mystére du Pére et de son amour, manifeste
pleinement I'hnomme a lui-méme et lui dévoile sa plus haute vocation ».(82)

Le Concile s'est aussi préoccupé de I'enseignement de la philosophie, a I'étude de laquelle doivent se consacrer les candidats au
sacerdoce; ce sont des recommandations qui peuvent s'étendre plus généralement a I'enseignement chrétien dans son ensemble. Le
Concile déclare: « Les disciplines philosophiques seront enseignées de telle fagon que les séminaristes soient amenés en premier lieu
a acquérir une connaissance solide et cohérente de I'nomme, du monde et de Dieu, en s'appuyant sur le patrimoine philosophique
toujours valable, en tenant compte également des recherches philosophiques plus récentes ».(83)

Ces directives ont été a plusieurs reprises réaffirmées et explicitées dans d'autres documents du Magistére, dans le but de garantir une
solide formation philosophique, surtout a ceux qui se préparent aux études théologiques. Pour ma part, j'ai plusieurs fois souligné
I'importance de cette formation philosophique pour ceux qui devront un jour, dans la vie pastorale, étre affrontés aux réalités du monde
contemporain et saisir les causes de certains comportements pour y répondre aisément.(84)

61. Si, en diverses circonstances, il a été nécessaire d'intervenir sur ce theme, en réaffirmant aussi la valeur des intuitions du Docteur
Angélique et en insistant sur l'assimilation de sa pensée, cela a souvent été lié au fait que les directives du Magistére n'ont pas toujours
été observées avec la disponibilité souhaitée. Dans beaucoup d'écoles catholiques, au cours des années qui suivirent le Concile
Vatican Il, on a pu remarquer a ce sujet un certain étiolement di @ une estime moindre, non seulement de la philosophie scolastique,
mais plus généralement de I'étude méme de la philosophie. Avec étonnement et a regret, je dois constater qu'un certain nombre de
théologiens partagent ce désintérét pour I'étude de la philosophie.

Les raisons qui sont a I'origine de cette désaffection sont diverses. En premier lieu, il faut prendre en compte la défiance a I'égard de la
raison que manifeste une grande partie de la philosophie contemporaine, abandonnant largement la recherche métaphysique sur les
questions ultimes de I'nomme, pour concentrer son attention sur des problémes particuliers et régionaux, parfois méme purement
formels. En outre, il faut ajouter le malentendu qui est intervenu surtout par rapport aux « sciences humaines ». Le Concile Vatican Il a
plus d'une fois rappelé la valeur positive de la recherche scientifique en vue d'une connaissance plus profonde du mystére de
I'nomme.(85) L'invitation faite aux théologiens, afin qu'ils connaissent ces sciences et, en l'occurrence, les appliquent correctement
dans leurs recherches, ne doit pas, néanmoins, étre interprétée comme une autorisation implicite a tenir la philosophie a I'écart ou a la
remplacer dans la formation pastorale et dans la preeparatio fidei. On ne peut oublier enfin I'intérét retrouvé pour l'inculturation de la foi.
De maniere particuliére, la vie des jeunes Eglises a permis de découvrir non seulement des formes élaborées de pensée, mais encore
I'existence d'expressions multiples de sagesse populaire. Cela constitue un réel patrimoine de cultures et de traditions. Cependant,
I'¢tude des usages traditionnels doit aller de pair avec la recherche philosophique. Cette derniére permettra de faire ressortir les traits
positifs de la sagesse populaire, créant les liens nécessaires entre eux et I'annonce de I'Evangile.(86)

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



62. Je désire rappeler avec force que I'étude de la philosophie revét un caractere fondamental et qu'on ne peut I'éliminer de la structure
des études théologiques et de la formation des candidats au sacerdoce. Ce n'est pas un hasard si le curriculum des études
théologiques est précédé par un temps au cours duquel il est prévu de se consacrer spécialement a I'étude de la philosophie. Ce choix,
confirmé par le Concile du Latran V, (87) s'enracine dans I'expérience qui a mari durant le Moyen-Age, lorsque a été mise en évidence
I'importance d'une construction harmonieuse entre le savoir philosophique et le savoir théologique. Cette organisation des études a
influencé, facilité et stimulé, méme si c'est de maniére indirecte, une bonne partie du développement de la philosophie moderne. On en
a un exemple significatif dans l'influence exercée par les Disputationes metaphysicee de Francisco Suarez, qui trouvaient leur place
méme dans les universités luthériennes allemandes. A l'inverse, I'absence de cette méthodologie fut la cause de graves carences dans
la formation sacerdotale comme dans la recherche théologique. Il suffit de penser, par exemple, au manque d'attention envers la
réflexion et la culture modernes, qui a conduit a se fermer a toute forme de dialogue ou a l'acceptation indifférenciée de toute
philosophie.

J'espere vivement que ces difficultés seront dépassées par une formation philosophique et théologique intelligente, qui ne doit jamais
étre absente dans I'Eglise.

63. En vertu des motifs déja exprimés, il m'a semblé urgent de rappeler par cette Encyclique le grand intérét que I'Eglise accorde a la
philosophie; et plus encore le lien profond qui unit le travail théologique a la recherche philosophique de la vérité. De la découle le
devoir qu'a le Magistere d'indiquer et de stimuler un mode de pensée philosophique qui ne soit pas en dissonance avec la foi. Il
m'incombe de proposer certains principes et certains points de référence que je considere comme nécessaires pour pouvoir instaurer
une relation harmonieuse et effective entre la théologie et la philosophie. A leur lumiére, il sera possible de préciser plus clairement les
relations que la théologie doit entretenir avec les divers systémes ou assertions philosophiques proposés dans le monde actuel, et de
quel type de relations il s'agit.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE VI

INTERACTION ENTRE LA THEOLOGIE
ET LA PHILOSOPHIE

La science de la foi et les exigences de la raison philosophique

64. La parole de Dieu s'adresse a tout homme, en tout temps et sur toute la terre; et 'hnomme est naturellement philosophe. Pour sa
part, la théologie, en tant qu'élaboration réflexive et scientifique de lintelligence de cette parole a la lumiere de la foi, ne peut pas
s'abstenir d'entrer en relation avec les philosophies élaborées effectivement tout au long de [l'histoire, pour certains de ses
développements comme pour I'accomplissement de ses taches spécifiques. Sans vouloir indiquer aux théologiens des méthodologies
particuliéres, ce qui ne revient pas au Magistere, je désire plutét évoquer certaines taches propres a la théologie, dans lesquelles le
recours a la pensée philosophique s'impose en vertu de la nature méme de la Parole révélée.

65. La théologie s'organise comme la science de la foi, a la lumiére d'un double principe méthodologique: I'auditus fidei et I'intellectus
fidei. Selon le premier principe, elle s'approprie le contenu de la Révélation de la maniére dont il s'est progressivement développé dans
la sainte Tradition, dans les saintes Ecritures et dans le Magistére vivant de I'Eglise.(88) Par le second, la théologie veut répondre aux
exigences spécifiques de la pensée, en recourant a la réflexion spéculative.

En ce qui concerne la préparation a un auditus fidei correct, la philosophie apporte sa contribution originale a la théologie lorsqu'elle
considere la structure de la connaissance et de la communication personnelle et, en particulier, les formes et les fonctions variées du
langage. Pour une compréhension plus cohérente de la Tradition ecclésiale, des énoncés du Magistere et des sentences des grands
maitres de la théologie, I'apport de la philosophie est tout aussi important: ces différents éléments en effet s'expriment souvent avec des
concepts et sous des formes de pensée empruntés a une tradition philosophique déterminée. Dans ce cas, le théologien doit non
seulement exposer des concepts et des termes avec lesquels I'Eglise pense et élabore son enseignement, mais, pour parvenir a des
interprétations correctes et cohérentes, il doit aussi connaitre en profondeur les systemes philosophiques qui ont éventuellement
influencé les notions et la terminologie.

66. En ce qui concerne l'intellectus fidei, on doit considérer avant tout que la vérité divine, « qui nous est proposée dans les Ecritures
sainement comprises selon I'enseignement de I'Eglise », (89) jouit d'une intelligibilité propre, avec une cohérence logique telle qu'elle se
propose comme un authentique savoir. L'intellectus fidei explicite cette vérité, non seulement en saisissant les structures logiques et
conceptuelles des propositions sur lesquelles s'articule I'enseignement de I'Eglise, mais aussi, et avant tout, en faisant apparaitre la
signification salvifiqgue que de telles propositions contiennent pour les personnes et pour I'humanité. A partir de I'ensemble de ces
propositions, le croyant parvient a la connaissance de I'histoire du salut, qui culmine dans la personne de Jésus Christ et dans son
mystere pascal. |l participe a ce mystére par son assentiment de foi.

Pour sa part, la théologie dogmatique doit étre en mesure d'articuler le sens universel du mystére de Dieu, Un et Trine, et de I'économie
du salut, soit de maniére narrative, soit avant tout sous forme d'argumentation. Elle doit le faire a travers des développements
conceptuels, formulés de maniere critique et universellement communicables. Sans I'apport de la philosophie en effet, on ne pourrait
illustrer des themes théologiques comme, par exemple, le langage sur Dieu, les relations personnelles a l'intérieur de la Trinité, l'action
créatrice de Dieu dans le monde, le rapport entre Dieu et 'nomme, l'identité du Christ, vrai Dieu et vrai homme. Les mémes
considérations valent pour divers thémes de la théologie morale, pour laquelle est immédiat le recours a des concepts comme loi
morale, conscience, liberté, responsabilité personnelle, faute, etc..., qui se définissent au niveau de I'éthique philosophique.

Il est donc nécessaire que la raison du croyant ait une connaissance naturelle, vraie et cohérente des choses créées, du monde et de
I'nomme, qui sont aussi l'objet de la révélation divine; plus encore, la raison doit étre en mesure d'articuler cette connaissance de
maniere conceptuelle et sous forme d'argumentation. Par conséquent, la théologie dogmatique spéculative présuppose et implique une
philosophie de I'homme, du monde et plus radicalement de I'étre, fondée sur la vérité objective.

67. En vertu de son caracteére propre de discipline qui a pour tadche de rendre compte de la foi (cf. 1 P 3, 15), la théologie fondamentale
devra s'employer a justifier et a expliciter la relation entre la foi et la réflexion philosophique. Reprenant I'enseignement de saint Paul (cf.
Rm 1, 19-20), le Concile Vatican | avait déja attiré I'attention sur le fait qu'il existe des vérités naturellement et donc philosophiquement
connaissables. Leur connaissance constitue un présupposé nécessaire pour accueillir la révélation de Dieu. En étudiant la Révélation et
sa crédibilité conjointement a l'acte de foi correspondant, la théologie fondamentale devra montrer comment, a la lumiere de la
connaissance par la foi, apparaissent certaines vérités que la raison saisit déja dans sa démarche autonome de recherche. La
Révélation confere a ces vérités une plénitude de sens, en les orientant vers la richesse du mystere révélé, dans lequel elles trouvent
leur fin ultime. Il suffit de penser par exemple a la connaissance naturelle de Dieu, a la possibilité de distinguer la révélation divine
d'autres phénoménes ou a la reconnaissance de sa crédibilité, a I'aptitude du langage humain a exprimer de maniére significative et
vraie méme ce qui dépasse toute expérience humaine. A travers toutes ces Vvérités, I'esprit est conduit a reconnaitre I'existence d'une
voie réellement propédeutique de la foi, qui peut aboutir a I'accueil de la Révélation, sans s'opposer en rien a ses principes propres et a
son autonomie spécifique.(90)

De la méme maniére, la théologie fondamentale devra démontrer la compatibilité profonde entre la foi et son exigence essentielle de
I'explicitation au moyen de la raison, en vue de donner son propre assentiment en pleine liberté. Ainsi, la foi saura « montrer en
plénitude la voie a une raison qui recherche sincérement la vérité. Ainsi, la foi, don de Dieu, tout en ne se fondant pas sur la raison, ne
peut certainement pas se passer de cette derniere. En méme temps, apparait le besoin que la raison se fortifie par la foi, afin de
découvrir les horizons auxquels elle ne pourrait parvenir d'elle-méme ».(91)

68. La théologie morale a peut-étre un besoin encore plus grand de I'apport philosophique. En effet, dans la Nouvelle Alliance, la vie
humaine est beaucoup moins réglée par des prescriptions que dans I'Ancienne Alliance. La vie dans I'Esprit conduit les croyants a une
liberté et a une responsabilité qui vont au-dela de la Loi elle-méme. L'Evangile et les écrits apostoliques proposent cependant soit des
principes généraux de conduite chrétienne, soit des enseignements et des préceptes ponctuels. Pour les appliquer aux circonstances
particuliéres de la vie individuelle et sociale, le chrétien doit étre en mesure d'engager a fond sa conscience et la puissance de son
raisonnement. En d'autres termes, cela signifie que la théologie morale doit recourir a une conception philosophique correcte tant de la
nature humaine et de la société que des principes généraux d'une décision éthique.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



69. On peut sans doute objecter que, dans la situation actuelle, plutét qu'a la philosophie, le théologien devrait recourir a d'autres
formes de savoir humain, telles I'histoire et surtout les sciences, dont tous admirent les récents et extraordinaires développements.
D'autres personnes, en fonction d'une sensibilité croissante a la relation entre la foi et la culture, soutiennent que la théologie devrait se
tourner plus vers les sagesses traditionnelles que vers une philosophie d'origine grecque et eurocentrique. D'autres encore, a partir
d'une conception erronée du pluralisme des cultures, vont jusqu'a nier la valeur universelle du patrimoine philosophique accueilli par
I'Eglise.

Les éléments précédemment soulignés, déja présentés d'ailleurs dans I'enseignement conciliaire, (92) contiennent une part de vérité.
La référence aux sciences, utile dans de nombreuses circonstances parce qu'elle permet une connaissance plus compléte de I'objet
d'étude, ne doit cependant pas faire oublier la médiation nécessaire d'une réflexion typiquement philosophique, critique et a visée
universelle, requise du reste par un échange fécond entre les cultures. Je tiens a souligner le devoir de ne pas s'arréter aux aspects
singuliers et concrets, en négligeant la tache premiére qui consiste a manifester le caractére universel du contenu de la foi. On ne doit
pas oublier en outre que I'apport particulier de la pensée philosophique permet de discerner, dans les diverses conceptions de la vie
comme dans les cultures, « non pas ce que les hommes pensent, mais quelle est la vérité objective ».(93) Ce ne sont pas les opinions
humaines dans leur diversité qui peuvent étre utiles a la théologie, mais seulement la vérité.

70. Le theme de la relation avec les cultures mérite ensuite une réflexion spécifique, méme si elle n'est pas nécessairement exhaustive,
pour les implications qui en découlent du point de vue philosophique et du point de vue théologique. Le processus de rencontre et de
confrontation avec les cultures est une expérience que I'Eglise a vécue depuis les origines de la prédication de I'Evangile. Le
commandement du Christ a ses disciples d'aller en tous lieux, « jusqu'aux extrémités de la terre » (Ac 1, 8), pour transmettre la vérité
révélée par lui, a mis la communauté chrétienne en état de vérifier tres rapidement l'universalité de I'annonce et les obstacles qui
découlent de la diversité des cultures. Un passage de la lettre de saint Paul aux chrétiens d'Ephése donne un bon éclairage pour
comprendre comment la communauté primitive a abordé ce probleme.

L'Apétre écrit: « Or voici qu'a présent, dans le Christ Jésus, vous qui jadis étiez loin, vous étes devenus proches, grace au sang du
Christ. Car c'est lui qui est notre paix, lui qui des deux peuples n'en a fait qu'un seul, détruisant la barriere qui les séparait » (2, 13-14).

A la lumiére de ce texte, notre réflexion s'élargit a la transformation qui s'est produite chez les Gentils, lorsqu'ils ont accédé a la foi.
Devant la richesse du salut opéré par le Christ, les barriéres qui séparaient les diverses cultures tombent. La promesse de Dieu dans le
Christ devient maintenant un don universel: elle n'est plus limitée a la particularité d'un peuple, de sa langue et de ses usages, mais elle
est étendue a tous, comme un patrimoine dans lequel chacun peut puiser librement. Des divers lieux et des différentes traditions, tous
sont appelés dans le Christ a participer a I'unité de la famille des fils de Dieu. C'est le Christ qui permet aux deux peuples de devenir «
un ». Ceux qui étaient « les lointains » deviennent « les proches », grace a la nouveauté accomplie par le mystére pascal. Jésus abat
les murs de division et réalise I'unification de maniere originale et supréme, par la participation a son mystere. Cette unité est tellement
profonde que I'Eglise peut dire avec saint Paul: « Vous n'étes plus des étrangers ni des hotes; vous étes concitoyens des saints, vous
étes de la maison de Dieu » (Ep 2, 19).

Par une mention aussi simple, une grande vérité est décrite: la rencontre de la foi avec les différentes cultures a donné naissance de
fait a une nouvelle réalité. Lorsqu'elles sont profondément enracinées dans I'humain, les cultures portent en elles le témoignage de
I'ouverture spécifique de I'homme a l'universel et a la transcendance. Elles présentent toutefois des approches diverses de la vérité, qui
se révelent d'une indubitable utilité pour I'homme, auquel elles donnent des valeurs capables de rendre son existence toujours plus
humaine.(94) Du fait que les cultures se réferent aux valeurs des traditions antiques, elles sont par elles-mémes — sans doute de
maniére implicite, mais non pour autant moins réelle — liées a la manifestation de Dieu dans la nature, comme on I'a vu précédemment
en parlant des textes sapientiaux et de I'enseignement de saint Paul.

71. Etant en relation étroite avec les hommes et avec leur histoire, les cultures partagent les dynamismes mémes selon lesquels le
temps humain s'exprime. On enregistre par conséquent des transformations et des progrés dus aux rencontres que les hommes
développent et aux échanges qu'ils réalisent réciproquement dans leurs modes de vie. Les cultures se nourrissent de la communication
des valeurs; leur vitalité et leur subsistance sont données par leur capacité de rester accueillantes a la nouveauté. Quelle est
I'explication de ces dynamismes? Situé dans une culture, tout homme dépend d'elle et influe sur elle. L'homme est a la fois fils et pére
de la culture dans laquelle il est immergé. Dans chacune des expressions de sa vie, il porte en lui quelque chose qui le caractérise au
milieu de la création: son ouverture constante au mystere et son désir inextinguible de connaissance. Par conséquent, chaque culture
porte imprimée en elle et laisse transparaitre la tension vers un accomplissement. On peut donc dire que la culture a en elle la
possibilité d'accueillir la révélation divine.

La maniere dont les chrétiens vivent leur foi est, elle aussi, imprégnée par la culture du milieu ambiant et elle contribue, a son tour, a en
modeler progressivement les caractéristiques. A toute culture, les chrétiens apportent la vérité immuable de Dieu, révélée par Lui dans
I'histoire et dans la culture d'un peuple. Au long des siéecles, I'événement dont furent témoins les pelerins présents a Jérusalem au jour
de la Pentecbte continue ainsi a se reproduire. Ecoutant les Apbtres, ils se demandaient: « Ces hommes qui parlent, ne sont-ils pas
tous Galiléens? Comment se fait-il alors que chacun de nous les entende dans sa langue maternelle? Parthes, Medes et Elamites,
habitants de la Mésopotamie, de la Judée et de la Cappadoce, des bords de la mer Noire, de la province d'Asie, de la Phrygie, de la
Pamphylie, de I'Egypte et de la Libye proche de Cyréne, Romains résidant ici, Juifs de naissance et convertis, Crétois et Arabes, tous
nous les entendons proclamer dans nos langues les merveilles de Dieu » (Ac 2, 7-11). Tandis qu'elle exige des personnes destinataires
I'adhésion de la foi, I'annonce de I'Evangile dans les différentes cultures ne les empéche pas de conserver une identité culturelle propre.
Cela ne crée aucune division, parce que le peuple des baptisés se distingue par une universalité qui sait accueillir toute culture,
favorisant le progres de ce qui, en chacune d'elles, conduit implicitement vers la pleine explication dans la vérité.

En conséquence, une culture ne peut jamais devenir le critere de jugement et encore moins le critére ultime de la vérité en ce qui
concerne la révélation de Dieu. L'Evangile n'est pas opposé a telle ou telle culture, comme si, lorsqu'il la rencontre, il voulait la priver de
ce qui lui appartient et I'obligeait a assumer des formes extrinséques qui ne lui sont pas conformes. A l'inverse, I'annonce que le croyant
porte dans le monde et dans les cultures est la forme réelle de la libération par rapport & tout désordre introduit par le péché et, en
méme temps, elle est un appel a la vérité tout entiére. Dans cette rencontre, les cultures non seulement ne sont privées de rien, mais
elles sont méme stimulées pour s'ouvrir a la nouveauté de la vérité évangélique, pour en tirer une incitation a se développer
ultérieurement.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



72. Le fait que la mission évangélisatrice ait rencontré d'abord sur sa route la philosophie grecque ne constitue en aucune maniere une
indication qui excluerait d'autres approches. Aujourd'hui, a mesure que I'Evangile entre en contact avec des aires culturelles restées
jusqu'alors hors de portée du rayonnement du christianisme, de nouvelles taches s'ouvrent a l'inculturation. Des problemes analogues a
ceux que I'Eglise dut affronter dans les premiers siecles se posent & notre génération.

Ma pensée se tourne spontanément vers les terres d'Orient, si riches de traditions religieuses et philosophiques trés anciennes. Parmi
elles, I'lnde occupe une place particuliere. Un grand élan spirituel porte la pensée indienne vers la recherche d'une expérience qui,
libérant I'esprit des conditionnements du temps et de I'espace, aurait valeur d'absolu. Dans le dynamisme de cette recherche de
libération, s'inscrivent de grands systemes métaphysiques.

Aux chrétiens d'aujourd'hui, avant tout a ceux de I'Inde, appartient la tache de tirer de ce riche patrimoine les éléments compatibles
avec leur foi, en sorte qu'il en résulte un enrichissement de la pensée chrétienne. Pour cette ceuvre de discernement qui trouve son
inspiration dans la Déclaration conciliaire Nostra eetate, les chrétiens tiendront compte d'un certain nombre de critéres. Le premier est
celui de l'universalité de I'esprit humain, dont les exigences fondamentales se retrouvent identiques dans les cultures les plus diverses.
Le second, qui découle du premier, consiste en ceci: quand I'Eglise entre en contact avec les grandes cultures qu'elle n'a pas
rencontrées auparavant, elle ne peut pas laisser derriere elle ce qu'elle a acquis par son inculturation dans la pensée gréco-latine.
Refuser un tel héritage serait aller contre le dessein providentiel de Dieu, qui conduit son Eglise au long des routes du temps et de
I'histoire. Du reste, ce critére vaut pour I'Eglise a toute époque, et il en sera ainsi pour celle de demain qui se sentira enrichie par les
acquisitions réalisées par le rapprochement actuel avec les cultures orientales et qui trouvera dans cet héritage des éléments nouveaux
pour entrer en dialogue de maniere fructueuse avec les cultures que I'humanité saura faire fleurir sur son chemin vers I'avenir. En
troisieme lieu, on se gardera de confondre la légitime revendication de la spécificité et de I'originalité de la pensée indienne avec l'idée
qu'une tradition culturelle doive se refermer sur sa différence et s'affermir par son opposition aux autres traditions, ce qui serait contraire
a la nature méme de l'esprit humain.

Ce qui est dit ici pour I'Inde vaut aussi pour I'néritage des grandes cultures de la Chine, du Japon et des autres pays d'Asie, de méme
que pour certaines richesses des cultures traditionnelles de I'Afrique, transmises surtout oralement.

73. A la lumiere de ces considérations, la relation qui doit opportunément s'instaurer entre la théologie et la philosophie sera placée
sous le signe de la circularité. Pour la théologie, le point de départ et la source originelle devront toujours étre la parole de Dieu révélée
dans I'histoire, tandis que I'objectif final ne pourra étre que l'intelligence de la parole, sans cesse approfondie au fil des générations.
D'autre part, puisque la parole de Dieu est la Vérité (cf. Jn 17, 17), pour mieux comprendre cette parole, on ne peut pas ne pas recourir
a la recherche humaine de la vérité, a savoir la démarche philosophique, développée dans le respect des lois qui lui sont propres. Cela
ne revient pas simplement a utiliser, dans le discours théologique, I'un ou I'autre concept ou telle partie d'une structure philosophique; il
est essentiel que la raison du croyant exerce ses capacités de réflexion dans la recherche du vrai a l'intérieur d'un mouvement qui,
partant de la parole de Dieu, s'efforce d'arriver a mieux la comprendre. Par ailleurs, il est clair que, en se mouvant entre ces deux pbles
— la parole de Dieu et sa meilleure connaissance —, la raison est comme avertie, et en quelque sorte guidée, afin d'éviter des sentiers
qui la conduiraient hors de la Vérité révélée et, en définitive, hors de la vérité pure et simple; elle est méme invitée a explorer des voies
que, seule, elle n'aurait méme pas imaginé pouvoir parcourir. De cette relation de circularité avec la parole de Dieu, la philosophie sort
enrichie, parce que la raison découvre des horizons nouveaux et insoupconnés.

74. La confirmation de la fécondité d'une telle relation est offerte par I'histoire personnelle de grands théologiens chrétiens qui se
révélerent étre aussi de grands philosophes, car ils ont laissé des écrits d'une si haute valeur spéculative que I'on peut a juste titre les
placer aux cotés des maitres de la philosophie antique. Cela vaut pour les Péres de I'Eglise, parmi lesquels il faut citer au moins les
noms de saint Grégoire de Nazianze et de saint Augustin, comme pour les Docteurs médiévaux, parmi lesquels ressort surtout la
grande triade saint Anselme, saint Bonaventure et saint Thomas d'Aquin. Le rapport fécond entre la philosophie et la parole de Dieu se
manifeste aussi dans la recherche courageuse menée par des penseurs plus récents, parmi lesquels il me plait de mentionner, en
Occident, des personnalités comme John Henry Newman, Antonio Rosmini, Jacques Maritain, Etienne Gilson, Edith Stein et, en Orient,
des penseurs de la stature de Vladimir S. Soloviev, Pavel A. Florenski, Petr J. Caadaev, Vladimir N. Lossky. Evidemment, en nommant
ces auteurs, aupres desquels d'autres pourraient étre cités, je n'entends pas avaliser tous les aspects de leur pensée, mais seulement
donner des exemples significatifs d'une voie de recherche philosophique qui a tiré un grand profit de sa confrontation avec les données
de la foi. Une chose est certaine: I'attention accordée a l'itinéraire spirituel de ces maitres ne pourra que favoriser le progrés dans la
recherche de la vérité et dans la mise au service de I'homme des résultats obtenus. Il faut espérer que cette grande tradition
philosophico-théologique trouvera aujourd'hui et a I'avenir des personnes qui la continueront et qui la cultiveront, pour le bien de I'Eglise
et de I'humanité.

Différentes situations de la philosophie

75. Comme il résulte de I'histoire des relations entre la foi et la philosophie, brievement rappelée précédemment, on peut distinguer
diverses situations de la philosophie par rapport & la foi chrétienne. La premiere est celle de la philosophie totalement indépendante de
la Révélation évangélique: c'est I'état de la philosophie qui s'est historiquement concrétisé dans les périodes qui ont précédé la
naissance du Rédempteur et, par la suite, dans les régions non encore touchées par I'Evangile. Dans cette situation, la philosophie
manifeste une |égitime aspiration a étre une démarche autonome, c'est-a-dire qui procede selon ses lois propres, recourant aux seules
forces de la raison. Tout en tenant compte des sérieuses limites dues a la faiblesse native de la raison humaine, il convient de soutenir
et de renforcer cette aspiration. En effet, I'engagement philosophique, qui est la recherche naturelle de la vérité, reste au moins
implicitement ouvert au surnaturel.

De plus, méme lorsque le discours théologique lui-méme utilise des concepts et des arguments philosophiques, I'exigence d'une
correcte autonomie de la pensée doit étre respectée. L'argumentation développée selon des critéres rationnels rigoureux est, en effet,
une garantie pour parvenir a des résultats universellement valables. Ici se vérifie aussi le principe selon lequel la grace ne détruit pas
mais perfectionne la nature: I'assentiment de foi, qui engage l'intelligence et la volonté, ne détruit pas mais perfectionne le libre-arbitre
de tout croyant qui accueille en lui le donné révélé.

La théorie de la philosophie appelée « séparée », adoptée par un certain nombre de philosophes modernes, s'éloigne de maniére
évidente de cette exigence correcte. Plus que l'affirmation de la juste autonomie de la démarche philosophique, elle constitue la
revendication d'une autosuffisance de la pensée, qui se révéle clairement illégitime: refuser les apports de la vérité découlant de la

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



révélation divine signifie en effet s'interdire I'accés a une plus profonde connaissance de la vérité, au détriment de la philosophie elle-
méme.

76. Une deuxieme situation de la philosophie est celle que beaucoup désignent par I'expression philosophie chrétienne. La
dénomination est de soi légitime, mais elle ne doit pas étre équivoque: on n'entend pas par |a faire allusion a une philosophie officielle
de I'Eglise, puisque la foi n'est pas comme telle une philosophie. Par cette appellation, on veut plutét indiquer une démarche
philosophique chrétienne, une spéculation philosophique concue en union étroite avec la foi. Cela ne se référe donc pas simplement a
une philosophie élaborée par des philosophes chrétiens qui, dans leur recherche, n'ont pas voulu s'opposer a la foi. Parlant de
philosophie chrétienne, on entend englober tous les développements importants de la pensée philosophique qui n'auraient pu étre
accomplis sans I'apport, direct ou indirect, de la foi chrétienne.

Il'y a donc deux aspects de la philosophie chrétienne: d'abord un aspect subjectif, qui consiste dans la purification de la raison par la foi.
En tant que vertu théologale, la foi libére la raison de la présomption, tentation typique a laquelle les philosophes sont facilement sujets.
Déja, saint Paul et les Péres de I'Eglise, et, plus proches de nous, des philosophes comme Pascal et Kierkegaard, I'ont stigmatisée. Par
I'humilité, le philosophe acquiert aussi le courage d'affronter certaines questions qu'il pourrait difficilement résoudre sans prendre en
considération les données recues de la Révélation. Il suffit de penser par exemple aux probléemes du mal et de la souffrance, a l'identité
personnelle de Dieu et a la question du sens de la vie ou, plus directement, a la question métaphysique radicale: « Pourquoi y a-t-il
quelque chose? ».

Il 'y a ensuite I'aspect objectif, concernant le contenu: la Révélation propose clairement certaines vérités qui, bien que n'étant pas
naturellement inaccessibles a la raison, n'auraient peut-étre jamais été découvertes par cette derniére, si elle avait été laissée a elle-
méme. Dans cette perspective, se trouvent des thémes comme celui d'un Dieu personnel, libre et créateur, qui a eu une grande
importance pour le développement de la pensée philosophique et, en particulier, pour la philosophie de I'étre. A ce domaine appartient
aussi la réalité du péché, telle qu'elle apparait a la lumiére de la foi qui aide a poser philosophiquement de maniére adéquate le
probleme du mal. La conception de la personne comme étre spirituel est aussi une originalité particuliére de la foi: I'annonce chrétienne
de la dignité, de I'égalité et de la liberté des hommes a certainement exercé une influence sur la réflexion philosophique que les
modernes ont menée. Plus proche de nous, on peut mentionner la découverte de l'importance que revét aussi pour la philosophie
I'événement historique central de la Révélation chrétienne. Ce n'est pas par hasard qu'il est devenu I'axe d'une philosophie de I'histoire,
qui se présente comme un chapitre nouveau de la recherche humaine de la vérité.

Parmi les éléments objectifs de la philosophie chrétienne, figure aussi la nécessité d'explorer la rationalité de certaines vérités
exprimées par les saintes Ecritures, comme la possibilité d'une vocation surnaturelle de I'homme et aussi le péché originel lui-méme.
Ce sont des taches qui incitent la raison a reconnaitre qu'il y a du vrai et du rationnel bien au-dela des strictes limites dans lesquelles la
raison serait tentée de s'enfermer. Ces thémes élargissent de fait I'espace du rationnel.

Dans leur spéculation sur ces éléments, les philosophes ne sont pas devenus théologiens, dans la mesure ou ils n'ont pas cherché a
comprendre et a expliciter les vérités de la foi a partir de la Révélation. lls ont continué a travailler sur leur propre terrain, avec leur
propre méthodologie purement rationnelle, mais en élargissant leurs recherches a de nouveaux espaces du vrai. On peut dire que, sans
l'influence stimulante de la parole de Dieu, une bonne partie de la philosophie moderne et contemporaine n'existerait pas. Le fait
conserve toute sa pertinence, méme devant la constatation décevante de I'abandon de I'orthodoxie chrétienne de la part d'un certain
nombre de penseurs de ces derniers siécles.

77. Nous trouvons une autre situation significative de la philosophie quand la théologie elle-méme fait appel a la philosophie. En réalité,
la théologie a toujours eu et continue a avoir besoin de I'apport philosophique. Etant une ceuvre de la raison critique a la lumiére de la
foi, le travail théologique présuppose et exige dans toute sa recherche une raison éduquée et formée sur le plan des concepts et des
argumentations. En outre, la théologie a besoin de la philosophie comme interlocutrice pour vérifier l'intelligibilité et la vérité universelle
de ses assertions. Ce n'est pas par hasard qu'il y eut des philosophes non chrétiens auxquels les Peres de I'Eglise et les théologiens
médiévaux ont eu recours pour cette fonction explicative. Ce fait historique souligne la valeur de I'autonomie que garde la philosophie
méme dans cette troisieme situation, mais, dans le méme temps, cela montre les transformations nécessaires et profondes qu'elle doit
subir.

C'est précisément dans le sens d'un apport indispensable et noble que la philosophie a été appelée, depuis I'ére patristique, ancilla
theologiee. Le titre ne fut pas appliqué pour indiquer une soumission servile ou un réle purement fonctionnel de la philosophie par
rapport a la théologie. Il fut plutét utilisé dans le sens ou Aristote parlait des sciences expérimentales qui sont les « servantes » de la «
philosophie premiére ». L'expression, aujourd'hui difficilement utilisable eu égard aux principes d'autonomie qui viennent d'étre
mentionnés, a servi au cours de ['histoire & montrer la nécessité du rapport entre les deux sciences et I'impossibilité de leur séparation.

Si le théologien se refusait a recourir a la philosophie, il risquerait de faire de la philosophie a son insu et de se cantonner dans des
structures de pensée peu appropriées a l'intelligence de la foi. Pour sa part, le philosophe, s'il excluait tout contact avec la théologie,
croirait devoir s'approprier pour son propre compte le contenu de la foi chrétienne, comme cela est arrivé pour certains philosophes
modernes. Dans un cas comme dans l'autre, apparaitrait le danger de la destruction des principes de base de I'autonomie que chaque
science veut justement voir préservés.

La situation de la philosophie ici considérée, en vertu des implications qu'elle comporte pour l'intelligence de la Révélation, se place
plus directement, avec la théologie, sous l'autorité du Magistéere et de son discernement, comme je I'ai exposé précédemment. Des
vérités de la foi, en effet, découlent des exigences déterminées que la philosophie doit respecter au moment ou elle entre en relation
avec la théologie.

78. A la suite de ces réflexions, on comprend facilement pourquoi le Magistére a loué maintes fois les mérites de la pensée de saint
Thomas et en a fait le guide et le modele des études théologiques. Ce a quoi on attachait de I'importance n'était pas de prendre position
sur des questions proprement philosophiques, ni d'imposer I'adhésion & des théses particuliéres. L'intention du Magistére était, et est
encore, de montrer que saint Thomas est un authentique modéle pour ceux qui recherchent la vérité. En effet, I'exigence de la raison et
la force de la foi ont trouvé la synthese la plus haute que la pensée ait jamais réalisée, dans la réflexion de saint Thomas, par le fait qu'il
a su défendre la radicale nouveauté apportée par la Révélation sans jamais rabaisser la voie propre a la raison.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



79. Explicitant davantage le contenu du Magistére antérieur, j'entends dans cette derniére partie montrer certaines exigences que la
théologie — et méme avant tout la parole de Dieu — pose aujourd'hui a la pensée philosophique et aux philosophies actuelles. Comme
je I'ai déja souligné, le philosophe doit procéder selon des régles propres et se fonder sur ses propres principes; cependant la vérité ne
peut étre qu'unique. La Révélation, avec son contenu, ne pourra jamais rabaisser la raison dans ses découvertes et dans sa Iégitime
autonomie; pour sa part toutefois, la raison ne devra jamais perdre sa capacité de s'interroger et de poser des questions, en ayant
conscience de ne pas pouvoir s'ériger en valeur absolue et exclusive. La vérité révélée, mettant I'étre en pleine lumiére a partir de la
splendeur qui provient de I'Etre subsistant lui-méme, éclairera le chemin de la réflexion philosophique. En somme, la révélation
chrétienne devient le vrai point de rencontre et de confrontation entre la pensée philosophique et la pensée théologique dans leurs
relations réciproques. Il est donc souhaitable que les théologiens et les philosophes se laissent guider par I'unique autorité de la vérité,
de maniére a élaborer une philosophie en affinité avec la parole de Dieu. Cette philosophie sera le terrain de rencontre entre les
cultures et la foi chrétienne, le lieu d'accord entre croyants et non-croyants. Ce sera une aide pour que les chrétiens soient plus
intimement convaincus que la profondeur et 'authenticité de la foi sont favorisées quand cette derniére est reliée a une pensée et
qu'elle n'y renonce pas. Encore une fois, c'est la lecon des Péres de I'Eglise qui nous guide dans cette conviction: « Méme croire n'est
pas autre chose que penser en donnant son assentiment [...]. Quiconque croit pense, et en croyant il pense et en pensant il croit [...]. Si
elle n'est pas pensée, la foi n'est rien ».(95) Et encore: « Si I'on supprime l'assentiment, on supprime la foi, car sans assentiment on ne
croit pas du tout ».(96)

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE VII
EXIGENCES ET TACHES ACTUELLES
Les exigences impératives de la parole de Dieu

80. De maniére explicite ou implicite, la sainte Ecriture comprend une série d'éléments qui permettent de parvenir & une conception de
I'nomme et du monde d'une réelle densité philosophique. Les chrétiens ont pris conscience progressivement de la richesse de ces
textes sacrés. Il en ressort que la réalité dont nous faisons I'expérience n'est pas I'absolu: elle n'est pas incréée, elle ne s'engendre pas
non plus elle-méme. Seul Dieu est I'Absolu. En outre, des pages de la Bible ressort une conception de I'nhnomme comme imago Dei, qui
inclut des données précises sur son étre, sa liberté et I'immortalité de son esprit. Le monde créé n'étant pas autosuffisant, toute illusion
d'une autonomie qui ignorerait la dépendance essentielle par rapport a Dieu de toute créature, y compris I'homme, conduirait a des
situations dramatiques qui annihileraient la recherche rationnelle de I'narmonie et du sens de I'existence humaine.

Le probléme du mal moral — la forme la plus tragique du mal — est également abordé dans la Bible: elle nous dit que le mal ne résulte
pas de quelque déficience due a la matiére, mais qu'il est une blessure qui provient de ce qu'exprime de maniere désordonnée la liberté
humaine. La parole de Dieu, enfin, met en évidence le probleme du sens de I'existence et donne sa réponse en orientant I'homme vers
Jésus Christ, le Verbe de Dieu incarné, qui accomplit en plénitude I'existence humaine. D'autres aspects pourraient étre explicités a
partir de la lecture du texte sacré; en tout cas, ce qui ressort, c'est le refus de toute forme de relativisme, de matérialisme ou de
panthéisme.

La conviction fondamentale de cette « philosophie » contenue dans la Bible est que la vie humaine et le monde ont un sens et sont
orientés vers leur accomplissement qui se réalise en Jésus Christ. Le mystére de I'Incarnation restera toujours le centre par rapport
auquel il faut se situer pour pouvoir comprendre I'énigme de I'existence humaine, du monde créé et de Dieu lui-méme. Dans ce
mystére, la philosophie doit relever des défis extrémes, parce que la raison est appelée a faire sienne une logique qui dépasse les
barrieres a l'intérieur desquelles elle risque de s'enfermer elle-méme. Mais c'est seulement par la que I'on arrive au sommet du sens de
I'existence. En effet, I'essence intime de Dieu et celle de I'homme deviennent intelligibles: dans le mystére du Verbe incarné, la nature
divine et la nature humaine sont sauvegardées, chacune d'elles restant autonome; en méme temps est manifesté le lien unique de leur
rapport réciproque sans confusion.(97)

81. On doit noter que I'un des aspects les plus marquants de notre condition actuelle est la « crise du sens ». Les points de vue sur la
vie et sur le monde, souvent de caractére scientifique, se sont tellement multipliés que, en fait, nous assistons au développement du
phénomene de la fragmentation du savoir. C'est précisément cela qui rend difficile et souvent vaine la recherche d'un sens. Et méme —
ce qui est encore plus dramatique —, dans cet enchevétrement de données et de faits ol I'on vit et qui parait constituer la trame méme
de I'existence, plus d'un se demande si cela a encore un sens de s'interroger sur le sens. La pluralité des théories qui se disputent la
réponse, ou les différentes maniéres de concevoir et d'interpréter le monde et la vie de 'hnomme, ne font qu'aiguiser ce doute radical qui
ameéne vite a sombrer dans le scepticisme, dans l'indifférence ou dans les diverses formes de nihilisme.

La conséquence de tout cela est que I'esprit humain est souvent envahi par une forme de pensée ambigué qui I'améne a s'enfermer
encore plus en lui-méme, dans les limites de sa propre immanence, sans aucune référence au transcendant. Une philosophie qui ne
poserait pas la question du sens de I'existence courrait le grave risque de réduire la raison a des fonctions purement instrumentales,
sans aucune passion authentique pour la recherche de la vérité.

Pour étre en harmonie avec la parole de Dieu, il est avant tout nécessaire que la philosophie retrouve sa dimension sapientielle de
recherche du sens ultime et global de la vie. Tout bien considéré, cette premiére exigence constitue un stimulant trés utile pour la
philosophie, afin qu'elle se conforme a sa propre nature. De cette maniére, en effet, elle ne sera pas seulement l'instance critique
déterminante qui montre aux divers domaines du savoir scientifique leurs fondements et leurs limites, mais elle se situera aussi comme
l'instance derniére de l'unification du savoir et de I'agir humain, les amenant a converger vers un but et un sens derniers. Cette
dimension sapientielle est d'autant plus indispensable aujourd'hui que l'immense accroissement du pouvoir technique de I'humanité
demande une conscience vive et renouvelée des valeurs ultimes. Si ces moyens techniques ne devaient pas étre ordonnés a une fin
non purement utilitariste, ils pourraient vite manifester leur inhumanité et méme se transformer en potentiel destructeur du genre
humain.(98)

La parole de Dieu révéle la fin derniere de I'homme et donne un sens global a son agir dans le monde. C'est pourquoi elle invite la
philosophie a s'engager dans la recherche du fondement naturel de ce sens, qui est I'aspiration religieuse constitutive de toute
personne. Une philosophie qui voudrait refuser la possibilité d'un sens dernier et global serait non seulement inappropriée, mais
erronée.

82. D'ailleurs, ce réle sapientiel ne pourrait étre rempli par une philosophie qui ne serait pas elle-méme un savoir authentique et vrai,
c'est-a-dire qui se limiterait aux aspects particuliers et relatifs du réel — qu'ils soient fonctionnels, formels ou utilitaires —, mais ne
traiterait pas aussi de sa Vvérité totale et définitive, autrement dit de I'étre méme de I'objet de la connaissance. Voici donc une deuxieme
exigence: s'assurer de la capacité de 'nomme de parvenir a la connaissance de la vérité, une connaissance qui parvient a la vérité
objective a partir de I'adeequatio rei et intellectus sur laquelle s'appuient les Docteurs de la scolastique.(99) Cette exigence, propre a la
foi, a été explicitement réaffirmée par le Concile Vatican II: « En effet, l'intelligence ne se limite pas aux seuls phénomenes, mais elle
est capable d'atteindre la réalité intelligible, avec une vraie certitude, méme si, par suite du péché, elle est en partie obscurcie et
affaiblie ».(100)

Une philosophie résolument phénoméniste ou relativiste se révélerait inadéquate pour aider a approfondir la richesse contenue dans la
parole de Dieu. La sainte Ecriture, en effet, présuppose toujours que I'homme, méme s'il est coupable de duplicité et de mensonge, est
capable de connaitre et de saisir la vérité limpide et simple. Dans les Livres sacrés, et dans le Nouveau Testament en particulier, se
trouvent des textes et des affirmations de portée proprement ontologique. Les auteurs inspirés, en effet, ont voulu formuler des
affirmations vraies, c'est-a-dire propres a exprimer la réalité objective. On ne peut dire que la tradition catholique ait commis une erreur
lorsqu'elle a compris certains textes de saint Jean et de saint Paul comme des affirmations sur I'étre méme du Christ. La théologie,
quand elle s'efforce de comprendre et d'expliquer ces affirmations, a donc besoin de I'apport d'une philosophie qui ne nie pas la
possibilité d'une connaissance qui soit objectivement vraie, tout en étant toujours perfectible. Ce qui vient d'étre dit vaut aussi pour les
jugements de la conscience morale, dont I'Ecriture Sainte présuppose qu'ils peuvent étre objectivement vrais.(101)

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



83. Les deux exigences que l'on vient d'évoquer en comportent une troisieme: la nécessité d'une philosophie de portée
authentiquement métaphysique, c'est-a-dire apte a transcender les données empiriques pour parvenir, dans sa recherche de la vérité, a
quelque chose d'absolu, d'ultime et de fondateur. C'est |a une exigence implicite tant dans la connaissance de nature sapientielle que
dans la connaissance de nature analytique; en particulier, cette exigence est propre a la connaissance du bien moral, dont le fondement
ultime est le souverain Bien, Dieu lui-méme. Mon intention n'est pas ici de parler de la métaphysique comme d'une école précise ou
d'un courant historique particulier. Je désire seulement déclarer que la réalité et la vérité transcendent le factuel et I'empirique, et je
souhaite affirmer la capacité que possede I'homme de connaitre cette dimension transcendante et métaphysique d'une maniere
véridique et certaine, méme si elle est imparfaite et analogique. Dans ce sens, il ne faut pas considérer la métaphysique comme un
substitut de I'anthropologie, car c'est précisément la métaphysique qui permet de fonder le concept de la dignité de la personne en
raison de sa condition spirituelle. En particulier, c'est par excellence la personne méme qui atteint I'étre et, par conséquent, mene une
réflexion métaphysique.

Partout ou I'nomme constate un appel a I'absolu et a la transcendance, il lui est donné d'entrevoir la dimension métaphysique du réel:
dans le vrai, dans le beau, dans les valeurs morales, dans la personne d'autrui, dans I'étre méme, en Dieu. Un grand défi qui se
présente a nous au terme de ce millénaire est celui de savoir accomplir le passage, aussi nécessaire qu'urgent, du phénomeéne au
fondement. Il n'est pas possible de s'arréter a la seule expérience; méme quand celle-ci exprime et rend manifeste l'intériorité de
I'nomme et sa spiritualité, il faut que la réflexion spéculative atteigne la substance spirituelle et le fondement sur lesquels elle repose.
Une pensée philosophique qui refuserait toute ouverture métaphysique serait donc radicalement inadéquate pour remplir une fonction
de médiation dans l'intelligence de la Révélation.

La parole de Dieu se rapporte continuellement a ce qui dépasse l'expérience, et méme la pensée de I'homme; mais ce 'mystére' ne
pourrait pas étre révélé, ni la théologie en donner une certaine intelligence, (102) si la connaissance humaine était rigoureusement
limitée au monde de I'expérience sensible. La métaphysique se présente donc comme une médiation privilégiée dans la recherche
théologique. Une théologie dépourvue de perspective métaphysique ne pourrait aller au-dela de I'analyse de I'expérience religieuse, et
elle ne permettrait pas a l'intellectus fidei d'exprimer de maniéere cohérente la valeur universelle et transcendante de la vérité révélée.

Si jlinsiste tant sur la composante métaphysique, c'est parce que je suis convaincu que c'est la voie nécessaire pour surmonter la
situation de crise qui s'étend actuellement dans de larges secteurs de la philosophie et pour corriger ainsi certains comportements
déviants répandus dans notre société.

84 L'importance de I'approche métaphysique devient encore plus évidente si I'on considére le développement actuel des sciences
herméneutiques et des différentes analyses du langage. Les résultats obtenus par ces études peuvent étre tres utiles pour l'intelligence
de la foi, dans la mesure ou ils rendent manifestes la structure de notre pensée et de notre expression, ainsi que le sens véhiculé par le
langage. Mais il y a des spécialistes de ces sciences qui, dans leurs recherches, tendent a s'en tenir a la maniére dont on comprend et
dont on dit la réalité, en s'abstenant de vérifier les possibilités qu'a la raison d'en découvrir I'essence. Comment ne pas voir dans cette
attitude une confirmation de la crise de confiance que traverse notre époque a I'égard des capacités de la raison? Et quand, a cause de
postulats aprioristes, ces théses tendent a obscurcir le contenu de la foi ou a en dénier la validité universelle, non seulement elles
rabaissent la raison, mais elles se mettent d'elles-mémes hors jeu. En effet, la foi présuppose clairement que le langage humain est
capable d'exprimer de maniére universelle — méme si c'est en termes analogiques, mais non moins significatifs pour autant — la réalité
divine et transcendante.(103) S'il n'en était pas ainsi, la parole de Dieu, qui est toujours une parole divine dans un langage humain, ne
serait capable de rien exprimer sur Dieu. L'interprétation de cette parole ne peut pas nous renvoyer seulement d'une interprétation a
une autre, sans jamais nous permettre de parvenir a une affirmation simplement vraie; sans quoi, il n'y aurait pas de révélation de Dieu,
mais seulement l'expression de conceptions humaines sur Lui et sur ce que I'on suppose qu'll pense de nous.

85. Je sais bien que ces exigences imposées a la philosophie par la parole de Dieu peuvent sembler rigoureuses a beaucoup de ceux
qui vivent la situation actuelle de la recherche philosophique. C'est justement pour cela que, faisant mien ce que les Souverains
Pontifes ne cessent d'enseigner depuis plusieurs générations et que le Concile Vatican Il a lui-méme redit, je désire exprimer avec force
la conviction que I'homme est capable de parvenir a une conception unifiée et organique du savoir. C'est la I'une des taches dont la
pensée chrétienne devra se charger au cours du prochain millénaire de I'ére chrétienne. La fragmentation du savoir entrave l'unité
intérieure de I'hnomme contemporain, parce qu'elle entraine une approche parcellaire de la vérité et que, par conséquent, elle fragmente
le sens. Comment I'Eglise pourrait-elle ne pas s'en inquiéter? Cette tache d'ordre sapientiel dévolue aux Pasteurs découle pour eux
directement de I'Evangile et ils ne peuvent se soustraire au devoir de I'accomplir.

Je considére que ceux qui veulent répondre en philosophes aux exigences que la parole de Dieu présente a la pensée humaine
devraient construire leur discours en se fondant sur ces postulats et se situer de maniére cohérente en continuité avec la grande
tradition qui, commencée par les anciens, passe par les Peres de I'Eglise et les maitres de la scolastique, pour aller jusqu'a intégrer les
acquis essentiels de la pensée moderne et contemporaine. S'il sait puiser dans cette tradition et s'en inspirer, le philosophe ne
manquera pas de se montrer fidele a I'exigence d'autonomie de la pensée philosophique.

Dans ce sens, il est tout a fait significatif que, dans le contexte d'aujourd'hui, certains philosophes se fassent les promoteurs de la
redécouverte du role déterminant de la tradition pour un juste mode de connaissance. En effet, le recours a la tradition n'est pas un
simple rappel du passé; il consiste plutdt a reconnaitre la validité d'un patrimoine culturel qui appartient a toute I'numanité. On pourrait
méme dire que c'est nous qui relevons de la tradition et que nous ne pouvons pas en disposer a notre guise. C'est bien le fait d'aller
jusqu'aux racines de la tradition qui nous permet d'exprimer aujourd’hui une pensée originale, nouvelle et tournée vers l'avenir. Un tel
rappel est encore plus valable pour la théologie. Non seulement parce qu'elle a la Tradition vivante de I'Eglise comme source originelle,
(104) mais aussi parce que, a cause de cela, elle doit étre capable de retrouver la tradition théologique profonde qui a jalonné les
époques antérieures, de méme que la tradition constante de la philosophie qui, dans son authentique sagesse, a su franchir les limites
de I'espace et du temps.

86. L'insistance sur la nécessité d'un rapport étroit de continuité entre la réflexion philosophique contemporaine et celle qu'a élaborée la
tradition chrétienne tend a prévenir les risques inhérents a certains types de pensée particulierement répandus aujourd'hui. Méme si
c'est sommairement, il me parait opportun de m'arréter a certaines de ces tendances afin de signaler leurs erreurs et les dangers
qu'elles présentent pour l'activité philosophique.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



La premiére de ces tendances est celle que I'on nomme éclectisme, terme par lequel on désigne l'attitude de ceux qui, dans la
recherche, dans I'enseignement et dans la discussion, méme théologique, ont I'nabitude d'adopter différentes idées empruntées a
diverses philosophies, sans préter attention ni a leur cohérence, ni a leur appartenance a un systeme, ni a leur contexte historique. On
se place ainsi dans des conditions telles que I'on ne peut distinguer la part de vérité d'une pensée de ce qu'elle peut comporter d'erroné
ou d'inapproprié. On rencontre aussi une forme extréme d'éclectisme dans l'usage rhétorique abusif de termes philosophiques auquel
certains théologiens se laissent parfois aller. Ce genre d'exploitation ne contribue pas a la recherche de la vérité et ne prépare pas la
raison — théologique ou philosophique — & argumenter de maniére sérieuse et scientifique. L'étude rigoureuse et approfondie des
doctrines philosophiques, de leur langage propre et du contexte ou elles ont été congues aide a surmonter les risques de I'éclectisme et
permet de les intégrer de maniére appropriée dans I'argumentation théologique.

87. L'éclectisme est une erreur de méthode, mais il pourrait aussi receler les théses del 'historicisme. Pour comprendre correctement
une doctrine du passé, il est nécessaire que celle-ci soit replacée dans son contexte historique et culturel. La these fondamentale de
I'historicisme, au contraire, consiste a établir la vérité d'une philosophie a partir de son adéquation a une période déterminée et a une
tache déterminée dans I'histoire. Ainsi on nie au moins implicitement la validité pérenne du vrai. L'historiciste soutient que ce qui était
vrai a une époque peut ne plus I'étre a une autre. En somme, il considére I'histoire de la pensée comme pas grand-chose de plus que
des vestiges archéologiques auxquels on fait appel pour exposer des positions du passé désormais en grande partie révolues et sans
portée pour le présent. A l'inverse, on doit tenir que, méme si la formulation est dans une certaine mesure liée a I'époque et a la culture,
la vérité ou l'erreur qu'exprimaient ces derniéres peuvent en tout cas étre reconnues et examinées comme telles, malgré la distance
spatio-temporelle.

Dans la réflexion théologique, I'historicisme tend a se présenter tout au plus sous la forme du "modernisme". Avec la juste
préoccupation de rendre le discours théologique actuel et assimilable pour les contemporains, on ne recourt qu'aux assertions et au
langage philosophiques les plus récents, en négligeant les objections critiques que I'on devrait éventuellement soulever a la lumiére de
la tradition. Cette forme de modernisme, du fait qu'elle confond l'actualité avec la vérité, se montre incapable de satisfaire aux
exigences de Vvérité auxquelles la théologie est appelée a répondre.

88. Le scientisme est un autre danger qu'il faut prendre en considération. Cette conception philosophique se refuse a admettre comme
valables des formes de connaissance différentes de celles qui sont le propre des sciences positives, renvoyant au domaine de la pure
imagination la connaissance religieuse et théologique, aussi bien que le savoir éthique et esthétique. Antérieurement, cette idée
s'exprimait a travers le positivisme et le néo-positivisme, qui considéraient comme dépourvues de sens les affirmations de caractére
métaphysique. La critique épistémologique a discrédité cette position, mais voici qu'elle renait sous les traits nouveaux du scientisme.
Dans cette perspective, les valeurs sont réduites a de simples produits de I'affectivité et la notion d'étre est écartée pour faire place a la
pure et simple factualité. La science s'appréte donc a dominer tous les aspects de I'existence humaine au moyen du progrés
technologique. Les succes indéniables de la recherche scientifique et de la technologie contemporaines ont contribué a répandre la
mentalité scientiste, qui semble ne plus avoir de limites, étant donné la maniere dont elle a pénétré les différentes cultures et les
changements radicaux qu'elle y a apportés.

On doit malheureusement constater que le scientisme considére comme relevant de l'irrationnel ou de l'imaginaire ce qui touche a la
question du sens de la vie. Dans ce courant de pensée, on n'est pas moins décu par son approche des grands problémes de la
philosophie qui, lorsqu'ils ne sont pas ignorés, sont abordés par des analyses appuyées sur des analogies superficielles et dépourvues
de fondement rationnel. Cela amene a appauvrir la réflexion humaine, en lui retirant la possibilité d'aborder les problemes de fond que
I'animal rationale s'est constamment posés depuis le début de son existence sur la terre. Dans cette perspective, ayant écarté la
critique motivée par une évaluation éthique, la mentalité scientiste a réussi a faire accepter par beaucoup l'idée que ce qui est
techniqguement réalisable devient par |a-méme moralement acceptable.

89. Présentant tout autant de dangers, le pragmatisme est l'attitude d'esprit de ceux qui, en opérant leurs choix, excluent le recours a la
réflexion théorétique ou a des évaluations fondées sur des principes éthiques. Les conséquences pratiques de cette maniére de penser
sont considérables. En particulier, on en vient a défendre une conception de la démocratie qui ne prend pas en considération la
référence a des fondements d'ordre axiologique et donc immuables: c'est a partir d'un vote de la majorité parlementaire que I'on décide
du caractere admissible ou non d'un comportement déterminé.(105) La conséquence d'une telle maniére de voir apparait clairement:
les grandes décisions morales de 'nomme sont en fait soumises aux délibérations peu a peu prises par les organismes institutionnels.
De plus, la méme anthropologie est largement dépendante du fait qu'elle propose une conception unidimensionnelle de I'étre humain,
dont sont exclus les grands dilemmes éthiques et les analyses existentielles sur le sens de la souffrance et du sacrifice, de la vie et de
la mort.

90. Les theses examinées jusqu'ici induisent, a leur tour, une conception plus générale qui parait constituer aujourd'hui la perspective
commune de nombreuses philosophies qui ont renoncé au sens de I'étre. Je pense ici a la lecture nihiliste qui est a la fois le refus de
tout fondement et la négation de toute vérité objective. Le nihilisme, avant méme de s'opposer aux exigences et au contenu propres a la
parole de Dieu, est la négation de I'humanité de 'nomme et de son identité méme. On ne peut oublier, en effet, que, lorsqu'on néglige la
question de I'étre, cela amene inévitablement a perdre le contact avec la vérité objective et, par suite, avec le fondement sur lequel
repose la dignité de I'hnomme. On ouvre ainsi la possibilité d'effacer du visage de 'homme les traits qui manifestent sa ressemblance
avec Dieu, pour I'amener progressivement a une volonté de puissance destructrice ou au désespoir de la solitude. Une fois la vérité
retirée a I'homme, il est réellement illusoire de prétendre le rendre libre. Vérité et liberté, en effet, vont de pair ou bien elles périssent
misérablement ensemble. (106)

91. En commentant les courants de pensée que je viens d'évoquer, je n'avais pas l'intention de présenter un tableau complet de la
situation actuelle de la philosophie: du reste, il serait difficile de la ramener a un panorama unifié. Je tiens a souligner le fait que
I'héritage du savoir et de la sagesse s'est effectivement enrichi dans de nombreux domaines. Qu'il suffise de citer la logique, la
philosophie du langage, I'épistémologie, la philosophie de la nature, I'anthropologie, I'analyse approfondie des modes affectifs de la
connaissance, I'approche existentielle de I'analyse de la liberté. D'autre part, I'affirmation du principe d'immanence, qui est centrale pour
la prétention rationaliste, a suscité, a partir du siécle dernier, des réactions qui ont porté a une remise en cause radicale de postulats
considérés comme indiscutables. Ainsi sont apparus des courants irrationalistes, tandis que la critique mettait en évidence l'inanité de
I'exigence d'autofondation absolue de la raison.

Certains penseurs ont donné a notre époque le qualificatif de « post-modernité ». Ce terme, fréquemment utilisé dans des contextes

tres différents les uns des autres, désigne I'émergence d'un ensemble de facteurs nouveaux qui, par leur extension et leur efficacité, se

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



sont révélés capables de provoquer des changements significatifs et durables. Ce terme a ainsi été employé d'abord au sujet de
phénomeénes d'ordre esthétique, social ou technologique. Ensuite, il est passé dans le domaine philosophique, mais il reste affecté
d'une certaine ambiguité, parce que le jugement sur ce que I'on qualifie de « post-moderne » est alternativement positif ou négatif, et
aussi parce qu'il n'y a pas de consensus sur le probleme délicat de la délimitation des différentes époques de ['histoire. Mais il ne fait
pas de doute que les courants de pensée qui se réclament de la post-modernité méritent d'étre attentivement considérés. Selon
certains d'entre eux, en effet, le temps des certitudes serait irrémédiablement révolu, 'homme devrait désormais apprendre a vivre dans
une perspective d'absence totale de sens, a I'enseigne du provisoire et de I'éphémere. De nombreux auteurs, dans leur critique
destructrice de toute certitude, ignorant les distinctions nécessaires, contestent également les certitudes de la foi.

Ce nihilisme trouve en quelque sorte sa confirmation dans I'expérience terrible du mal qui a marqué notre époque. Devant le tragique
de cette expérience, I'optimisme rationaliste qui voyait dans I'histoire I'avancée victorieuse de la raison, source de bonheur et de liberté,
ne s'est pas maintenu, a tel point qu'une des plus graves menaces de cette fin de siécle est la tentation du désespoir.

Il reste toutefois vrai qu'une certaine mentalité positiviste continue a accréditer l'illusion que, grace aux conquétes scientifiques et
techniques, 'hnomme, en tant que démiurge, peut parvenir seul a se rendre pleinement maitre de son destin.

Les taches actuelles de la théologie

92. Aux diverses époques de I'histoire, la théologie, dans sa fonction d'intelligence de la Révélation, a toujours été amenée a recevoir
les éléments des différentes cultures pour y faire entrer, par sa médiation, le contenu de la foi selon une conceptualisation cohérente.
Aujourd'hui encore, une double tache lui incombe. En effet, d'une part, elle doit remplir la mission que le Concile Vatican Il lui a confiée
en son temps: renouveler ses méthodes en vue de servir plus efficacement I'évangélisation. Comment ne pas rappeler, dans cette
perspective, les paroles prononcées par le Souverain Pontife Jean XXIII a I'ouverture du Concile? Il dit alors: « Il faut que, répondant a
la vive attente de tous ceux qui aiment la religion chrétienne, catholique et apostolique, cette doctrine soit plus largement et plus
profondément connue, et que les esprits en soient plus pleinement imprégnés et formés; il faut que cette doctrine certaine et immuable,
que I'on doit suivre fidelement, soit explorée et exposée de la maniére que demande notre époque ».(107) D'autre part, la théologie doit
porter son regard sur la vérité derniére qui lui est confiée par la Révélation, sans se contenter de s'arréter a des stades intermédiaires. |l
est bon pour le théologien de se rappeler que son travail répond « au dynamisme présent dans la foi elle-méme » et que I'objet propre
de sa recherche est « la Vérité, le Dieu vivant et son dessein de salut révélé en Jésus Christ ».(108) Ce devoir, qui revient en premier
lieu a la théologie, implique en méme temps la philosophie. La somme des problémes qui s'imposent aujourd'hui, en effet, demande un
travail commun, méme s'il est conduit avec des méthodes différentes, afin que la vérité soit de nouveau reconnue et exprimée. La
Vérité, qui est le Christ, s'impose comme une autorité universelle qui gouverne, stimule et fait grandir (cf. Ep 4, 15) aussi bien la
théologie que la philosophie.

Croire en la possibilité de connaitre une vérité universellement valable n'est pas du tout une source d'intolérance; au contraire, c'est la
condition nécessaire pour un dialogue sincere et authentique entre les personnes. C'est seulement a cette condition qu'il est possible
de surmonter les divisions et de parcourir ensemble le chemin qui méne a la vérité tout entiere, en suivant les sentiers que seul I'Esprit
du Seigneur ressuscité connait. (109) En fonction des taches actuelles de la théologie, je désire maintenant montrer comment
I'exigence de l'unité se présente concrétement aujourd'hui.

93. L'objectif principal de la théologie consiste a présenter lintelligence de la Révélation et le contenu de la foi. Mais c'est la
contemplation du mystere méme de Dieu Un et Trine qui sera le véritable centre de sa réflexion. On n'y accéde qu'en réfléchissant sur
le mystére de I'Incarnation du Fils de Dieu: il s'est fait homme et par la suite est allé au-devant de sa passion et de sa mort, mystére qui
aboutira a sa résurrection glorieuse et a son ascension a la droite du Pere, d'ou il enverra I'Esprit de vérité pour établir et animer son
Eglise. Dans cette perspective, il apparait que la premiére tache de la théologie est l'intelligence de la kénose de Dieu, vrai et grand
mystére pour l'esprit humain auquel il semble impossible de soutenir que la souffrance et la mort puissent exprimer I'amour qui se
donne sans rien demander en retour. De ce point de vue, I'exigence primordiale et urgente qui s'impose est une analyse attentive des
textes: en premier lieu, des textes scripturaires, puis de ceux par lesquels s'exprime la Tradition vivante de I'Eglise. A ce propos certains
problemes se posent aujourd'hui, en partie seulement nouveaux, dont la solution satisfaisante ne pourra étre trouvée sans l'apport de la
philosophie.

94. Un premier élément problématique concerne le rapport entre le signifié et la vérité. Comme tout autre texte, les sources
qu'interpréte le théologien transmettent d'abord un signifié, qu'il faut saisir et exposer. Or ce signifié se présente comme la vérité sur
Dieu, communiquée par Dieu lui-méme a travers le texte sacré. Ainsi, dans le langage humain, prend corps le langage de Dieu, qui
communique sa Vvérité avec la « condescendance » admirable qui est conforme a la logique de I'Incarnation.(110) En interprétant les
sources de la Révélation, il est donc nécessaire que la théologie se demande quelle est la vérité profonde et authentique que les textes
entendent communiquer, compte tenu des limites du langage.

En ce qui concerne les textes bibliques, et les Evangiles en particulier, leur vérité ne se réduit assurément pas au récit d'événements
purement historiques ou a la révélation de faits neutres, comme le voudrait le positivisme historiciste.(111) Au contraire, ces textes
exposent des événements dont la vérité se situe au-dela du simple fait historique: elle se trouve dans leur signification dans et pour
I'histoire du salut. Cette vérité regoit sa pleine explicitation dans la lecture que I'Eglise poursuit au long des siécles, en gardant
immuable le sens originel. Il est donc urgent que I'on s'interroge également du point de vue philosophique sur le rapport qui existe entre
le fait et sa signification, rapport qui constitue le sens spécifique de I'histoire.

95. La parole de Dieu ne s'adresse pas qu'a un seul peuple ou a une seule époque. De méme, les énoncés dogmatiques, tout en
dépendant parfois de la culture de la période ou ils ont été adoptés, formulent une vérité stable et définitive. Il faut alors se demander
comment on peut concilier I'absolu et l'universalité de la vérité avec l'inéluctable conditionnement historique et culturel des formules qui
I'expriment. Comme je l'ai dit plus haut, les theses de [l'historicisme ne sont pas défendables. Par contre, I'application d'une
herméneutique ouverte aux exigences de la métaphysique est susceptible de montrer comment, a partir des circonstances historiques
et contingentes dans lesquelles les textes ont été congus, s'opére le passage a la vérité qu'ils expriment, vérité qui va au-dela de ces
conditionnements.

Par son langage historique et situé, I'homme peut exprimer des vérités qui transcendent I'événement linguistique. La vérité ne peut en
effet jamais étre circonscrite dans le temps et dans la culture; elle est connue dans I'histoire, mais elle dépasse I'histoire elle-méme.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



96.Cette considération permet d'entrevoir la solution d'un autre probléme, celui de la validité durable du langage conceptuel utilisé dans
les définitions conciliaires. Mon vénéré prédécesseur Pie Xl avait déja abordé la question dans son encyclique Humani generis.(112)

Réfléchir a cette question n'est pas facile, parce que I'on doit tenir compte sérieusement du sens que les mots prennent dans les
différentes cultures et les différentes époques. L'histoire de la pensée montre en tout cas que, a travers I'évolution et la diversité des
cultures, certains concepts de base gardent leur valeur cognitive universelle et, par conséquent, la vérité des propositions qu'ils
expriment.(113) S'il n'en était pas ainsi, la philosophie et les sciences ne pourraient communiquer entre elles, et elles ne pourraient pas
étre regues dans des cultures différentes de celles dans lesquelles elles ont été pensées et élaborées. Le probleme herméneutique
existe donc, mais il est soluble. La valeur réaliste de nombreux concepts n'exclut pas d'autre part que leur signification soit souvent
imparfaite. La spéculation philosophique pourrait étre d'un grand secours dans ce domaine. Il est donc souhaitable qu'elle s'engage
particulierement a approfondir le rapport entre le langage conceptuel et la vérité, et qu'elle propose des manieres adéquates de
comprendre correctement ce rapport.

97. Si l'interprétation des sources est une fonction importante de la théologie, la compréhension de la vérité révélée, ou I'élaboration de
l'intellectus fidei, est ensuite pour elle une des taches les plus délicates et les plus exigeantes. Comme il a déja été dit, l'intellectus fidei
suppose l'apport d'une philosophie de I'étre qui permette avant tout a la théologie dogmatique de jouer pleinement son réle. Le
pragmatisme dogmatique du début de ce siécle, selon lequel les vérités de la foi ne seraient que des regles de conduite, a déja été
réfuté et rejeté;(114) malgré cela, la tentation demeure toujours de comprendre ces vérités de maniere uniquement fonctionnelle. Si tel
était le cas, on en resterait a une démarche inappropriée, réductrice et dépourvue de la vigueur spéculative nécessaire. Par exemple,
une christologie qui procéderait unilatéralement « d'en bas », comme on dit aujourd'hui, ou une ecclésiologie élaborée uniquement sur
le modéle des sociétés civiles pourraient difficilement échapper a ce genre de réductionnisme.

Si l'intellectus fidei veut intégrer toute la richesse de la tradition théologique, il doit recourir a la philosophie de I'étre. Cette derniére
devra étre capable de reprendre le probleme de I'étre en fonction des exigences et des apports de toute la tradition philosophique, y
compris de la plus récente, en évitant de tomber dans la répétition stérile de schémas dépassés. La philosophie de I'étre, dans le cadre
de la tradition métaphysique chrétienne, est une philosophie dynamique, qui voit la réalité dans ses structures ontologiques, causales et
relationnelles. Elle trouve sa force et sa pérennité dans le fait qu'elle se fonde sur I'acte méme de I'étre, qui permet une ouverture pleine
et globale a toute la réalité, en dépassant toutes les limites jusqu'a parvenir a Celui qui méne toute chose a son accomplissement.(115)
Dans la théologie, qui tient ses principes de la Révélation en tant que source nouvelle de connaissance, cette perspective se trouve
confirmée en vertu du rapport étroit qui relie la foi et la rationalité métaphysique.

98. Des considérations analogues peuvent étre faites également par rapport a la théologie morale. Il est urgent de revenir aussi a la
philosophie dans le champ d'intelligence de la foi qui concerne I'agir des croyants. Devant les défis contemporains dans les domaines
social, économique, politique et scientifique, la conscience éthique de I'homme est désorientée. Dans I'encyclique Veritatis splendor, j'ai
fait remarquer que beaucoup de problemes qui se posent dans le monde actuel découlent d'une « crise au sujet de la vérité [...]. Une
fois perdue l'idée d'une vérité universelle quant au bien connaissable par la raison humaine, la conception de la conscience est, elle
aussi, inévitablement modifiée: la conscience n'est plus considérée dans sa réalité originelle, c'est-a-dire comme un acte de
l'intelligence de la personne, qui a pour réle d'appliquer la connaissance universelle du bien dans une situation déterminée et d'exprimer
ainsi un jugement sur la juste conduite choisir ici et maintenant; on a tendance a attribuer a la conscience individuelle le privilege de
déterminer les critéres du bien et du mal, de maniere autonome, et d'agir en conséquence. Cette vision ne fait qu'un avec une éthique
individualiste, pour laquelle chacun se trouve confronté a sa vérité, différente de la vérité des autres ».(116)

Dans toute I'encyclique, j'ai clairement souligné le role fondamental de la vérité dans le domaine de la morale. Cette vérité, en ce qui
concerne la plupart des problemes éthiques les plus urgents, demande que la théologie morale mene une réflexion approfondie et
sache faire ressortir que ses racines sont dans la parole de Dieu. Pour pouvoir remplir cette mission, la théologie morale doit recourir a
une éthique philosophique portant sur la vérité du bien, et donc a une éthique ni subjectiviste ni utilitariste. L'éthique que I'on attend
implique et présuppose une anthropologie philosophique et une métaphysique du bien. En s'appuyant sur cette vision unitaire,
nécessairement liée a la sainteté chrétienne et a la pratique des vertus humaines et surnaturelles, la théologie morale sera en mesure
d'aborder d'une maniere plus appropriée et plus efficace les différents problemes de sa compétence, tels que la paix, la justice sociale,
la famille, la défense de la vie et de I'environnement naturel.

99. L'ceuvre théologique de I'Eglise est d'abord au service de I'annonce de la foi et de la catéchése. (117) L'annonce ou kérygme
appelle a la conversion, en proposant la vérité du Christ qui culmine en son Mystére pascal: en effet, il n'est possible de connaitre la
plénitude de la vérité qui sauve que dans le Christ (cf. Ac 4, 12; 1 Tm 2, 4-6).

Dans ce contexte, on comprend bien pourquoi, a cété de la théologie, la mention de la catéchése a de l'importance: en effet, cette
derniére a des implications philosophiques qu'il convient d'approfondir & la lumiére de la foi. L'enseignement donné par la catéchése a
une influence dans la formation de la personne. La catéchése, qui est aussi la communication d'un langage, doit présenter la doctrine
de I'Eglise dans son intégralité, (118) en montrant ses rapports avec la vie des croyants.(119) On parvient ainsi a unir de maniere
spécifique I'enseignement et la vie, ce qu'il est impossible de réaliser autrement. Ce que communique la catéchése, en effet, ce n'est
pas un corps de vérités conceptuelles, mais le mystére du Dieu vivant. (120)

La réflexion philosophique peut beaucoup contribuer a la clarification des rapports entre la vérité et la vie, entre I'événement et la vérité
doctrinale, et surtout la relation entre la vérité transcendante et le langage humainement intelligible.(121) Les échanges qui se créent
entre disciplines théologiques et les résultats obtenus par différents courants philosophiques peuvent donc se révéler d'une réelle
fécondité en vue de communiquer la foi et de la comprendre de maniére plus approfondie.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

100. Plus de cent ans aprés la publication de I'encyclique Aterni Patris de Léon XIlI, a laquelle je me suis référé a plusieurs reprises
dans ces pages, il m'a semblé qu'il convenait de reprendre a nouveau, et de maniére plus systématique, I'exposé des rapports entre la
foi et la philosophie. Il est évident que la pensée philosophique a une grande importance dans le développement des cultures et dans
I'orientation des comportements personnels et sociaux. Elle exerce aussi une forte influence, que I'on ne reconnait pas toujours
explicitement, sur la théologie et ses différentes disciplines. Pour ces motifs, j'ai considéré qu'il était juste et nécessaire de souligner la
valeur qu'a la philosophie pour lintelligence de la foi et les limites qu'elle rencontre lorsqu'elle oublie ou rejette les vérités de la
Révélation. L'Eglise demeure en effet profondément convaincue que la foi et la raison « s'aident mutuellement », (122) exercant I'une a
I'égard de I'autre une fonction de crible purificateur ou bien de stimulant pour avancer dans la recherche et I'approfondissement.

101. Si nous portons notre regard sur I'histoire de la pensée, surtout en Occident, il est facile de découvrir la richesse de ce qu'ont
produit pour le progrés de I'humanité la rencontre entre la philosophie et la théologie et la communication de leurs conquétes
respectives. La théologie, qui a regu en partage une ouverture et une spécificité qui lui permettent d'exister comme science de la foi, a
certainement incité la raison a rester ouverte a la nouveauté radicale que porte en elle la révélation de Dieu. Et cela a indubitablement
été a l'avantage de la philosophie, qui a vu se déployer ainsi de nouvelles perspectives de significations inédites que la raison est
appelée a approfondir.

C'est précisément en fonction de cette constatation que, de méme que j'ai redit le devoir pour la théologie de reprendre son rapport
authentique avec la philosophie, je crois devoir insister sur la convenance pour la philosophie de retrouver sa relation avec la théologie,
en vue du bien et du progres de la pensée. La philosophie trouvera dans la théologie non pas une réflexion individuelle qui, méme si
elle est profonde et riche, comporte toujours les limites de perspectives caractéristiques de la pensée d'une seule personne, mais la
richesse d'une réflexion commune. La théologie, dans sa recherche de la vérité, est en effet soutenue, de par sa nature méme, par son
caractére d'ecclésialité(123) et par la tradition du peuple de Dieu, grace a son riche foisonnement de savoirs et de cultures dans I'unité
de la foi.

102. Par une telle insistance sur l'importance et sur les véritables dimensions de la pensée philosophique, I'Eglise promeut a la fois la
défense de la dignité de I'nomme et I'annonce du message évangélique. Pour accomplir ces taches, il n'y a pas en effet de préparation
plus urgente aujourd'hui que celle-ci: conduire les hommes a la découverte de leur capacité de connaitre la vérité (124) et de leur désir
d'aller vers le sens ultime et définitif de I'existence. Dans la perspective de ces profondes exigences, inscrites par Dieu dans la nature
humaine, le sens humain et humanisant de la parole de Dieu parait encore plus clair. Grace a la médiation d'une philosophie devenue
une vraie sagesse, 'homme contemporain parviendra ainsi a reconnaitre qu'il sera d'autant plus homme qu'il s'ouvrira davantage au
Christ, en mettant sa confiance dans I'Evangile.

103. En outre, la philosophie est comme le miroir dans lequel se refléte la culture des peuples. Une philosophie qui, sous I'impulsion
des exigences de la théologie, évolue en harmonie avec la foi fait partie de I'« évangélisation de la culture » que Paul VI a indiquée
comme I'un des objectifs fondamentaux de I'évangélisation. (125) Tandis que je ne me lasse pas de proclamer l'urgence d'une nouvelle
évangélisation, je fais appel aux philosophes pour qu'ils sachent approfondir les dimensions du vrai, du bon et du beau, auxquelles
donne acceés la parole de Dieu. Cela devient plus urgent lorsque I'on considere les défis que le nouveau millénaire semble lancer et qui
touchent particulierement les régions et les cultures d'ancienne tradition chrétienne. Cette préoccupation doit aussi étre considérée
comme un apport fondamental et original sur la route de la nouvelle évangélisation.

104. La pensée philosophique est souvent l'unique terrain d'entente et de dialogue avec ceux qui ne partagent pas notre foi. Le
mouvement philosophique contemporain requiert I'engagement résolu et compétent de philosophes croyants capables de reconnaitre
les aspirations, les ouvertures et les problématiques de ce moment de I'histoire. Par une argumentation fondée sur la raison et se
conformant a ses réegles, le philosophe chrétien, tout en étant toujours guidé par le supplément d'intelligence que lui donne la parole de
Dieu, peut développer un raisonnement qui sera compréhensible et judicieux méme pour ceux qui ne saisissent pas encore la pleine
vérité que manifeste la Révélation divine. Ce terrain d'entente et de dialogue est aujourd'hui d'autant plus important que les probléemes
qui se posent avec le plus d'urgence a I'humanité — que I'on pense aux probléemes de I'écologie, de la paix ou de la cohabitation des
races et des cultures — peuvent étre résolus grace a une franche et honnéte collaboration des chrétiens avec les fideles d'autres
religions et avec les personnes qui, tout en ne partageant pas une conviction religieuse, ont a cceur le renouveau de I'humanité. Le
Concile Vatican Il I'a affirmé: « Le désir d'un tel dialogue, qui soit conduit par le seul amour de la vérité, étant sauve de toute fagon la
prudence qui convient, n'exclut personne, pour ce qui est de nous, ni ceux qui tiennent en honneur les biens élevés de I'dme humaine,
mais qui n'en reconnaissent pas encore l'auteur, ni ceux qui s'opposent a I'Eglise et la persécutent de diverses maniéres ».(126) Une
philosophie dans laquelle se reflete quelque chose de la vérité du Christ, réponse unique et définitive aux problemes de I'hnomme, (127)
sera un appui efficace pour I'éthique véritable et en méme temps planétaire dont a besoin I'humanité aujourd'hui.

105. Je tiens a conclure cette Encyclique en m'adressant encore une fois surtout aux théologiens, afin qu'ils accordent une attention
particuliére aux implications philosophiques de la parole de Dieu et qu'ils ménent une réflexion qui fasse ressortir la densité spéculative
et pratique de la science théologique. Je voudrais les remercier de leur service ecclésial. Le lien intime entre la sagesse théologique et
le savoir philosophique est une des richesses les plus originales de la tradition chrétienne pour I'approfondissement de la vérité révélée.
C'est pourquoi j'exhorte les théologiens a reprendre et a mettre en valeur le mieux possible la dimension métaphysique de la vérité afin
d'entrer ainsi dans un dialogue critique et exigeant avec la pensée philosophique contemporaine comme avec toute la tradition
philosophique, qu'elle soit en accord ou en opposition avec la parole de Dieu. Qu'ils aient toujours présente a I'esprit la consigne d'un
grand maitre de la pensée et de la spiritualité, saint Bonaventure, qui, en introduisant le lecteur a son ltinerarium mentis in Deum,
l'invitait « a ne pas croire qu'on peut se satisfaire de la lecture sans componction, de la spéculation sans dévotion, de la recherche sans
admiration, de la prudence sans exultation, de I'activité sans piété, de la science sans charité, de l'intelligence sans humilité, de I'étude
séparée de la grace divine, de la réflexion séparée de la sagesse inspirée par Dieu ». (128)

Ma pensée se tourne aussi vers ceux qui portent la responsabilité de la formation sacerdotale, académique et pastorale, afin qu'ils
assurent avec une particuliere attention la formation philosophique de ceux qui auront a annoncer I'Evangile aux hommes d'aujourd'hui
et, plus encore, de ceux qui devront se consacrer a I'enseignement de la théologie et a la recherche. Qu'ils s'efforcent de conduire leur
travail a la lumiere des prescriptions du Concile Vatican Il (129) et des dispositions prises par la suite, qui mettent en relief le devoir
urgent et nécessaire pour tous de contribuer a une communication authentique et profonde des vérités de la foi. Que I'on n'oublie pas
que c'est une grave responsabilité d'assurer la formation préalable et adéquate du corps de professeurs destinés a I'enseignement de la
philosophie dans les séminaires et dans les facultés ecclésiastiques. (130) Il est indispensable que cette formation comporte une

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



préparation scientifique appropriée, qu'elle soit congue de maniere systématique en présentant le grand patrimoine de la tradition
chrétienne, et qu'elle soit conduite avec le discernement qui convient devant les besoins actuels de I'Eglise et du monde.

106. Mon appel s'adresse egalement aux philosophes et a ceux qui enseignent la philosophie, afin qu'ils aient le courage de retrouver,
dans le sillage d'une tradition philosophique constante et valable, les qualités de sagesse authentique et de vérité, y compris
métaphysique, de la pensée philosophique. Qu'ils se laissent interpeller par les exigences qui découlent de la parole de Dieu et qu'ils
aient la force de conduire leur discours rationnel et leur argumentation en fonction de cette interpellation. Qu'ils soient toujours tendus
vers la vérité et attentifs au bien que contient le vrai. lls pourront ainsi formuler I'éthique authentique dont I'humanité a un urgent besoin,
particulierement en ces années. L'Eglise suit avec attention et avec sympathie leurs recherches; par conséquent, qu'ils soient assurés
du respect qu'elle garde pour la légitime autonomie de leur science. Je voudrais encourager en particulier les croyants qui travaillent
dans le domaine de la philosophie, afin qu'ils éclairent les divers champs de I'activité humaine par I'exercice d'une raison qui se fait
d'autant plus sire et perspicace qu'elle regoit le soutien de la foi.

Je ne peux pas manquer non plus, enfin, de me tourner vers les scientifiques qui, par leurs recherches, nous apportent une
connaissance croissante de l'univers dans son ensemble et de la diversité incroyablement riche de ses composantes animées et
inanimées, avec leurs structures atomiques et moléculaires complexes. Sur le chemin parcouru, spécialement en ce siéecle, ils ont
franchi des étapes qui ne cessent de nous impressionner. En exprimant mon admiration et mes encouragements aux valeureux
pionniers de la recherche scientifique, auxquels I'humanité doit une si grande part de son développement actuel, je ressens le devoir de
les exhorter a poursuivre leurs efforts en demeurant toujours dans la perspective sapientielle, dans laquelle les acquis scientifiques et
technologiques s'associent aux valeurs philosophiques et éthiques qui sont des manifestations spécifiques et essentielles de la
personne humaine. Le scientifique a bien conscience que « la quéte de la vérité, méme si elle concerne la réalité finie du monde ou de
I'nomme, est sans fin, mais renvoie toujours a quelque chose de plus élevé que l'objet d'étude immédiat, vers des questions qui
donnent accés au Mystere ». (131)

107. A tous, je demande de considérer dans toute sa profondeur I'nomme, que le Christ a sauvé par le mystére de son amour, sa
recherche constante de la vérité et du sens. Divers systemes philosophiques, faisant illusion, I'ont convaincu qu'il est le maitre absolu
de lui-méme, qu'il peut décider de maniére autonome de son destin et de son avenir en ne se fiant qu'a lui-méme et a ses propres
forces. La grandeur de I'nomme ne pourra jamais étre celle-la. Pour son accomplissement personnel, seule sera déterminante la
décision d'entrer dans la vérité, en construisant sa demeure a l'ombre de la Sagesse et en I'habitant. C'est seulement dans cette
perspective de vérité qu'il parviendra au plein exercice de sa liberté et de sa vocation a I'amour et a la connaissance de Dieu, supréme
accomplissement de lui-méme.

108. Ma derniére pensée va a Celle que la priere de I'Eglise invoque comme Tréne de la Sagesse. Sa vie méme est une véritable
parabole qui peut rayonner sa lumiére sur la réflexion que j'ai faite. On peut en effet entrevoir une harmonie profonde entre la vocation
de la bienheureuse Vierge et celle de la philosophie authentique. De méme que la Vierge fut appelée a offrir toute son humanité et toute
sa féminité afin que le Verbe de Dieu puisse prendre chair et se faire I'un de nous, de méme la philosophie est appelée a exercer son
ceuvre rationnelle et critique afin que la théologie soit une intelligence féconde et efficace de la foi. Et comme Marie, dans I'assentiment
donné a I'annonce de Gabiriel, ne perdit rien de son humanité et de sa liberté authentiques, ainsi la pensée philosophique, en recevant
I'appel qui lui vient de la vérité de I'Evangile, ne perd rien de son autonomie, mais se voit portée dans toute sa recherche a son plus
haut accomplissement. Cette vérité, les saints moines de I'antiquité chrétienne I'avaient bien comprise, quand ils appelaient Marie « la
table intellectuelle de la foi ».(132) lls voyaient en elle Iimage cohérente de la vraie philosophie et ils étaient convaincus qu'ils devaient
philosophari in Maria.

Puisse le Tréne de la Sagesse étre le refuge sir de ceux qui font de leur vie une recherche de la sagesse! Puisse la route de la
sagesse, fin ultime et authentique de tout véritable savoir, étre libre de tout obstacle, grace a l'intercession de Celle qui, engendrant la
Vérité et la conservant dans son cceur, I'a donnée en partage a toute I'humanité pour toujours!

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 14 septembre 1998, féte de la Croix glorieuse, en la vingtieme année de mon Pontificat.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



NOTES

(1) Je I'ecrivais déja dans ma premiére encyclique Redemptor hominis: « Nous sommes devenus participants de cette mission du Christ
prophéte et, en vertu de la méme mission, nous sommes avec lui au service de la vérité divine dans I'Eglise. La responsabilité envers
cette vérité signifie aussi que nous devons l'aimer, en chercher la compréhension la plus exacte, de maniére a la rendre plus accessible
a nous-mémes et aux autres dans toute sa force salvifique, dans sa splendeur, dans sa profondeur et en méme temps dans sa
simplicité » (n. 19: AAS 71 [1979], p. 306).

(2) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 16.

(3) Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 25.

(4) N. 4: AAS 85 (1993), p. 1136.

(5) Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.

(6) Cf. Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, Ill: DS 3008.

(7) Ibid., IV: DS 3015; cité aussi dans Conc. cecum. Vat. I, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 59.
(8) Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.

(9) Lettre apost. Tertio millennio adveniente (10 novembre 1994), n. 10: AAS 87 (1995), p. 11.

(10) N. 4.

(11) N. 8.

(12) N. 22.

(13) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 4.

(14) lbid., n. 5.

(15) Le premier Concile du Vatican, auquel se réfere I'affirmation rappelée ci-dessus, enseigne que l'obéissance de la foi exige
I'engagement de l'intelligence et de la volonté. « Puisque I'homme dépend totalement de Dieu comme son Créateur et Seigneur et que
la raison créée est completement soumise a la Vérité incréée, nous sommes tenus de présenter par la foi a Dieu qui se révele la
soumission pléniere de notre intelligence et de notre volonté »: Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, 11l: DS 3008.

(16) Sequence de la solennité du Saint-Sacrement du Corps et du Sang du Christ.

(17) Pensées, 789 (éd. L. Brunschvicg).

(18) Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 22.

(19) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.

(20) Préambule; 1;15: éd. M. Corbin, Paris (1986), pp. 223; 241; 266.

(21) De vera religione, XXXIX, 72: CCL 32, p. 234.

(22) Ut te semper desiderando quaererent et inveniendo quiescerent: Missel romain.

(23) Aristote, Métaphysique, 1, 1.

(24) Confessions, X, 23,33: CCL 27, p. 173.

(25) N. 34: AAS 85 (1993), p. 1161.

(26) Cf. Jean-Paul Il, Lettre apostolique Salvifici doloris (11 février 1984), n. 9: AAS 76 (1984), pp. 209-210.

(27) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Déclaration sur les relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes Nostra aetate, n. 2.

(28) C'est la une argumentation que je poursuis depuis longtemps et que j'ai exprimée en différentes occasions: « "Qu'est-ce que
I'nomme? A quoi sert-il? Quel est son bien et quel est son mal?" (Si 18, 8) [...] Ces questions sont au cceur de tout homme, comme le
montre bien le génie poétique de tout temps et de tous les peuples qui, comme prophétie de I'humanité, repose continuellement la
question sérieuse qui rend I'homme vraiment homme. Elles expriment l'urgence de trouver un pourquoi a l'existence a chacun de ses
moments, a ses étapes importantes et décisives ainsi qu'a ses moments les plus ordinaires. Ces questions témoignent du bien-fondé
profond de I'existence humaine car l'intelligence et la volonté de I'nomme y sont sollicitées pour qu'elles cherchent librement la solution
capable d'offrir un sens plein a la vie. Ces interrogations constituent donc I'expression la plus haute de la nature de I'homme et, par
conséquent, la réponse qu'il leur donne est la mesure de la profondeur de son engagement a travers sa propre existence. En particulier,
lorsqu'il cherche a connaitre intégralement le pourquoi des choses et qu'il va a la recherche de la réponse ultime et la plus exhaustive,

alors la raison humaine touche son sommet et s'ouvre a la religiosité. En effet, la religiosité représente I'expression la plus élevée de la
personne humaine car elle est le sommet de sa nature rationnelle. Elle jaillit de I'aspiration profonde de I'nomme a la vérité et elle est a

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



la base de la recherche libre et personnelle qu'elle fait du divin » (Audience générale du 19 octobre 1983, nn. 1-2: La Documentation
catholique 80 [1983], pp. 1071-1072).

(29) « [Galilée] a déclaré explicitement que les deux vérités, de foi et de science, ne peuvent jamais se contredire, "I'Ecriture sainte et la
nature procédant également du Verbe divin, la premiere comme dictée par I'Esprit Saint, la seconde comme exécutrice trés fidele des
ordres de Dieu", comme il I'a écrit dans sa lettre au Pére Benedetto Castelli le 21 décembre 1613. Le Concile Vatican Il ne s'exprime
pas autrement; il reprend méme des expressions semblables lorsqu il enseigne: "La recherche méthodique, dans tous les domaines du
savoir, si elle [...] suit les normes de la morale, ne sera jamais réellement opposée a la foi: les réalités profanes et celles de la foi
trouvent leur origine dans le méme Dieu" (Gaudium et spes, n. 36). Galilée ressent dans sa recherche scientifique la présence du
Créateur qui le stimule, qui prévient et aide ses intuitions, en agissant au plus profond de son esprit » (Jean-Paul Il, Discours a
I'Académie pontificale des sciences, 10 novembre 1979: La Documentation catholique 76 [1979], p. 1010).

(30) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 4.

(31) Origene, Contre Celse, 3, 55: SC 136, p. 130.

(32) Dialogue avec Tryphon, 8, 1: PG 6, 492.

(33) Stromates 1, 18, 90, 1: SC 30, p. 115.

(34) Cf. ibid. I, 16, 80, 5: SC 30, p. 108.

(85) Cf. ibid. I, 5, 28, 1: SC 30, p. 65.

(36) Ibid., VI, 7, 55, 1-2: PG 9, 277.

(87) Ibid., 1, 20, 100, 1: SC 30, p. 124.

(38) S. Augustin, Confessions VI, 5, 7: CCL 27, pp. 77-78.

(39) Cf. ibid., VII, 9, 13-14: CCL 27, pp. 101-102.

(40) De preescriptione haereticorum, VII, 9: SC 46, p. 98: « Quid ergo Athenis et Hierosolymis? Quid Academize et Ecclesiae? ».

(41) Cf. Congrégation pour I'Education catholique, Instruction sur I'étude des Péres de I'Eglise dans la formation sacerdotale (10
novembre 1989), n. 25: AAS 82 (1990), pp. 617-618.

(42) S. Anselme, Proslogion, 1: éd. M. Corbin, Paris (1986), p. 239.

(43) Idem, Monologion, 64: éd. M. Corbin, Paris (1986), p. 181.

(44) Cf. S. Thomas d'Aquin, Somme contre les Gentils, I, VII.

(45) Cf. idem, Somme théologique, I, g. 1, a. 8, ad 2: « cum enim gratia non tollat naturam sed perficiat ».

(46) Cf. Jean-Paul Il, Discours aux participants au IXe Congrés thomiste international (29 septembre 1990): Insegnamenti, XIlI, 2
(1990), pp. 770-771.

(47) Lettre apostoliqgue Lumen Ecclesize (20 novembre 1974), n. 8: AAS 66 (1974), p. 680.

(48) Cf. I, . 1, a. 6: « Preeterea, haec doctrina per studium acquiritur. Sapientia autem per infusionem habetur, unde inter septem dona
Spiritus Sancti connumeratur » - « De plus, cette doctrine s'acquiert par I'étude. La sagesse est possédée par infusion et elle est donc
comptée parmi les sept dons du Saint-Esprit ».

(49) Ibid., lI-1l, g. 45, a. 1, ad 2; cf. aussi II-Il, g. 45, a. 2.

(50) Ibid., I-1l, g. 109, a. 1, ad 1, qui reprend la célebre phrase de I'Ambrosiaster, In prima Cor 12,3: PL 17, 258.

(51) Léon Xlll, Encycl. £TERNI PATRIS (4 ao(t 1879): ASS 11 (1878-1879), p. 109.

(52) Paul VI, Lettre apost. Lumen Ecclesize (20 novembre 1974), n. 8: AAS 66 (1974), p. 683.

(53) Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 15: AAS 71 (1979), p. 286.

(54) Cf. Pie XlI, Encycl. Humani generis (12 aol(t 1950): AAS 42 (1950), p. 566.

(55) Cf. Conc. cecum. Vat. |, Premiére Const. dogm. sur I'Eglise du Christ Pastor esternus: DS 3070; Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm.
sur I'Eglise Lumen gentium, n. 25.

(56) Cf. Synode de Constantinople: DS 403.

(57) Cf. Concile de Tolede I:, DS 205; Concile de Braga |, DS 459-460; Sixte V, Bulle Ceeli et terree Creator (5 janvier 1586): Bullarium
Romanum 4/4, Rome (1747), pp. 176-179; Urbain VI, Inscrutabilis iudiciorum (1er avril 1631): Bullarium Romanum 6/1, Rome (1758),
pp. 268-270.

(58) Cf. Conc. cecum. de Vienne, décret Fidei catholicee: DS 902; Conc. cecum. Latran V, Bulle Apostolici regiminis: DS 1440.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(59) Cf. Theses a Ludovico Eugenio Bautain iussu sui Episcopi subscriptee (8 septembre 1840): DS 2751-2756; Theses a Ludovico
Eugenio Bautain ex mandato S. Congr. Episcoporum et Religiosorum subscriptae (26 avril 1844): DS 2765-2769.

(60) Cf. S. Congr. Indicis, Décret Theses contra traditionalismum Augustini Bonnetty (11 juin 1855): DS 2811-2814.

(61) Cf. Pie IX, Bref Eximiam tuam (15 juin 1857): DS 2828-2831; Bref Gravissimas inter (11 décembre 1862): DS 2850-2861.

(62) Cf. S. Congr. du Saint-Office, Décret Errores ontologistarum (18 septembre 1861): DS 2841-2847.

(63) Cf. Conc. cecum. Vat. |, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, II: DS 3004; can. 2, 1: DS 3026.

(64) Ibid., IV: DS 3015, cité par le Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 59.
(65) Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, IV: DS 3017.

(66) Cf. Encycl. Pascendi dominici gregis (8 septembre 1907): ASS 40 (1907), pp. 596-597.

(67) Cf. Pie Xl, Encycl. Divini Redemptoris (19 mars 1937): AAS 29 (1937), pp. 65-106.

(68) Encycl. Humani generis (12 ao(t 1950): AAS 42 (1950), pp. 562-563.

(69) Ibid.: I.c., pp. 563-564.

(70) Cf. Jean-Paul Il, Const. apost. Pastor bonus (28 juin 1988), art. 48-49: AAS 80 (1988), p. 873; Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Instruction sur la vocation ecclésiale du théologien Donum veritatis (24 mai 1990), n. 18: AAS 82 (1990), p. 1558.

(71) Cf. Instruction sur quelques aspects de la « théologie de la libération » Libertatis nuntius (6 ao(t 1984), VII-X: AAS 76 (1984), pp.
890-903.

(72) Par des paroles claires et exprimées avec autorité, le Concile Vatican | avait déja condamné cette erreur, affirmant d'une part que «
quant a la foi [...], I'Eglise catholique professe qu'elle est une vertu surnaturelle par laquelle, prévenus par Dieu et aidés par la grace,
nous croyons vraies les choses qu'il nous a révélées, non pas a cause de leur vérité intrinséque pergue par la lumiere naturelle de la
raison, mais a cause de Dieu méme qui révele, qui ne peut ni se tromper ni nous tromper »: Const. dogmat. Dei Filius, Ill: DS 3008;
can. 3, 2: DS 3032. D'autre part, le Concile déclarait que la raison n'est jamais « rendue capable de pénétrer [les mystéeres] de la méme
maniére que les vérités qui constituent son propre objet »: ibid., IV: DS 3016. De la découlait la conclusion pratique: « Les fidéles
chrétiens non seulement n'ont pas le droit de défendre comme de légitimes conclusions de la science les opinions connues comme
contraires a la foi, surtout si elles ont été réprouvées par I'Eglise, mais ils sont strictement tenus de les considérer plutét comme des
erreurs parées de quelque apparence trompeuse de vérité »: ibid., [V: DS 3018.

(73) Cf. nn. 9-10.

(74) Ibid., n. 10.

(75) Ibid., n. 21.

(76) Cf. ibid., n. 10.

(77) Cf. Encycl. Humani generis (12 ao(t 1950): AAS 42 (1950), pp. 565-567; 571-573.

(78) Cf. Encycl. £ZTERNI PATRIS (4 aoGt 1879): ASS 11 (1878-1879), pp. 97-115.

(79) Ibid.: I.c., p. 109.

(80) Cf. nn. 14-15.

(81) Cf. ibid., nn. 20-21.

(82) Ibid., n. 22; cf. Jean-Paul Il, Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 8: AAS 71 (1979), pp. 271-272.

(83) Décret sur la formation sacerdotale Optatam totius, n. 15.

(84) Cf. Jean-Paul I, Const. apost. Sapientia christiana (15 avril 1979), art. 79-80: AAS 71 (1979), pp. 495-496; Exhort. apost. post-
synodale Pastores dabo vobis (25 mars 1992), n. 52: AAS 84 (1992), pp. 750-751. Voir aussi certains commentaires sur la philosophie
de saint Thomas: Discours a I'Athénée pontifical international Angelicum (17 novembre 1979): La Documentation catholique 76 (1979),
pp. 1067-1071; Discours aux participants du Vllle Congres thomiste international (13 septembre 1980): Insegnamenti Ill, 2 (1980), pp.
604-615; Discours aux participants au Congres international de la Société « Saint-Thomas » sur la doctrine de I'ame chez saint Thomas
(4 janvier 1986): La Documentation catholique 83 (1986), pp. 235-237; S. Congr. pour I'Education catholique, Ratio fundamentalis
institutionis sacerdotalis (6 janvier 1970), nn. 70-75: AAS 62 (1970), pp. 366-368; Décret Sacra Theologia (20 janvier 1972): AAS 64
(1972), pp. 583-586.

(85) Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, nn. 57; 62.

(86) Cf. ibid., n. 44.

(87) Cf. Conc. cecum. Latran V, Bulle Apostolici regimini sollicitudo, Session VIII: Conc. cecum. Decreta (1991), pp. 605-606.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(88) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.
(89) S. Thomas d'Aquin, Somme théologique, II-Il, g. 5, a. 3, ad 2.

(90) « La recherche des conditions dans lesquelles I'hnomme pose de lui-méme les premiéres questions fondamentales sur le sens de la
vie, sur la finalité qu'elle veut indiquer et sur ce qui I'attend aprés la mort, constitue pour la théologie fondamentale le nécessaire
préambule pour que, aujourd'hui également, la foi puisse montrer en plénitude la voie a une raison qui recherche sincerement la vérité
»: Jean-Paul Il, Lettre aux participants au Congres de théologie fondamentale organisé pour le 125e anniversaire de la Constitution
dogmatique Dei Filius (30 septembre 1995), n. 4: La Documentation catholique 92 (1995), pp. 972-973.

(91) Ibid.

(92) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 15; Décret sur l'activité
missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 22.

(93) S. Thomas d'Aquin, De ceelo, 1, 22.

(94) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, nn. 53-59.
(95) S. Augustin, De preedestinatione sanctorum, 2, 5: PL 44, 963.

(96) Id., De fide, spe et caritate, 7: CCL 64, p. 61.

(97) Cf. Conc. cecum. de Chalcédoine, Symbole, Définition: DS 302.

(98) Cf. Jean-Paul Il, Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 15: AAS 71 (1979), pp. 286-289.

(99) Cf. par exemple S. Thomas d'Aquin, Somme théologique, I, g. 16, a. 1; S. Bonaventure, Coll. in Hex., 3, 8, 1.
(100) Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 15.

(101) Cf. Jean-Paul Il, Encycl. Veritatis splendor (6 ao(t 1993), nn. 57-61: AAS 85 (1993), pp. 1179-1182.
(102) Cf. Conc. cecum. Vat. |, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, IV: DS 3016.

(103) Cf. Conc. cecum. Latran IV, De errore abbatis loachim, Il: DS 806.

(104) Cf. Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 24; Décret sur la formation des prétres Optatam
totius, n. 16.

(105) Cf. Jean-Paul I, Encycl. Evangelium vitee (25 mars 1995), n. 69: AAS 87 (1995), p. 481.

(106) Dans le méme sens, je commentais dans ma premiére Encyclique I'expression de I'Evangile de saint Jean: « Vous connaitrez la
vérité et la vérité vous rendra libres » (8,32): « Ces paroles contiennent une exigence fondamentale et en méme temps un
avertissement: I'exigence d'honnéteté vis-a-vis de la vérité comme condition d'une authentique liberté; et aussi I'avertissement d'éviter
toute liberté apparente, toute liberté superficielle et unilatérale, qui n'irait pas jusqu'au fond de la vérité sur 'nomme et sur le monde.
Aujourd'hui encore, aprés deux mille ans, le Christ nous apparait comme Celui qui apporte a I'nomme la liberté fondée sur la vérité,
comme Celui qui libére 'nomme de ce qui limite, diminue et pour ainsi dire détruit cette liberté jusqu'aux racines mémes, dans l'esprit de
I'nomme, dans son coeur, dans sa conscience »: Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 12: AAS 71 (1979), pp. 280-281.

(107) Discours a I'ouverture du Concile (11 octobre 1962): AAS 54 (1962), p. 792.

(108) Congr. pour la Doctrine de la Foi, Instruction sur la Vocation ecclésiale du Théologien Donum veritatis (24 mai 1990), nn. 7-8:
AAS 82 (1990), pp. 1552-1553.

(109) Commentant Jean 16,12-13, j'ai écrit dans I'Encyclique Dominum et vivificantem: « Jésus présente le Paraclet, I'Esprit de vérité,
comme celui qui "enseignera" et "rappellera”, comme celui qui lui "rendra témoignage"; a présent il dit: "il vous introduira dans la vérité
tout entiére". Ces mots "introduire dans la vérité tout entiére", en rapport avec ce que les Apbtres "ne peuvent pas porter a présent",
sont en lien direct avec le dépouillement du Christ par la passion et la mort en Croix qui étaient imminentes lorsqu'il pronongait ces
paroles. Cependant il deviendra clair, par la suite, que les mots "introduire dans la vérité tout entiére" se rattachent également, au-dela
du scandalum Crucis, & tout ce que le Christ "a fait et enseigné" (Ac 1,1). En effet, le mysterium Christi dans son intégralité exige la foi,
parce que c'est la foi qui introduit véritablement 'hnomme dans la réalité du mystere révélé. "Introduire dans la vérité tout entiere", cela
s'accomplit donc dans la foi et par la foi: c'est I'ceuvre de I'Esprit de vérité et c'est le fruit de son action dans I'homme. En cela, I'Esprit
Saint doit étre le guide supréme de I'nomme, la lumiére de I'esprit humain »: n. 6: AAS 78 (1986), pp. 815-816.

(110) Cf. Conc. cecum. Vat. Il: Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 13.
(111) Cf. Commission biblique pontificale, Instruction sur la vérité historique des Evangiles (21 avril 1964): AAS 56 (1964), p. 713.

(112) « Il est clair également que I'Eglise ne peut se lier a n'importe quel systéme philosophique, dont le régne dure peu de temps; mais
les expressions qui, durant plusieurs siécles, furent établies du consentement commun des Docteurs catholiques pour arriver a quelque
intelligence du dogme, ne reposent assurément pas sur un fondement si fragile. Elles reposent, en effet, sur des principes et des
notions déduites de la véritable connaissance des choses créées; dans la déduction de ces connaissances, la vérité révélée a éclairé
comme une étoile I'esprit humain, par le moyen de I'Eglise. C'est pourquoi il n'y a pas a s'étonner si certaines de ces notions non
seulement ont été employées dans les Conciles cecuméniques, mais en ont recu une telle sanction qu'il n'est pas permis de s'en

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



éloigner »: Encycl. Humani generis (12 ao(t 1950): AAS 42 (1950), pp. 566-567; cf. Commission théologique internationale, Document
Interpretationis problema (octobre 1989): La Documentation catholique 87 (1990), pp. 489-502.

(113) « Quant au sens des formules dogmatiques, il demeure toujours vrai et identique a Iui-méme dans I'Eglise, méme lorsqu'il est
éclairci davantage et plus entierement compris. Les fideéles doivent donc bien se garder d'accueillir I'opinion que I'on peut résumer ainsi:
tout d'abord les formules dogmatiques ou certaines catégories d'entre elles seraient incapables de signifier d'une maniére déterminée la
vérité, mais n'en signifieraient que des approximations changeantes, lui apportant déformation et altération »: S. Congr. pour la Doctrine
de la Foi, Déclaration sur la doctrine catholique concernant I'Eglise Mysterium Ecclesize (24 juin 1973), n. 5: AAS 65 (1973), p. 4083.
(114) Cf. Congr. du Saint-Office, Décret Lamentabili (3 juillet 1907), n. 26: ASS 40 (1907), p. 473.

(115) Cf. Jean-Paul Il, Discours a I'Athénée pontifical Angelicum (17 novembre 1979), n. 6: La Documentation catholique 76 (1979), pp.
1069-1070.

(116) N. 32: AAS 85 (1993), pp. 1159-1160.

(117) Cf. Jean-Paul Il, Exhort. apost. Catechesi tradendze (16 octobre 1979), n. 30: AAS 71 (1979), pp. 1302-1303; Congr. pour la
?gsc;r.ine de la Foi, Instruction sur la vocation ecclésiale du théologien Donum veritatis (24 mai 1990), n. 7: AAS 82 (1990), pp. 1552-
(118) Cf. Jean-Paul Il, Exhort. apost. Catechesi tradendae (16 octobre 1979), n. 30: AAS 71 (1979), pp. 1302-1303.

(119) Cf. ibid., n. 22: I.c., pp. 1295-1296.

(120) Cf. ibid., n. 7: l.c., p. 1282.

(121) Cf. ibid., n. 59: I.c., p. 1325.

(122) Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, IV: DS 3019.

(123) « Personne ne peut faire de la théologie comme si elle consistait simplement a faire un exposé de ses idées personnelles; mais
chacun doit étre conscient de demeurer en union étroite avec la mission d'enseigner la vérité, dont I'Eglise est responsable »: Jean-Paul
I, Encycl. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 19: AAS 71 (1979), p. 308.

(124) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Déclaration sur la liberté religieuse Dignitatis humanee, nn. 1-3.

(125) Cf. Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 20: AAS 68 (1976), pp. 18-19.

(126) Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 92.

(127) Cf. ibid., n. 10.

(128) Prologue, 4: Opera omnia, Florence (1891), t. V, p. 296.

(129) Cf. Décret sur la formation sacerdotale Optatam totius, n. 15.

(130) Cf. Jean-Paul I, Const. apost. Sapientia christiana (15 avril 1979), art. 67-68: AAS 71 (1979), pp. 491-492.

(131) Jean-Paul 1l, Discours pour le 600e anniversaire de I'Université jagellone de Cracovie (8 juin 1997), n. 4: La Documentation
catholique, 94 (1997), p. 677.

(132) « E noera tes pisteos trapeza »: pseudo Epiphane, Homélie en I'honneur de Sainte Marie Mére de Dieu: PG 43, 493.

Encyclique « Fides et Ratio » - Jean-Paul Il — 1998 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



