LETTRE ENCYCLIQUE

ECCLESIA DE EUCHARISTIA

DU SOUVERAIN PONTIFE
JEAN-PAUL II
_AUX EVEQUES
AUX PRETRES ET AUX DIACRES
AUX PERSONNES CONSACREES
ET A TOUS LES FIDELES LAICS
SUR L'EUCHARISTIE
DANS SON RAPPORT A L'EGLISE

PLAN

INTRODUCTION

CHAPITRE | MYSTERE DE LA FOI

CHAPITRE Il L'EUCHARISTIE EDIFIE L'EGLISE

CHAPITRE Ill L'APOSTOLICITE DE L'EUCHARISTIE ET DE L'EGLISE
CHAPITRE IV L'EUCHARISTIE ET LA COMMUNION ECCLESIALE
CHAPITRE V LA DIGNITE DE LA CELEBRATION EUCHARISTIQUE
CHAPITRE VI A L'ECOLE DE MARIE, FEMME « EUCHARISTIQUE »

CONCLUSION

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



INTRODUCTION

1. L 'Eglise vit de I'Eucharistie (Ecclesia de Eucharistia vivit). Cette vérité n'exprime pas seulement une expérience quotidienne de foi,
mais elle comporte en synthése le coeur du mystére de I'Eglise. Dans la joie, elle fait I'expérience, sous de multiples formes, de la
continuelle réalisation de la promesse: « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu'a la fin du monde » (Mt 28, 20). Mais, dans
I'Eucharistie, par la transformation du pain et du vin en corps et sang du Seigneur, elle jouit de cette présence avec une intensité
unique. Depuis que, a la Pentecdte, I'Eglise, peuple de la Nouvelle Alliance, a commencé son pélerinage vers la patrie céleste, le divin
Sacrement a continué a marquer ses journées, les remplissant d'espérance confiante.

A juste titre, le Concile Vatican Il a proclamé que le Sacrifice eucharistique est « source et sommet de toute la vie chrétienne ».(1)« La
tres sainte Eucharistie contient en effet 'ensemble des biens spirituels de I'Eglise, & savoir le Christ lui-méme, notre Paque, le pain
vivant, qui par sa chair, vivifiée par I'Esprit Saint et vivifiante, procure la vie aux hommes ».(2)C'est pourquoi I'Eglise a le regard
constamment fixé sur son Seigneur, présent dans le Sacrement de l'autel, dans lequel elle découvre la pleine manifestation de son
immense amour.

2. Au cours du grand Jubilé de I'An 2000, il m'a été donné de célébrer I'Eucharistie au Cénacle, a Jérusalem, 1a ou, selon la tradition,
elle a été accomplie pour la premiere fois par le Christ lui- méme. Le Cénacle est le lieu de l'institution de ce tres saint Sacrement. C'est
la que le Christ prit le pain dans ses mains, qu'il le rompit et le donna a ses disciples en disant: « Prenez et mangez-en tous: ceci est
mon corps, livré pour vous » (cf. Mt 26, 26; Lc 22, 19; 1 Co 11, 24). Puis il prit dans ses mains le calice du vin et il leur dit: « Prenez et
buvez-en tous, car ceci est la coupe de mon sang, le sang de I'Alliance nouvelle et éternelle, qui sera versé pour vous et pour la
multitude en rémission des péchés » (cf. Mc 14, 24; Lc 22, 20; 1 Co 11, 25). Je rends grace au Seigneur Jésus de m'avoir permis de
redire au méme endroit, dans l'obéissance a son commandement « Vous ferez cela en mémoire de moi » (Lc 22, 19), les paroles qu'il a
prononcées il y a deux mille ans.

Les Apotres qui ont pris part a la derniere Céne ont-ils compris le sens des paroles sorties de la bouche du Christ? Peut-étre pas. Ces
paroles ne devaient se clarifier pleinement qu'a la fin du Triduum pascal, c'est-a-dire de la période qui va du Jeudi soir au Dimanche
matin. C'est dans ces jours-la que s'inscrit le mysterium paschale; c'est en eux aussi que s'inscrit le mysterium eucharisticum.

3. L'Eglise nait du mystére pascal. C'est précisément pour cela que I'Eucharistie, sacrement par excellence du mystére pascal, a sa
place au centre de la vie ecclésiale. On le voit bien dés les premiéres images de I'Eglise que nous donnent les Actes des Apbdtres: « lIs
étaient fidéles a écouter I'enseignement des Apdtres et a vivre en communion fraternelle, a rompre le pain et a participer aux priéres »
(2, 42). L'Eucharistie est évoquée dans la « fraction du pain ». Deux mille ans plus tard, nous continuons a réaliser cette image primitive
de I'Eglise. Et tandis que nous le faisons dans la célébration de I'Eucharistie, les yeux de I'ame se reportent au Triduum pascal, a ce qui
se passa le soir du Jeudi saint, pendant la derniere Ceéne, et aprés elle. En effet, linstitution de |'Eucharistie anticipait
sacramentellement les événements qui devaient se réaliser peu apres, a partir de I'agonie a Gethsémani. Nous revoyons Jésus qui sort
du Cénacle, qui descend avec ses disciples pour traverser le torrent du Cédron et aller au Jardin des Oliviers. Dans ce Jardin, il y a
encore aujourd'hui quelques oliviers tres anciens. Peut-étre ont-ils été témoins de ce qui advint sous leur ombre ce soir-1a, lorsque le
Christ en priere ressentit une angoisse mortelle et que « sa sueur devint comme des gouttes de sang qui tombaient jusqu'a terre » (Lc
22, 44). Son sang, qu'il avait donné a I'Eglise peu auparavant comme boisson de salut dans le Sacrement de I'Eucharistie, commencait
a étre versé. Son effusion devait s'achever sur le Golgotha, devenant l'instrument de notre rédemption: « Le Christ..., grand prétre des
biens a venir..., entra une fois pour toutes dans le sanctuaire, non pas avec du sang de boucs et de jeunes taureaux, mais avec son
propre sang, nous ayant acquis une rédemption éternelle » (He 9, 11-12).

4. L'heure de notre rédemption. Bien qu'il soit profondément éprouvé, Jésus ne se dérobe pas face a son « heure »: « Que puis-je dire?
Dirai-je: Pére, délivre-moi de cette heure? Mais non! C'est pour cela que je suis parvenu a cette heure-ci! » (Jn 12, 27). Il désire que les
disciples lui tiennent compagnie, et il doit au contraire faire I'expérience de la solitude et de I'abandon: « Ainsi, vous n'avez pas eu la
force de veiller une heure avec moi? Veillez et priez, pour ne pas entrer en tentation » (Mt 26, 40-41). Seul Jean restera au pied de la
Croix, a coté de Marie et des pieuses femmes. L'agonie a Gethsémani a été l'introduction de I'agonie sur la Croix le Vendredi saint.
L'heure sainte, I'neure de la rédemption du monde. Quand on célebre I'Eucharistie pres de la tombe de Jésus, a Jérusalem, on revient
d'une maniére quasi tangible a son « heure », I'neure de la Croix et de la glorification. Tout prétre qui célébre la Messe revient en esprit,
en méme temps que la communauté chrétienne qui y participe, a ce lieu et a cette heure.

« Il a été crucifié, est mort et a été enseveli, est descendu aux enfers, le troisieme jour est ressuscité des morts ».Aux paroles de la
profession de foi font écho les paroles de la contemplation et de la proclamation: « Ecce lignum crucis in quo salus mundi pependi.
Venite adoremus ». Telle est l'invitation que I'Eglise adresse a tous I'aprés-midi du Vendredi saint. Elle continuera a chanter ensuite
durant le temps pascal en proclamant: « Surrexit Dominus de sepulcro qui pro nobis pependit in ligno. Alleluia ».

5. « Mysterium fidei — Mystére de la foi! » Quand le prétre prononce ou chante ces paroles, les fideles disent l'acclamation: « Nous
proclamons ta mort, Seigneur Jésus, nous célébrons ta résurrection, nous attendons ta venue dans la gloire ».

Par ces paroles, ou par d'autres semblables, I'Eglise désigne le Christ dans le mystére de sa Passion, et elle révele aussi son propre
mystére: Ecclesia de Eucharistia. Si c'est par le don de I'Esprit Saint a la Pentec6te que I'Eglise vient au jour et se met en route sur les
chemins du monde, il est certain que l'institution de I'Eucharistie au Cénacle est un moment décisif de sa constitution. Son fondement et
sa source, c'est tout le Triduum pascal, mais celui-ci est comme contenu, anticipé et « concentré » pour toujours dans le don de
I'Eucharistie. Dans ce don, Jésus Christ confiait a I'Eglise I'actualisation permanente du mystére pascal. Par ce don, il instituait une
mystérieuse « contemporanéité » entre le Triduum et le cours des siecles.

Penser a cela fait naitre en nous des sentiments de grande et reconnaissante admiration. Dans I'événement pascal et dans I'Eucharistie
qui l'actualise au cours des siécles, il y a un «contenu » vraiment énorme, dans lequel est présente toute I'histoire en tant que
destinataire de la grace de la rédemption. Cette admiration doit toujours pénétrer I'Eglise qui se recueille dans la Célébration

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



eucharistique. Mais elle doit accompagner surtout le ministre de I'Eucharistie. C'est lui en effet qui, en vertu de la faculté qui lui a été
conférée par le sacrement de l'ordination sacerdotale, effectue la consécration. C'est lui qui prononce, avec la puissance qui lui vient du
Christ du Cénacle, les paroles: « Ceci est mon corps, livré pour vous... Ceci est la coupe de mon sang versé pour vous... » Le prétre
prononce ces paroles, ou plutét il met sa bouche et sa voix a la disposition de Celui qui a prononcé ces paroles au Cénacle et qui a
voulu qu'elles soient répétées de génération en génération par tous ceux qui, dans I'Eglise, participent ministériellement a son
sacerdoce.

6. Par la présente encyclique, je voudrais raviver cette « admiration » eucharistique, dans la ligne de I'héritage du Jubilé que j'ai voulu
laisser a I'Eglise par la lettre apostolique Novo millennio ineunte et par son couronnement marial Rosarium Virginis Marige. Contempler
le visage du Christ, et le contempler avec Marie, voila le « programme » que j'ai indiqué a I'Eglise a I'aube du troisieme millénaire,
l'invitant a avancer au large sur I'océan de I'histoire avec I'enthousiasme de la nouvelle évangélisation. Contempler le Christ exige que
I'on sache le reconnaitre partout ou il se manifeste, dans la multiplicité de ses modes de présence, mais surtout dans le Sacrement
vivant de son corps et de son sang. L'Eglise vit du Christ eucharistique, par lui elle est nourrie, par lui elle est illuminée. L'Eucharistie est
un mystére de foi, et en méme temps un « mystére lumineux ».(3)

Chaque fois que I'Eglise la célébre, les fidéles peuvent en quelque sorte revivre I'expérience des deux disciples d'Emmaiis: « Leurs
yeux s'ouvrirent, et ils le reconnurent » (Lc 24, 31).

7. Depuis que j'ai commencé mon ministere de Successeur de Pierre, j'ai toujours voulu donner au Jeudi saint, jour de I'Eucharistie et
du sacerdoce, un signe d'attention particuliere en envoyant une letire a tous les prétres du monde. Cette annee, la vingt-cinquieme de
mon pontificat, je voudrais entrainer plus pleinement I'ensemble de I'Eglise dans cette réflexion eucharistique, et cela également pour
remercier le Seigneur du don de I'Eucharistie et du sacerdoce: « Don et mystére ».(4) Si, en proclamant I'Année du Rosaire, j'ai voulu
placer cette vingt-cinquiéme année sous le signe de la contemplation du Christ & I'école de Marie, je ne puis laisser passer ce Jeudi
saint 2003 sans m'arréter devant le « visage eucharistique » du Christ, montrant plus fortement encore a I'Eglise la place centrale de
I'Eucharistie. C'est d'elle que vit I'Eglise. C'est de ce « pain vivant » qu'elle se nourrit. Comment ne pas ressentir le besoin d'exhorter
tout le monde a en faire constamment une expérience renouvelée?

8. Quand je pense a I'Eucharistie, tout en regardant ma vie de prétre, d'évéque, de Successeur de Pierre, je me rappelle spontanément
les nombreux moments et lieux ou il m'a été donné de la célébrer. Je me souviens de I'église paroissiale de Niegowi¢, ou j'ai exercé ma
premiere charge pastorale, de la collégiale Saint-Florian a Cracovie, de la cathédrale du Wawel, de la basilique Saint-Pierre et des
nombreuses basiliques et églises de Rome et du monde entier. J'ai pu célébrer la Messe dans des chapelles situées sur des sentiers
de montagne, au bord des lacs, sur les rives de la mer; je I'ai célébrée sur des autels batis dans les stades, sur les places des villes...
Ces cadres si divers de mes Célébrations eucharistiques me font fortement ressentir leur caractére universel et pour ainsi dire
cosmique. Oui, cosmique! Car, méme lorsqu'elle est célébrée sur un petit autel d'une église de campagne, I'Eucharistie est toujours
célébrée, en un sens, sur l'autel du monde. Elle est un lien entre le ciel et |a terre. Elle englobe et elle impregne toute la création. Le Fils
de Dieu s'est fait homme pour restituer toute la création, dans un acte supréme de louange, a Celui qui I'a tirée du néant. C'est ainsi que
lui, le prétre souverain et éternel, entrant grace au sang de sa Croix dans le sanctuaire éternel, restitue toute la création rachetée au
Créateur et Pére. |l le fait par le ministere sacerdotal de I'Eglise, a la gloire de la Trinité sainte. C'est vraiment |a le mysterium fidei qui
se réalise dans I'Eucharistie: le monde, sorti des mains de Dieu créateur, retourne a lui aprés avoir été racheté par le Christ.

9. L'Eucharistie, présence salvifique de Jésus dans la communauté des fidéles et nourriture spirituelle pour elle, est ce que I'Eglise peut
avoir de plus précieux dans sa marche au long de l'histoire. Ainsi s'explique /‘attention empressée qu'elle a toujours réservée au
Mystére eucharistique, attention qui ressort de maniére autorisée dans I'ceuvre des Conciles et des Souverains Pontifes. Comment ne
pas admirer les exposés doctrinaux des décrets sur la sainte Eucharistie et sur le saint Sacrifice de la Messe promulgués par le Concile
de Trente? Au cours des siecles qui ont suivi, ces pages ont guidé la théologie aussi bien que la catéchese, et elles sont encore une
référence dogmatique pour le renouveau continuel et pour la croissance du peuple de Dieu dans la foi et I'amour envers I'Eucharistie. A
une époque plus proche de nous, il faut mentionner trois encycliques: Miree caritatis de Léon XIIl (28 mai 1902),(5) Mediator Dei de Pie
XII (20 novembre 1947) (6) et Mysterium fidei de Paul VI (3 septembre 1965).(7)

Le Concile Vatican Il n'a pas publié de document spécifique sur le Mystere eucharistique, mais il en a illustré les divers aspects dans
I'ensemble de ses documents, spécialement dans la constitution dogmatique sur I'Eglise Lumen gentium et dans la constitution sur la
sainte Liturgie Sacrosanctum concilium.

Moi-méme, dans les premiéres années de mon ministére apostolique sur la Chaire de Pierre, par la lettre apostolique Dominicae cenae
(24 février 1980),(8) j'ai eu l'occasion de traiter certains aspects du Mystére eucharistique et de son incidence dans la vie de ceux qui
en sont les ministres. Je reviens aujourd'hui sur ce sujet, avec un cceur encore plus rempli d'émotion et de gratitude, faisant en quelque
sorte écho a la parole du psalmiste: « Comment rendrai-je au Seigneur tout le bien qu'il m'a fait? J'éléverai la coupe du salut,
j'invoquerai le nom du Seigneur » (Ps 116 [114-115], 12-13).

10. Une croissance intérieure de la communauté chrétienne a répondu a ce souci d'annonce de la part du Magistére. Il n'y a pas de
doute que la réforme liturgique du Concile a produit de grands bénéfices de participation plus consciente, plus active et plus fructueuse
des fideles au saint Sacrifice de I'autel. Par ailleurs, dans beaucoup d'endroits, /'adoration du Saint-Sacrement a une large place chaque
jour et devient source inépuisable de sainteté. La pieuse participation des fidéles a la procession du Saint-Sacrement lors de la
solennité du Corps et du Sang du Christ est une grace du Seigneur qui remplit de joie chaque année ceux qui y participent. On pourrait
mentionner ici d'autres signes positifs de foi et d'amour eucharistiques.

Malheureusement, & cété de ces lumiéres, les ombres ne manquent pas. Il y a en effet des lieux ou I'on note un abandon presque
complet du culte de I'adoration eucharistique. A cela s'ajoutent, dans tel ou tel contexte ecclésial, des abus qui contribuent a obscurcir
la foi droite et la doctrine catholique concernant cet admirable Sacrement. Parfois se fait jour une compréhension trés réductrice du
Mystere eucharistique. Privé de sa valeur sacrificielle, il est vécu comme s'il n'allait pas au-dela du sens et de la valeur d'une rencontre
conviviale et fraternelle. De plus, la nécessité du sacerdoce ministériel, qui s'appuie sur la succession apostolique, est parfois

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



obscurcie, et le caractére sacramentel de I'Eucharistie est réduit a la seule efficacité de I'annonce. D'ou, ici ou la, des initiatives
cecumeéniques qui, bien gue suscitées par une intention généreuse, se laissent aller & des pratiques eucharistiques contraires a la
discipline dans laquelle I'Eglise exprime sa foi. Comment ne pas manifester une profonde souffrance face a tout cela? L'Eucharistie est
un don trop grand pour pouvoir supporter des ambiguités et des réductions.

J'espere que la présente encyclique pourra contribuer efficacement a dissiper les ombres sur le plan doctrinal et les manieres de faire
inacceptables, afin que I'Eucharistie continue a resplendir dans toute la magnificence de son mystére.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE |
MYSTERE DE LA FOI

11. « La nuit méme ou il était livré, le Seigneur Jésus » (1 Co 11, 23) institua le Sacrifice eucharistique de son Corps et de son Sang.
Les paroles de I'Apbtre Paul nous ramenent aux circonstances dramatiques dans lesquelles est née I'Eucharistie, qui est marquée de
maniére indélébile par I'événement de la passion et de la mort du Seigneur. Elle n'en constitue pas seulement I'évocation, mais encore
la re-présentation sacramentelle. C'est le sacrifice de la Croix qui se perpétue au long des siecles.(9) On trouve une bonne expression
de cette vérité dans les paroles par les quelles, dans le rite latin, le peuple répond a la proclamation du « mystére de la foi » faite par le
prétre: « Nous proclamons ta mort, Seigneur Jésus ».

L'Eglise a recu I'Eucharistie du Christ son Seigneur non comme un don, pour précieux qu'il soit parmi bien d'autres, mais comme /e don
par excellence, car il est le don de lui-méme, de sa personne dans sa sainte humanité, et de son ceuvre de salut. Celle-ci ne reste pas
enfermée dans le passé, puisque « tout ce que le Christ est, et tout ce qu'il a fait et souffert pour tous les hommes, participe de I'éternité
divine et surplombe ainsi tous les temps... ».(10)

Quand I'Eglise célébre I'Eucharistie, mémorial de la mort et de la résurrection de son Seigneur, cet événement central du salut est
rendu réellement présent et ainsi « s'opére I'ceuvre de notre rédemption ».(11)Ce sacrifice est tellement décisif pour le salut du genre
humain que Jésus Christ ne I'a accompli et n'est retourné vers le Pére qu'aprés nous avoir laissé le moyen d'y participer comme si nous
y avions éteé présents. Tout fidéle peut ainsi y prendre part et en godter les fruits d'une maniére inépuisable. Telle est la foi dont les
générations chrétiennes ont vécu au long des siecles. Cette foi, le Magistére de I'Eglise I'a continuellement rappelée avec une joyeuse
gratitude pour ce don inestimable.(12) Je désire encore une fois redire cette vérité, en me mettant avec vous, chers fréres et sceurs, en
adoration devant ce Mystere: Mystere immense, Mystere de miséricorde. Qu'est-ce que Jésus pouvait faire de plus pour nous? Dans
I'Eucharistie, il nous montre vraiment un amour qui va « jusqu'au bout » (cf. Jn 13, 1), un amour qui ne connait pas de mesure.

12. Cet aspect de charité universelle du Sacrement eucharistique est fondé sur les paroles mémes du Sauveur. En l'instituant, Jésus ne
se contenta pas de dire « Ceci est mon corps », « Ceci est mon sang », mais il ajouta « livré pour vous » et « répandu pour la
multitude » (Lc 22, 19-20). Il n'affirma pas seulement que ce qu'il leur donnait a manger et a boire était son corps et son sang, mais il en
exprima aussi la valeur sacrificielle, rendant présent de maniére sacramentelle son sacrifice qui s'accomplirait sur la Croix quelques
heures plus tard pour le salut de tous. « La Messe est a la fois et inséparablement le mémorial sacrificiel dans lequel se perpétue le
sacrifice de la Croix, et le banquet sacré de la communion au Corps et au Sang du Seigneur ».(13)

L'Eglise vit continuellement du sacrifice rédempteur, et elle y accéde non seulement par un simple souvenir plein de foi, mais aussi par
un contact actuel, car ce sacrifice se rend présent, se perpétuant sacramentellement, dans chaque communauté qui I'offre par les
mains du ministre consacré. De cette fagon, I'Eucharistie étend aux hommes d'aujourd'hui la réconciliation obtenue une fois pour toutes
par le Christ pour I'numanité de tous les temps. En effet, «le sacrifice du Christ et le sacrifice de I'Eucharistie sont un unique
sacrifice ».(14) Saint Jean Chrysostome le disait déja clairement: « Nous offrons toujours le méme Agneau, non pas |'un aujourd'hui et
un autre demain, mais toujours le méme. Pour cette raison, il n'y a toujours qu'un seul sacrifice. [...] Maintenant encore, nous offrons la
victime qui fut alors offerte et qui ne se consumera jamais ».(15)

La Messe rend présent le sacrifice de la Croix, elle ne s'y ajoute pas et elle ne le multiplie pas.(16) Ce qui se répéte, c'est la célébration
en mémorial, la « manifestation en mémorial » (memorialis demonstratio) (17) du sacrifice, par laquelle le sacrifice rédempteur du
Christ, unique et définitif, se rend présent dans le temps. La nature sacrificielle du Mystere eucharistique ne peut donc se comprendre
comme quelque chose qui subsiste en soi, indépendamment de la Croix, ou en référence seulement indirecte au sacrifice du Calvaire.

13. En vertu de son rapport étroit avec le sacrifice du Golgotha, I'Eucharistie est un sacrifice au sens propre, et non seulement au sens
générique, comme s'il s'agissait d'une simple offrande que le Christ fait de lui-méme en nourriture spirituelle pour les fideles. En effet, le
don de son amour et de son obéissance jusqu'au terme de sa vie (cf. Jn 10, 17-18) est en premier lieu un don a son Pére. C'est
assurément un don en notre faveur, et méme en faveur de toute I'humanité (cf. Mt 26, 28; Mc 14, 24; Lc 22, 20; Jn 10, 15), mais c'est
avant tout un don au Pere: « Sacrifice que le Pere a accepté, échangeant le don total de son Fils, qui s'est fait “obéissant jusqu'a la
mort” (Ph 2, 8), avec son propre don paternel, c'est-a-dire avec le don de la vie nouvelle et immortelle dans la résurrection ».(18)

En donnant son sacrifice & I'Eglise, le Christ a voulu également faire sien le sacrifice spirituel de I'Eglise, appelée a s'offrir aussi elle-
méme en méme temps que le sacrifice du Christ. Tel est I'enseignement du Concile Vatican Il concernant tous les fidéles: « Participant
au Sacrifice eucharistique, source et sommet de toute la vie chrétienne, ils offrent a Dieu la victime divine, et s'offrent eux-mémes avec
elle ».(19)

14. La Paque du Christ comprend aussi, avec sa passion et sa mort, sa résurrection, comme le rappelle I'acclamation du peuple apres
la consécration: « Nous célébrons ta résurrection ». En effet, le Sacrifice eucharistique rend présent non seulement le mystere de la
passion et de la mort du Sauveur, mais aussi le mystere de la résurrection, dans lequel le sacrifice trouve son couronnement. C'est en
tant que vivant et ressuscité que le Christ peut, dans I'Eucharistie, se faire « pain de la vie » (Jn 6, 35. 48), « pain vivant » (Jn 6, 51).
Saint Ambroise le rappelait aux néophytes, en appliquant a leur vie I'événement de la résurrection: « Si le Christ est a toi aujourd'hui, il
ressuscite pour toi chaque jour ».(20) Saint Cyrille d'Alexandrie, quant a lui, soulignait que la participation aux saints Mysteres « est
vraiment une confession et un rappel que le Seigneur est mort et qu'il est revenu a la vie pour nous et en notre faveur ».(21)

15. Dans la Messe, la représentation sacramentelle du sacrifice du Christ couronné par sa résurrection implique une présence tout a fait
spéciale que — pour reprendre les mots de Paul VI — « on nomme “réelle”, non a titre exclusif, comme si les autres présences n'étaient
pas ‘réelles”, mais par antonomase parce qu'elle est substantielle, et que par elle le Christ, Homme-Dieu, se rend présent tout
entier ».(22) Ainsi est proposée de nouveau la doctrine toujours valable du Concile de Trente: « Par la consécration du pain et du vin
s'opere le changement de toute la substance du pain en la substance du corps du Christ notre Seigneur et de toute la substance du vin

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



en la substance de son sang ; ce changement, I'Eglise catholique I'a justement et exactement appelé transsubstantiation ».(23)
L'Eucharistie est vraiment « mysterium fidei », mystére qui dépasse notre intelligence et qui ne peut étre accueilli que dans la foi,
comme l'ont souvent rappelé les catécheses patristiques sur ce divin Sacrement. « Ne t'attache donc pas — exhorte saint Cyrille de
Jérusalem — comme a des éléments naturels au pain et au vin, car ils sont, selon la déclaration du Maitre, corps et sang. C'est, il est
vrai, ce que te suggérent les sens; mais que la foi te rassure ».(24)

Nous continuerons a chanter avec le Docteur angélique: « Adoro te devote, latens Deitas ». Devant ce mystére d'amour, la raison
humaine fait I'expérience de toute sa finitude. On voit alors pourquoi, au long des siécles, cette vérité a conduit la théologie a faire de
sérieux efforts de compréhension.

Ce sont des efforts louables, d'autant plus utiles et pénétrants qu'ils ont permis de conjuguer I'exercice critique de la pensée avec « la
foi vécue » de I'Eglise, recueillie spécialement dans le « charisme certain de vérité » du Magistere et dans '« intelligence intérieure des
réalités spirituelles » a laquelle parviennent surtout les saints.(25) Il y a tout de méme la limite indiquée par Paul VI: « Toute explication
théologique, cherchant quelque intelligence de ce mystére, doit, pour étre en accord avec la foi catholique, maintenir que, dans la réalité
elle-méme, indépendante de notre esprit, le pain et le vin ont cessé d'exister aprés la consécration, en sorte que c'est le corps et le
sang adorables du Seigneur Jésus qui, des lors, sont réellement présents devant nous sous les espéces sacramentelles du pain et du
vin ».(26)

16. L'efficacité salvifique du sacrifice se réalise en plénitude dans la communion, quand nous recevons le corps et le sang du Seigneur.
Le Sacrifice eucharistique tend en soi a notre union intime, a nous fidéles, avec le Christ a travers la communion: nous le recevons lui-
méme, Lui qui s'est offert pour nous, nous recevons son corps, qu'il a livré pour nous sur la Croix, son sang, qu'il a « répandu pour la
multitude, en rémission des péchés » (Mt 26, 28). Rappelons-nous ses paroles: « De méme que le Pere, qui est vivant, m'a envoyé, et
que moi je vis par le Pére, de méme aussi celui qui me mangera vivra par moi » (Jn 6, 57). C'est Jésus lui-méme qui nous rassure: une
telle union, qu'il compare par analogie a celle de la vie trinitaire, se réalise vraiment. L'Eucharistie est un vrai banquet, dans lequel le
Christ s'offre en nourriture. Quand Jésus parle pour la premiére fois de cette nourriture, ses auditeurs restent stupéfaits et désorientés,
obligeant le Maitre a souligner la vérité objective de ses paroles: « Amen, amen, je vous le dis: si vous ne mangez pas la chair du Fils
de I'homme, et si vous ne buvez pas son sang, vous n'aurez pas la vie en vous » (Jn 6, 53). Il ne s'agit pas d'un aliment au sens
métaphorique: « Ma chair est la vraie nourriture, et mon sang est la vraie boisson » (Jn 6, 55).

17. A travers la communion a son corps et & son sang, le Christ nous communique aussi son Esprit. Saint Ephrem écrit: « |l appela le
pain son corps vivant, il le remplit de lui-méme et de son Esprit. [...] Et celui qui le mange avec foi mange le Feu et I'Esprit [...]. Prenez-
en, mangez-en tous, et mangez avec lui I'Esprit Saint. C'est vraiment mon corps et celui qui le mange vivra éternellement ».(27) Dans
I'épiclese eucharistique, I'Eglise demande ce Don divin, source de tout autre don. On lit, par exemple, dans la Divine Liturgie de saint
Jean Chrysostome: « Nous t'invoquons, nous te prions et nous te supplions: envoie ton Esprit Saint sur nous tous et sur ces dons, [...]
afin que ceux qui y prennent part obtiennent la purification de I'ame, la rémission des péchés et le don du Saint Esprit ».(28) Et dans le
Missel romain le célébrant demande: « Quand nous serons nourris de son corps et de son sang et remplis de I'Esprit Saint, accorde-
nous d'étre un seul corps et un seul esprit dans le Christ ».(29) Ainsi, par le don de son corps et de son sang, le Christ fait grandir en
nous le don de son Esprit, déja recu au Baptéme et offert comme « sceau » dans le sacrement de la Confirmation.

18. L'acclamation que le peuple prononce aprés la consécration se conclut de maniére heureuse en exprimant la dimension
eschatologique qui marque la Célébration eucharistique (cf. 7 Co 11, 26): « ... Nous attendons ta venue dans la gloire ». L'Eucharistie
est tension vers le terme, avant- godt de la plénitude de joie promise par le Christ (cf. Jn 15, 11); elle est en un sens I'anticipation du
Paradis, « gage de la gloire future ».(30) Dans I'Eucharistie, tout exprime cette attente confiante: « Nous espérons le bonheur que tu
promets et I'avenement de Jésus Christ, notre Sauveur ».(31) Celui qui se nourrit du Christ dans I'Eucharistie n'a pas besoin d'attendre
l'au-dela pour recevoir la vie éternelle: il la posséde déja sur terre, comme prémices de la plénitude a venir, qui concernera I'homme
dans sa totalité. Dans I'Eucharistie en effet, nous recevons également la garantie de la résurrection des corps a la fin des temps: « Celui
qui mange ma chair et boit mon sang a la vie éternelle; et moi, je le ressusciterai au dernier jour » (Jn 6, 54). Cette garantie de la
résurrection a venir vient du fait que la chair du Fils de I'nomme, donnée en nourriture, est son corps dans son état glorieux de
Ressuscité. Avec I'Eucharistie, on assimile pour ainsi dire le « secret » de la résurrection. C'est pourquoi saint Ignace d'Antioche définit
avec justesse le Pain eucharistique comme « reméde d'immortalité, antidote pour ne pas mourir ».(32)

19. La tension eschatologique suscitée dans I'Eucharistie exprime et affermit la communion avec I'Eglise du ciel. Ce n'est pas par
hasard que, dans les anaphores orientales ou dans les prieres eucharistiques latines, on fait mémoire avec vénération de Marie,
toujours vierge, Mere de notre Dieu et Seigneur Jésus Christ, des anges, des saints Apotres, des glorieux martyrs et de tous les saints.
C'est un aspect de I'Eucharistie qui mérite d'étre souligné: en célébrant le sacrifice de I'Agneau, nous nous unissons a la liturgie céleste,
nous associant & la multitude immense qui s'écrie: « Le salut est donné par notre Dieu, lui qui siége sur le Tréne, et par I'Agneau! » (Ap
7, 10). L'Eucharistie est vraiment un coin du ciel qui s'ouvre sur la terre! C'est un rayon de la gloire de la Jérusalem céleste, qui traverse
les nuages de notre histoire et qui illumine notre chemin.

20. Une autre conséquence significative de cette tension eschatologique inhérente a I'Eucharistie provient du fait qu'elle donne une
impulsion a notre marche dans I'histoire, faisant naitre un germe de vive espérance dans le dévouement quotidien de chacun a ses
propres taches. En effet, si la vision chrétienne porte a regarder vers les « cieux nouveaux » et la « terre nouvelle » (cf. Ap 21, 1), cela
n'affaiblit pas, mais stimule notre sens de la responsabilité envers notre terre.(33) Je désire le redire avec force au début du nouveau
millénaire, pour que les chrétiens se sentent plus que jamais engagés a ne pas faillir aux devoirs de leur citoyenneté terrestre. Il est de
leur devoir de contribuer, a la lumiére de I'Evangile, a construire un monde qui soit & la mesure de I'nhomme et qui réponde pleinement
au dessein de Dieu.

Les problemes qui assombrissent notre horizon actuel sont nombreux. Il suffit de penser a I'urgence de travailler pour la paix, de poser
dans les relations entre les peuples des jalons solides en matiére de justice et de solidarité, de défendre la vie humaine, de sa
conception jusqu'a sa fin naturelle. Et que dire des mille contradictions d'un univers « mondialisé » ou les plus faibles, les plus petits et
les plus pauvres semblent avoir bien peu a espérer? C'est dans ce monde que doit jaillir de nouveau I'espérance chrétienne! C'est aussi

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pour cela que le Seigneur a voulu demeurer avec nous dans I'Eucharistie, en inscrivant dans la présence de son sacrifice et de son
repas la promesse d'une humanité renouvelée par son amour. De maniére significative, 1a ou les Evangiles synoptiques racontent
l'institution de I'Eucharistie, I'Evangile de Jean propose, en en illustrant ainsi le sens profond, le récit du « lavement des pieds », par
lequel Jésus se fait maitre de la communion et du service (cf. Jn 13, 1-20). De son c6té, I'Apbtre Paul déclare « indigne » d'une
communauté chrétienne la participation a la Céne du Seigneur dans un contexte de divisions et d'indifférence envers les pauvres (cf. 1
Co11,17-22. 27-34).(34)

Proclamer la mort du Seigneur « jusqu'a ce qu'il vienne » (1 Co 11, 26) implique, pour ceux qui participent a I'Eucharistie, I'engagement
de transformer la vie, pour qu'elle devienne, d'une certaine fagon, totalement « eucharistique ». Ce sont précisément ce fruit de
transfiguration de I'existence et I'engagement a transformer le monde selon I'Evangile qui font resplendir la dimension eschatologique
de la Célébration eucharistique et de toute la vie chrétienne: « Viens, Seigneur Jésus! » (Ap 22, 20).

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il
L'EUCHARISTIE EDIFIE L'EGLISE

21. Le Concile Vatican Il a rappelé que la Célébration eucharistique est au centre du processus de croissance de I'Eglise. En effet,
apres avoir dit que « I'Eglise, qui est le Regne du Christ déja présent en mystere, grandit dans le monde de fagon visible sous I'effet de
la puissance de Dieu »(35) comme s'il voulait répondre a la question: « Comment grandit-elle? », il ajoute: « Chaque fois que se célebre
sur l'autel le sacrifice de la Croix, par lequel “le Christ, notre Paque, a été immolé” (1 Co 5, 7), s'opére I'ceuvre de notre rédemption. En
méme temps, par le Sacrement du pain eucharistique, est représentée et rendue effective I'unité des fideles qui forment un seul corps
dans le Christ (cf. 1 Co 10, 17) ».(36)

Aux origines mémes de I'Eglise, il y a une influence déterminante de I'Eucharistie. Les Evangélistes précisent que ce sont les Douze,
les Apétres, qui se sont réunis autour de Jésus, a la derniére Céne (cf. Mt 26, 20; Mc 14, 17; Lc 22, 14). C'est un point particulier trés
important, puisque les Apétres « furent les germes du nouvel Israél et en méme temps l'origine de la hiérarchie sacrée ».(37) En leur
donnant son corps et son sang en nourriture, le Christ les unissait mystérieusement a son sacrifice qui devait se consommer sur le
Calvaire peu aprés. Par analogie avec I'Alliance du Sinai, scellée par le sacrifice et I'aspersion du sang,(38) les gestes et les paroles de
Jésus a la derniere Céne posaient les fondements de la nouvelle communauté messianique, le peuple de la nouvelle Alliance.

En accueillant au Cénacle l'invitation de Jésus: « Prenez et mangez... Buvez-en tous... » (Mt 26, 26. 28), les Apdtres sont entrés, pour
la premiére fois, en communion sacramentelle avec Lui. A partir de ce moment-la, et jusqu'a la fin des temps, I'Eglise se construit a
travers la communion sacramentelle avec le Fils de Dieu immolé pour nous: « Faites cela en mémoire de moi... Chaque fois que vous
en boirez, faites cela en mémoire de moi » (1 Co 11, 24-25; cf. Lc 22, 19).

22. L'incorporation au Christ, réalisée par le Baptéme, se renouvelle et se renforce continuellement par la participation au Sacrifice
eucharistique, surtout par la pleine participation que I'on y a dans la communion sacramentelle. Nous pouvons dire non seulement que
chacun d'entre nous regoit le Christ, mais aussi que le Christ regoit chacun d'entre nous. Il resserre son amitié avec nous: « Vous étes
mes amis » (Jn 15, 14). Quant a nous, nous vivons grace a lui: « Celui qui me mangera vivra par moi » (Jn 6, 57). Pour le Christ et son
disciple, demeurer I'un dans l'autre se réalise de maniere sublime dans la communion eucharistique: « Demeurez en moi, comme moi
envous » (Jn 15, 4).

En s'unissant au Christ, le peuple de la nouvelle Alliance, loin de se refermer sur lui-méme, devient « sacrement » pour I'humanité,(39)
signe et instrument du salut opéré par le Christ, lumiére du monde et sel de la terre (cf. Mt 5, 13-16) pour la rédemption de tous.(40)La
mission de I'Eglise est en continuité avec celle du Christ: « De méme que le Pére m'a envoyé, moi aussi, je vous envoie » (Jn 20, 21).
C'est pourquoi, de la perpétuation du sacrifice du Christ dans I'Eucharistie et de la communion a son corps et a son sang, I'Eglise recoit
les forces spirituelles nécessaires a I'accomplissement de sa mission. Ainsi, I'Eucharistie apparait en méme temps comme la source et
le sommet de toute I'évangélisation, puisque son but est la communion de tous les hommes avec le Christ et en Iui avec le Pére et
I'Esprit Saint.(41)

23. Par la communion eucharistique, I'Eglise est également consolidée dans son unité de corps du Christ. Saint Paul se référe a cette
efficacité unificatrice de la participation au banquet eucharistique quand il écrit aux Corinthiens: « Le pain que nous rompons, n'est-il
pas communion au corps du Christ? Puisqu'il y a un seul pain, la multitude que nous sommes est un seul corps, car nous avons tous
part & un seul pain » (1 Co 10, 16- 17). Le commentaire de saint Jean Chrysostome est précis et profond: « Qu'est donc ce pain? C'est
le corps du Christ. Que deviennent ceux qui le regoivent? Le corps du Christ: non pas plusieurs corps, mais un seul corps. En effet,
comme le pain est tout un, bien qu'il soit constitué de multiples grains qui, bien qu'on ne les voie pas, se trouvent en lui, tels que leur
différence disparaisse en raison de leur parfaite fusion, de la méme maniére nous sommes unis les uns aux autres et nous sommes
unis tous ensemble au Christ ».(42) L'argumentation est serrée: notre unité avec le Christ, qui est don et grace pour chacun, fait qu'en
lui nous sommes aussi associés a l'unité de son corps qui est I'Eglise. L'Eucharistie renforce l'incorporation au Christ, qui se réalise
dans le Baptéme par le don de I'Esprit (cf. 7 Co 12, 13.27).

L'action conjointe et inséparable du Fils et de I'Esprit Saint, qui est a l'origine de I'Eglise, de sa constitution et de sa stabilité, est
agissante dans I'Eucharistie. L'auteur de la Liturgie de saint Jacques en est bien conscient: dans I'épiclése de I'anaphore, on prie Dieu
le Pére d'envoyer I'Esprit Saint sur les fidéles et sur les dons, afin que le corps et le sang du Christ « servent a tous ceux qui y
participent [...] pour la sanctification des ames et des corps ».(43) C'est le divin Paraclet qui raffermit I'Eglise par la sanctification
eucharistique des fidéles.

24. Le don du Christ et de son Esprit, que nous recevons dans la communion eucharistique, accomplit avec une surabondante
plénitude les désirs d'unité fraternelle qui habitent le coeur humain; de méme, il éléve I'expérience de fraternité inhérente a la
participation commune & la méme table eucharistique jusqu'a un niveau bien supérieur & celui d'une simple expérience de convivialité
humaine. Par la communion au corps du Christ, I'Eglise réalise toujours plus profondément son identité: elle « est, dans le Christ, en
quelque sorte le sacrement, c'est-a-dire le signe et I'instrument de I'union intime avec Dieu et de I'unité de tout le genre humain ».(44)

Aux germes de désagrégation entre les hommes, qui, a I'expérience quotidienne, apparaissent tellement enracinés dans I'humanité a
cause du péché, s'oppose la force génératrice d'unité du corps du Christ. En faisant I'Eglise, I'Eucharistie crée proprement pour cette
raison la communauté entre les hommes.

25. Le culte rendu & I'Eucharistie en dehors de la Messe est d'une valeur inestimable dans la vie de I'Eglise. Ce culte est étroitement uni
a la célébration du Sacrifice eucharistique. La présence du Christ sous les saintes espéces conservées apres la Messe — présence qui
dure tant que subsistent les espéces du pain et du vin (45) — découle de la célébration du Sacrifice et tend a la communion
sacramentelle et spirituelle.(46) Il revient aux pasteurs d'encourager, y compris par leur témoignage personnel, le culte eucharistique,

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



particulierement les expositions du Saint-Sacrement, de méme que l'adoration devant le Christ présent sous les espéces
eucharistiques.(47)

Il est bon de s'entretenir avec Lui et, penchés sur sa poitrine comme le disciple bien-aimé (cf. Jn 13, 25), d'étre touchés par I'amour
infini de son cceur. Si, a notre époque, le christianisme doit se distinguer surtout par « I'art de la priere »,(48) comment ne pas ressentir
le besoin renouvelé de demeurer longuement, en conversation spirituelle, en adoration silencieuse, en attitude d'amour, devant le Christ
présent dans le Saint-Sacrement? Bien des fois, chers Freres et Sceurs, jai fait cette expérience et j'en ai regu force, consolation et
soutien!

De nombreux saints nous ont donné I'exemple de cette pratique maintes fois louée et recommandée par le Magistére.(49) Saint
Alphonse Marie de Liguori se distingua en particulier dans ce domaine, lui qui écrivait: « Parmi toutes les dévotions, I'adoration de
Jésus dans le Saint-Sacrement est la premiere apres les sacrements, la plus chere a Dieu et la plus utile pour nous ».(50)L'Eucharistie
est un trésor inestimable: la célébrer, mais aussi rester en adoration devant elle en dehors de la Messe permet de puiser a la source
méme de la grace. Une communauté chrétienne qui veut étre davantage capable de contempler le visage du Christ, selon ce que j'ai
suggéreé dans les lettres apostoliques Novo millennio ineunte et Rosarium Virginis Marize, ne peut pas ne pas développer également cet
aspect du culte eucharistique, dans lequel se prolongent et se multiplient les fruits de la communion au corps et au sang du Seigneur.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE IlI
L'APOSTOLICITE DE L'EUCHARISTIE ET DE L'EGLISE

26. Si, comme je I'ai rappelé plus haut, I'Eucharistie édifie I'Eglise et I'Eglise fait I'Eucharistie, il s'ensuit que le lien entre I'une et l'autre
est trés étroit. C'est tellement vrai que nous pouvons appliquer au Mystére eucharistique ce que nous disons de I'Eglise quand, dans le
symbole de Nicée-Constantinople, nous la confessons « une, sainte, catholique et apostolique ». Une et catholique, I'Eucharistie I'est
également. Elle est aussi sainte, bien plus, elle est le trés saint Sacrement. Mais c'est surtout vers son apostolicité que nous voulons
maintenant porter notre attention.

27. Expliquant que I'Eglise est apostolique, c'est-a-dire fondée sur les Apotres, le Catéchisme de I'Eglise catholique discerne une triple
signification de cette expression. D'une part, « elle a été et demeure batie sur “le fondement des Apbtres” (Ep 2, 20), témoins choisis et
envoyés en mission par le Christ lui-méme ».(51) A l'origine de I'Eucharistie, il y a aussi les Ap6tres, non parce que le Sacrement ne
remonterait pas au Christ lui-méme, mais parce qu'il leur a été confié par Jésus et qu'il a été transmis par eux et par leurs successeurs
jusqu'a nous. C'est en continuité avec l'action des Apbtres, obéissants a I'ordre du Seigneur, que I'Eglise célebre I'Eucharistie au long
des siecles.

La deuxiéme signification de I'apostolicité de I'Eglise, indiquée par le Catéchisme, est qu'elle « garde et transmet, avec l'aide de I'Esprit
qui habite en elle, I'enseignement, le bon dépét, les saines paroles entendues des Apbtres ».(52) Selon ce deuxiéme sens aussi,
I'Eucharistie est apostolique parce qu'elle est célébrée conformément a la foi des Apdtres. Au cours de I'histoire bimillénaire du peuple
de la nouvelle Alliance, le Magistére ecclésiastique a précisé la doctrine eucharistique en diverses occasions, méme en ce qui concerne
sa terminologie exacte, et cela précisément pour sauvegarder la foi apostolique en ce trés grand Mystére. Cette foi demeure inchangée,
et il est essentiel pour I'Eglise qu'elle le demeure.

28. Enfin, I'Eglise est apostolique en ce sens qu'« elle continue a étre enseignée, sanctifiée et dirigée par les Apétres jusqu'au retour du
Christ grace a ceux qui leur succedent dans leur charge pastorale: le college des évéques, “assisté par les prétres, en union avec le
successeur de Pierre, pasteur supréme de I'Eglise” ».(53) Succéder aux Apbtres dans la mission pastorale implique nécessairement le
sacrement de I'Ordre, a savoir la suite ininterrompue des ordinations épiscopales valides, remontant jusqu'aux origines.(54) Cette
succession est essentielle pour qu'il y ait I'Eglise au sens propre et plénier.

L'Eucharistie exprime aussi ce sens de I'apostolicité. En effet, comme I'enseigne le Concile Vatican Il, « les fidéles, pour leur part, en
vertu de leur sacerdoce royal, concourent a I'offrande de I'Eucharistie »,(55) mais c'est le prétre ordonné qui « célébre le Sacrifice
eucharistique en la personne du Christ et I'offre a Dieu au nom de tout le peuple ».(56) C'est pour cela que dans le Missel romain il est
prescrit que ce soit le prétre seul qui récite la priere eucharistique, pendant que le peuple s'y associe dans la foi et en silence.(57)

29. L'expression, utilisée a maintes reprises par le Concile Vatican Il, selon laquelle « celui qui a recu le sacerdoce ministériel [...]
célebre le Sacrifice eucharistique en la personne du Christ »,(58)était déja bien2 enracinée dans I'enseignement pontifical.(59) Comme
j'ai déja eu l'occasion de le préciser, in persona Christi « veut dire davantage que “au nom” ou “a la place” du Christ. In persona: c'est-a-
dire dans l'identification spécifique, sacramentelle, au “grand prétre de I'Alliance éternelle” qui est l'auteur et le sujet principal de son
propre sacrifice, dans lequel il ne peut vraiment étre remplacé par personne ».(60) Dans I'économie du salut voulue par le Christ, le
ministére des prétres qui ont recu le sacrement de I'Ordre manifeste que I'Eucharistie qu'ils célébrent est un don qui dépasse
radicalement le pouvoir de I'assemblée et qui demeure en toute hypothése irremplagable pour relier validement la consécration
eucharistique au sacrifice de la Croix et a la derniere Céne.

Pour étre véritablement une assemblée eucharistique, I'assemblée qui se réunit pour la célébration de I'Eucharistie a absolument
besoin d'un prétre ordonné qui la préside. D'autre part, la communauté n'est pas en mesure de se donner & elle-méme son ministre
ordonné. Celui-ci est un don qu'elle regoit a travers la succession épiscopale qui remonte jusqu'aux Apdtres. C'est I'Evéque qui, par le
sacrement de I'Ordre, constitue un nouveau prétre, lui conférant le pouvoir de consacrer I'Eucharistie. C'est pourquoi « dans une
communauté le mystére eucharistique ne peut étre célébré par personne d'autre qu'un prétre ordonné, comme l'a expressément
déclaré le IV® Concile du Latran ».(61)

30. La doctrine de I'Eglise catholique sur le ministére sacerdotal dans son rapport & I'Eucharistie ainsi que la doctrine sur le Sacrifice
eucharistique ont fait I'objet, ces derniéres décennies, de dialogues utiles dans le cadre de I'activité cecuménique. |l nous faut rendre
grace a la tres sainte Trinité parce qu'il y a eu, dans ce domaine, des progres significatifs et des rapprochements qui nous font espérer
un avenir de pleine communion dans la foi. L'observation, faite par le Concile au sujet des différentes communautés ecclésiales
apparues depuis le XVI° siécle et séparées de I'Eglise catholique, demeure encore tout a fait pertinente: « Bien que les communautés
ecclésiales séparées de nous n'aient pas avec nous la pleine unité qui dérive du baptéme et bien que nous croyions que, en raison
principalement de l'absence du sacrement de I'Ordre, elles n'ont pas conservé la substance propre et intégrale du mystere
eucharistique, néanmoins, lorsque dans la sainte Céne elles font mémoire de la mort et de la résurrection du Seigneur, elles professent
que la vie dans la communion au Christ est signifiée par |a et elles attendent son avénement glorieux ».(62)

Les fidéles catholiques, tout en respectant les convictions religieuses de leurs fréeres séparés, doivent donc s'abstenir de participer a la
communion distribuée dans leurs célébrations, afin de ne pas entretenir une ambiguité sur la nature de I'Eucharistie et, par conséquent,
manquer au devoir de témoigner avec clarté de la vérité. Cela finirait par retarder la marche vers la pleine unité visible. De méme, on ne
peut envisager de remplacer la Messe dominicale par des célébrations cecuméniques de la Parole, par des rencontres de priere avec
des chrétiens appartenant aux communautés ecclésiales déja mentionnées ou par la participation a leur service liturgique. De telles
célébrations et ren- contres, louables en elles-mémes en certaines circonstances, préparent a la pleine communion tant désirée, méme
eucharistique, mais elles ne peuvent la remplacer.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Le fait que le pouvoir de consacrer I'Eucharistie ait été confi¢ seulement aux Evéques et aux prétres ne constitue aucunement une
dépréciation du reste du peuple de Dieu, puisque, dans la communion de l'unique Corps du Christ qu'est I'Eglise, ce don rejaillit au
bénéfice de tous.

31. Si I'Eucharistie est le centre et le sommet de la vie de I'Eglise, elle I'est pareillement du ministére sacerdotal. C'est pourquoi, en
rendant grace a Jésus Christ notre Seigneur, je veux redire que I'Eucharistie « est la raison d'étre principale et centrale du sacrement
du sacerdoce, qui est né effectivement au moment de l'institution de I'Eucharistie et avec elle ».(63)

Les activités pastorales du prétre sont multiples. Si I'on pense aux conditions sociales et culturelles du monde actuel, il est facile de
comprendre combien les prétres sont guettés par le danger de la dispersion dans de nombreuses taches différentes. Le Concile Vatican
Il a vu dans la charité pastorale le lien qui unifie leur vie et leurs activités. Elle découle, ajoute le Concile, « avant tout du Sacrifice
eucharistique, qui est donc le centre et la racine de toute la vie du prétre ».(64) On comprend alors I'importance pour la vie spirituelle du
prétre, autant que pour le bien de I'Eglise et du monde, de mettre en pratique la recommandation conciliaire de celébrer
quotidiennement I'Eucharistie, « qui est vraiment, méme s'il ne peut y avoir la présence de fidéles, action du Christ et de I'Eglise ».(65)
De cette maniére, le prétre est en mesure de vaincre toutes les tensions qui le dispersent tout au long de ses journées, trouvant dans le
Sacrifice eucharistique, vrai centre de sa vie et de son ministére, I'énergie spirituelle nécessaire pour affronter ses diverses taches
pastorales. Ainsi, ses journées deviendront vraiment eucharistiques.

Du caractére central de I'Eucharistie dans la vie et dans le ministére des prétres découle aussi son caractére central dans la pastorale
en faveur des vocations sacerdotales. Tout d'abord, parce que la priére pour les vocations y trouve le lieu d'une trés grande union avec
la priere du Christ, grand prétre éternel; mais aussi parce que le soin attentif apporté par les prétres au ministére eucharistique, associé
a la promotion de la participation consciente, active et fructueuse des fideles a I'Eucharistie, constitue, pour les jeunes, un exemple
efficace et un encouragement a répondre avec générosité a I'appel de Dieu. Ce dernier se sert souvent de I'exemple de charité
pastorale zélée d'un prétre pour répandre et faire grandir dans le coeur d'un jeune la semence de I'appel au sacerdoce.

32. Tout cela montre combien est douloureuse et anormale la situation d'une communauté chrétienne qui, tout en ayant les
caractéristiques d'une paroisse quant au nombre et a la variété des fidéles, manque cependant d'un prétre pour la guider. En effet, la
paroisse est une communauté de baptisés qui expriment et consolident leur identité surtout a travers la célébration du Sacrifice
eucharistique. Mais pour cela la présence d'un prétre est nécessaire, lui seul ayant le pouvoir d'offrir I'Eucharistie in persona Christi.
Quand la communauté est privée de prétre, on cherche a juste titre a y remédier d'une certaine maniére, afin que se poursuivent les
célébrations dominicales, et, dans ce cas, les religieux et les laics qui guident leurs fréres et sceurs dans la priere exercent de fagon
louable le sacerdoce commun de tous les fidéles, fondé sur la grace du Baptéme. Mais de telles solutions ne doivent étre considérées
que comme provisoires, durant le temps ou la communauté est en attente d'un prétre.

Le caractéere sacramentellement inachevé de ces célébrations doit avant tout inciter I'ensemble de la communauté a prier avec une plus
grande ferveur pour que le Seigneur envoie des ouvriers a sa moisson (cf. Mt 9, 38); il doit aussi l'inciter a mettre en ceuvre tous les
autres éléments constitutifs d'une pastorale vocationelle adaptée, sans céder a la tentation de chercher des solutions dans
I'affaiblissement des exigences relatives aux qualités morales et a la formation exigées des candidats au sacerdoce.

33. Lorsque, en raison du manque de prétres, une participation a la charge pastorale d'une paroisse a été confiée a des fideles non
ordonnés, ceux-ci garderont présent a l'esprit que, comme I'enseigne le Concile Vatican Il, « aucune communauté chrétienne ne s'édifie
si elle n'a pas sa racine et son centre dans la célébration de la trés sainte Eucharistie ».(66) lls auront donc soin de maintenir vive dans
la communauté une véritable « faim » de I'Eucharistie, qui conduit a ne laisser passer aucune occasion d'avoir la célébration de la
Messe, en profitant méme de la présence occasionnelle d'un prétre, pourvu qu'il ne soit pas empéché de la célébrer par le droit de
I'Eglise.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE IV
L'EUCHARISTIE ET LA COMMUNION ECCLESIALE

34. En 1985, 'Assemblée extraordinaire du Synode des Evéques a vu dans « I'ecclésiologie de communion » lidée centrale et
fondamentale des documents du Concile Vatican I1.(67) Durant son pelerinage sur la terre, I'Eglise est appelée a maintenir et a
promouvoir aussi bien la communion avec le Dieu Trinité que la communion entre les fideles. A cette fin, elle dispose de la Parole et
des Sacrements, surtout de I'Eucharistie, dont elle recoit continuellement « vie et croissance » (68) et dans laquelle, en méme temps,
elle s'exprime elle-méme. Ce n'est pas par hasard que le terme communion est devenu I'un des noms spécifiques de ce tres grand
Sacrement.

L'Eucharistie apparait donc comme le sommet de tous les Sacrements car elle porte a sa perfection la communion avec Dieu le Peére,
grace a lidentification au Fils unique par I'action du Saint-Esprit. Avec une foi pénétrante, I'un des grands auteurs de la tradition
byzantine exprimait cette vérité a propos de I'Eucharistie: « Ainsi ce mystere est parfait, a la différence de tout autre rite, et il conduit a
la cime méme des biens, puisque la se trouve aussi la fin supréme de tout effort humain. Car c'est Dieu lui-méme que nous rencontrons
en lui, et Dieu s'unit a nous de I'union la plus parfaite ».(69) C'est précisément pour cela qu'il est opportun de cultiver dans les cceurs le
désir constant du Sacrement de I'Eucharistie. C'est ainsi qu'est née la pratique de la « communion spirituelle », heureusement répandue
depuis des siecles dans I'Eglise et recommandée par de saints maitres de vie spirituelle. Sainte Thérése de Jésus écrivait: « Lorsque
vous ne recevez pas la communion a la Messe que vous entendez, communiez spirituellement, c'est 1a une méthode trés avantageuse
[...]; vous imprimerez ainsi en vous un amour profond pour notre Seigneur ».(70)

35. Toutefois, la célébration de I'Eucharistie ne peut pas étre le point de départ de la communion, qu'elle présuppose comme existante,
pour ensuite la consolider et la porter a sa perfection. Le Sacrement exprime ce lien de communion d'une part dans sa dimension
invisible qui, dans le Christ, par I'action de I'Esprit Saint, nous lie au Pére et entre nous, d'autre part dans sa dimension visible qui
implique la communion dans la doctrine des Apbtres, dans les sacrements et dans I'ordre hiérarchique. Le rapport étroit qui existe entre
les éléments invisibles et les éléments visibles de la communion ecclésiale est constitutif de I'Eglise comme Sacrement du salut.(71)
C'est seulement dans ce contexte qu'il y a la célébration |égitime de I'Eucharistie et la véritable participation a ce Sacrement. Il en
résulte une exigence intrinséque a I'Eucharistie: qu'elle soit célébrée dans la communion et, concrétement, dans lintégrité des
conditions requises.

36. La communion invisible, tout en étant par nature toujours en croissance, suppose la vie de la grace, par laquelle nous sommes
rendus « participants de la nature divine » (2 P 1, 4), et la pratique des vertus de foi, d'espérance et de charité. En effet, c'est seulement
ainsi que s'établit une vraie communion avec le Pére, le Fils et le Saint-Esprit. La foi ne suffit pas; il convient aussi de persévérer dans
la grace sanctifiante et dans la charité, en demeurant au sein de I'Eglise « de corps » et « de cceur »; (72) il faut donc, pour le dire avec
les paroles de saint Paul, « la foi opérant par la charité » (Ga 5, 6).

Le respect de la totalité des liens invisibles est un devoir moral strict pour le chrétien qui veut participer pleinement a I'Eucharistie en
communiant au corps et au sang du Christ. Le méme Apbdtre rappelle ce devoir au fidele par 'avertissement: « Que chacun, donc,
s'éprouve soi-méme, et qu'ainsi il mange de ce pain et boive de cette coupe » (1 Co 11, 28). Avec toute la force de son éloquence, saint
Jean Chrysostome exhortait les fidéles: « Moi aussi, j'éléve la voix, je supplie, je prie et je vous supplie de ne pas vous approcher de
cette table sainte avec une conscience souillée et corrompue. Une telle attitude en effet ne s'appellera jamais communion, méme si
nous recevions mille fois le corps du Seigneur, mais plutét condamnation, tourment et accroissement des chatiments ».(73)

Dans cette méme perspective, le Catéchisme de I'Eglise catholique établit & juste titre: « Celui qui est conscient d'un péché grave doit
recevoir le sacrement de la Réconciliation avant d'accéder a la communion ».(74) Je désire donc redire que demeure et demeurera
toujours valable dans I'Eglise la norme par laquelle le Concile de Trente a appliqué concretement la sévére admonition de I'Ap6tre Paul,
en affirmant que, pour une digne réception de I'Eucharistie, « si quelqu'un est conscient d'étre en état de péché mortel, il doit,
auparavant, confesser ses péchés ».(75)

37. L'Eucharistie et la Pénitence sont deux sacrements intimement liés. Si I'Eucharistie rend présent le Sacrifice rédempteur de la Croix,
le perpétuant sacramentellement, cela signifie que, de ce Sacrement, découle une exigence continuelle de conversion, de réponse
personnelle a I'exhortation adressée par saint Paul aux chrétiens de Corinthe: « Au nom du Christ, nous vous le demandons: laissez-
vous réconcilier avec Dieu » (2 Co 5, 20). Si le chrétien a sur la conscience le poids d'un péché grave, l'itinéraire de pénitence, a travers
le sacrement de la Réconciliation, devient le passage obligé pour accéder a la pleine participation au Sacrifice eucharistique.

Evidemment, le jugement sur I'état de grace appartient au seul intéressé, puisqu'il s'agit d'un jugement de conscience. Toutefois, en cas
de comportement extérieur gravement, manifestement et durablement contraire a la norme morale, I'Eglise, dans son souci pastoral du
bon ordre communautaire et par respect pour le Sacrement, ne peut pas ne pas se sentir concernée. Cette situation de contradiction
morale manifeste est traitée par la norme du Code de Droit canonique sur la non-admission a la communion eucharistique de ceux qui
« persistent avec obstination dans un péché grave et manifeste ».(76)

38. La communion ecclésiale, comme je I'ai déja rappelé, est aussi visible, et elle s'exprime a travers les liens énumérés par le méme
Concile lorsqu'il enseigne: « Sont pleinement incorporés a la société qu'est I'Eglise ceux qui, ayant I'Esprit du Christ, acceptent
intégralement son organisation et tous les moyens de salut qui ont été institués en elle et qui, par les liens que constituent la profession
de foi, les sacrements, le gouvernement et la communion ecclésiastiques, sont unis, dans I'organisme visible de I'Eglise, avec le Christ
qui la régit par le Souverain Pontife et les évéques ».(77)

L'Eucharistie étant la plus haute manifestation sacramentelle de la communion dans I'Eglise, elle exige d'étre célébrée aussi dans un
contexte de respect des liens extérieurs de communion. De maniére spéciale, parce qu'elle est « comme la consommation de la vie
spirituelle et la fin de tous les sacrements »,(78) elle exige que soient réels les liens de la communion dans les sacrements,

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



particulierement le Baptéme et I'Ordre sacerdotal. |l n'est pas possible de donner la communion a une personne qui n'est pas baptisée
ou qui refuse la vérité intégrale de la foi sur le Mystéere eucharistique. Le Christ est la vérité et rend témoignage a la vérité (cf. Jn 14, 6;
18, 37); le Sacrement de son corps et de son sang n'admet pas de mensonge.

39. Par ailleurs, en raison du caractére méme de la communion ecclésiale et du rapport qu'elle entretient avec le Sacrement de
I'Eucharistie, il faut rappeler que « le Sacrifice eucharistique, tout en étant toujours célébré dans une communauté particuliere, n'est
jamais une célébration de cette seule communauté: celle-ci en effet, en recevant la présence eucharistique du Seigneur, recoit
lintégralité du don du salut et, bien que dans sa particularité visible permanente, elle se manifeste aussi comme image et vraie
présence de I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique ».(79) Il en découle qu'une communauté vraiment eucharistique ne peut se
replier sur elle-méme, comme si elle était autosuffisante, mais qu'elle doit étre en syntonie avec chaque autre communauté catholique.

La communion ecclésiale de I'assemblée eucharistique est communion avec son Evéque et avec le Pontife romain. En effet, I'Evéque
est le principe visible et le fondement de I'unité dans son Eglise particuliere.(80) Il serait donc tout a fait illogique que le Sacrement par
excellence de I'unité de I'Eglise soit célébré sans une véritable communion avec I'Evéque. Saint Ignace d'Antioche écrivait: « Que cette
Eucharistie soit seule regardée comme |égitime, qui se fait sous la présidence de I'évéque ou de celui qu'il en a chargé ».(81) De la
méme maniere, puisque « le Pontife romain, en qualité de successeur de Pierre, est le principe et le fondement permanents et visibles
de l'unité, aussi bien des évéques que de la multitude des fidéles »,(82)la communion avec lui est une exigence intrinséque de la
célébration du Sacrifice eucharistique. De la vient la profonde vérité exprimée de diverses manieres par la liturgie: « Toute célébration
de I'Eucharistie est faite en union non seulement avec I'évéque, mais aussi avec le Pape, avec I'Ordre épiscopal, avec tout le clergé et
le peuple tout entier. Toute célébration valide de I'Eucharistie exprime cette communion universelle avec Pierre et avec I'Eglise tout
entiére ou bien la réclame objectivement, comme dans le cas des Eglises chrétiennes séparées de Rome ».%

40. L'Eucharistie crée la communion et éduque a la communion. Saint Paul écrivait aux fideles de Corinthe, leur montrant combien leurs
divisions, qui se manifestaient dans I'assemblée eucharistique, étaient en opposition avec ce qu'ils célébraient, la Céne du Seigneur. En
conséquence, I'Apbtre les invitait a réfléchir sur la réalité véritable de I'Eucharistie, pour les faire revenir a un esprit de communion
fraternelle (cf. 7 Co 11, 17-34). Saint Augustin s'est efficacement fait I'écho de cette exigence. Rappelant la parole de I'Ap6tre: « Vous
étes le corps du Christ et vous étes les membres de ce corps » (1 Co 12, 27), il faisait remarquer: « Si donc vous étes le Corps du
Christ et ses membres, le symbole de ce que vous étes se trouve déposé sur la table du Seigneur; vous y recevez votre propre
mystere ».% Et il en tirait la conséquence suivante: « Notre Seigneur [...] a consacré sur la table le mystére de notre paix et de notre
unité. Celui qui recoit le mystére de I'unité, et ne reste pas dans les liens de la paix, ne regoit pas son mystere pour son salut; il regoit un
témoignage qui le condamne ».(85)

41. Cette promotion particulierement efficace de la communion, qui est le propre de I'Eucharistie, est I'une des raisons de l'importance
de la Messe dominicale. Sur cet aspect et sur les raisons qui le rendent essentiel a la vie de I'Eglise et des fidéles, je me suis
longuement arrété dans la lettre apostolique Dies Domini (86) sur la sanctification du dimanche. Je rappelais entre autre que pour les
fideles, participer a la Messe est une obligation, @ moins qu'ils n'aient un empéchement grave, et de méme, les Pasteurs ont de leur
coté le devoir correspondant d'offrir a tous la possibilité effective de satisfaire au précepte.(87) Plus récemment, dans la Lettre
apostolique Novo millennio ineunte, tragant le chemin pastoral de I'Eglise au début du troisieme millénaire, j'ai voulu mettre
particulierement en relief I'Eucharistie dominicale, soulignant en quoi elle était efficacement créatrice de communion: « Elle est, écrivais-
je, le lieu privilégié ou la communion est constamment annoncée et entretenue. Précisément par la participation a I'Eucharistie, le jour
du Seigneur devient aussi le jour de I'Eglise, qui peut exercer ainsi de maniére efficace son réle de sacrement d'unité ».(88)

42. Conserver et promouvoir la communion ecclésiale est une tache pour tout fidéle, qui trouve dans I'Eucharistie, sacrement de I'unité
de I'Eglise, un lieu pour manifester sa sollicitude d'une maniére spéciale. Plus concrétement, cette tache incombe avec une
responsabilité particuliere aux Pasteurs de I'Eglise, chacun a son rang et selon sa charge echeS|ast|que C'est pourqu0| I'Eglise a
donné des normes qui visent tout a la fois a favoriser I'accés fréquent et fructueux des fidéles a la table eucharistique, et a déterminer
les conditions objectives dans lesquelles il faut s'abstenir d'administrer la communion. En favoriser avec soin la fidele observance
devient une expression effective d'amour envers I'Eucharistie et envers I'Eglise.

43. Considérant I'Eucharistie comme sacrement de la communion ecclésiale, il y a un argument a ne pas omettre en raison de son
importance: je me référe a son lien avec I'engagement cecuménique. Nous devons tous rendre grace a la trés sainte Trinité parce que,
en ces derniéres décennies, de nombreux fidéles partout dans le monde ont été touchés par le désir ardent de I'unité entre tous les
chrétiens. Le Concile Vatican Il, au début du décret sur I'oecuménisme, y reconnait un don spécial de Dieu.(89) Cela a constitué une
gréce efficace qui a engagé sur la route de I'oecumeénisme aussi bien nous-mémes, fils de I'Eglise catholique, que nos fréres des autres
Eglises et Communautés ecclésiales.

Le désir de parvenir a I'unité nous incite a tourner nos regards vers I'Eucharistie, qui est le Sacrement par excellence de I'unité du
peuple de Dieu, étant donné qu'il en est I'expression la plus parfaite et la source incomparable.(90) Dans la célébration du Sacrifice
eucharistique, I'Eglise fait monter sa supplication vers Dieu, Pére des miséricordes, pour qu'il donne a ses fils la plénitude de I'Esprit
Saint, de sorte qu'ils deviennent dans le Christ un seul corps et un seul esprit.(91) En présentant cette priere au Pere des lumieres, de
qui viennent « les dons les meilleurs et les présents merveilleux » (Jc 1, 17), I'Eglise croit en son efficacité, puisqu'elle prie en union
avec le Christ Téte et Epoux, lequel fait sienne la supplication de I'épouse, l'unissant a celle de son sacrifice rédempteur.

44. Précisément parce que l'unité de I'Eglise, que I'Eucharistie réalise par le sacrifice du Christ, et par la communion au corps et au
sang du Seigneur, comporte I'exigence, a laquelle on ne saurait déroger, de la communion totale dans les liens de la profession de foi,
des sacrements et du gouvernement ecclésiastique, il n'est pas possible de concélébrer la méme liturgie eucharistique jusqu'a ce que
soit rétablie l'intégrité de ces liens. Une telle concélébration ne saurait étre un moyen valable et pourrait méme constituer un obstacle
pour parvenir a la pleine communion, minimisant la valeur de la distance qui nous sépare du but et introduisant ou avalisant des
ambiguités sur telle ou telle vérité de foi. Le chemin vers la pleine unité ne peut se faire que dans la veérité. En cette matiere, les
interdictions de la loi de I'Eglise ne laissent pas de place aux incertitudes,(92) conformément a la norme morale proclamée par le
Concile Vatican I1.(93)

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Je voudrais cependant redire ce que j'ajoutais dans l'encyclique Ut unum sint, aprés avoir pris acte de l'impossibilit¢ de partager la
méme Eucharistie: « Nous aussi, nous avons le désir ardent de célébrer ensemble I'unique Eucharistie du Seigneur, et ce désir devient
déja une louange commune et une méme imploration. Ensemble, nous nous tournons vers le Pére et nous le faisons toujours plus “d'un
seul coeur” ».(94)

45. S'il n'est en aucun cas légitime de concélébrer lorsqu'il n'y a pas pleine communion, il n'en va pas de méme en ce qui concerne
I'administration de I'Eucharistie, dans des circonstances spéciales, a des personnes appartenant a des Eglises ou a des Communautés
ecclésiales qui ne sont pas en pleine communion avec I'Eglise catholique. Dans ce cas en effet, I'objectif est de pourvoir a un sérieux
besoin spirituel pour le salut éternel de ces personnes, et non de réaliser une intercommunion, impossible tant que ne sont pas
pleinement établis les liens visibles de la communion ecclésiale.

C'est en ce sens que s'est exprimé le Concile Vatican Il quand il a déterminé la conduite & tenir avec les Orientaux qui, se trouvant en
toute bonne foi séparés de I'Eglise catholique, demandent spontanément a recevoir I'Eucharistie d'un ministre catholique et qui ont les
dispositions requises.(95) Cette fagon d'agir a été depuis ratifiee par les deux Codes de Droit, dans lesquels est considéré aussi, avec
les adaptations nécessaires, le cas des autres chrétiens non orientaux qui ne sont pas en pleine communion avec I'Eglise
catholique.(96)

46. Dans l'encyclique Ut unum sint, j'ai moi-méme manifesté combien j'apprécie ces normes qui permettent de pourvoir au salut des
ames avec le discernement nécessaire: « C'est un motif de joie que les ministres catholiques puissent, en des cas particuliers
déterminés, administrer les sacrements de I'Eucharistie, de la pénitence, de I'onction des malades, a d'autres chrétiens qui ne sont pas
en pleine communion avec I'Eglise catholique, mais qui désirent ardemment les recevoir, qui les demandent liborement et qui partagent
la foi que I'Eglise catholique confesse dans ces sacrements. Réciproquement, dans des cas déterminés et pour des circonstances
particuliéres, les catholiques peuvent aussi recourir pour ces mémes sacrements aux ministres des Eglises dans lesquelles ils sont
valides ».(97)

Il convient d'étre trés attentif a ces conditions, qui ne souffrent pas d'exception, bien qu'il s'agisse de cas particuliers bien déterminés,
car le refus d'une ou de plusieurs vérités de foi sur ces sacrements, et, parmi elles, de celle qui concerne la nécessité du sacerdoce
ministériel pour que ces sacrements soient valides, fait que leur administration est illégitime parce que celui qui les demande n'a pas les
dispositions voulues. A l'inverse, un fidéle catholique ne pourra pas recevoir la communion dans une communauté qui n'a pas de
sacrement de I'Ordre valide.(98)

La fidele observance de I'ensemble des normes établies en la matiere (99) est a la fois manifestation et garantie d'amour tout autant
envers Jésus Christ dans le trés saint Sacrement qu'a I'égard des freres d'autres confessions chrétiennes, auxquels est dd le
témoignage de la vérité, et qu'envers la cause méme de la promotion de I'unité.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE V
LA DIGNITE DE LA CELEBRATION EUCHARISTIQUE

47. Celui qui lit le récit de l'institution de I'Eucharistie dans les Evangiles synoptiques est frappé tout a la fois par la simplicité et par la
« gravité » avec lesquelles Jésus, le soir de la derniére Cene, institue ce grand Sacrement. Il y a un épisode qui, en un sens, lui sert de
prélude: c'est l'onction & Béthanie. Une femme, que Jean identifie & Marie, soeur de Lazare, verse sur la téte de Jésus un flacon de
parfum précieux, provoquant chez les disciples — en particulier chez Judas (cf. Mt 26, 8; Mc 14, 4; Jn 12, 4) — une réaction de
protestation, comme si un tel geste constituait un « gaspillage » intolérable en regard des besoins des pauvres. Le jugement de Jésus
est cependant bien différent. Sans rien éter au devoir de charité envers les indigents, auprés desquels les disciples devront toujours se
dévouer — « Des pauvres, vous en aurez toujours avec vous » (Mt 26, 11; Mc 14, 7; cf. Jn 12, 8) —, Jésus pense a I'événement imminent
de sa mort et de sa sépulture, et il voit dans Il'onction qui vient de lui étre donnée une anticipation de I'honneur dont son corps
continuera a étre digne méme apres sa mort, car il est indissolublement lié au mystére de sa personne.

Dans les Evangiles synoptiques, le récit se poursuit avec l'ordre que donne Jésus a ses disciples de préparer minutieusement la
« grande salle » nécessaire pour prendre le repas pascal (cf. Mc 14, 15; Lc 22, 12) et avec le récit de l'institution de I'Eucharistie.
Faisant entrevoir au moins en partie le cadre des rites juifs qui structurent le repas pascal jusqu'au chant du Hallel (cf. Mt 26, 30; Mc 14,
26), le récit propose de fagon aussi concise que solennelle, méme dans les variantes des différentes traditions, les paroles prononcées
par le Christ sur le pain et sur le vin, qu'il assume comme expressions concrétes de son corps livré et de son sang versé. Tous ces
détails sont rappelés par les Evangélistes a la lumiére d'une pratique de la « fraction du pain » désormais affermie dans I'Eglise
primitive. Mais assurément, a partir de I'histoire vécue par Jésus, I'événement du Jeudi saint porte de maniére visible les traits d'une
« sensibilité » liturgique modelée sur la tradition vétéro-testamentaire et préte a se remodeler dans la célébration chrétienne en
harmonie avec le nouveau contenu de la Paque.

48. Comme la femme de l'onction a Béthanie, I'Eglise n'a pas craint de « gaspiller », plagant le meilleur de ses ressources pour
exprimer son admiration et son adoration face au don incommensurable de I'Eucharistie. De méme que les premiers disciples chargés
de préparer la « grande salle », elle s'est sentie poussée, au cours des siecles et dans la succession des cultures, a célébrer
I'Eucharistie dans un contexte digne d'un si grand Mystére. La liturgie chrétienne est née dans le sillage des paroles et des gestes de
Jésus, développant I'héritage rituel du judaisme. Et en effet, comment pourrait- on jamais exprimer de maniére adéquate I'accueil du
don que I'Epoux divin fait continuellement de lui-méme a I'Eglise-Epouse, en mettant a la portée des générations successives de
croyants le Sacrifice offert une fois pour toutes sur la Croix et en se faisant nourriture pour tous les fidéles? Si la logique du « banquet »
suscite un esprit de famille, I'Eglise n'a jamais cédé a la tentation de banaliser cette « familiarité » avec son Epoux en oubliant qu'il est
aussi son Seigneur et que le « banquet » demeure pour toujours un banquet sacrificiel, marqué par le sang versé sur le Golgotha. Le
Banquet eucharistique est vraiment un banquet « sacré », dans lequel la simplicité des signes cache la profondeur insondable de la
sainteté de Dieu: « O Sacrum convivium, in quo Christus sumitur! ». Le pain qui est rompu sur nos autels, offert a notre condition de
pélerins en marche sur les chemins du monde, est « panis angelorum », pain des anges, dont on ne peut s'approcher qu'avec I'humilité
du centurion de I'Evangile: « Seigneur, je ne suis pas digne que tu entres sous mon toit » (Mt 8, 8; Lc 7, 6).

49. En se laissant porter par ce sens élevé du mystére, on comprend que la foi de I'Eglise dans le Mystére eucharistique se soit
exprimée dans ['histoire non seulement par la requéte d'une attitude intérieure de dévotion, mais aussi par une série d'expressions
extérieures, destinées a évoquer et a souligner la grandeur de I'événement célébré. De la nait le parcours qui a conduit
progressivement a délimiter un statut spécial de réglementation pour la liturgie eucharistique, dans le respect des diverses traditions
ecclésiales légitimement constituées. Sur cette base s'est aussi développé un riche patrimoine artistique. L'architecture, la sculpture, la
peinture, la musique, en se laissant orienter par le mystere chrétien, ont trouvé dans I'Eucharistie, directement ou indirectement, un
motif de grande inspiration.

Il en a été ainsi par exemple pour I'architecture, qui, dés que le contexte historique I'a permis, a vu le lieu des premiéres Célébrations
eucharistiques passer des « domus » des familles chrétiennes aux basiliques solennelles des premiers siecles, puis aux imposantes
cathédrales du Moyen- Age, et finalement aux églises, grandes et petites, qui se sont multipliées progressivement sur les terres ou le
christianisme est parvenu. La forme des autels et des tabernacles s'est développée dans les espaces liturgiques, suivant, d'une fois sur
l'autre, non seulement les élans de l'inspiration, mais aussi les indications d'une compréhension précise du Mystére. On peut en dire
autant de la musique sacrée, en pensant simplement a l'inspiration des mélodies grégoriennes, aux nombreux auteurs, et bien souvent
grands auteurs, qui se sont mesurés aux textes liturgiqgues de la Messe. Et ne voit-on pas, dans le domaine des objets et des
ornements utilisés pour la célébration liturgique, une quantité importante de productions artistiques, allant des réalisations d'un bon
artisanat jusqu'aux véritables ceuvres d'art?

On peut dire alors que, si I'Eucharistie a modelé I'Eglise et la spiritualité, elle a aussi influencé fortement la « culture », spécialement
dans le domaine esthétique.

50. Les chrétiens d'Occident et d'Orient ont « rivalisé » dans cet effort d'adoration du Mystére, sous I'aspect rituel et esthétique.
Comment ne pas rendre grace au Seigneur, en particulier pour la contribution apportée a l'art chrétien par les grandes ceuvres
d'architecture et de peinture de la tradition gréco-byzantine et de toute I'aire géographique et culturelle slave? En Orient, I'art sacré a
conservé un sens singulierement fort du mystere, qui poussa les artistes a concevoir leur effort de production du beau non seulement
comme une expression de leur génie, mais aussi comme un service authentique rendu a la foi. Allant bien au-dela de la simple habileté
technique, ils ont su s'ouvrir avec docilité au souffle de I'Esprit de Dieu.

Les splendeurs de I'architecture et des mosaiques dans I'Orient et dans I'Occident chrétiens sont un patrimoine universel des croyants,
et elles portent en elles un souhait, je dirais méme un gage, de la plénitude tant désirée de la communion dans la foi et dans la
célébration. Cela suppose et exige, comme dans la célébre icone de la Trinité de Roublev, une Eglise profondément « eucharistique »,
ou le partage du mystere du Christ dans le pain rompu est comme immergé dans l'ineffable unité des trois Personnes divines, faisant de
I'Eglise elle-méme une « icbne » de la Trinité.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Dans cette perspective d'un art qui tend a exprimer, a travers tous ses éléments, le sens de I'Eucharistie selon I'enseignement de
I'Eglise, il convient de préter une attention soutenue aux normes qui concernent /a construction et I'ameublement des édifices sacres.
L'espace de création que I'Eglise a toujours laissé aux artistes est large, comme ['histoire le montre et ainsi que je I'ai moi-méme
souligné dans la Lettre aux artistes.(100) Mais l'art sacré doit se caractériser par sa capacité d'exprimer de maniére adéquate le
Mystere accueilli dans la plénitude de la foi de I'Eglise et selon les indications pastorales convenables données par |'Autorité
compétente. Cela vaut tout autant pour les arts figuratifs que pour la musique sacrée.

51. Ce qui s'est produit dans les terres de vieille chrétienté en matiére d'art sacré et de discipline liturgique est en train de se développer
aussi sur les continents ou le christianisme est plus jeune. C'est la l'orientation qui a été donnée précisément par le Concile Vatican Il
concernant l'exigence d'une « inculturation » a la fois saine et nécessaire. Au cours de mes nombreux voyages pastoraux, j'ai pu
observer, dans toutes les régions du monde, la vitalité qui peut se manifester dans les Célébrations eucharistiques au contact des
formes, des styles et des sensibilités des différentes cultures. En s'adaptant aux conditions changeantes de temps et d'espace,
I'Eucharistie offre une nourriture non seulement aux personnes, mais aux peuples eux-mémes, et elle modéle des cultures inspirées par
I'esprit chrétien.

Il est toutefois nécessaire que ce travail important d'adaptation soit accompli avec la conscience permanente du Mystere ineffable avec
lequel chaque génération est invitée a se mesurer. Le « trésor » est trop grand et trop précieux pour que I'on risque de 'appauvrir ou de
lui porter atteinte par des expériences ou des pratiques introduites sans qu'elles fassent I'objet d'une vérification attentive des Autorités
ecclésiastiques compétentes. Par ailleurs, le caractere central du Mystere eucharistique est tel qu'il exige que cette vérification
s'accomplisse en liaison étroite avec le Saint-Siege. Comme je I'écrivais dans I'exhortation apostolique post-synodale Ecclesia in Asia,
«une telle collaboration est essentielle parce que la sainte Liturgie exprime et célebre la foi unique professée par tous et, étant
I'hnéritage de toute I'Eglise, elle ne peut pas étre déterminée par les Eglises locales isolément, sans référence a I'Eglise
universelle ».(101)

52. De ce qui vient d'étre dit, on comprend la grande responsabilité qui, dans la Célébration eucharistique, incombe surtout aux prétres,
auxquels il revient de la présider in persona Christi, assurant un témoignage et un service de la communion non seulement pour la
communauté qui participe directement a la célébration, mais aussi pour I'Eglise universelle, qui est toujours concernée par I'Eucharistie.
Il faut malheureusement déplorer que, surtout a partir des années de la réforme liturgique post-conciliaire, en raison d'un sens mal
compris de la créativité et de I'adaptation les abus n'ont pas manqué, et ils ont été des motifs de souffrance pour beaucoup. Une
certaine réaction au « formalisme » a poussé quelques-uns, en particulier dans telle ou telle région, a estimer que les « formes »
choisies par la grande tradition liturgique de I'Eglise et par son Magistére ne s'imposaient pas, et a introduire des innovations non
autorisées et souvent de mauvais go0t.

C'est pourquoi je me sens le devoir de lancer un vigoureux appel pour que, dans la Célébration eucharistique, les normes liturgiques
soient observées avec une grande fidélité. Elles sont une expression concréte du caractére ecclésial authentique de I'Eucharistie; tel est
leur sens le plus profond. La liturgie n'est jamais la propriété privée de quelqu'un, ni du célébrant, ni de la communauté dans laquelle
les Mystéres sont célébrés. L'Ap6tre Paul dut adresser des paroles virulentes a la communauté de Corinthe pour dénoncer les
manquements graves a la Célébration eucharistique, manquements qui avaient conduit a des divisions (schismata) et a la formation de
factions (airéseis) (cf. 1 Co 11, 17-34). A notre époque aussi, I'obéissance aux normes liturgiques devrait étre redécouverte et mise en
valeur comme un reflet et un témoignage de I'Eglise une et universelle, qui est rendue présente en toute célébration de I'Eucharistie. Le
prétre qui célébre fidelement la Messe selon les normes liturgiques et la communauté qui s'y conforme manifestent, de maniere
silencieuse mais éloquente, leur amour pour I'Eglise. Précisément pour renforcer ce sens profond des normes liturgiques, j'ai demandé
aux Dicastéres compétents de la Curie romaine de préparer un document plus spécifique, avec des rappels d'ordre également juridique,
sur ce theme d'une grande importance. Il n'est permis a personne de sous-évaluer le Mystére remis entre nos mains: il est trop grand
pour que quelqu'un puisse se permettre de le traiter a sa guise, ne respectant ni son caractére sacré ni sa dimension universelle.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE VI
A L'ECOLE DE MARIE, FEMME « EUCHARISTIQUE »

53. Si nous voulons redécouvrir dans toute sa richesse le rapport intime qui unit I'Eglise et I'Eucharistie, nous ne pouvons pas oublier
Marie, Mere et modéle de I'Eglise. Dans la lettre apostolique Rosarium Virginis Marige, en désignant la Vierge trés sainte comme
Maitresse dans la contemplation du visage du Christ, j'ai inscrit /'institution de I'Eucharistie parmi les mystéres lumineux.(102) Marie
peut en effet nous guider vers ce trés saint Sacrement, car il existe entre elle et lui une relation profonde.

A premiére vue, I'Evangile reste silencieux sur ce théme. Dans le récit de I'institution, au soir du Jeudi saint, on ne parle pas de Marie.
On sait par contre qu'elle était présente parmi les Apbtres, unis « d'un seul coeur dans la priére » (cf. Ac 1, 14), dans la premiere
communauté rassemblée aprés I'Ascension dans l'attente de la Pentecéte. Sa présence ne pouvait certes pas faire défaut dans les
Célébrations eucharistiques parmi les fideles de la premiére génération chrétienne, assidus « a la fraction du pain » (Ac 2, 42).

Mais en allant au-dela de sa participation au Banquet eucharistique, on peut deviner indirectement le rapport entre Marie et I'Eucharistie
a partir de son attitude intérieure. Par sa vie tout entiére, Marie est une femme « eucharistique ». L'Eglise, regardant Marie comme son
modele, est appelée a I'imiter aussi dans son rapport avec ce Mystére trés saint.

54. Mysterium fidei! Si I'Eucharistie est un mystére de foi qui dépasse notre intelligence au point de nous obliger a I'abandon le plus pur
a la parole de Dieu, nulle personne autant que Marie ne peut nous servir de soutien et de guide dans une telle démarche. Lorsque nous
refaisons le geste du Christ a la derniére Céne en obéissance a son commandement: « Faites cela en mémoire de moi! » (Lc 22, 19),
nous accueillons en méme temps l'invitation de Marie a lui obéir sans hésitation: « Faites tout ce qu'il vous dira » (Jn 2, 5). Avec la
sollicitude maternelle dont elle témoigne aux noces de Cana, Marie semble nous dire: « N'ayez aucune hésitation, ayez confiance dans
la parole de mon Fils. Lui, qui fut capable de changer I'eau en vin, est capable également de faire du pain et du vin son corps et son
sang, transmettant aux croyants, dans ce mystére, la mémoire vivante de sa Paque, pour se faire ainsi “pain de vie” »

55. En un sens, Marie a exercé sa foi eucharistique avant méme l'institution de I'Eucharistie, par le fait méme qu'elle a offert son sein
virginal pour l'incarnation du Verbe de Dieu. Tandis que I'Eucharistie renvoie a la passion et a la résurrection, elle se situe
simultanément en continuité de I'Incarnation. A I'Annonciation, Marie a congu le Fils de Dieu dans la vérité méme physique du corps et
du sang, anticipant en elle ce qui dans une certaine mesure se réalise sacramentellement en tout croyant qui regoit, sous les espéces
du pain et du vin, le corps et le sang du Seigneur.

Il existe donc une analogie profonde entre le fiat par lequel Marie répond aux paroles de I'Ange et I'amen que chaque fidéle prononce
quand il regoit le corps du Seigneur. A Marie, il fut demandé de croire que celui qu'elle concevait « par l'action de I'Esprit Saint » était le
« Fils de Dieu » (cf. Lc 1, 30-35). Dans la continuité avec la foi de la Vierge, il nous est demandé de croire que, dans le Mystére
eucharistique, ce méme Jésus, Fils de Dieu et Fils de Marie, se rend présent dans la totalité de son étre humain et divin, sous les
especes du pain et du vin.

« Heureuse celle qui a cru » (Lc 1, 45): dans le mystére de I'lncarnation, Marie a aussi anticipé la foi eucharistique de I'Eglise. Lorsque,
au moment de la Visitation, elle porte en son sein le Verbe fait chair, elle devient, en quelque sorte, un « tabernacle » — le premier
« tabernacle » de I'histoire — dans lequel le Fils de Dieu, encore invisible aux yeux des hommes, se présente a |'adoration d'Elisabeth,
« irradiant » quasi sa lumiére a travers les yeux et la voix de Marie. Et le regard extasié de Marie, contemplant le visage du Christ qui
vient de naitre et le serrant dans ses bras, n'est-il pas le modéle d'amour inégalable qui doit inspirer chacune de nos communions
eucharistiques?

56. Durant toute sa vie au coté du Christ et non seulement au Calvaire, Marie a fait sienne la dimension sacrificielle de I'Eucharistie.
Quand elle porta I'enfant Jésus au temple de Jérusalem « pour le présenter au Seigneur » (Lc 2, 22), elle entendit le vieillard Syméon
lui annoncer que cet Enfant serait un « signe de division » et qu'une « épée » devait aussi transpercer le coeur de sa mére (cf. Lc 2, 34-
35). Le drame de son Fils crucifié était ainsi annoncé a l'avance, et d'une certaine maniere était préfiguré le « stabat Mater » de la
Vierge au pied de la Croix. Se préparant jour apres jour au Calvaire, Marie vit une sorte « d'Eucharistie anticipée », a savoir une
« communion spirituelle » de désir et d'offrande, dont I'accomplissement se réalisera par I'union avec son Fils au moment de la passion
et qui s'exprimera ensuite, dans le temps aprés Paques, par sa participation a la Célébration eucharistique, présidée par les Apétres, en
tant que « mémorial » de la passion.

Comment imaginer les sentiments de Marie, tandis qu'elle écoutait, de la bouche de Pierre, de Jean, de Jacques et des autres Apoétres,
les paroles de la derniere Céne: « Ceci est mon corps, donné pour vous » (Lc 22, 19)? Ce corps offert en sacrifice, et représenté sous
les signes sacramentels, était le méme que celui qu'elle avait congu en son sein! Recevoir I'Eucharistie devait étre pour Marie comme si
elle accueillait de nouveau en son sein ce coeur qui avait battu a l'unisson du sien et comme si elle revivait ce dont elle avait
personnellement fait I'expérience au pied de la Croix.

57. « Faites cela en mémoire de moi » (Lc 22, 19). Dans le « mémorial » du Calvaire est présent tout ce que le Christ a accompli dans
sa passion et dans sa mort. C'est pourquoi ce que le Christ a accompli envers sa Mere, il 'accomplit aussi en notre faveur. Il lui a en
effet confié le disciple bien-aimé et, en ce disciple, il lui confie également chacun de nous: « Voici ton fils! ». De méme, il dit aussi a
chacun de nous: « Voici ta mére! » (cf. Jn 19, 26-27).

Vivre dans I'Eucharistie le mémorial de la mort du Christ suppose aussi de recevoir continuellement ce don. Cela signifie prendre chez
nous — a I'exemple de Jean — celle qui chaque fois nous est donnée comme Mére. Cela signifie en méme temps nous engager a nous
conformer au Christ, en nous mettant a I'école de sa Mére et en nous laissant accompagner par elle. Marie est présente, avec I'Eglise
et comme Meére de I'Eglise, en chacune de nos Célébrations eucharistiques. Si Eglise et Eucharistie constituent un bindme inséparable,

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



il faut en dire autant du binéme Marie et Eucharistie. C'est pourquoi aussi la mémoire de Marie dans la Célébration eucharistique se fait
de maniére unanime, depuis l'antiquité, dans les Eglises d'Orient et d'Occident.

58. Dans I'Eucharistie, I'Eglise s'unit pleinement au Christ et & son sacrifice, faisant sien I'esprit de Marie. C'est une vérité que l'on peut
approfondir en relisant le Magnificat dans une perspective eucharistique. En effet, comme le cantique de Marie, I'Eucharistie est avant
tout une louange et une action de grace. Quand Marie s'exclame: « Mon ame exalte le Seigneur et mon esprit exulte en Dieu mon
Sauveur », Jésus est présent en son sein. Elle loue le Pére « pour » Jésus, mais elle le loue aussi « en » Jésus et « avec » Jésus. Telle
est précisément la véritable « attitude eucharistique ».

En méme temps, Marie fait mémoire des merveilles opérées par Dieu dans I'histoire du salut, selon la promesse faites a nos péres (cf.
Lc 1, 55), et elle annonce la merveille qui les dépasse toutes, I'Incarnation rédemptrice. Enfin, dans le Magnificat est présente la tension
eschatologique de I'Eucharistie. Chaque fois que le Fils de Dieu se présente a nous dans la « pauvreté » des signes sacramentels, pain
et vin, est semé dans le monde le germe de ['histoire nouvelle dans laquelle les puissants sont « renversés de leurs trénes » et les
humbles sont « élevés » (cf. Lc 1, 52). Marie chante les « cieux nouveaux » et la « terre nouvelle » qui, dans I'Eucharistie, trouvent leur
anticipation et en un sens leur « dessein » programmé. Si le Magnificat exprime la spiritualité de Marie, rien ne nous aide a vivre le
mystére eucharistique autant que cette spiritualité. L'Eucharistie nous est donnée pour que notre vie, comme celle de Marie, soit tout
entiere un Magnificat!

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

59. « Ave verum corpus natum de Maria Virgine! ». Il y a quelques années, j'ai célébré le cinquantieme anniversaire de mon ordination
sacerdotale. Je ressens aujourd’hui comme une gréce le fait d'offrir & I'Eglise cette encyclique sur I'Eucharistie en ce Jeudi saint qui
tombe en la vingt-cinquieme année de mon ministére pétrinien. Cela me remplit le coeur de gratitude. Depuis plus d'un demi-siécle,
chaque jour, a partir de ce 2 novembre 1946 ou j'ai célébré ma premiére Messe dans la crypte Saint-Léonard de la cathédrale du
Wawel a Cracovie, mes yeux se sont concentrés sur I'hostie et sur le calice, dans lesquels le temps et I'espace se sont en quelque
sorte « contractés » et dans lesquels le drame du Golgotha s'est a nouveau rendu présent avec force, dévoilant sa mystérieuse
« contemporanéité ». Chaque jour, ma foi m'a permis de reconnaitre dans le pain et le vin consacrés le divin Pélerin qui, un certain jour,
fit route avec les deux disciples d'/Emmaus pour ouvrir leurs yeux a la lumiere et leur cceur a lI'espérance (cf. Lc 24, 13-35).

Freres et sceurs trés chers, permettez que, dans un élan de joie intime, en union avec votre foi et pour la confirmer, je donne mon
propre témoignage de foi en la trés sainte Eucharistie. « Ave verum corpus natum de Maria Virgine, / vere passum, immolatum, in
cruce pro homine!». Ici se trouve le trésor de I'Eglise, le cceur du monde, le gage du terme auquel aspire tout homme, méme
inconsciemment. Il est grand ce mystére, assurément il nous dépasse et il met a rude épreuve les possibilités de notre esprit d'aller au-
dela des apparences. Ici, nos sens défaillent — « visus, tactus, gustus in te fallitur », est-il dit dans I'hymne Adoro te devote —, mais notre
foi seule, enracinée dans la parole du Christ transmise par les Apétres, nous suffit. Permettez que, comme Pierre & la fin du discours
eucharistique dans I'Evangile de Jean, je redise au Christ, au nom de toute I'Eglise, au nom de chacun d'entre vous: « Seigneur, a qui
irons-nous? Tu as les paroles de la vie éternelle » (Jn 6, 68).

60. A l'aube de ce troisiéme millénaire, nous tous, fils et filles de I'Eglise, nous sommes invités & progresser avec un dynamisme
renouvelé dans la vie chrétienne. Comme je I'ai écrit dans la lettre apostolique Novo millennio ineunte, « il ne s'agit pas d'inventer un
“nouveau programme”. Le programme existe déja: c'est celui de toujours, tiré de I'Evangile et de la Tradition vivante. Il est centré, en
derniére analyse, sur le Christ lui-méme, qu'il faut connaitre, aimer, imiter, pour vivre en lui la vie trinitaire et pour transformer avec lui
I'histoire jusqu'a son achévement dans la Jérusalem céleste ».(103) La réalisation de ce programme d'un élan renouvelé dans la vie
chrétienne passe par I'Eucharistie.

Tout engagement vers la sainteté, toute action visant a I'accomplissement de la mission de I'Eglise, toute mise en ceuvre de plans
pastoraux, doit puiser dans le mystére eucharistique la force nécessaire et s'orienter vers lui comme vers le sommet. Dans I'Eucharistie,
nous avons Jésus, nous avons son sacrifice rédempteur, nous avons sa résurrection, nous avons le don de I'Esprit Saint, nous avons
I'adoration, I'obéissance et I'amour envers le Pere. Si nous négligions I'Eucharistie, comment pourrions-nous porter reméde a notre
indigence?

61. Le mystere eucharistique — sacrifice, présence, banquet — n'admet ni réduction ni manipulation; il doit étre vécu dans son intégrité,
que ce soit dans l'acte de la célébration ou dans l'intime échange avec Jésus que I'on vient de recevoir dans la communion, ou encore
dans le temps de priére et d'adoration eucharistique en dehors de la Messe. L'Eglise s'édifie alors solidement et ce qu'elle est vraiment
est exprimé: une, sainte, catholique et apostolique; peuple, temple et famille de Dieu; corps et épouse du Christ, animée par I'Esprit
Saint; sacrement universel du salut et communion hiérarchiquement structurée.

La voie que I'Eglise parcourt en ces premiéres années du troisiéme millénaire est aussi un chemin d'engagement cecuménique
renouvelé. Les derniéres décennies du deuxieme millénaire, qui ont culminé avec le grand Jubilé, nous ont poussés dans cette
direction, encourageant tous les baptisés a ré- pondre a la priere de Jésus « ut unum sint » (Jn 17, 11). Un tel chemin est long, hérissé
d'obstacles qui dépassent les forces humaines; mais nous avons I'Eucharistie, et, en sa présence, nous pouvons entendre au fond de
notre coeur, comme si elles nous étaient adressées, les paroles mémes qu'entendit le prophete Elie: « Léve-toi et mange, autrement le
chemin sera trop long pour toi » (1 R 19, 7). Le trésor eucharistique que le Seigneur a mis a notre disposition nous pousse vers I'objectif
du partage plénier de ce trésor avec tous les fréres auxquels nous unit le méme Baptéme. Toutefois, pour ne pas gaspiller un tel trésor,
il faut respecter les exigences liées au fait qu'il est le Sacrement de la communion dans la foi et dans la succession apostolique.

En donnant a I'Eucharistie toute I'importance qu'elle mérite et en veillant avec une grande attention a n'en atténuer aucune dimension ni
aucune exigence, nous montrons que nous sommes profondément conscients de la grandeur de ce don. Nous y sommes aussi invités
par une tradition ininterrompue qui, dés les premiers siecles, a vu la communauté chrétienne attentive a conserver ce « trésor ».
Poussée par I'amour, I'Eglise se préoccupe de transmettre aux générations chrétiennes a venir, sans en perdre un seul élément, la foi
et la doctrine sur le mystére eucharistique. Il n'y a aucun risque d'exagération dans I'attention que I'on porte a ce Mysteére, car « dans ce
Sacrement se résume tout le mystére de notre salut ».(104)

62. Chers fréres et sceurs, mettons-nous a /'école des saints, grands interprétes de la piété eucharistique authentique. En eux, la
théologie de I'Eucharistie acquiert toute la splendeur du vécu, elle nous « imprégne » et pour ainsi dire nous « réchauffe ». Mettons-
nous surtout a I'écoute de la tres sainte Vierge Marie en qui, plus qu'en quiconque, le Mystére de I'Eucharistie resplendit comme
mystere lumineux. En nous tournant vers elle, nous connaissons la force transformante de I'Eucharistie. En elle, nous voyons le monde
renouvelé dans I'amour. En la contemplant, elle qui est montée au Ciel avec son corps et son ame, nous découvrons quelque chose
des « cieux nouveaux » et de la « terre nouvelle » qui s'ouvriront a nos yeux avec le retour du Christ. L'Eucharistie en est ici-bas le
gage et d'une certaine maniere l'anticipation: « Veni, Domine lesu! » (Ap 22, 20).

Sous les humbles espéces du pain et du vin, transsubstantiés en son corps et en son sang, le Christ marche avec nous, étant pour
nous force et viatique, et il fait de nous, pour tous nos fréres, des témoins d'espérance. Si, face a ce mystére, la raison éprouve ses
limites, le coeur, illuminé par la grace de I'Esprit Saint, comprend bien quelle doit étre son attitude, s'abimant dans I'adoration et dans un
amour sans limites.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Faisons nétres les sentiments de saint Thomas d'Aquin, théologien par excellence et en méme temps chantre passionné du Christ en
son Eucharistie, et laissons notre ame s'ouvrir aussi a la contemplation du but promis, vers lequel notre coeur aspire, assoiffé qu'il est
de joie et de paix:

« Bone pastor, panis vere,
lesu, nostri miserere... ».

Bon pasteur, pain véritable,
Jésus aie pitié de nous
nourris-nous, protege-nous,
fais-nous voir le bien supréme,
dans la terre des vivants.

Toi qui sais et qui peux tout,

toi notre nourriture d'ici-bas,

prends-nous la-haut pour convives

et pour héritiers a jamais dans la famille des saints.

Donné a Rome, pres de Saint-Pierre, le 17 avril 2003, Jeudi saint, en la vingt-cinquiéme année de mon pontificat et en 'année du
Rosaire.

IOANNES PAULUS I

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



NOTES

(1) Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. sur I'Eglise Lumen gentium, n. 11.
(2) Conc. cecum. Vat. Il, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n. 5.

(8) Cf. Jean-Paul ll, Lettre apost. Rosarium Virginis Marize (16 octobre 2002), n. 21: AAS 95 (2003), p. 19; La Documentation catholique
99 (2002), pp. 959- 960.

(4) Tel est le titre que j'ai voulu donner a un témoignage autobiographique a I'occasion de mon cinquanti€me anniversaire de
sacerdoce.

(5) Leonis Xl P.M. Acta XXII (1903), pp. 115-136;

(6) AAS 39 (1947), pp. 521-595; La Documentation catholique 45 (1948), col. 195-251.
(7) AAS 57 (1965), pp. 753-774; La Documentation catholique 62 (1965), col. 1633-1651.
(8) AAS 72 (1980), pp. 113-148; La Documentation catholique 77 (1980), pp. 301-312.

(9) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum concilium, n. 47: Salvator noster [...] Sacrificium Eucharisticum
Corporis et Sanguinis sui instituit, quo Sacrificium Crucis in seecula, donec veniret, perpetuaret...: « Notre Sauveur [...] institua le
sacrifice eucharistique de son Corps et de son Sang pour perpétuer le sacrifice de la croix au long des siécles, jusqu'a ce qu'il

vienne ».

(10) Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 1085.
(11) Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, n. 3.

(12) Cf. Paul VI, Profession de foi (30 juin 1968), n. 24: AAS 60 (1968), p. 442; La Documentation catholique 65 (1968), col. 1256-1257;
Jean-Paul ll, Lettr. apost. Dominicze Cenze (24 février 1980), n. 9: AAS 72 (1980), pp. 142-146; La Documentation catholique 77 (1980),
pp. 305-306.

(13) Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 1382.
(14) Ibid., n. 1367.
(15) Homélie sur la Lettre aux Hébreux, 17, 3: PG 63, 131.

(16) Cf. Conc. cecum. de Trente, Session XXIl, Doctrine sur le saint sacrifice de la Messe, ch. 2: DS 1743; La Foi catholique, n. 768:
« C'est une seule et méme victime, c'est le méme qui offre maintenant par le ministere des prétres, qui s'est offert lui-méme alors sur la
Croix; seule, la maniere d'offrir différe ».

(17) Pie XIl, Encycl. Mediator Dei (20 novembre 1947): AAS 39 (1947), p. 548; La Documentation catholique 45 (1948), col. 216.

(18) Jean-Paul I, Encycl. Redemptor hominis (15 mars 1979), n. 20: AAS 71 (1979), p. 310; La Documentation catholique 76 (1979), p.
317.

(19) Const. dogm. Lumen gentium, n. 11.

(20) De sacramentis, V, 4, 26: CSEL 73, 70; SCh 25bis, p. 135.

(21) In loannis Evangelium, XIl, 20: PG 74, 726.

(22) Encycl. Mysterium fidei (3 septembre 1965): AAS 57 (1965), p. 764; La Documentation catholique 62 (1965), col. 1643.
(23) Session Xlll, Décret sur la tres sainte Eucharistie, ch. 4: DS, 1462; La Foi catholique, n. 739.

(24) Catécheses mystagogiques, IV, 6: SCh 126, p. 138.

(25) Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 8.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(26) Profession de foi (30 juin 1968), n. 25: AAS 60 (1968), pp. 442-443; La Documentation catholique 65 (1968), col. 1256.
(27) Homélie 1V pour la Semaine sainte: CSCO 413 / Syr. 182, 55.

(28) Anaphore.

(29) Priere eucharistique 1.

(30) Solennité du Corps et du Sang du Christ, lle Vépres, antienne du Magnificat.

(81) Missel romain, Embolisme apres le Notre Pere.

(32) Lettre aux Ephésiens, 20: PG 5, 661: SCh 10 bis, p. 77.

(33) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 39.

(34) « Tu veux honorer le corps du Christ? Ne le méprise pas lorsqu'il est nu. Ne I'honore pas ici, dans I'église, par des tissus de soie
tandis que tu le laisses dehors souffrir du froid et du manque de vétements. Car celui qui a dit: Ceci est mon corps, et qui I'a réalisé en
le disant, c'est lui qui a dit: Vous m'avez vu avoir faim, et vous ne m'avez pas donné a manger, et aussi: Chaque fois que vous ne l'avez
pas fait a I'un de ces petits, c'est a moi que vous ne l'avez pas fait[...]. Quel avantage y a- t-il a ce que la table du Christ soit chargée de
vases d'or, tandis que lui-méme meurt de faim? Commence par rassasier I'affamé, et avec ce qui te restera tu orneras son autel »: S.
Jean Chrysostome, Homélie sur I'Evangile de Matthieu 50, 3-4: PG 58, 508-509; cf. Jean-Paul Il, Encycl. Sollicitudo rei socialis (30
décembre 1987), n. 31: AAS 80 (1988), pp. 553-556; La Documentation catholique 85 (1988), p. 246.

(35) Const. dogm. Lumen gentium, n. 3.
(36) Ibid.
(37) Conc. cecum. Vat. II, Décr. sur l'activité missionnaire de I'Eglise Ad gentes, n. 5.

(38) « Moise prit le sang, en aspergea le peuple, et dit: “Voici le sang de I'Alliance que, sur la base de toutes ces paroles, le Seigneur a
conclue avec vous” » (Ex 24, 8).

(89) Cf. Conc. cecum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, n. 1.
(40) Cf. ibid., n. 9.

(41) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Décr. Presbyterorum ordinis, n. 5. Le méme décret dit au n. 6: « Aucune communauté chrétienne ne
s'édifie si elle n'a pas sa racine et son centre dans la célébration de la trés sainte Eucharistie ».

(42) Homélies sur la 1re Lettre aux Corinthiens, 24, 2: PG 61, 200; cf. Didacheé, 1X, 4; Funk, 1, 22; SCh 248, p. 177; S. Cyprien, Lettres
LXIII, 13: PL 4, 384; Correspondance Il, Les Belles Lettres, Paris (1925), pp. 201-202.

(43) PO 26, 206.
(44) Conc. cecum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, n. 1.
(45) Cf. Conc. cecum. de Trente, Sess. XlIl, Décret sur la trés sainte Eucharistie, can. 4: DS 1654; La Foi catholique, n. 748.

(46) Cf. Rituale Romanum: De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, p. 36 (n. 80); Rituel de I'Eucharistie en
dehors de la Messe, 2e éd., AELF 1996, p. 67 (n. 80).

(47) Cf. ibid, pp. 38-39 (n. 86-90); Rituel de I'Eucharistie en dehors de la Messe, pp. 69-70 (n. 86-90).
(48) Jean-Paul ll, Lettre apost. Novo millennio ineunte, n. 32: AAS 93 (2001), pp. 288; La Documentation catholique 98 (2001), p. 79.

(49) « Qu'au cours de la journée 1es fideles ne négligent point de rendre visite au Saint-Sacrement, qui doit étre conservé en un endroit
trés digne des églises, avec le plus d'honneur possible, selon les lois liturgiques. Car la visite est une marque de gratitude, un geste
d'amour et un devoir de reconnaissance envers le Christ Notre-Seigneur présent en ce lieu »: Paul VI, Encycl. Mysterium fidei (3
septembre 1965): AAS 57 (1965), p. 771; La Documentation catholique 62 (1965), col. 1647-1648.

(50) Visite al S.S. Sacramento ed a Maria Santissima, Introduction: Opere ascetiche, Avellino (2000), p. 295.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(51) N. 857.
(52) Ibid.
(53) Ibid.

(54) Cf. Congr. pour la Doctrine de la Foi, Lettre Sacerdotium ministeriale (6 aoGt 1983), Ill, 2: AAS 75 (1983), p. 1005; La
Documentation catholique 80 (1983), p. 886.

(55) Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, n. 10.

(56) Ibid.

(57) Cf. Institutio generalis: Editio typica tertia, n. 147.

(58) Cf. Const. dogm. Lumen gentium, nn. 10. 28; Décret Presbyterorum Ordinis, n. 2.

(59) « Le ministre de 'autel représente le Christ en tant que chef offrant au nom de tous ses membres »: Pie Xll, Encycl. Mediator Dei
(20 novembre 1947): AAS 39 (1947), p. 556; La Documentation catholique 45 (1948), col. 221; cf. Pie X, Exhort. apost. Haerent animo
(4 aot 1908): Pii X Acta, IV, 16.; Pie XI, Encycl. Ad catholici sacerdotii (20 décembre 1935): AAS 28 (1936), p. 20; La Documentation
catholique 35 (1936/1), col. 141.

(60) Lettre apost. Dominicee cenae (24 février 1980), n. 8: AAS 72 (1980), pp. 128-129; La Documentation catholique, 77 (1980), p.
304.

(61) Congr. pour la Doctrine de la Foi, Lettre Sacerdotium ministeriale (6 aott 1983), I, 4: AAS 75 (1983), p. 1006; La Documentation
catholique 80 (1983), p. 887; cf. Conc. cecum. Latran IV, ch. 1, Const. sur la foi catholique Firmiter credimus: DS 802; La Foi catholique,
n. 31.

(62) Conc. cecum. Vat. Il, Décret sur I'oecuménisme Unitatis redintegratio, n. 22.

(63) Lettre apost. Dominicee Cenee (24 février 1980), n. 2: AAS 72 (1980), p. 115; La Documentation catholique 77 (1980), p. 301.
(64)Décret Presbyterorum ordinis, n. 14.

(65) Ibid., n. 13; cf. Code de Droit canonique, can. 904; Code des Canons des Eglises orientales, can. 378.

(66) Décret Presbyterorum ordinis, n. 6.

(87) Cf. Rapport final, Il, C, 1: L'Osservatore Romano, 10 décembre 1985, p. 7; La Documentation catholique 83 (1986), p. 39.
(868) Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. Lumen gentium, n. 26.

(69) Nicolas Cabasilas, La vie en Christ, IV, n. 10: SCh, 355, p. 271.

(70) S. Thérese de Jésus, Le chemin de la perfection, ch. 37: Oeuvres compleétes, Paris (1948), p. 766.

(71) Cf. Congr. pour la Doctrine de la Foi, Lettre aux Evéques de I'Eglise catholique sur certains aspects de I'Eglise comprise comme
communion Communionis notio (28 mai 1992), n. 4: AAS 85 (1993), pp. 839-840; La Documentation catholique 89 (1992), p. 730.

(72) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, n. 14.
(73) Homélies sur Isaie 6, 3: PG 56, 139.
(74) N. 1385; cf. Code de Droit canonique, can. 916; Code des Canons des Eglises orientales, can. 711.

(75) Discours aux membres de la Pénitencerie apostolique et aux Pénitenciers des Basiliques patriarcales de Rome (30 janvier 1982):
AAS 73 (1981), p. 203; cf. Conc. cecum. de Trente, Sess. Xlll, Décret sur la tres sainte Eucharistie, ch. 7 et can. 11: DS, nn. 1647.
1661; La Foi catholique, nn. 742. 755.

(76) Can. 915; cf. Code des Canons des Eglises orientales, can. 712.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(77) Const. dogm. Lumen gentium, n. 14.
(78) S. Thomas d'Aquin, Somme théologique, Ill, g. 73, a. 3.

(79) Congr. pour la Doctrine de la Foi, Lettre Communionis notio (28 mai 1992), n. 11: AAS 85 (1993), p. 844; La Documentation
catholique 89 (1992), p. 731.

(80) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, n. 23.
(81) Lettre aux Smyrniotes, VIII: PG5, 713 ; SChn. 10, p. 139.
(82) Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. Lumen gentium, n. 23.

(83) Congr. pour la Doctrine de la Foi, Lettre Communionis notio (28 mai 1992), n. 14: AAS 85 (1993), p. 847; La Documentation
catholique 89 (1992), p. 732.

(84) Sermon 272: PL 38, 1247; Oeuvres complétes de saint Augustin, Paris (1873), p. 399.

(85) Ibid.,1248; Oeuvres complétes de saint Augustin, I.c., p. 400.

(86) Cf. nn. 31-51: AAS 90 (1998), pp. 731-746; La Documentation catholique, 95 (1998), pp. 666-672.
(87) Cf. ibid., nn. 48-49: AAS 90 (1998), p. 744; La Documentation catholique, 95 (1998), p. 671.

(88) N. 36: AAS 93 (2001), pp. 291-292; La Documentation catholique, 98 (2001), p. 81.

(89) Cf. Décret Unitatis redintegratio, n. 1.

(90) Cf. Const. dogm. Lumen gentium, n. 11.

(91) « Nous qui participons a l'unique pain et a l'unique coupe, fais que nous soyons unis les uns aux autres dans la communion de
I'unique Esprit Saint »: Anaphore de la Liturgie de saint Basile.

(92) Cf. Code de Droit canonique, can. 908; Code des Canons des Eglises orientales, can. 702; Conseil pont. pour la Promotion de
I'Unité des Chrétiens, Directoire pour I'eecuménisme (25 mars 1993), nn. 122-125, 129-131: AAS 85 (1993), pp. 1086-1089; La
Documentation catholique, 90 (1993), pp. 630-631; Congr. pour la Doctrine de la Foi, Lettre Ad exsequendam, 18 mai 2001: AAS
(2001), p. 786; La Documentation catholique, 99 (2002), pp. 364-365.

(93) « La communicatio in sacris, si elle porte atteinte a I'unité de I'Eglise ou si elle implique une adhésion formelle & I'erreur ou un
risque d'égarement dans la foi, de scandale ou d'indifférentisme, est interdite par la loi divine »: Conc. cecum. Vat. II, Décret sur les
Eglises orientales catholiques Orientalium Ecclesiarum, n. 26.

(94) N. 45: AAS 87 (1995), p. 948; La Documentation catholique, 92 (1995), p. 579.

(95) Cf. Décret Orientalium Ecclesiarum, n. 27.

(96) Cf. Code de Droit canonique, can. 844, §§ 3-4; Code des Canons des Eglises orientales, can. 671, §§ 3-4.
(97) N. 46: AAS 87 (1995), p. 948; La Documentation catholique, 92 (1995), pp. 580.

(98) Cf. Conc. cecum. Vat. Il, Décret Unitatis redintegratio, n. 22.

(99) Cf. Code de Droit canonique, can. 844; Code des Canons des Eglises orientales, can. 671.

(100) Cf. AAS 91 (1999), pp. 1155-1172: La Documentation catholique 96 (1999), pp. 451-458.

(101) N. 22: AAS 92 (2000), p. 485; La Documentation catholique 96 (1999), p. 991.

(102) Cf. n. 21: AAS 95 (2003), p. 20; La Documentation catholique 99 (2002), pp. 959-960.

(103) N. 29: AAS 93 (2001) p. 285; La Documentation catholique 98 (2001), p. 78.

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

24



(104) S. Thomas d'Aquin, Somme théologique, lll, g. 83, a. 4 c.

st

Encyclique Ecclesia de Eucharistia — Jean-Paul Il — 2003

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

25



