EXHORTATION APOSTOLIQUE
POST-SYNODALE

CHRISTIFIDELES LAICI

DE SA SAINTETE LE PAPE
JEAN-PAUL Ii
SUR LA VOCATION _
ET LA MISSION DES LAICS
DANS L'EGLISE ET DANS LE MONDE

Aux Evéques
Aux prétres et aux diacres
Aux religieux et religieuses
A tous les fidéles laics

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



| INTRODUCTION

Allez, vous aussi, a ma vigne

Les urgences actuelles du monde: pourquoi donc
restez-vous la, toute la journée, a ne rien faire?
Sécularisme et besoin religieux

La personne humaine: sa dignité piétinée et exaltée
Conflictualité et paix

Jesus-Christ, espérance de I'humanité

CHAPITRE | : JE SUIS LA VIGNE, VOUS ETES
LES SARMENTS
La dignité des fideles laics dans I'Eglise-Mystere

Le mysteére de la vigne

Qui sont les fideles laics?

Le Baptéme et la nouveauté chrétienne
Enfants de Dieu dans le Fils unique

Un seul corps dans le Christ

Temples vivants de I'Esprit Saint
Participants a la fonction sacerdotale, prophétique et
royale de Jésus-Christ

Les fidéles laics et le caractére séculier
Appelés a la sainteté

Se sanctifier dans le monde

La co-responsabilité des fidéles laics dans I'Eglise-
Mission

Annoncer I'Evangile

L'heure est venue d'entreprendre une nouvelle
évangélisation

Allez dans le monde entier

Vivre I'Evangile en servant les personnes et la
société

Promouvoir la dignité de la personne

Respecter le droit inviolable a la vie

Libres d'invoquer le Nom du Seigneur

La famille, premier espace de I'engagement social
La charité, ame et soutien de la solidarité
Destinataires et participants de la vie politique
Situer 'homme au centre de la vie économico-
sociale

Evangéliser la culture et les cultures de 'homme

CHAPITRE IV : LES OUVRIERS DE LA VIGNE
DU SEIGNEUR

Excellents administrateurs de la grace multiforme
de Dieu

CHAPITRE Il : TOUS SARMENTS DE L'UNIQUE
VIGNE

La participation des fidéles laics a la vie de
I'Eglise-Communion

Le mystére de I'Eglise-Communion

Le Concile et I'ecclésiologie de communion

Une communion organique : diversité et
complémentarité

Les ministéres et les charismes, dons de I'Esprit a
I'Eglise

Ministéres, offices et fonctions

Les ministéres dérivant de I'Ordre

Ministeres, offices et fonctions des laics

Les charismes

La participation des fidéles laics a la vie de I'Eglise
Eglises particulieres et Eglise universelle

La paroisse

Engagement apostolique dans la paroisse

Formes de participation des fidéles laics dans la vie
de I'Eglise

Formes personnelles de patrticipation

Formes collectives de patrticipation

Critéres d'ecclésialité pour les associations de laics
Le service des Pasteurs pour la communion

La variété des vocations

Jeunes, enfants, personnes 4gées

Les jeunes, espoir de I'Eglise

Les enfants et le Royaume des cieux

Les personnes agées et le don de la sagesse
Femmes et hommes

Fondements anthropologiques et théologiques
Mission dans I'Eglise et dans le monde.
Co-présence et collaboration des hommes et des
femmes

Malades et souffrants

Action pastorale rénovée

Etats de vie et vocations

Les diverses vocations laiques

CHAPITRE V : POUR QUE VOUS PORTIEZ DU
FRUIT
La formation des fidéles laics

CHAPITRE Ill : JE VOUS Al ETABLIS POUR
QUE VOUS ALLIEZ ET QUE VOUS PORTIEZ
DU FRUIT

Acquérir toujours plus de maturité

Découvrir et vivre sa vocation et sa mission
personnelles

Une formation intégrale a vivre dans l'unité
Aspects de la formation

Collaborateurs de Dieu éducateur

Autres milieux d'éducation

La formation réciproquement regue et donnée par
tous

Appel et priere

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com




INTRODUCTION

1. LES FIDELES LAICS (Christifideles laici), dont la «vocation et la mission dans I'Eglise et dans le monde
vingt ans apres le Concile Vatican Il» a été le theme de I'assemblée générale du Synode des Evéques en
1987, appartiennent au Peuple de Dieu, représenté par les ouvriers de la vigne, dont parle Saint Matthieu
dans son Evangile: «Le royaume des cieux est comparable au maitre d'un domaine qui sortit au petit jour
afin d'embaucher des ouvriers pour sa vigne. Il se mit d'accord avec eux sur un salaire d'une piéce d'argent
pour toute la journée et il les envoya a sa vigne» (Mt 20, 1-2).

La parabole évangélique met sous nos yeux limmense vigne du Seigneur, et la foule des personnes,
hommes et femmes, qu'll appelle et qu'll envoie y travailler. La vigne, c'est le monde entier (cf. Mt 13, 38),
qui doit étre transformé selon le dessein de Dieu, en vue de I'avénement définitif du Royaume de Dieu.

Allez, vous aussi, a ma vigne

2. «Sorti vers neuf heures, il en vit d'autres qui étaient |a, sur la place, sans travail. Il leur dit: "Allez, vous
aussi, a ma vigne"» (Mt 20, 3-4).

L'appel du Seigneur Jésus ne cesse de se faire entendre depuis ce jour lointain de notre histoire: il s'adresse
a tout homme venu en ce monde.

De nos jours, dans une effusion renouvelée de I'Esprit de la Pentecbte, arrivée avec le Concile Vatican I,
I'Eglise a vu m0rir en elle un sentiment plus vif de son caractére missionnaire et, dans un mouvement
d'obéissance généreuse, elle a de nouveau écouté la voix du Seigneur qui I'envoie dans le monde comme
«le sacrement universel du salut»(1).

Allez, vous aussi. L'appel ne s'adresse pas seulement aux Pasteurs, aux prétres, aux religieux et aux
religieuses; il s'étend a tous: les fidéles laics, eux aussi, sont appelés personnellement par le Seigneur, de
qui ils recoivent une mission pour I'Eglise et pour le monde. Saint Grégoire le Grand le rappelle, lorsque,
préchant au peuple chrétien, il commente la parabole des ouvriers de la vigne: «Examinez donc un peu, mes
fréres, votre mode de vie, et vérifiez bien si déja vous étes des ouvriers du Seigneur. Que chacun juge ce
qu'il fait et se rende compte s'il travaille dans la vigne du Seigneur»(2).

Fort de son inestimable patrimoine doctrinal, spirituel et pastoral, le Concile a écrit des pages vraiment
merveilleuses sur la nature, la dignité, la spiritualité, la mission, la responsabilité des fideles laics. Et les
Peres conciliaires, en écho a l'appel du Christ, ont appelé tous les fidéles laics, hommes et femmes, a
travailler a sa vigne: «Le Saint Concile adjure avec force au nom du Seigneur tous les laics de répondre
volontiers, avec élan et générosité, a l'appel du Christ qui, en ce moment méme, les invite avec plus
d'insistance, et a l'impulsion de I'Esprit Saint. Que les jeunes réalisent bien que cet appel s'adresse tres
particulierement a eux, qu'ils le recoivent avec joie et de grand coeur. C'est le Seigneur Lui-méme qui, par le
Concile, presse a nouveau tous les laics de s'unir plus intimement a Lui de jour en jour et de prendre a coeur
ses intéréts comme leur propre affaire (cf. Ph 2, 5), de s'associer a sa mission de Sauveur; Il les envoie
encore une fois en toute ville et en tout lieu ou Il doit aller Lui-méme (cf. Lc 10, 1)»(3).

Allez, vous aussi, a ma vigne. Ces paroles ont aussi résonné spirituellement pendant tout le déroulement du
Synode des Evéques, qui s'est tenu a Rome du ler au 30 octobre 1987. Reprenant les pistes du Concile et
éclairés par les expériences personnelles et communautaires de toute I'Eglise, les Péres, riches en outre de
I'apport des Synodes précédents, ont étudié, de fagon approfondie, «la vocation et la mission des laics dans
I'Eglise et le monde, vingt ans apres le Concile Vatican II».

Cette Assemblée comprenait des représentants qualifiés des fidéles laics, hommes et femmes, qui ont
apporté une contribution précieuse aux travaux du Synode. L'homélie de cl6ture I'a explicitement reconnu:
«Nous remercions le Seigneur de ce que, au cours de ce Synode, nous avons pu avoir non seulement la joie
de la participation des laics (auditeurs et auditrices), mais plus encore de ce que le déroulement des
discussions nous a permis d'entendre la voix des invités, les représentants du laicat provenant de toutes les
parties du monde, de différents pays. Cela nous a permis de profiter de leurs expériences, de leurs conseils
et de leurs suggestions inspirés par leur amour pour la cause commune»(4).

Le regard fixé sur I'aprés-Concile, les Péres synodaux ont pu constater de quelle fagon I'Esprit a continué de
rajeunir I'Eglise, en suscitant en elle de nouvelles énergies de sainteté avec la participation de nombreux
fideles laics. Nous en trouvons un témoignage, entre autres, dans le nouveau style de collaboration entre
prétres, religieux et fidéles laics; dans la participation active a la liturgie, a I'annonce de la parole de Dieu, a
la catéchése; dans les multiples services et taches confiés aux fideles laics, qui les ont si bien assurés; dans
la floraison vigoureuse de groupes, d'associations, de mouvements de spiritualité et d'engagement; dans la
participation plus large et plus marquée des femmes a la vie de I'Eglise et au développement de la sociéte.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Dans le méme temps, le Synode ne manquait pas de noter que le chemin post-conciliaire des fideles laics
n'a pas été sans difficultés ni dangers. Dans le concret, on peut rappeler deux tentations auxquelles ils n'ont
pas toujours su échapper: la tentation de se consacrer avec un si vif intérét aux services et aux taches
d'Eglise, qu'ils en arrivent parfois a se désengager pratiquement de leurs responsabilités spécifiques au plan
professionnel, social, économique, culturel et politique; et, en sens inverse, la tentation de Iégitimer
l'injustifiable séparation entre la foi et la vie, entre l'accueil de I'Evangile et I'action concrete dans les
domaines temporels et terrestres les plus divers.

Au cours de ses travaux, le Synode a fait sans cesse référence au Concile Vatican Il, dont I'enseignement
touchant le laicat, a vingt ans de distance, a paru d'une actualité surprenante, et parfois d'une portée
prophétique: un tel enseignement est capable d'éclairer et d'inspirer les réponses qui doivent étre données
aujourd'hui aux nouveaux problémes. En vérité, le défi que les Péres synodaux ont relevé a été celui de bien
tracer les routes précises afin que la splendide «théorie» sur le laicat, formulée par le Concile, puisse
devenir une authentique «pratique» ecclésiale. D'un autre cbté, certains problémes s'imposent par un certain
caractére de «nouveauté»; au point qu'on peut les qualifier de post-conciliaires, au moins dans un sens
chronologique: a ces problemes, les Péres ont a juste titre réservé une attention toute spéciale au cours de
leurs discussions et réflexions. Parmi ces problémes, il faut mentionner ceux qui concernent les ministeres et
les services ecclésiaux confiés déja ou qui seront a confier a des fidéles laics, la diffusion et la croissance de
nouveaux «mouvements» a c6té d'autres formes d'associations de laics, la place et le réle de la femme
autant dans I'Eglise que dans la société.

Au terme de leurs travaux menés avec zele, compétence et générosité, les Peres du Synode m'ont
manifesté leur désir et leur souhait qu'en temps opportun, je présente a I'Eglise universelle un document de
conclusion sur le laicat chrétien(5).

Cette Exhortation Apostolique Post-synodale veut donc faire ressortir toute la valeur des travaux du Synode,
depuis les Lineamenta jusqu'a I'Instrumentum laboris, depuis la relation d'introduction jusqu'aux interventions
de chacun des évéques et des laics et jusqu'au rapport de synthése apres la discussion en assemblée,
depuis les discussions et les relations des «circuli minores» jusqu'aux «propositiones» et au Message final.
Le présent document ne se situe donc pas en marge du Synode; il en constitue au contraire I'expression a la
fois cohérente et fidele; il est le fruit d'un travail collégial, dont la derniére étape a été la rédaction d'un
exposé a laquelle ont contribué le Conseil du Secrétariat Général du Synode et le Secrétariat lui-méme.

Susciter et alimenter une prise de conscience plus nette du don et de la responsabilité que tous les fideles
laics ont dans la communion et la mission de I'Eglise, tel est le but de notre Exhortation.

Les urgences actuelles du monde:
pourquoi donc restez-vous Ia,
toute la journée, a ne rien faire?

3. Le sens fondamental de ce Synode, et donc son fruit le plus précieux et désiré, c'est de porter les fidéles
laics a écouter le Christ qui les appelle a travailler a sa vigne et a prendre une part trés vive, consciente et
responsable a la mission de I'Eglise, en ce moment magnifique et dramatique de I'histoire, dans l'imminence
du troisieme millénaire.

Des situations nouvelles, dans I'Eglise comme dans le monde, dans les réalités sociales, économiques,
politiques et culturelles, exigent aujourd'hui, de fagon toute particuliere, I'action des fideles laics. S'il a
toujours été inadmissible de s'en désintéresser, présentement c'est plus répréhensible que jamais. I/ n'est
permis a personne de rester a ne rien faire.

Revenons a la lecture de la parabole évangélique: «Vers cing heures, il sortit encore, en trouva d'autres qui
étaient |a et leur dit: "Pour quoi étes-vous restés la, toute la journée, a ne rien faire?". lls lui répondirent:
"Parce que personne ne nous a embauchés". Il leur dit: "Allez, vous aussi, a ma vigne"» (Mt 20, 6-7).

Il n'y a pas de place pour l'inaction, lorsque tant de travail nous attend tous dans la vigne du Seigneur. Le
«maitre du domaine» répéte avec plus d'insistance encore: «Allez, vous aussi, & ma vigne».

La voix du Seigneur résonne certainement en chaque chrétien, au plus profond de son étre. Chacun, en
effet, est configuré au Christ par la foi et les sacrements de l'initiation chrétienne, est inséré comme un
membre vivant dans I'Eglise, et est sujet actif de sa mission de salut. La voix du Seigneur se transmet aussi
a travers les événements de 'histoire de I'Eglise et de I'humanité, comme nous le rappele le Concile: «Mi
par la foi, se sachant conduit par I'Esprit du Seigneur qui remplit I'univers, le Peuple de Dieu s'efforce de
discerner dans les événements, les exigences et les aspirations de notre temps, auxquels il participe avec
les autres hommes, quels sont les signes véritables de la présence ou du dessein de Dieu. La foi, en effet,
éclaire toutes choses d'une lumiére nouvelle et nous fait connaitre la volonté divine sur la vocation intégrale
de I'homme, orientant ainsi I'esprit vers des solutions pleinement humaines»(6).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il faut donc regarder en face ce monde qui est le nétre, avec ses valeurs et ses problemes, ses soucis et ses
espoirs, ses conquétes et ses échecs: un monde dont les conditions économiques, sociales, politiques et
culturelles présentent des problémes et des difficultés encore plus graves que celles décrites par le Concile
dans la Constitution pastorale Gaudium et spes(7). De toute maniére, c'est la la vigne, c'est |a le terrain sur
lequel les fideles laics sont appelés a vivre leur mission. Jésus veut pour eux, comme pour tous ses
disciples, qu'ils soient le sel de la terre et la lumiére du monde (cf. Mt 5, 13-14).

Mais quel est donc le visage actuel de la «terre» et du «monde», dont les chrétiens doivent étre le «sel» et la
«lumiéere»?

Tres grande est la diversité des situations et des facons de poser les probléemes dans le monde
d'aujourd'hui, caractérisé en outre par un mouvement accéléré de mutation. C'est pourquoi il faut se garder
absolument de généralisations et de simplifications abusives. Il est toutefois possible de noter certaines
lignes de tendances qui se font jour dans la société actuelle. De méme que dans le champ évangélique
l'ivraie et le bon grain poussent simultanément, ainsi dans I'histoire, théatre quotidien de la liberté humaine,
se rencontrent céte a cote et parfois étroitement enlacés entre eux le bien et le mal, l'injustice et la justice,
l'angoisse et I'espoir.

Sécularisme et besoin religieux

4. Comment ne pas penser a la diffusion persistante de /l'indifférence religieuse et de l'athéisme sous ses
formes les plus variées, en particulier sous la forme, aujourd'hui peut-étre la plus répandue, du sécularisme?
Enivré des conquétes prodigieuses d'un développement scientifico-technique que rien n'arréte, et surtout
envo(té par la tentation la plus ancienne et toujours nouvelle, celle de vouloir se faire I'égal de Dieu (cf. Gn
3, 5) grace a l'usage d'une liberté sans frein, 'homme se coupe de ses racines religieuses les plus
profondes: il oublie Dieu, il estime que Dieu n'a aucun sens dans son existence, il le rejette pour se
prosterner en adoration devant les «idoles» les plus variées.

Ce sécularisme actuel est en vérité un phénoméne trés grave: il ne touche pas seulement les individus, mais
en quelque fagon des communautés entieres, comme déja le notait le Concile: «Des multitudes sans cesse
plus denses s'éloignent en pratique de la religion»(8). Moi méme je I'ai répété souvent: le phénomene de la
sécularisation frappe les peuples qui sont chrétiens de vieille date, et ce phénomene réclame, sans plus de
retard, une nouvelle évangélisation.

Et pourtant, I'aspiration et le besoin de la religion ne peuvent mourir totalement. La conscience de chaque
homme, quand il a le courage d'affronter les questions les plus graves de I'existence humaine, en particulier
la question du sens de la vie, de la souffrance et de la mort, ne peut pas hésiter a faire sienne cette parole
de vérité que proclamait Saint Augustin: «Tu nous as faits pour Toi, Seigneur, et notre coeur est sans repos
tant qu'il ne se repose pas en Toi»(9). C'est ainsi que le monde actuel porte témoignage, sous des formes
toujours plus vastes et plus vives, de I'ouverture a une vision spirituelle et transcendante de la vie, du réveil
de la recherche religieuse, du retour au sens du sacré et a la priére, de I'exigence de la liberté d'invoquer le
Nom du Seigneur.

La personne humaine: sa dignité piétinée et exaltée

5. Pensons encore aux nombreuses violations infligées aujourd'hui a la dignité de la personne humaine.
Quand il n'est pas reconnu et aimé dans sa dignité d'image vivante de Dieu (cf. Gn 1, 26), I'étre humain est
exposé aux formes les plus humiliantes et aberrantes d'«instrumentalisation», qui le rendent misérablement
esclave du plus fort. Et ce «plus fort» peut prendre des figures diverses: idéologie, pouvoir économique,
systémes politiques inhumains, technocratie scientifique, invasion des «mass-media». Une fois encore, nous
nous trouvons ici en face d'une foule de personnes, qui sont nos fréres et soeurs, dont les droits
fondamentaux sont violés, parfois en conséquence de I'excessive tolérance ou méme de l'injustice patente
de certaines lois civiles: le droit a la vie et a l'intégrité du corps, le droit a un toit et au travail, le droit a la
famille et a la procréation responsable, le droit a la participation a la vie publique et politique, le droit a la
liberté de conscience et de profession de sa foi religieuse.

Qui peut dénombrer les enfants qui n'ont pas vu le jour, parce que tués dans le sein de leur mere, les
enfants abandonnés, ou maltraités par les parents eux-mémes, les enfants qui grandissent privés d'affection
et d'éducation? En certains pays, des populations entieres n'ont ni maison ni travail, et manquent des
moyens indispensables pour mener une existence digne d'étres humains. De terribles flots de pauvreté et de
misére, physique et morale a la fois, sont désormais fixés au pourtour des métropoles et frappent
mortellement des groupes humains entiers.

Mais le caractére sacré de la personne ne saurait étre réduit a néant, encore qu'il soit trop souvent méprisé
et violé: son fondement inébranlable, c'est le Dieu Créateur et Pére; aussi le caractére sacré de la personne
continue-t-il de s'imposer encore et toujours.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



De la procede la diffusion toujours plus vaste comme aussi l'affirmation toujours plus forte du sens de la
dignité personnelle de tout étre humain. Un courant bienfaisant désormais parcourt et envahit tous les
peuples de la terre, qui ont pris davantage conscience de la dignité de 'hnomme: I'homme n'est absolument
pas une «chose» ou un «objet» qu'on peut utiliser, mais il est toujours et uniquement un «sujet» doué de
conscience et de liberté, appelé a vivre de fagon responsable dans la société et dans I'histoire, ordonné a
des valeurs spirituelles et religieuses.

On a affrmé que notre temps est le temps des «humanismes»: quelques-uns de ces humanismes,
d'inspiration athée et séculiere, en viennent paradoxalement a amoindrir et anéantir I'homme; d'autres
humanismes, au contraire, I'exaltent jusqu'a déboucher sur des formes de véritable idolatrie; d'autres, enfin,
reconnaissent, conformément a la vérité, la grandeur et la misére de I'homme, et ils mettent en évidence,
soutiennent et favorisent sa dignité totale.

Un signe et un résultat de ces courants humanistes peuvent se reconnaitre dans le besoin grandissant de
participation. C'est 14, de toute évidence, un des traits distinctifs de I'hnumanité actuelle, un véritable «signe
des temps» qui marit en divers domaines et diverses directions: en ce qui concerne surtout les femmes et le
monde des jeunes, en direction de la vie familiale et scolaire, mais aussi dans le monde culturel,
économique, social et politique. Jouer un rble, étre en quelque fagon créateur d'une nouvelle culture
humaniste, est une exigence, tout a la fois universelle et individuelle(10).

Conflictualité et paix

6. Nous ne pouvons pas, enfin, oublier un autre phénoméne qui marque I'humanité moderne: plus qu'a
aucun autre moment de son histoire, I'numanité est aujourd'hui frappée et ébranlée par la conflictualité. |l
s'agit d'un phénomeéne aux formes multiples, qui se distingue du pluralisme légitime des mentalités et des
initiatives, et qui se manifeste dans une néfaste opposition des personnes, des groupes, des catégories, des
nations et des blocs de nations. Cette opposition prend les formes de la violence, du terrorisme, de la
guerre. Une fois encore, mais dans des proportions énormément amplifiées, certaines portions de I'humanité
d'aujourd'hui, parce qu'elles veulent faire montre de leur «toute-puissance», renouvellent la folle expérience
de la construction de la «tour de Babel» (cf. Gn 11, 1-9); or, cette expérience engendre la confusion, la lutte,
la désintégration et I'oppression. La famille humaine est par la bouleversée et déchirée de fagon dramatique.

En contrepartie, se manifeste avec une vigueur irrépressible I'aspiration de chaque homme et des peuples
au bien inestimable de la paix dans la justice. La béatitude «Bienheureux les artisans de paix» (Mt 5, 9)
trouve chez les hommes de notre temps un écho nouveau et bien significatif: pour I'avénement de la paix et
de la justice, aujourd'hui, des générations entieres vivent, souffrent et travaillent. La participation croissante
des personnes et des groupes a la vie de la société est le chemin qu'on prend aujourd'hui de plus en plus
pour que la paix se transforme de désir en une réalité. Sur ce chemin, nous rencontrons grand nombre de
fideles laics engagés avec générosité sur le terrain social ou politique, sous les formes les plus variées, que
ce soit dans les institutions, ou comme coopérateurs bénévoles et en service auprés des plus humbles.

Jesus-Christ, espérance de I'humanité

7. Tel est I'immense chantier qui s'offre aux yeux de ceux que le «Maitre du domaine» envoie travailler a sa
vigne.

Sur ce chantier, I'Eglise est présente et agissante, I'Eglise, c'est-a-dire nous tous, pasteurs et fideles,
prétres, religieux et laics. Les situations que nous venons d'évoquer touchent I'Eglise: par ces situations,
I'Eglise se trouve en partie conditionnée; cependant elle n'en est pas écrasée, encore moins terrassée,
parce que I'Esprit Saint, qui est I'ame de I'Eglise, la soutient dans sa mission.

L'Eglise n'ignore pas que tous les efforts soutenus par 'humanité en vue de la communion et de la
participation, en dépit des difficultés, des ralentissements, des contradictions de tout genre, provoqués par
les limites de I'hnomme, par le péché et par le Mauvais, obtiennent une réponse parfaite dans l'intervention de
Jésus-Christ, Rédempteur de I'nomme et du monde.

L'Eglise sait parfaitement qu'elle a été envoyée par Lui comme «le signe et le moyen de l'union intime avec
Dieu et de I'unité de tout le genre humain»(11).

En dépit de toute chose, par conséquent, I'hnumanité peut espérer, doit espérer: Evangile vivant et personnel,
Jésus-Christ Lui-méme est la «Nouvelle» toute neuve, porteuse de joie, que I'Eglise chaque jour nous
annonce et dont elle porte témoignage a tous les hommes.

Dans la transmission de cette annonce et dans la présentation de ce témoignage, les fidéles laics occupent
une place originale et irremplagable: par eux, I'Eglise du Christ est présente dans les secteurs les plus variés
du monde, comme signe et source d'espérance et d'amour.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE | : JE SUIS LA VIGNE, VOUS ETES LES SARMENTS
La dignité des fideles laics dans I'Eglise-Mystere

Le mystere de la vigne

8. L'image de la vigne est utilisée dans la Bible de multiple fagon et avec diverses significations: en
particulier, elle sert a exprimer le mystére du Peuple de Dieu. Dans cette perspective plus intérieure, les
fideles laics ne sont pas simplement les ouvriers qui travaillent a la vigne, mais ils sont une partie méme de
la vigne: «Moi, je suis la vigne, et vous, les sarments» (Jn 15, 5), dit Jésus.

Déja dans I'Ancien Testament, les prophétes, quand ils veulent parler du peuple élu, recourent a I'image de
la vigne. Israél est la vigne de Dieu, I'ouvrage du Seigneur, la joie de son coeur: «Je t'avais plantée comme
une vigne de choix» (Jr2, 21); «Ta mere ressemblait a une vigne plantée au bord de I'eau. Elle était féconde
et feuillue grace a I'abondance de l'eau» (Ez 19, 10); «Mon ami avait une vigne sur un coteau plantureux. Il
en retourna la terre et en retira les pierres, pour y mettre un plant de qualité...» (/s 5, 1-2).

Jésus reprend le symbole de la vigne, et Il I'emploie pour révéler certains aspects du Royaume de Dieu: «Un
homme planta une vigne, il I'entoura d'une clbture, y creusa un pressoir, et y batit une tour de garde. Puis il
la donna en fermage a des vignerons et partit en voyage» (Mc 12, 1; cf. Mt 21, 28 et suiv.).

L'évangéliste Jean nous invite a aller encore plus profond et il nous introduit a la découverte du mystére de
la vigne: elle est le symbole et la figure non seulement du peuple de Dieu, mais de Jésus Lui-méme. Lui,
Jésus, est le cep de vigne, et nous, les disciples, nous en sommes les sarments; Lui est la «vraie vigne», a
laquelle, pour vivre, sont unis les sarments (cf. Jn 15, 1 et suiv.).

Le Concile Vatican Il, reprenant les différentes images bibliques qui éclairent le mystere de I'Eglise, propose
de nouveau l'image de la vigne et des sarments: «La vigne véritable, c'est le Christ; c'est Lui qui donne vie et
fécondité aux rameaux que nous sommes: par |I'Eglise nous demeurons en Lui, sans qui nous ne pouvons
rien faire (Jn 15, 1-5)»(12). C'est I'Eglise elle-méme, donc, qui est le vignoble évangélique.

Elle est mystere parce que I'amour et la vie du Pére, du Fils et de I'Esprit Saint sont le don absolument
gratuit offert & tous ceux qui sont nés de I'eau et de I'Esprit (cf. Jn 3, 5), appelés a vivre la communion méme
de Dieu, a la manifester et a la communiquer dans ['histoire (mission): «<En ce jour, dit Jésus, vous
reconnaitrez que je suis en mon Pére, que vous étes en moi, et moi en vous» (Jn 14, 20).

Désormais, c'est seulement a l'intérieur du mystere de I'Eglise comme mystére de communion que se révéle
«l'identité» des fidéles laics, leur dignité originelle. Et c'est seulement a l'intérieur de cette dignité que
peuvent se définir leur vocation et leur mission dans I'Eglise et dans le monde.

Qui sont les fideles laics?

9. Les Péres du Synode ont trés justement noté la nécessité de déterminer et de proposer une description
positive de la vocation et de la mission des fidéles laics, grace a une étude approfondie de la doctrine du
Concile Vatican Il, a la lumiére des plus récents documents du Magistére et de I'expérience de la vie de
I'Eglise, elle-méme guidée par I'Esprit Saint(13).

Pour répondre a la question «qui sont les fideéles laics?», le Concile a refusé la solution facile d'une définition
négative et s'est ouvert a une vision nettement positive; il a manifesté son intention fondamentale en
affirmant la pleine appartenance des fidéles laics a I'Eglise et a son mystére, et le caractére particulier de
leur vocation, dont le propre est, d'une maniére particuliere, de «chercher le régne de Dieu précisément a
travers la gérance des choses temporelles qu'ils ordonnent selon Dieu»(14). «Sous le nom de laics _ ainsi
s'exprime la Constitution Lumen gentium _ on entend ici I'ensemble des chrétiens qui ne sont pas membres
de l'ordre sacré et de I'état religieux reconnu par I'Eglise, c'est-a-dire les chrétiens qui, étant incorporés au
Christ par le baptéme, intégrés au Peuple de Dieu, faits participants a leur maniére de la fonction
sacerdotale, prophétique et royale du Christ, exercent pour leur part, dans I'Eglise et dans le monde, la
mission qui est celle de tout le peuple chrétien»(15).

Déja Pie Xl affirmait: «Les fideles, et plus précisément les laics, se trouvent sur la ligne la plus avancée de
la vie de I'Eglise; par eux, I'Eglise est le principe vital de la société humaine. C'est pourquoi, eux surtout,
doivent avoir une conscience toujours plus claire, non seulement d'appartenir a I'Eglise, mais d'étre I'Eglise,
c'est-a-dire la communauté des fidéles sur la terre, sous la conduite du Chef commun, le Pape, et des
Evéques en communion avec lui. lls sont I'Eglise»(16).

Conformément a I'image biblique de la vigne, les fideles laics, comme tous les membres de I'Eglise, sont des
sarments, branchés sur le Christ, qui est Lui, la vraie vigne, et c'est par Lui qu'ils sont rendus vivants et
donneurs de vie.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'insertion dans le Christ au moyen de la foi et des sacrements de l'initiation chrétienne est la racine
premiére qui crée la nouvelle condition du chrétien dans le mystere de I'Eglise, qui constitue sa
«physionomie» la plus profonde, qui est a la base de toutes les vocations et du dynamisme de la vie
chrétienne des fidéles laics: en Jésus-Christ mort et ressuscité, le baptisé devient une «créature nouvelle»
(Ga®, 15;2 Co 5, 17), une créature purifiée du péché et vivifiée par la gréce.

Ainsi donc, ce n'est que par I'exploitation des mystérieuses richesses que Dieu donne aux chrétiens dans le
baptéme qu'on peut dessiner la «figure» du fidele laic.

Le Baptéme et la nouveauté chrétienne

10. Il n'est pas excessif de dire que la vie entiére du fidéle laic a pour but de le porter a connaitre la radicale
nouveauté chrétienne qui découle du Baptéme, sacrement de la foi, pour qu'il puisse en vivre les obligations
selon la vocation que Dieu lui a fixée. Pour dessiner la «figure» du fidéle laic, examinons de fagon plus
directe et explicite, entre autres, les aspects fondamentaux suivants: Le Baptéme nous fait naitre a la vie
d'enfants de Dieu; il nous unit a Jésus-Christ et a son Corps qui est I'Eglise; il nous confére I'onction dans
I'Esprit Saint en faisant de nous des temples spirituels.

Enfants de Dieu dans le Fils unique

11. Souvenons-nous des paroles de Jésus a Nicodeme: «QOui, vraiment, je te le dis, @ moins de naitre d'eau
et d'Esprit, on ne peut pas entrer dans le royaume de Dieu» (Jn 3, 5). Le baptéme est donc une nouvelle
naissance, c'est une régénération.

C'est précisément en pensant a cet aspect du don du baptéme que I'ap6tre Pierre entonne ce chant: «Béni
soit Dieu, le Pere de Jésus-Christ notre Seigneur; dans sa grande miséricorde, Il nous a fait renaitre, grace a
la résurrection de Jésus-Christ d'entre les morts, pour une vivante espérance, pour I'héritage qui ne
connaitra ni destruction, ni souillure, ni vieillissement» (7 P 1, 3-4). Et il donne le nom de chrétien a ceux que
Dieu «a fait renaitre, non pas d'une semence périssable, mais d'une semence impérissable: sa parole
vivante qui demeure» (1 P 1, 23).

Par le baptéme chrétien nous devenons fils ou filles de Dieu, dans son Fils unique, Jésus-Christ. Au sortir
des eaux des fonts baptismaux,chaque chrétien entend a nouveau la voix qui fut entendue un jour sur les
rives du Jourdain: «Tu es mon Fils bien-aimé, tu as toute ma faveur» (Lc 3, 22), et il comprend ainsi qu'il a
été associé au Fils bien-aimé, en devenant fils adoptif (cf. Ga 4, 4-7) et frére du Christ. Ainsi se réalise dans
I'histoire de chaque homme [I'éternel dessein de Dieu: «Ceux qu'll connaissait par avance, Il les a aussi
destinés a étre I'image de son Fils, pour faire de ce Fils I'ainé d'une multitude de freres» (Rm 8, 29).

C'est I'Esprit Saint qui fait que les baptisés sont fils ou filles de Dieu et en méme temps membres du Corps
du Christ. Saint Paul le rappelle aux chrétiens de Corinthe: «Nous avons tous été baptisés dans I'unique
Esprit, pour former un seul corps» (1 Co 12, 13), de sorte que I'Apbtre peut dire a ses fideles laics: «Vous
étes le corps du Christ et, chacun pour votre part, vous étes les membres de ce corps» (1 Co 12, 27); «et
voici la preuve que vous étes des fils: envoyé par Dieu, I'Esprit de son Fils est dans nos coeurs» (Ga 4, 6; cf.
Rm 8, 15-16).

Un seul corps dans le Christ

12. Régénérés comme «fils dans le Fils», les baptisés sont inséparablement «membres du Christ et
membres du corps de I'Eglise», comme nous I'enseigne le Concile de Florence(17).

Le Baptéme signifie et produit une incorporation mystique mais réelle au Corps crucifié et glorieux de Jésus.
Par le moyen du sacrement, Jésus unit le baptisé a sa mort pour I'unir a sa résurrection (cf. Rm 6, 3-5), le
dépouille du «vieil homme» et le revét de «'homme nouveau», c'est-a-dire de Lui-méme: «Vous tous qui
avez été baptisés dans le Christ _ proclame I'apétre Paul _ vous vous étes revétus du Christ» (Ga 3, 27; cf.
Ep 4, 22-24; Col 3, 9-10). De la découle que «tout en étant nombreux, nous formons un seul corps dans le
Christ» (Rm 12, 5).

Nous retrouvons, dans les paroles de Paul, I'écho fidéle de I'enseignement de Jésus Lui-méme: Il nous a, en
effet, révélé la mystérieuse unité de ses disciples avec Lui et entre eux, la présentant comme l'image et le
prolongement de cette secréte communion qui lie le Pére au Fils et le Fils au Pére dans le lien d'amour de
I'Esprit (cf. Jn 17, 21 ). C'est de cette méme unité que parle Jésus en utilisant I'image de la vigne et des
sarments: «Moi, je suis la vigne, et vous, les sarments» (Jn 15, 5), une image qui met en lumiére non
seulement l'intimité profonde des disciples avec Jésus, mais aussi la communion de vie des disciples entre
eux: tous, sarments de I'unique Vigne.

Temples vivants de I'Esprit Saint

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



13. A l'aide d'une autre image, celle d'un édifice, I'apbtre Pierre définit les baptisés comme des «pierre
vivantes» fondées sur le Christ, qui est Lui la «pierre angulaire»; et ils sont destinés a la «construction d'un
édifice spirituel» (7 P 2, 5 et suiv.). Cette image nous introduit a un autre aspect de la nouveauté du
baptéme que le Concile Vatican Il présente en ces termes: «Les baptisés, en effet, par la régénération et
l'onction du Saint-Esprit, sont consacrés pour étre une demeure spirituelle»(18).

L'Esprit Saint «oint» le baptisé, Il imprime sur lui un sceau indélébile (cf. 2 Co 1, 21. 22), et Il le constitue
temple spirituel, c'est-a-dire qu'll le remplit de la sainte présence de Dieu grace a l'union et a la conformité
avec Jésus-Christ.

Fort de cette «onction» spirituelle, le chrétien peut, a sa maniére, répéter les paroles de Jésus: «L'Esprit du
Seigneur est sur moi, parce qu'll m'a consacré par l'onction; Il m'a envoyé porter la bonne nouvelle aux
pauvres, annoncer aux prisonniers leur libération et aux aveugles le retour de la vue, remettre en liberté les
opprimés et proclamer une année de grace du Seigneur» (Lc 4, 18-19; cf. Is 61, 1-2). Ainsi, par I'effusion du
Baptéme et de la Confirmation, le baptisé participe a la mission méme du Christ Jésus, le Messie Sauveur.

Participants a la fonction sacerdotale, prophétique et royale de Jésus-Christ

14. S'adressant aux baptisés comme a des «enfants qui viennent de naitre», l'apbtre Pierre écrit:
«Approchez-vous de Lui: Il est la pierre vivante, que les hommes ont éliminée, mais que Dieu a choisie
parce qu'il en connait la valeur. Vous aussi, soyez les pierres vivantes qui servent a construire le Temple
spirituel, et vous serez le sacerdoce saint, présentant des offrandes spirituelles que Dieu pourra accepter a
cause du Christ Jésus ... Oui, c'est vous qui étes la race choisie, le sacerdoce royal, la nation sainte, le
peuple qui appartient a Dieu; vous étes donc chargés d'annoncer les merveilles de celui qui vous a appelés
des ténébres a son admirable lumiére ...» (1 P2, 4-5. 9).

C'est 1a un nouvel aspect de la grace et de la dignité du baptéme: les fideles laics participent, pour leur part,
a la triple fonction de Jésus-Christ: sacerdotale, prophétique et royale. C'est un aspect qui, certes, n'a jamais
été négligé par la tradition vivante de I'Eglise, comme on le voit, par exemple, dans I'explication du Psaume
26 que nous présente Saint Augustin: «David regut I'onction royale. En ce temps-Ia, il n'y avait a la recevoir
que le roi et le prétre. Ces deux personnes préfiguraient le futur roi-prétre unique, le Christ (le mot «Christ»
vient de «chrisma», qui signifie «onction»). Et notre chef n'a pas été seul a recevoir I'onction, mais nous
aussi, qui sommes son corps, nous l'avons regue avec Lui ... Voila pourquoi 'onction est donnée a tous les
chrétiens, alors que dans I'Ancien Testament elle n'était le fait que de deux personnes seulement. Que nous
soyons le corps du Christ, cela ressort clairement du fait que nous avons tous regu l'onction et qu'en Lui
nous sommes oints (christi) et Christ, parce que, d'une certaine maniére, la téte et le corps forment le Christ
dans son intégrité»(19).

Dans le sillage du Concile Vatican 11(20), des le début de mon service pastoral, j'ai tenu a exalter la dignité
sacerdotale, prophétique et royale de tout le Peuple de Dieu: «Celui qui est né de la Vierge Marie _ disais-je
_ le fils du charpentier, a ce qu'on croyait, le Fils du Dieu vivant, comme le proclamait Pierre, est venu pour
faire de nous tous "un royaume de prétres". Le Concile Vatican Il nous a rappelé le mystére de ce pouvoir et
aussi le fait que la mission du Christ, Prétre, Prophéte-Maitre, Roi, se poursuit dans I'Eglise. Tous, le Peuple
de Dieu tout entier, participent a cette triple mission»(21).

Par cette Exhortation, nous voulons inviter encore une fois les fideles laics a relire, a méditer et a assimiler
avec intelligence et amour I'enseignement si fécond et si riche du Concile qui touche a leur participation a la
triple fonction du Christ(22). Voici a présent une bréve synthése des éléments essentiels de cet
enseignement.

Les fideles laics participent a ['office sacerdotal, par lequel Jésus s'est offert Lui-méme sur la Croix et
continue encore a s'offrir dans la célébration de I'Eucharistie a la gloire du Pére pour le salut de I'numanité.
Incorporés a Jésus-Christ, les baptisés sont unis a Lui et a son sacrifice par I'offrande d'eux-mémes et de
toutes leurs activités (cf. Rm 12, 1-2). Parlant des fidéles laics, le Concile déclare: «Toutes leurs activités,
leurs priéres et leurs entreprises apostoliques, leur vie conjugale et familiale, leurs labeurs quotidiens, leurs
détentes d'esprit et de corps, s'ils sont vécus dans I'Esprit de Dieu, et méme les épreuves de la vie, pourvu
gu'elles soient patiemment supportées, tout cela devient offrandes spirituelles agréables a Dieu par Jésus-
Christ (cf. 1 P 2, 5); et dans la célébration eucharistique ces offrandes rejoignent I'oblation du Corps du
Seigneur pour étre offertes en toute piété au Pere. C'est ainsi que les laics consacrent a Dieu le monde lui-
méme, rendant partout a Dieu dans la sainteté de leur vie un culte d'adoration»(23).

La participation a /'office prophétique du Christ «qui proclame, par le témoignage de sa vie et la vertu de sa
parole, le royaume du Peére»(24), habilite et engage les fidéles laics a recevoir I'Evangile dans la foi, et a
I'annoncer par la parole et par les actes, sans hésiter a dénoncer courageusement le mal. Unis au Christ, «le
grand prophéte» (Lc 7, 16), et constitués dans I'Esprit «témoins» du Christ ressuscité, les fidéles laics sont

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



rendus participants autant au sens de la foi surnaturelle de I'Eglise qui «ne peut se tromper dans la foi»(25)
qu'a la grace de la parole (cf. Ac 2, 17-18; Ap 19, 10); ils sont au surplus appelés a faire briller la nouveauté
et la force de I'Evangile dans leur vie quotidienne, familiale et sociale, comme aussi a exprimer, avec
patience et courage, dans les difficultés de I'époque présente leur espérance de la gloire «<méme a travers
les structures de la vie du siécle»(26).

Par leur appartenance au Christ, Seigneur et Roi de I'Univers, les fideles laics participent a son office royal,
et sont appelés par Lui au service du Royaume de Dieu et a sa diffusion dans l'histoire. lls vivent la royauté
chrétienne tout d'abord par le combat spirituel qu'ils ménent pour détruire en eux le regne du péché (cf. Rm
6, 12) et ensuite par le don d'eux-mémes pour servir, dans la charité et dans la justice, Jésus Lui-méme,
présent en tous ses fréres, surtout dans les plus petits (cf. Mt 25, 40).

Mais les fidéles laics sont appelés en particulier a redonner a la création toute sa valeur originelle. En liant la
création au bien véritable de I'homme par une activité soutenue par la vie de la grace, ils participent a
I'exercice du pouvoir par lequel Jésus Ressuscité attire a Lui toutes les choses et les soumet, en méme
temps qu'll se soumet Lui-méme, au Pére, de sorte que Dieu soit tout en tous (cf. Jn 12, 32; 1 Co 15, 28).

La participation des laics a la triple fonction de Jésus Prétre, Prophete et Roi, trouve d'abord sa racine dans
l'onction du Baptéme, puis son développement dans la Confirmation et son achévement et son soutien dans
I'Eucharistie. C'est une participation qui est donnée, il est vrai, a chaque fidéle laic, mais en tant qu'ils
forment l'unique Corps du Christ: en effet, Jésus enrichit de ses dons I'Eglise elle-méme parce que I'Eglise
est son Corps et son Epouse. Ainsi c'est en tant que membre de I'Eglise que chacun participe a la triple
fonction du Christ, comme I'enseigne clairement 'apbtre Pierre; il appelle, en effet, les baptisés «la race
choisie, le sacerdoce royal, la nation sainte, le peuple qui appartient a Dieu» (1 P 2, 9). Et c'est justement
parce qu'elle découle de la communion ecclésiale, que cette participation des fideles laics a la triple fonction
du Christ exige d'étre vécue et réalisée dans la communion et pour la croissance de cette communion
méme. Saint Augustin écrit: «De méme que nous nous appelons tous chrétiens (christiani) en raison de
l'onction (chrisma) mystique, de méme nous nous appelons tous prétres, parce que nous sommes membres
de l'unique Prétre»(27).

Les fidéles laics et le caractere séculier

15. La nouveauté chrétienne est le fondement et le titre de I'égalité de tous ceux qui sont les baptisés dans
le Christ, de tous les membres du Peuple de Dieu: «Commune est la dignité des membres du fait de leur
régénération dans le Christ; commune la grace d'adoption filiale; commune la vocation a la perfection; il n'y a
qu'un salut, une espérance, une charité sans division»(28). En vertu de cette dignité baptismale commune,
le fidele laic est co-responsable, avec tous les ministres ordonnés et avec les religieux et les religieuses, de
la mission de I'Eglise.

Mais cette dignité baptismale commune revét chez le fidéle laic une modalité qui le distingue, sans toutefois
I'en séparer, du prétre, du religieux, de la religieuse. Le Concile Vatican Il a indiqué que cette modalité se
trouve dans le caractére séculier: «Le caractere séculier est le caractére propre et particulier des laics»(29).

Pour saisir de fagon compléte, adaptée et spécifique, la condition ecclésiale du fidéle laic, il faut approfondir
la portée théologique du caractére séculier, a la lumiére du dessein salvifique de Dieu et du mystére de
I'Eglise.

Comme l'affirme Paul VI, I'Eglise «a une authentique dimension séculiére, inhérente a sa nature intime et a
sa mission, dont la racine plonge dans le mystere du Verbe Incarné, et qui s'est réalisée sous des formes
diverses pour ses membres»(30).

L'Eglise, en effet, vit dans ce monde, méme si elle n'est pas de ce monde (cf. Jn 17, 16), et elle est envoyée
pour continuer l'oeuvre rédemptrice de Jésus-Christ; cette oeuvre, «qui concerne essentiellement le salut
des hommes, embrasse aussi le renouvellement de tout I'ordre temporel»(31).

Il est certain que tous les membres de I'Eglise participent a sa dimension séculiere; mais cela de facons
diverses. En particulier la participation des fidéles laics a une modalité de réalisation et de fonction, qui,
selon le Concile, leur est «propre et particuliere»: c'est cette modalité que I'on désigne du nom de «caractéere
séculier»(32).

Dans le concret, le Concile parle de la condition des fidéles laics en la désignant, avant tout, comme le lieu
ou leur est adressé I'appel de Dieu: «C'est la qu'ils sont appelés»(33). |l s'agit ici d'un «lieu» présenté en
termes dynamiques: les fidéles laics «vivent au milieu du siecle, c'est-a-dire engagés dans tous les divers
devoirs et travaux du monde, dans les conditions ordinaires de la vie familiale et sociale dont leur existence
est comme tissée»(34). Ce sont des personnes qui vivent une vie normale dans le monde, étudient,
travaillent, créent des rapports amicaux, sociaux, professionnels, culturels. Le Concile ne considere pas
simplement leur condition comme un cadre extérieur et un environnement, mais bien comme une réalité

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



destinée a trouver en Jésus-Christ la plénitude de son sens(35). Il va méme jusqu'a affirmer que «le Verbe
Incarné en personne a voulu entrer dans le jeu de cette solidarité... I a sanctifié les liens humains,
notamment ceux de la famille, source de la vie sociale. Il s'est volontairement soumis aux lois de sa patrie. |l
a voulu mener la vie méme d'un artisan de son temps et de sa région»(36).

Le «monde» devient ainsi le milieu et le moyen de la vocation chrétienne des fidéles laics, parce qu'il est lui-
méme destiné a glorifier Dieu le Pére dans le Christ. Le Concile peut dés lors indiquer le sens propre et
particulier de I'appel de Dieu qui s'adresse aux fideles laics. lls ne sont pas invités a abandonner la position
qu'ils occupent dans le monde. Le baptéme, en effet, ne les retire pas du monde (comme le souligne I'apbtre
Paul: «Que chacun, mes freres, reste devant Dieu dans la condition ou il se trouvait quand il a été appelé»
[1 Co7, 24]); mais il leur confie une vocation qui concerne justement leur situation dans le monde: les fidéles
laics, en effet, sont «appelés par Dieu a travailler comme du dedans a la sanctification du monde, a la fagon
d'un ferment, en exergant leurs propres charges sous la conduite de I'esprit évangélique, et pour manifester
le Christ aux autres avant tout par le témoignage de leur vie, rayonnant de foi, d espérance et de
charité»(37). Ainsi, I'étre et I'agir dans le monde sont pour les fidéles laics une réalité non seulement
anthropologique et sociologique, mais encore et spécifiquement théologique et ecclésiale. Dans leur
situation au milieu du monde, en effet, Dieu manifeste son dessein et leur communique leur vocation
particuliere de «chercher le regne de Dieu précisément a travers la gérance des choses temporelles qu'ils
ordonnent selon Dieu»(38).

C'est précisément dans cette optique que les Péres du Synode ont déclaré: «Le caractére séculier du fidele
laic n'est donc pas a définir seulement dans un sens sociologique, mais surtout en un sens théologique. Le
caractere séculier doit s'entendre a la lumiére de l'acte créateur et rédempteur de Dieu, qui a confié le
monde aux hommes et aux femmes, pour qu'ils participent a I'oeuvre de la création, qu'ils libérent la création
elle-méme de l'influence du péché et qu'ils se sanctifient dans le mariage ou dans le célibat, dans la famille,
dans la profession et dans les différentes activités sociales»(39).

La condition ecclésiale des fidéles laics est définie dans sa racine a partir de la nouveauté chrétienne et
caractérisée par son caractere séculier(40).

Les images évangéliques du sel, de la lumiére et du levain, bien qu'elles s'adressent indistinctement a tous
les disciples de Jésus, s'appliquent de facon toute spéciale aux fidéles laics. Ce sont des images
merveilleusement significatives, parce qu'elles traduisent non seulement linsertion profonde et la
participation totale des fidéles laics sur la terre, dans le monde, dans la communauté humaine, mais surtout
la nouveauté et l'originalité d'une insertion et d'une participation destinées a la diffusion de I'Evangile qui
sauve.

Appelés a la sainteté

16. La dignité des fideles laics se révele a nous dans sa plénitude si nous examinons la vocation premiére et
fondamentale que le Pére offre en Jésus-Christ par l'intermédiaire de I'Esprit a chacun d'eux: la vocation a la
sainteté, c'est-a-dire a la perfection de la charité. Le saint est le témoignage le plus éclatant de la dignité
conférée au disciple du Christ.

Sur la vocation universelle a la sainteté, le Concile Vatican Il s'est exprimé en termes lumineux. On peut
affirmer que c'est l'orientation principale qui a été fixée pour les fils et les filles de I'Eglise, par ce Concile
voulu pour le renouvellement évangélique de la vie chrétienne(41). Cette orientation n'est pas une simple
exhortation morale, mais une excigence incontournable du mystére de I'Eglise: 'Eglise est la Vigne choisie,
par le moyen de laquelle les sarments vivent et grandissent de la séve méme du Christ, sainte et
sanctifiante; elle est le Corps mystique dont les membres participent a la méme vie de sainteté que la téte,
qui est le Christ; elle est I'Epouse aimée du Seigneur Jésus, qui s'est livré pour la sanctifier (cf. Ep 5, 25 et
suiv.). L'Esprit Saint qui sanctifia la nature humaine de Jésus dans le sein virginal de Marie (cf. Lc 1, 35) est
le méme Esprit qui demeure et opére dans I'Eglise pour lui communiquer la sainteté du Fils de Dieu fait
homme.

Il est aujourd'hui plus urgent que jamais que tous les chrétiens reprennent le chemin du renouveau
évangélique, recevant avec générosité l'invitation de I'Apbtre a «étre saints dans toute la conduite» (7 P 1,
15). Le Synode extraordinaire de 1985, vingt ans aprés la cléture du Concile, a fort a propos insisté sur cette
urgence: «Etant donné que I'Eglise dans le Christ est mystére, elle doit étre considérée comme un signe et
un instrument de sainteté. Les saints et les saintes ont toujours été source et origine de renouvellement
dans les moments les plus difficiles de I'histoire de I'Eglise. Aujourd'hui nous avons un besoin trés grand de
saints; nous devons en demander au Seigneur avec insistance»(42).

Tous, dans I'Eglise, précisément parce qu'ils sont ses membres, recoivent et donc partagent la vocation
commune a la sainteté. De plein droit, et sans aucune différence avec les autres membres de I'Eglise, les

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



fideles laics sont appelés a la sainteté: «L'appel a la plénitude de la vie chrétienne et a la perfection de la
charité s'adresse a tous ceux qui croient au Christ, quels que soient leur état ou leur rang»(43); «Tous les
fideles du Christ sont donc invités et obligés a poursuivre la sainteté et la perfection de leur état»(44).

La vocation & la sainteté plonge ses racines dans le Baptéme et elle est réactivée par les autres sacrements;
principalement par I'Eucharistie: revétus de Jésus-Christ et abreuvés de son Esprit, les chrétiens sont
«saints», et sont, de ce fait, habilités et engagés a manifester la sainteté de leur étre dans la sainteté de tout
leur agir. L'apbtre Paul ne se lasse pas d'engager tous les chrétiens a vivre «comme il convient a des
saints» (Ep 5, 3).

La vie selon I'Esprit, dont le fruit est la sanctification (Rm 6, 22; cf. Ga 5, 22), suscite en tous les baptisés et
en chacun d'eux le désir et I'exigence de suivre et d'imiter Jésus-Christ, en accueillant ses Béatitudes, en
écoutant et méditant la parole de Dieu, en participant de fagon consciente et active a la vie liturgique et
sacramentelle de I'Eglise, en s'adonnant a la priere individuelle, familiale et communautaire, en s'ouvrant a la
faim et a la soif de justice, en pratiquant le commandement de I'amour dans toutes les circonstances de la
vie et dans le service aupres de leurs fréres, spécialement de ceux qui sont humbles, pauvres et souffrants.

Se sanctifier dans le monde

17. La vocation des fidéles laics a la sainteté exige que la vie selon I'Esprit s'exprime de fagon particuliére
dans leur insertion dans les réalités temporelles et dans leur participation aux activités terrestres. C'est
encore I'Ap6tre qui nous y engage: «Tout ce que vous dites, tout ce que vous faites, que ce soit toujours au
nom du Seigneur Jésus-Christ, en offrant par Lui votre action de gréce a Dieu le Pére» (Col 3, 17).
Appliquant les paroles de I'Apdtre aux fideles laics, le Concile affirme de fagon tres ferme: «Ni le soin de leur
famille, ni les affaires temporelles ne doivent étre étrangers a leur spiritualité»(45). Aprés eux, les Péeres du
Synode ont déclaré: «L'unité de la vie des fidéles laics est d'une importance extréme: ils doivent, en effet, se
sanctifier dans la vie ordinaire, professionnelle et sociale. Afin qu'ils puissent répondre a leur vocation, les
fideles laics doivent donc considérer leur vie quotidienne comme une occasion d'union a Dieu et
d'accomplissement de sa volonté, comme aussi de service envers les autres hommes, en les portant jusqu'a
la communion avec Dieu dans le Christ»(46).

La vocation a la sainteté doit étre percue et vécue par les fidéles laics, moins sous un aspect d'obligation
exigeante et incontournable, que comme un signe lumineux de I'amour infini du Pére qui les a régénérés a
sa vie de sainteté. Une pareille vocation, dans ces conditions, doit se définir comme un élément essentiel et
indissociable de la nouvelle vie baptismale, et par conséquent comme un élément constitutif de leur dignité.
En méme temps, la vocation a la sainteté est intimement liée a la mission et a la responsabilité qui sont
confiées aux fideles laics dans I'Eglise et dans le monde. En effet, la sainteté vécue, tout en provenant de la
participation a la vie de sainteté de I'Eglise, représente aussi par elle-méme une premiéere et fondamentale
contribution a I'édification de I'Eglise en tant que «Communion des Saints». Devant les yeux éclairés par la
foi s'ouvre un spectacle merveilleux: celui de tant de fidéles laics, hommes et femmes, qui, précisément
dans leur vie et leur activité de chaque jour, souvent inapergus ou parfois incompris, méconnus des grands
de la terre mais regardés avec amour par le Pére, sont des ouvriers qui travaillent inlassablement dans la
Vigne du Seigneur, des artisans humbles et grands a la fois _ assurément par la puissance de la grace de
Dieu _ de la croissance du Royaume de Dieu au cours de I'histoire.

La sainteté est ensuite, il faut le reconnaitre, une base essentielle et une condition absolument irremplacable
pour l'accomplissement de la mission de salut de I'Eglise. C'est la sainteté de I'Eglise qui est la source
secrete et la mesure infaillible de son activité apostolique et de son élan missionnaire. C'est seulement dans
la mesure ou I'Eglise, Epouse du Christ, se laisse aimer de Lui, et L'aime en retour, qu'elle devient Mere
féconde dans I'Esprit.

Revenons a l'image biblique: la naissance et I'expansion des sarments dépendent de leur insertion dans la
vigne: «De méme que le sarment ne peut pas porter de fruit par lui-méme s'il ne demeure pas sur la vigne,
de méme vous non plus, si vous ne demeurez pas en moi. Moi, je suis la vigne, et vous, les sarments. Celui
qui demeure en moi et en qui je demeure, celui-la donne beaucoup de fruit, car, en dehors de moi, vous ne
pouvez rien faire» (Jn 15, 4-5).

Tout naturellement il faut rappeler ici la proclamation solennelle de fideles laics, hommes et femmes, au
rang de bienheureux et de saints, qui a été faite durant le temps du Synode. Le peuple de Dieu tout entier,
les fideles laics en particulier, peut trouver en eux de nouveaux modeles de sainteté et de nouveaux témoins
de vertus héroiques, pratiquées dans des conditions communes et ordinaires de la vie. Comme I'ont affirmé
les Péres du Synode: «Les Eglises locales et surtout celles qu'on appelle les jeunes Eglises doivent
discerner attentivement parmi leurs propres membres les hommes et les femmes qui ont donné dans de
telles conditions (les conditions quotidiennes du monde et de I'état conjugal) le témoignage de la sainteté et

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



qui peuvent servir d'exemple aux autres, afin que, si le cas se présente, ils soient proposés pour la
béatification et la canonisation»(47).

Au terme de ces réflexions, destinées a définir la condition ecclésiale du fidele laic, nous revient a la
mémoire la célébre interpellation de Saint Léon le Grand: «Reconnais, 6 Chrétien, ta dignité»(48). C'est ce
que dit aussi Saint Maxime, évéque de Turin, en s'adressant a ceux qui avaient regu le baptéme:
«Considérez I'honneur qui vous est fait dans ce mystéere!»(49). Tous les baptisés sont invités a écouter une
fois encore les paroles de Saint Augustin: «Réjouissons-nous et remercions: nous sommes devenus non
seulement des chrétiens, mais le Christ ... Soyez dans la stupeur et la joie: nous sommes devenus
Christ!»(50).

La dignité de chrétien, source de I'égalité de tous les membres de I'Eglise, garantit et promeut I'esprit de
communion et de fraternité, et, en méme temps, elle devient la source secréte et puissante du dynamisme
apostolique et missionnaire des fidéles laics. C'est une dignité exigeante, la dignité des ouvriers appelés par
le Seigneur a travailler a sa vigne: «A tous les laics _ lisons-nous dans les Actes du Concile _ incombe la
noble charge de travailler a ce que le dessein divin de salut parvienne de plus en plus a tous les hommes de
tous les temps et de toute la terre»(51).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il : TOUS SARMENTS DE L'UNIQUE VIGNE
La participation des fidéles laics a la vie de I'Eglise-Communion

Le mystere de I'Eglise-Communion

18. Ecoutons de nouveau les paroles de Jésus: «Moi, je suis la vraie vigne, et mon Peére est le vigneron ...
Demeurez en moi, comme moi en vous» (Jn 15, 1-4).

Par ces simples paroles nous est révélée la communion mystérieuse qui lie en une parfaite unité le Seigneur
et ses disciples, le Christ et les baptisés: une communion vivante et vivifiante, par laquelle les chrétiens ne
s'appartiennent pas a eux-mémes, mais sont la propriété du Christ, comme les sarments unis a la vigne.

La communion des chrétiens avec Jésus a pour modele, source et fin la communion méme du Fils avec le
Péere dans le don de I'Esprit Saint: unis au Fils dans le lien d'amour de I'Esprit, les chrétiens sont unis au
Pere.

Jésus continue: «Moi, je suis la vigne, et vous, les sarments» (Jn 15, 5). De la communion des chrétiens
avec le Christ découle la communion des chrétiens entre eux; tous sont les sarments de la Vigne unique, qui
est le Christ. En cette communion fraternelle le Seigneur Jésus présente le reflet merveilleux et la
participation mystérieuse a la vie intime d'amour du Pere, du Fils et de I'Esprit Saint. Pour cette communion,
Jésus prie: «Que tous, ils soient un, comme Toi, Pére, Tu es en moi, et moi en Toi. Qu'ils soient un en nous,
eux aussi, pour que le monde croie que Tu m'as envoyé» (Jn 17, 21).

Cette communion est le mystére méme de I'Eglise, comme le rappelle le Concile Vatican Il, par le mot bien
connu de Saint Cyprien: «L'Eglise universelle apparait comme "un peuple qui tire son unité de I'unité du
Pere et du Fils et de I'Esprit Saint"»(52). Ce mystére de I'Eglise-Communion nous est rappelé au début de la
célébration eucharistique, quand le prétre nous accueille par le salut de I'ap6tre Paul: «Que la grace du
Seigneur Jésus-Christ, I'amour de Dieu et la communion de I'Esprit Saint soient avec vous tous» (2 Co 13,
13).

Apres avoir dessiné la «figure» des fidéles laics en exprimant leur dignité, il nous faut a présent réfléchir sur
leur mission et leur responsabilité dans I'Eglise et dans le monde: mais cela ne peut se comprendre
valablement que dans le contexte vivant de I'Eglise-Communion.

Le Concile et I'ecclésiologie de communion

19. Telle est effectivement l'idée centrale que I'Eglise a remise en lumiére pour se définir elle-méme dans le
Concile Vatican Il, comme nous I'a rappelé le Synode extraordinaire de 1985, qui s'est tenu vingt ans aprés
le Concile: «L'ecclésiologie de communion est I'idée centrale et fondamentale des documents du Concile. La
koinonia-communion, fondée sur la Sainte Ecriture, est mise a I'honneur dans I'Eglise primitive, et dans les
Eglises orientales jusqu'a nos jours. Voila pourquoi le Concile Vatican Il a travaillé intensément afin que
I'Eglise soit plus clairement congue comme une communion et que ce concept soit traduit concretement
dans la vie. Que signifie donc ce mot complexe de "communion"? Il s'agit fondamentalement de la
communion avec Dieu par l'intermédiaire de Jésus-Christ, dans I'Esprit Saint. Cette communion s'obtient par
la parole de Dieu et par les sacrements. Le Baptéme est la porte et le fondement de la communion dans
I'Eglise. L'Eucharistie est la source et le sommet de toute la vie chrétienne (cf. LG 11). La communion au
Corps eucharistique du Christ signifie et produit, en d'autres termes édifie, I'intime communion de tous les
fideles dans le Corps du Christ qui est I'Eglise (1 Co 10, 16)»(53).

Au lendemain du Concile, Paul VI s'adressait aux fidéles en ces termes: «L'Eglise est une communion. Que
signifie ici ce mot communion? Je vous renvoie au passage du catéchisme qui parle de la communion des
Saints. Eglise veut dire communion des Saints. Et communion des Saints signifie une double participation
vitale: l'incorporation des chrétiens a la vie du Christ, et la circulation de la méme charité dans toute la
communauté des fidéles, en ce monde et en l'autre. Union au Christ et dans le Christ; et union entre les
chrétiens dans I'Eglise»(54).

Les images bibliques, par lesquelles le Concile a voulu nous introduire a la contemplation du mystére de
I'Eglise, mettent en lumiére la réalité de I'Eglise-Communion dans son indivisible dimension de communion
des chrétiens avec le Christ et de communion des chrétiens entre eux. Ces images sont celles de la
bergerie, du troupeau, de la vigne, de I'édifice spirituel, de la cité sainte(55). C'est surtout I'image du corps,
présentée par I'apb6tre Paul, dont la doctrine toujours vivante et attirante anime de nombreuses pages du
Concile(56). S'inspirant de toute I'histoire du salut, le Concile présente aussi I'Eglise comme Peuple de Dieu:
«Le bon vouloir de Dieu a été que les hommes ne recoivent pas la sanctification et le salut séparément, hors
de tout lien mutuel; Il a voulu au contraire faire d'eux un peuple qui Le connaitrait selon la vérité et Le
servirait dans la sainteté»(57). Des les premieres lignes, la Constitution Lumen gentium résume

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



admirablement cette doctrine: «L'Eglise est, dans le Christ, en quelque sorte le sacrement, c'est-a-dire a la
fois le signe et le moyen de I'union intime avec Dieu et de l'unité de tout le genre humain»(58).

La réalité de I'Eglise-Communion est, des lors, partie intégrante, bien mieux, elle représente le contenu
central du «Mystere», c'est a-dire du dessein divin du salut de I'humanité. Voila pourquoi la communion
ecclésiale ne peut se traduire parfaitement si on n'y voit qu'une réalité simplement sociologique et
psychologique. L'Eglise-Communion est le peuple «nouveau», le peuple «messianique», le peuple qui «a
pour chef le Christ ... La condition de ce peuple, c'est la dignité et la liberté des enfants de Dieu ... Sa loi
c'est le commandement nouveau d'aimer comme le Christ Lui-méme nous a aimés ... Sa destinée enfin,
c'est le Royaume de Dieu ... et ce peuple est constitué par le Christ en une communion de vie, de charité et
de vérité»(59). Les liens qui unissent les membres du nouveau Peuple entre eux _ et d'abord avec le Christ
_ ne sont Pas ceux de la «chair» et du «sang», mais bien ceux de I'esprit, plus précisément ceux de I'Esprit
Saint, que regoivent tous les baptisés (cf. JI/ 3, 1).

En effet cet Esprit qui de toute éternité est le lien de la Trinité, une et indivise, cet Esprit qui «dans la
plénitude des temps» (Ga 4, 4) unit indissolublement la chair humaine au Fils de Dieu, ce méme Esprit est
au cours des générations chrétiennes la source ininterrompue et inépuisable de la communion dans I'Eglise
et de I'Eglise.

Une communion organique:
diversité et complémentarité

20. La communion ecclésiale se présente, pour étre plus précis, comme une communion «organique»,
analogue a celle d'un corps vivant et agissant: elle se caractérise, en effet, par la présence simultanée de la
diversité et de la complémentarité des vocations et conditions de vie, des ministéres, des charismes et des
responsabilités. Grace a cette diversité et complémentarité, chacun des fidéles laics se trouve en relation
avec le corps tout entier et, au corps, il apporte sa propre contribution.

Sur la communion organique du Corps mystique du Christ, I'ap6tre Paul insiste de facon toute particuliére;
écoutons ici, une fois encore, son enseignement si riche, dans la synthése que le Concile en a tracée:
Jésus-Christ, lisons-nous dans la Constitution Lumen gentium, «en communiquant son Esprit a ses fréres,
qu'll rassemblait de toutes les nations, a fait d'eux, mystiquement, comme son Corps. Dans ce Corps, la vie
du Christ se répand chez les croyants... Comme tous les membres du corps humain, malgré leur multiplicité,
ne forment cependant qu'un seul corps, ainsi les fideles dans le Christ (cf. 7 Co 12, 12). Dans le travalil
d'édification du Corps du Christ, régne également une diversité de membres et de fonctions. Unique est
I'Esprit, qui distribue ses dons variés pour le bien de I'Eglise a la mesure de ses richesses et des exigences
des services (cf. 1 Co 12, 1-11). Parmi ces dons, la grace accordée aux Apotres tient la premiére place:
I'Esprit Lui-méme soumet a leur autorité jusqu'aux bénéficiaires des charismes (cf. 7 Co 14). Le méme
Esprit, qui est par lui-méme principe d'unité dans le corps ou s'exerce sa vertu et ou Il réalise la connexion
intérieure des membres, produit et stimule entre les fidéles la charité. Aussi un membre ne peut souffrir sans
que tous les membres souffrent avec lui; un membre est-il a I'honneur? Tous les membres se réjouissent
avec lui (cf. 1 Co 12, 26)»(60).

C'est toujours le méme et unique Esprit qui est le principe dynamique de la variété et de I'unité dans I'Eglise
et de I'Eglise. Relisons la Constitution Lumen gentium: «Pour que nous puissions nous renouveler en Lui (le
Christ) incessamment (cf. Ep 4, 23), Il nous a donné Son Esprit qui, présent identique a lui-méme dans le
chef et dans les membres, vivifie le corps entier, l'unifie et le meut, si bien que son action a pu étre
comparée par les saints Peres a la fonction que remplit dans le corps humain I'ame, principe de vie»(61).
Dans un autre texte, particulierement dense et précieux pour saisir «l'organicité» propre de la communion
ecclésiale méme sous l'aspect de croissance incessante vers la communion parfaite, le Concile écrit:
«L'Esprit habite dans I'Eglise et dans le coeur des fidéles comme dans un temple (cf. 7 Co 3, 16; 6, 19), en
eux |l prie et atteste leur condition de fils de Dieu par adoption (cf. Ga 4, 6; Rm 8, 15-16. 26). Cette Eglise
qu'll introduit dans la vérité toute entiére (cf. Jn 16, 13) et a laquelle Il assure l'unité dans la communion et le
service, Il la batit et la dirige grace a la diversité des dons hiérarchiques et charismatiques, Il I'orne de ses
fruits (cf. Ep 4, 11-12; 1 Co 12, 4; Ga 5, 22). Par la vertu de I'Evangile, Il rageunit I'Eglise et Il la renouvelle
sans cesse, I'acheminant a l'union parfaite avec son Epoux. L'Esprit et I'Epouse, en effet, disent au Seigneur
Jésus: Viens! (cf. Ap 22, 17)»(62).

La communion ecclésiale est donc un don, un grand don de I'Esprit Saint; les fideles sont invités a le
recevoir avec reconnaissance et, en méme temps, a vivre avec un grand sentiment de responsabilité. Cela
se réalise concrétement par leur participation a la vie et a la mission de I'Eglise, au service de qui les fideles
laics mettent leurs ministéres et leurs charismes variés et complémentaires.

Le fidele laic «n'a pas le droit de se renfermer sur lui-méme, en s'isolant spirituellement de la communauté,
mais il doit vivre en un partage continuel avec les autres, dans un sens trés vif de fraternité, dans la joie

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



d'une égale dignité et dans l'intention de faire fructifier avec les autres I'immense trésor regu en héritage.
L'Esprit du Seigneur lui donne a lui, comme aux autres, des charismes multiples, Il I'appelle a divers
ministéres et diverses charges, Il lui rappelle, comme Il le rappelle aux autres pour leur rapport avec lui, que
ce qui le distingue, ce n'est pas un supplément de dignité, mais une habilitation spéciale et complémentaire
au service ... C'est ainsi que les charismes, les ministéres, les charges et les services du fidele laic existent
dans la comunion. Ce sont la des richesses complémentaires pour le bien de tous, sous la sage conduite
des Pasteurs»(63).

Les ministeres et les charismes,
dons de I'Esprit a I'Eglise

21. Le Concile Vatican Il présente les ministéres et les charismes comme des dons de |'Esprit Saint pour
I'édification du Corps du Christ et pour la mission en vue du salut du monde(64). L'Eglise, en effet, est
dirigée et guidée par I'Esprit Saint, qui distribue des dons variés, hiérarchiques et charismatiques, a tous les
baptisés, en les appelant & étre, chacun a sa fagon, actifs et co-responsables.

Considérons maintenant les ministéres et les charismes en examinant leurs rapports avec les fidéles laics et
la participation de ceux-ci a la vie de I'Eglise-Communion.

Ministeres, offices et fonctions

Les ministéres présents et opérants dans I'Eglise sont tous, quoique sous des modalités diverses, une
participation au ministere de Jésus Christ, le bon Pasteur qui donne sa vie pour ses brebis (cf. Jn 10, 11), le
serviteur humble et totalement sacrifié pour le salut de tous (cf. Mc 10, 45). Paul est extrémement explicite
sur la constitution ministérielle des Eglises apostoliques. Dans sa premiere lettre aux Corinthiens, il écrit:
«Parmi ceux que Dieu a placés ainsi dans I'Eglise, il y a premierement des ap6tres, deuxiemement des
prophétes, troisiemement ceux qui sont chargés d'enseigner ...» (1 Co 12, 28). Dans la Lettre aux
Ephésiens, nous lisons: «Chacun de nous a recgu le don de la grace comme le Christ nous I'a partagée ... Et
les dons qu'll a faits aux hommes, ce sont d'abord les apbétres, puis les prophétes et les missionnaires de
I'Evangile, et aussi les pasteurs et ceux qui enseignent. De cette maniére, le peuple saint est organisé pour
que les taches du ministere soient accomplies et que se construise le Corps du Christ. Au terme, nous
parviendrons tous ensemble a l'unité dans la foi et la vraie connaissance du Fils de Dieu, a I'état d'homme
parfait, a la plénitude de la stature du Christ» (Ep 4, 7. 11-13; cf. Rm 12, 4-8). Comme il ressort de ces
textes et d'autres du Nouveau Testament, les ministéres, comme aussi les dons et les taches ecclésiales,
sont multiples et variés.

Les ministéres dérivant de I'Ordre

22. Dans I'Eglise nous rencontrons, en premier lieu, les ministeres ordonnés, c'est-a-dire les ministéres qui
dérivent du sacrement de I'Ordre. Le Seigneur Jésus, en effet, choisit et établit les Apbtres _ «germes du
Nouvel Israél et en méme temps origine de la hiérarchie sacrée»(65) _ avec le mandat de Lui susciter des
disciples dans toutes les nations (cf. Mt 28, 19), de former et de diriger le peuple sacerdotal. La mission des
Apotres, que le Seigneur Jésus continue de confier aux pasteurs de son peuple, est un vrai service, que la
Sainte Ecriture désigne d'un terme significatif: «diakonia», c'est-a-dire service, ministére. Les ministres
recoivent du Christ ressuscité le charisme de I'Esprit Saint, dans la succession apostolique ininterrompue, au
moyen du sacrement de I'Ordre: de Lui, ils recoivent l'autorité et le pouvoir sacré pour servir I'Eglise,
agissant alors «in persona Christi Capitis» («au nom du Christ-Téte en personne»(66), et pour la rassembler
dans I'Esprit Saint par le moyen de I'Evangile et des Sacrements.

Les ministéres ordonnés sont une grace immense pour la vie et pour la mission de I'Eglise entiére, avant
méme de I'étre pour telle ou telle personne en particulier. lls sont la réalisation et la manifestation d'une
participation au sacerdoce du Christ, différente, par sa nature et non simplement par son degré, de la
participation donnée par le Baptéme et par la Confirmation a tous les fideles. D'autre part, le sacerdoce
ministériel, comme I'a rappelé le Concile Vatican Il, a sa finalité essentielle dans le sacerdoce royal de tous
les fidéles et est orienté vers celui-ci(67).

Voila pourquoi, en vue d'assurer et de faire grandir la communion dans I'Eglise, en particulier en ce qui
regarde les ministeres divers et complémentaires, les pasteurs doivent avoir la conviction la plus ferme que
leur ministére est ordonné au service de tout le peuple de Dieu (cf. Hb 5, 1), et les fidéles laics, a leur tour,
doivent reconnaitre que le sacerdoce ministériel est absolument nécessaire pour leur vie dans I'Eglise et
pour leur participation a sa mission(68).

Ministeéres, offices et fonctions des laics

23. La mission salvifique de I'Eglise dans le monde est réalisée non seulement par les ministres qui ont recu
le sacrement de I'Ordre, mais aussi par tous les fideles laics: ceux-ci, en effet, en vertu de leur condition de

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



baptisés et de leur vocation spécifique, participent, dans la mesure propre a chacun, a la fonction
sacerdotale, prophétique et royale du Christ.

Les pasteurs, en conséquence, doivent reconnaitre et promouvoir les ministeres, les offices et les fonctions
des fideles laics, offices et fonctions qui ont leur fondement sacramentel dans le Baptéme, dans la
Confirmation, et de plus, pour beaucoup d'entre eux, dans le Mariage.

En outre, lorsque la nécessité ou I'utilité de I'Eglise I'exigent, les pasteurs peuvent, selon les normes établies
par le droit universel, confier aux fidéles laics certains offices et certaines fonctions qui, tout en étant liés a
leur propre ministére de pasteurs, n'exigent pas cependant le caractére de I'Ordre. Le Code de Droit Canon
prescrit: «La ou les nécessités de I'Eglise le conseillent, et a défaut de ministres sacrés, des laics peuvent,
méme sans étre lecteurs ou acolytes, remplir en suppléance telle ou telle de leurs fonctions: ministére de la
parole, présidence des priéres liturgiques, administration du Baptéme, distribution de la Sainte Communion,
suivant les normes du droit»(69). Il faut remarquer toutefois que l'exercice d'une telle fonction ne fait pas du
fidéle laic un pasteur: en réalité, ce qui constitue le ministére, ce n'est par l'activité en elle-méme, mais
l'ordination sacramentelle. Seul le sacrement de I'Ordre confére au ministre ordonné une participation
particuliere a la fonction du Christ Chef et Pasteur et a son sacerdoce éternel(70). La fonction exercée en
tant que suppléant tire sa Iégitimité formellement et immédiatement de la délégation officielle regue des
pasteurs et, dans I'exercice concret de cette fonction, le suppléant est soumis a la direction de I'autorité
ecclésiastique(71).

La récente Assemblée synodale a présenté un panorama vaste et significatif de la situation ecclésiale en ce
qui concerne les ministéres, offices et fonctions des baptisés. Les Péres ont vivement manifesté leur estime
pour la trés importante collaboration apostolique que les fidéles laics, hommes et femmes, apportent a la vie
de I'Eglise, par leurs charismes et par toute leur activité en faveur de I'évangélisation, de la sanctification et
de l'animation chrétienne des réalités temporelles. En méme temps, on a beaucoup apprécié leur
dévouement habituel dans les communautés ecclésiales et leur généreuse disponibilité a pratiquer des
suppléances dans des situations graves ou des besoins chroniques(72).

A la suite du renouveau liturgique promu par le Concile, les fidéles laics eux-mémes, ayant pris plus
nettement conscience des taches qui leur reviennent dans l'assemblée liturgique et dans sa préparation, se
sont rendus largement disponibles pour leur célébration: la célébration liturgique, en effet, est une action
sacrée de toute I'assemblée et non pas du seul clergé. Il est donc tout naturel que les actes qui ne sont pas
propres aux ministres ordonnés soient exécutés par les fideles laics(73). Une fois réalisée la participation
effective des fidéles laics dans l'action liturgique, on en est venu ensuite spontanément a admettre aussi leur
participation a I'annonce de la Parole de Dieu et a la charge pastorale(74).

Dans cette méme Assemblée synodale cependant, a c6té de jugements positifs, les critiques n'ont pas
manqué. Elles ont porté sur l'usage indiscriminé du terme «ministere», sur la confusion et le nivellement
pratiqué entre le sacerdoce commun et le sacerdoce ministériel, sur la non application des lois et des
normes ecclésiastiques, linterprétation arbitraire du concept de «suppléance», la tendance a la
«cléricalisation» des fideles laics et le risque de créer en fait une structure ecclésiale de service paralléle a
celle qui est fondée sur le sacrement de I'Ordre.

Pour remédier, comme il se doit, a ces dangers, les Péres synodaux ont insisté sur la nécessité d'exprimer
clairement, en fixant, au besoin, une terminologie plus précise(75), autant /'unité de la mission de I'Eglise, a
laquelle participent tous les baptisés, que la diversité substantielle du ministére des pasteurs, qui est fondé
sur le sacrement de I'Ordre, diversité par rapport aux autres ministeres, offices et fonctions ecclésiales,
fondées elles sur les sacrements du Baptéme et de la Confirmation.

Il est alors nécessaire, en premier lieu, que les pasteurs, en reconnaissant et en conférant aux fidéles laics
les divers ministéres, offices et fonctions, mettent le plus grand soin a les instruire de la racine baptismale de
ces taches. Il est nécessaire, ensuite, que les pasteurs veillent a éviter un recours facile et abusif aux
présumées «situations de nécessité» ou de «sup pléance nécessaire», la ou, objectivement, ce n'est pas le
cas, ou bien la ou il est possible d'y obvier par une programmation pastorale plus rationnelle.

Les différents offices et fonctions que les fideles laics peuvent Iégitimement exercer, dans la liturgie, dans la
transmission de la foi et dans les structures pastorales de I'Eglise, devront I'étre en conformité avec leur
vocation laique spécifique, différente de celle des ministeres sacrés. En ce sens, I'exhortation Evangelii
nuntiandi, qui a eu des conséquences si grandes et si bienfaisantes pour I'éveil d'une collaboration
diversifiée des fideéles laics a la vie et a la mission évangélique de I'Eglise, cette exhortation rappelle que «le
champ propre de l'activité évangélisatrice des laics, c'est le monde, vaste et compliqué, de la politique, de la
réalité sociale, de I'économie; comme aussi celui de la culture, de la science et des arts, de la vie
internationale, des instruments de communication sociale; et encore d'autres réalités particulierement
ouvertes a I'évangélisation, comme celle de I'amour, de la famille, de I'éducation des enfants et des

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



adolescents, le travail professionnel, la souffrance. Plus il y aura de laics pénétrés d'esprit évangélique,
responsables de ces réalités et explicitement engagés en ces réalités, compétents dans le travail de leur
développement et conscients de l'obligation qui leur incombe de développer toute leur capacité chrétienne
souvent jusque la tenue cachée et étouffée, alors plus ces réalités, sans rien perdre ni sacrifier de leur
coefficient humain, mais révélant une dimension transcendante souvent ignorée, se trouveront au service de
I'édification du Royaume de Dieu, et donc du Salut en Jésus-Christ»(76).

Pendant les travaux du Synode, les Péres ont étudié avec grande attention le Lectorat et I'Acolytat.
Autrefois, dans I'Eglise latine, ils n'étaient que les étapes spirituelles de ['itinéraire vers les ministéres
ordonnés; le Motu proprio de Paul VI Ministeria quaedam (15 aolt 1972) leur a conféré un certain degré
d'autonomie et de stabilité et la possibilité d'étre donnés aussi aux fidéles laics, mais aux hommes
seulement. C'est dans ce méme sens que s'exprime le Code de Droit Canon(77). Les Péres ont exprimé le
désir que «le "Motu proprio" Ministeria quaedam soit revu, en tenant compte de l'usage des Eglises locales
et surtout en précisant les criteres selon lesquels doivent étre choisis les candidats a chaque ministére»(78).

En ce sens, une Commission spéciale a été constituée, qui a pour but non seulement de répondre a ce désir
explicite des Péres synodaux, mais aussi et surtout d'étudier, de maniére approfondie, les divers problemes
théologiques, liturgiques, juridiques et pastoraux soulevés par I'abondante floraison actuelle des ministeres
confiés aux fideles laics.

En attendant que la Commission ait conclu son étude, pour que la pratique ecclésiale des ministéres confiés
aux fidéles soit ordonnée et fructueuse, toutes les Eglises particulieres devront respecter fidélement les
principes théologiques rappelés plus haut, en particulier la différence essentielle entre le sacerdoce
ministériel et le sacerdoce commun et, en conséquence, la différence entre les ministéres qui dérivent du
sacrement de I'Ordre et les ministéres qui dérivent des sacrements de Baptéme et de Confirmation.

Les charismes

24. Le Saint Esprit, en confiant a I'Eglise-Communion les différents ministeres, I'enrichit d'autres dons et
impulsions particulieres, appelés charismes. Ceux-ci peuvent prendre les formes les plus diverses, soit
comme expression de la liberté absolue de I'Esprit qui les accorde, soit comme réponse aux multiples
exigences de ['histoire de I'Eglise. La description et la classification que nous fournissent de ces dons les
textes du Nouveau Testament sont un signe de leur grande variété: «Chacun recoit le don de manifester
I'Esprit, en vue du bien. A celui-ci est donné, grace a I'Esprit, le langage de la sagesse de Dieu; a un autre,
toujours par I'Esprit, le langage de la connaissance de Dieu; un autre regoit, dans I'Esprit, le don de la foi; un
autre encore, des pouvoirs de guérison dans I'unique Esprit; un autre peut faire des miracles; un autre est un
prophéte, un autre sait reconnaitre ce qui vient vraiment de I'Esprit; I'un recoit le don de dire toutes sortes de
paroles mystérieuses, l'autre le don de les interpréter» (1 Co 12, 7-10; cf. 1 Co 12, 4-6. 28-31; Rm 12, 6-8; 1
P4,10-11).

Extraordinaires ou simples et humbles, les charismes sont des grdces de I'Esprit Saint qui ont, directement
ou indirectement, une utilité ecclésiale, ordonnés qu'ils sont a I'édification de I'Eglise, au bien des hommes et
aux besoins du monde.

De nos jours également, nous pouvons voir s'épanouir divers charismes parmi les fideles laics, hommes et
femmes. lls sont donnés a une personne déterminée, mais ils peuvent étre partagés par d'autres, de sorte
qu'ils se maintiennent a travers le temps comme un héritage vivant et précieux, qui engendre une affinité
spirituelle particuliere entre de nombreuses personnes. C'est précisément au sujet de I'apostolat des laics
que le Concile Vatican Il écrit: «Pour I'exercice de cet apostolat, le Saint Esprit qui sanctifie le peuple de
Dieu par les sacrements et le ministére accorde en outre aux fidéles des dons particuliers (cf. 7 Co 12, 7),
les "répartissant a chacun comme Il I'entend" (cf. 7 Co 12, 11), pour que tous et "chacun selon la grace
recue, se mettant au service des autres, soient eux-mémes de bons intendants de la grace multiforme de
Dieu" (1 P 4, 10), en vue de I'édification du Corps tout entier dans la charité (cf. Ep 4, 16)»(79).

Selon la logique du dynamisme généreux qui les a fait jaillir, les dons du Saint Esprit exigent de tous ceux
qui les ont regus qu'ils les exercent pour la croissance de toute I'Eglise, comme nous le rappelle le
Concile(80).

Les charismes sont a accueillir avec reconnaissance par celui qui les recoit, mais aussi par tous les
membres de I'Eglise. lls sont, en effet, une merveilleuse richesse de grace pour la vitalité apostolique et pour
la sainteté de tout le Corps du Christ; pourvu cependant qu'il s'agisse de dons qui proviennent véritablement
de I'Esprit Saint et qu'ils soient exercés de fagon pleinement conforme aux impulsions authentiques de ce
méme Esprit. C'est dans ce sens qu'apparait toujours plus nécessaire le discernement des charismes. En
réalité, comme l'ont déclaré les Péres du Synode, «l'action de I'Esprit Saint, qui souffle ou il veut, n'est pas
toujours facile a distinguer ni @ recevoir. Nous savons que Dieu agit en tous les fidéles chrétiens et nous

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



avons bien conscience des bienfaits qui procedent des charismes a la fois en faveur de chacun et pour toute
la communauté chrétienne. Toutefois, nous avons également conscience de la puissance du péché et de
ses efforts pour semer le trouble et la confusion dans la vie des fidéles et des communautés»(81).

Voila pourquoi aucun charisme ne dispense de la référence et de la soumission aux Pasteurs de I'Eglise. De
facon tres claire le Concile écrit: «C'est a ceux qui ont la charge de I'Eglise de porter un jugement sur
l'authenticité de ces dons et sur leur usage bien entendu. C'est a eux qu'il convient spécialement, non pas
d'éteindre I'Esprit, mais de tout éprouver pour retenir ce qui est bon (cf. 7 Th 5, 12. 19-21)»(82), afin que
tous les charismes coopeérent, dans leur diversité et leur complémentarité, au bien commun(83).

La participation des fidéles laics a la vie de I'Eglise

25. Les fidéles laics participent a la vie de I'Eglise non seulement en exergant leurs ministéres et leurs
charismes, mais de bien d'autres facons encore.

Cette participation trouve son expression primordiale et nécessaire dans la vie et la mission des Eglises
particulieres, les Dioceses, ou «est vraiment présente et agissante I'Eglise du Christ, une, sainte, catholique
et apostolique»(84).

Eglises particulieres et Eglise universelle

Pour une juste participation a la vie de I'Eglise, il est de toute urgence que les fidéles laics aient une vision
claire et précise de I'Eglise particuliére dans sa relation avec I'Eglise universelle. L'Eglise particuliére n'est
pas le fruit d'une fragmentation de I'Eglise universelle, pas plus que I'Eglise universelle n'est simplement la
somme des Eglises particulieres; ce qui les unit entre elles, au contraire, c'est un lien vivant, essentiel et
permanent, en tant que I'Eglise universelle existe et se manifeste dans les Eglises particulieres. C'est
pourquoi le Concile affirme que les Eglises particulieres «sont formées a I'image de I'Eglise universelle, c'est
en elles et a partir d'elles qu'existe I'Eglise Catholique, une et unique»(85).

Le Concile encore stimule les fidéles laics a vivre activement leur appartenance a I'Eglise particuliere, tout
en assumant une inspiration toujours plus «catholique». «Les laics développeront sans cesse le sens du
dioceése _ lisons-nous dans le Décret sur I'apostolat des laics _ dont la paroisse est comme une cellule; ils
seront toujours prompts a l'invitation de leur pasteur a participer aux initiatives du diocése. De plus, pour
répondre aux nécessités des villes et des régions rurales, ils ne borneront pas leur coopération aux limites
de la paroisse ou du diocese, mais ils s'efforceront de I'élargir au plan interparoissial, interdiocésain, national
et international: d'autant plus que l'accroissement constant des migrations de population, la multiplication
des liens mutuels, la facilité des communications ne permettent plus a une partie de la société de demeurer
repliée sur elle-méme. Les laics se préoccuperont donc des exigences du Peuple de Dieu répandu sur toute
la terre»(86).

Le dernier Synode a demandé, dans ce méme ordre d'idées, que l'on favorise la création de conseils
pastoraux diocésains, auxquels on puisse recourir en cas de besoin. Il s'agit ici, en réalité, de la principale
forme de collaboration et de dialogue, et en méme temps de discernement, sur le plan diocésain. La
participation des fidéles laics a ces Conseils pourra élargir le recours aux consultations et ainsi le principe de
la collaboration_ qui en certains cas peut s'étendre & la prise de décisions _ sera appliqué de maniére plus
étendue et plus ferme(87).

La participation des fidéles laics aux synodes diocésains et aux conciles particuliers, provinciaux ou pléniers,
est prévue par le Code de Droit Canon(88); elle pourra favoriser la communion et aider la mission ecclésiale
de I'Eglise particuliére, autant dans ses propres limites qu'en relation avec les autres Eglises particulieres de
la province ecclésiastique ou de la conférence épiscopale.

Les conférences épiscopales sont invitées a étudier le moyen le plus pratique pour développer, sur le plan
national ou régional, la consultation et la collaboration des fidéles laics, hommes et femmes, de fagon a bien
prendre conscience des problémes communs et a manifester la communion ecclésiale de tous(89).

La paroisse

26. Tout en ayant une dimension universelle, la communion ecclésiale trouve son expression la plus
immédiate et la plus visible dans la paroisse: celle-ci est le dernier degré de la localisation de I'Eglise; c'est,
en un certain sens, I'Eglise elle-méme qui vit au milieu des maisons de ses fils et de ses filles(90).

Nous devons tous redécouvrir, dans la foi, le vrai visage de la paroisse, c'est-a-dire le «mystere» méme de
I'Eglise présente et agissante en elle. Si parfois elle n'est pas riche de personnes et de moyens, si méme
elle est parfois dispersée sur des territoires immenses, ou indiscernable au milieu de quartiers modernes
populeux et confus, la paroisse n'est pas, en premier lieu, une structure, un territoire, un édifice; c'est avant
tout «la famille de Dieu, fraternité qui n'a qu'une ame»(91). C'est «une maison de famille, fraternelle et
accueillante»(92); c'est «la communauté des fidéles»(93). En définitive, la paroisse est fondée sur une

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



réalité théologique, car c'est une communauté eucharistique(94). Cela signifie que c'est une communauté
apte a célébrer I'Eucharistie, en qui se trouvent la racine vivante de sa constitution et de sa croissance et le
lien sacramentel de son étre en pleine communion avec toute I'Eglise. Cette aptitude se fonde sur le fait que
la paroisse est une communauté de foi et une communauté organique, c'est-a-dire constituée par des
ministres ordonnées et par les autres chrétiens, sous la responsabilité d'un curé qui, représentant I'Evéque
du diocese(95), est le lien hiérarchique avec toute I'Eglise particuliere.

Il est certain que le travail de I'Eglise, a notre époque, est immense; pour I'accomplir, la paroisse ne peut
évidemment pas suffire a elle seule. C'est pourquoi le Code de Droit Canon prévoit des formes de
collaboration entre paroisses dans un méme district(96) et il recommande a I'Evéque le soin de toutes les
catégories de fidéles, méme celles qui ne sont pas touchées par les soins de la pastorale ordinaire(97).
Beaucoup de lieux de rencontre, en effet, et divers modes de présence et d'action sont nécessaires pour
porter la parole et la grace de I'Evangile dans les conditions de vie si variées des hommes d'aujourd'hui;
beaucoup d'autres modes de rayonnement spirituel et d'apostolat du milieu, dans le domaine culrel, social,
éducatif, professionnel, etc., ne peuvent avoir la paroisse pour centre ou point de départ. Et pourtant,
aujourd'hui encore, la paroisse vit une époque nouvelle et prometteuse. Paul VI, au début de son Pontificat,
s'adressant au clergé romain, déclarait: «Nous croyons bien simplement que cette structure antique et
vénérable gu'est la paroisse a une mission indispensable d'une grande actualité; c'est elle qui doit créer la
premiere communauté du peuple chrétien; c'est elle qui doit I'initier a I'expression normale de la vie liturgique
et le rassembler dans la célébration de la liturgie; c'est a elle qu'il revient de conserver et de raviver la foi
dans les foules d'aujourd'hui; c'est elle encore qui doit leur fournir I'enseignement de la doctrine salvifique du
Christ; a elle encore de pratiquer avec coeur et dévouement I'humble charité des oeuvres bonnes et
fraternelles»(98).

Les Peres du Synode ont étudié trés attentivement la situation actuelle de beaucoup de paroisses, et ont
demandé qu'elles se renouvellent plus résolument: «Beaucoup de paroisses, tant dans les régions urbaines
qu'en pays de mission, ne peuvent fonctionner avec plein succeés par suite du manque de moyens matériels
ou de ministres ordonnés, ou encore en raison des conditions spéciales de vie de certains chrétiens
(comme, par exemple, les exilés et les immigrés). Pour que toutes ces paroisses soient de vraies
communautés chrétiennes, les autorités locales doivent favoriser: a) I'adaptation des structures paroissiales
avec la grande souplesse accordée par le Droit Canon, surtout en favorisant la participation des laics aux
responsabilités pastorales; b) les petites communautés ecclésiales de base, que l'on appelle aussi
communautés de vie, ou les fideles puissent se communiquer mutuellement la Parole de Dieu et s'exprimer
dans le service de I'amour; ces communautés sont d'authentiques expressions de la communion ecclésiale
et des centres d'évangélisation, en communion avec leurs Pasteurs»(99). Pour le renouveau des paroisses
et pour mieux assurer leur efficacité opératoire, on devra favoriser des formes de coopération, mémes
institutionelles, entre les différentes paroisses d'un méme territoire.

Engagement apostolique dans la paroisse

27. Voyons maintenant de plus prés la communion et la participation des fidéles laics a la vie de la paroisse.
Il faut ici rappeler a I'attention de tous les fidéles laics, hommes et femmes, une parole si vraie, si pleine de
sens et stimulante, du Concile: «Dans les communautés ecclésiales, leur action est si nécessaire que, sans
elle, l'apostolat des pasteurs ne peut, la plupart du temps, obtenir son plein effet»(100). C'est la une
affirmation fondamentale, qui doit, de toute évidence, étre comprise a la lumiére de «l'ecclésiologie de
communion»: parce qu'ils sont divers et complémentaires, les ministéres et les charismes sont tous
nécessaires a la croissance de I'Eglise, chacun selon sa propre modalité.

Les fideles laics doivent étre toujours plus convaincus du sens que prend leur engagement apostolique dans
leur paroisse. C'est encore le Concile qui le souligne avec raison: «La paroisse offre un exemple
remarquable d'apostolat communautaire, car elle rassemble dans I'unité toutes les diversités humaines qui
se trouvent en elle et elle les insére dans l'universalité de I'Eglise. Que les laics prennent I'habitude de
travailler dans la paroisse en étroite union avec leurs prétres, d'apporter a la communauté ecclésiale leurs
propres problémes, ceux du monde et les questions qui concernent le salut des hommes, pour les examiner
et les résoudre en tenant compte de l'avis de tous. Selon leurs possibilités, ils apporteront leur concours a
toute entreprise apostolique et missionnaire de leur famille ecclésiale»(101).

L'allusion du Concile a I'examen et a la solution des problémes pastoraux «avec le concours de tous» doit
trouver son développement adéquat et bien structuré dans la mise en valeur la plus sincere, la plus large et
la plus ferme des conseils pastoraux paroissiaux, sur lesquels les Peres du Synode ont a juste titre
nettement insisté(102).

Dans la situation actuelle, les fidéles laics peuvent et doivent faire énormément pour la croissance d'une
authentique communion ecclésiale a l'intérieur de leurs paroisses et pour éveiller I'élan missionnaire vers les

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



incroyants et aussi vers ceux, parmi les croyants, qui ont abandonné ou laissé s'affaiblir la pratique de la vie
chrétienne.

Si la paroisse est I'Eglise implantée au milieu des maisons des hommes, elle vit et agit insérée
profondément dans la société humaine et intimement solidaire de ses aspirations et de ses drames. Bien
souvent le contexte social, surtout en certains pays et certains milieux, subit les secousses violentes des
forces de désagrégation et de déshumanisation: 'nomme est égaré et désorienté, mais dans son coeur
subsiste toujours plus le désir de pouvoir expérimenter et cultiver des rapports plus fraternels et plus
humains. La réponse a ce désir, la paroisse peut la fournir si, grace a la participation active des fidéles laics,
elle reste fidele a sa vocation et mission originelles: étre dans le monde le «lieu» de la communion des
croyants, et tout a la fois le «signe» et I'«instrument» de la vocation de tous a la communion; en un mot, la
paroisse doit étre la maison ouverte a tous, et au service de tous, ou, comme se plaisait a dire Jean XXIII, la
fontaine du village a laquelle tout le monde vient étancher sa soif.

Formes de participation des fideles laics dans la vie de I'Eglise

28. Les fideles laics, unis aux prétres, aux religieux et aux religieuses, forment l'unique Peuple de Dieu,
l'unique Corps du Christ.

Etre «membre» de I'Eglise, cela n'empéche pas chaque chrétien d'étre un «étre unique et irremplacable»;
tout au contraire cela donne son sens le plus profond a l'unicité irremplacable de chacun, en tant que celle-ci
est source de diversité et de richesse pour I'Eglise entiere. C'est en ce sens que Dieu en Jésus-Christ
appelle chacun de nous par son nom propre, qui ne peut préter a confusion. L'appel du Seigneur: «Allez
vous aussi @ ma vigne» s'adresse a chacun personnellement et signifie: «Viens, toi aussi, a ma vigne!».

C'est ainsi que chacun de nous, dans son unicité irremplagable, s'offre pour la croissance de la communion
ecclésiale, par son étre et par son agir, tout comme, par ailleurs, il recoit et assimile, d'une fagon qui lui est
propre, la richesse de I'Eglise entiere. C'est cela la «Communion des Saints» que nous affirmons dans le
Credo: le bien de tous devient le bien de chacun et le bien de chacun devient le bien de tous. «Dans la
Sainte Eglise _ écrit Saint Grégoire le Grand _ chacun est le soutien des autres et les autres sont le soutien
de chacun»(103).

Formes personnelles de participation

Il est absolument nécessaire que chaque fidele laic ait toujours vive conscience d'étre un «membre de
I'Eglise», a qui est confiée une tache originale, irremplacable et qu'il ne peut déléguer, une tache a remplir
pour le bien de tous. Dans cette perspective, prend tout son sens l'affirmation du Concile sur la nécessité
absolue de l'apostolat de chaque personne: «L'apostolat que chacun doit exercer personnellement et qui
découle toujours d'une vie vraiment chrétienne (cf. Jn 4, 14) est le principe et la condition de tout apostolat
des laics, méme collectif, et rien ne peut le remplacer. Cet apostolat individuel est toujours et partout fécond,
il est en certaines circonstances le seul adapté et le seul possible. Tous les laics y sont appelés et en ont le
devoir, quelle que soit leur condition, méme s'ils n'ont pas l'occasion ou la possibilité de collaborer dans des
mouvements»(104).

L'apostolat personnel renferme de grandes richesses qui demandent a étre découvertes pour une
intensification du dynamisme missionnaire de chaque fidele laic. Grace a cette forme d'apostolat, le
rayonnement de I'Evangile peut s'exercer d'une fagon treés capillaire, en atteignant tous les lieux et les
milieux avec qui est en contact la vie quotidienne et concrete des laics. Il s'agit, au surplus, d'un
rayonnement constant, parce que lié a la cohérence continuelle de la vie personnelle avec la foi, et en méme
temps d'un rayonnement particulierement incisif, parce que, dans un partage total des conditions de vie, de
travail, des difficultés et des espérances de leurs fréres, les fideles laics peuvent atteindre le coeur de leurs
voisins, de leurs amis, de leurs collegues, et I'ouvrir a I'horizon total, au sens plénier de I'existence: la
communion avec Dieu et entre les hommes.

Formes collectives de patrticipation

29. La communion ecclésiale, déja présente et opérante dans l'action de chaque personne, trouve une
expression spécifique dans I'action en commun des fideles laics, c'est-a-dire une action solidaire menée
dans une participation responsable a la vie et a la mission de I'Eglise.

Ces derniers temps, le phénoméne d'association entre laics a pris des formes particulierement variées et
une grande vitalité. Si, dans ['histoire de I'Eglise, les associations de fideles ont constitué une ligne continue,
comme en témoignent jusqu'a nos jours les diverses confréries, les tiers-ordres et les fraternités, dans les
temps modernes, ce phénoméne a pris un essor spécial; on a vu naitre et se répandre différentes formes de
groupements: associations, groupes, communautés, mouvements. On peut parler dune nouvelle saison
d'association des fideles laics. En effet, «a c6té des groupements traditionnels, et parfois a leurs racines
mémes, ont germé des mouvements et groupements nouveaux, dotés d'une physionomie et d'une finalité

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



spécifiques: tant sont grandes la richesse et la variété des ressources de I'Esprit Saint, dans le tissu
ecclésial, tant sont grandes également la capacité d'initiative et la générosité de notre laicat»(105).

Ces groupements de laics apparaissent souvent tres différents les uns des autres en divers aspects, comme
leur forme extérieure, les cheminements et les méthodes d'éducation, et les champs d'action. On y découvre
cependant les lignes d'une convergence large et profonde dans la finalité qui les inspire: celle de participer
de facon responsable a la mission de I'Eglise, qui est de porter I'Evangile du Christ comme source
d'espérance pour I'homme et de renouveau pour la société.

Que des fideles laics se regroupent pour des motifs spirituels et apostoliques, cela découle de plusieurs
sources et correspond a des exigences diverses: c'est I'expression, en effet, de la nature sociale de la
personne, et la réponse a un besoin d'efficacité plus vaste et plus mordante. En réalité, l'incidence
«culturelle», source et aiguillon mais aussi fruit et signe de toute autre transformation du milieu et de la
société, ne peut s'obtenir que par le travail non pas tant d'individus isolés que d'un «sujet social», c'est-a-dire
d'un groupe, d'une communauté, d'une association, d'un mouvement. C'est surtout vrai dans le contexte
d'une société pluraliste et fractionnée _ comme elle I'est aujourd'hui en tant de pays du monde _ et aussi en
face de probléemes devenus excessivement complexes et difficiles. Par ailleurs, surtout lorsqu'il s'agit d'un
monde sécularisé, les différentes formes de regroupement peuvent représenter pour beaucoup de gens une
aide précieuse en vue d'une vie chrétienne fidele aux exigences de I'Evangile et pour un engagement
missionnaire et apostolique.

Au-dela de ces motifs, la raison la plus profonde qui justifie et exige le regroupement des fideéles laics est
d'ordre théologique: c'est une raison ecclésiologique, comme le reconnait ouvertement le Concile Vatican Il,
qui voit dans l'apostolat associé un «signe de la communion et de l'unité de I'Eglise dans le Christ»(106).

C'est un «signe» qui doit se manifester dans les rapports de «communion» autant a l'intérieur qu'a I'extérieur
des diverses formes d'associations, dans le contexte trés large de la communauté chrétienne. C'est
précisément la raison ecclésiologique dont nous parlions plus haut qui explique, d'une part, le «droit»
d'association propre aux fideles laics et, d'autre part, la nécessité de «criteres» de discernement pour vérifier
l'authenticité ecclésiale des formes d'association.

Il faut avant tout reconnaitre la liberté d'association des fidéles laics dans I'Eglise. Cette liberté est a
proprement parler un droit véritable, qui ne dérive pas d'une sorte de «concession» de l'autorité, mais qui
découle du Baptéme, qui, en tant que sacrement, appelle les fidéles laics a participer activement a la
communion et a la mission de I'Eglise. Sur ce point, le Concile parle clairement: «Le lien nécessaire avec
l'autorité ecclésiastique étant assuré, les laics ont le droit de fonder des associations, de les diriger, et
d'adhérer a celles qui existent»(107). Et le Code de Droit Canon affirme: «Les fidéles ont le droit de fonder et
de diriger librement des associations de charité ou de piété, ou qui se proposent de travailler a I'extension de
la vocation chrétienne dans le monde; ils ont aussi le droit de tenir des réunions afin de poursuivre ensemble
ces mémes fins»(108).

Il s'agit ici d'une liberté reconnue et garantie par l'autorité ecclésiastique et qui doit s'exercer toujours et
uniquement dans la communion de I'Eglise; en ce sens, le droit des fidéles laics a se réunir est
essentiellement lié a la vie de communion et a la mission de I'Eglise elle-méme.

Criteres d'ecclésialité pour les associations de laics

30. C'est toujours dans cette perspective de la communion et de la mission de I'Eglise, et non pas en
opposition avec la liberté d'association, qu'il faut comprendre la nécessité de critéres bien clairs et précis de
discernement et de reconnaissance des associations de laics, qu'on nomme aussi «criteres d'ecclésialité».

Comme criteres fondamentaux pour le discernement de toute association de fideles laics dans I'Eglise on
peut retenir, en les prenant ensemble, les critéres suivants:

Le primat donné & la vocation de tout chrétien a la sainteté, manifesté «par les fruits de grace que I'Esprit
prodwt dans les fideles»(109), comme croissance vers la plénitude de la vie chrétienne et la perfection de la
charité(110).

En ce sens toute association de fidéles laics est appelée a étre toujours davantage un moyen de
sanctification dans I'Eglise, un moyen qui favorise et encourage «une union plus intime entre la vie concrete
de leurs membres et leur foi»(111).

L'engagement a professer la foi catholique en accueillant et proclamant la vérité sur le Christ, sur I'Eglise
et sur 'homme, en conformité avec I'enseignement de I'Eglise, qui l'interprete de facon authentique. Toute
association de fideles laics devra donc étre un lieu d'annonce et de proposition de la foi et d'éducation a
cette méme foi dans son contenu intégral.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



_ Le témoignage d'une communion solide et forte dans sa conviction, en relation filiale avec le Pape, centre
perpétuel et visible de I'unité de I'Eglise universelle(112), et avec I'Evéque, «principe visible et fondement de
l'unité»(113) de I'Eglise particuliere, et dans «l'estime mutuelle de toutes les formes apostoliques de
I'Eglise»(114).

La communion avec le Pape et avec I'Evéque doit s'exprimer dans une disponibilité loyale a recevoir leurs
enseignements doctrinaux et leurs directives pastorales. La communion ecclésiale exige, de plus, la
reconnaissance du légitime pluralisme des fideles laics dans I'Eglise et, en méme temps, la disponibilité a
une mutuelle collaboration.

_ L'accord et la coopération avec le but apostolique de I'Eglise, qui est «I'évangélisation et la sanctification
des hommes, et la formation chrétienne de leur conscience, afin qu'ils soient en mesure de pénétrer de
I'esprit de I'Evangile les diverses communautés et les divers milieux»(115).

Dans cette perspective, a toutes les formes d'association des fideles laics et a chacune d'elles on demande
qu'elles soient animées d'un élan missionnaire qui en fasse des instruments toujours plus actifs d'une
nouvelle évangélisation.

_ L'engagement a étre présents dans la société humaine pour le service de la dignité intégrale de I'homme,
conformément a la doctrine sociale de I'Eglise.

En ce sens, les associations de fidéles laics doivent devenir des courants vivants de participation et de
solidarité pour créer des conditions plus justes et plus fraternelles a l'intérieur de la société.

Les criteres fondamentaux que nous venons d'exposer trouvent une vérification dans les fruits concrets qui
accompagnent la vie et les oeuvres des diverses formes associatives, en particulier le got renouvelé pour
la priere, la contemplation, la vie liturgique et sacramentelle; I'aide a la prise de conscience des vocations au
mariage chrétien, au sacerdoce ministériel, a la vie consacrée; la disponibilit¢é a prendre part aux
programmes et aux activités de I'Eglise tant sur le plan national que sur le plan international; 'engagement
dans la catéchése et la capacité pédagogique pour la formation des chrétiens; I'impulsion a assurer une
présence chrétienne dans les différents milieux de la vie sociale; la création et I'animation d'oeuvres
caritatives, culturelles et spirituelles; I'esprit de détachement et de pauvreté évangélique en vue d'une plus
généreuse charité envers tous; la conversion a la vie chrétienne ou le retour a la communion de baptisés
«lointains».

Le service des Pasteurs pour la communion

31. Méme dans le cas ou certaines formes d'associations éprouvent de bien compréhensibles difficultés et
ou de nouvelles formes tendent a s'imposer, les Pasteurs de I'Eglise ne peuvent pas renoncer a l'exercice de
leur autorité, non seulement pour le bien de I'Eglise, mais aussi pour le bien des associations de laics elles-
mémes. Il faut donc qu'ils doublent leur oeuvre de discernement d'un effort pour guider et surtout pour
encourager la croissance des associations de fidéles laics dans la communion et la mission de I'Eglise.

Il est extrémement opportun que certaines associations nouvelles et certains mouvements nouveaux, étant
donné leur diffusion souvent nationale et méme internationale, recoivent une reconnaissance officielle, une
approbation explicite de l'autorité ecclésiastique compétente. C'est dans ce sens déja que le Concile
affirmait: «Les liens de I'apostolat des laics avec la hiérarchie peuvent revétir des modalités différentes selon
la diversité des formes et des buts de cet apostolat... Certaines formes de l'apostolat des laics sont
reconnues explicitement par la hiérarchie sous une forme ou sous une autre. En outre, eu égard aux
exigences du bien commun de I'Eglise, l'autorité ecclésiastique peut choisir et promouvoir d'une fagon
spéciale certaines associations et institutions apostoliques, visant directement un but spirituel, et assumer a
leur égard une responsabilité particuliere»(116).

Parmi les diverses formes d'apostolat des laics qui ont un rapport particulier avec la Hiérarchie, les Péres du
Synode ont rappelé explicitement divers mouvements et associations d'Action catholique, dans lesquels «les
laics s'associent librement d'une maniére organique et stable, sous l'impulsion de I'Esprit Saint, en
communion avec I'Evéque et avec les prétres, pour pouvoir travailler, de la maniére la plus propre a leur
vocation et avec une méthode particuliere, a I'expansion de toute la communauté chrétienne, aux projets
pastoraux et a I'animation évangélique de tous les milieux de vie, avec fidélité et zele»(117).

Le Conseil Pontifical des Laics est chargé de préparer un tableau des associations qui recgoivent
l'approbation officielle du Saint-Siége et de définir, avec le Secrétariat pour I'Unité des Chrétiens, les
conditions auxquelles peut étre approuvée une association oecuménique ou il y aurait une majorité
catholique et une minorité non catholique; il doit aussi déterminer les cas ou il est impossible de porter un
jugement positif(118).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 23
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Tous, Pasteurs et fideles, nous sommes tenus de favoriser et d'entretenir sans cesse I'existence de liens et
de rapports fraternels d'estime, de cordialité, de collaboration entre les différentes formes d'associations de
laics. C'est de cette fagon seulement que la richesse des dons et des charismes que le Seigneur nous offre
peut porter sa contribution féconde et ordonnée a I'édification de la maison commune: «Pour ['édification
solidaire de la maison commune, il faut, en outre, que l'on renonce a tout esprit d'antagonisme et de
contestation; qu'on rivalise plutét dans I'estime mutuelle (cf. Rm 12, 10), dans le souci de se manifester
affection et volonté de collaboration, avec la patience, la clairvoyance, la disponibilité au sacrifice que tout
cela peut comporter» (119).

Revenons encore une fois aux paroles de Jésus: «Je suis la vigne et vous étes les sarments» (Jn 15, 5),
pour rendre grace a Dieu du grand don de la communion ecclésiale, reflet dans le temps de I'éternelle et
ineffable communion d'amour du Dieu Unique et Trinitaire. La conscience du don doit étre accompagnée
d'un sens trés fort de responsabilité: en effet c'est un don qui, comme le talent évangélique, exige d'étre
transformé en une vie de communion croissante.

Etre responsable du don de la communion signifie, avant tout, étre engagé a vaincre toute tentation de
division et d'opposition, qui menace la vie et I'engagement apostolique des chrétiens. Le cri de douleur et de
déception de I'ap6tre Paul _ «J'entends que chacun de vous dit: "moi je suis a Paul, et moi a Apollos, et moi
a Céphas, et moi au Christ"; le Christ est-il divisé?» (1 Co 1, 12-13) _ continue a retentir comme un reproche
face aux «déchirements du corps du Christ». Par contre, que résonnent comme un appel persuasif les
autres paroles de I'Apétre: «Je vous en prie, freres, par le nom de notre Seigneur Jésus-Christ, ayez tous le
méme langage; qu'il n'y ait point parmi vous de divisions; soyez étroitement unis dans le méme esprit et
dans la méme pensée» (1 Co 1, 10).

Ainsi la vie de communion ecclésiale devient un signe pour le monde et une force d'attraction qui conduit a
croire au Christ: «Comme toi, Pére, Tu es en moi et moi en Toi, qu'eux aussi soient en nous un seul étre,
afin que le monde croie que Tu m'as envoyé» (Jn 17, 21). De cette maniére, la communion s'ouvre a la
mission, elle se fait elle-méme mission.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 24
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE Il : JE VOUS Al ETABLIS POUR QUE VOUS ALLIEZ ET QUE VOUS PORTIEZ DU FRUIT
La co-responsabilité des fidéles laics dans I'Eglise-Mission

Communion missionnaire

32. Reprenons l'image biblique de la vigne et des sarments. Elle nous introduit de fagon immédiate et
naturelle a la considération de la fécondité et de la vie. Enracinés dans la vigne, vivifiés par elle, les
sarments sont appelés a porter du fruit: «Moi, je suis la vigne, et vous, les sarments. Celui qui demeure en
moi et en qui je demeure, celui-la donne beaucoup de fruit> (Jn 15, 5). Porter du fruit est une exigence
essentielle de la vie chrétienne et ecclésiale. Celui qui ne porte pas de fruit ne reste pas dans la communion:
«Tout sarment qui est en moi, mais qui ne porte pas de fruit, (mon Pére) l'enléve» (Jn 15, 2).

La communion avec Jésus, d'ou découle la communion des chrétiens entre eux, est absolument
indispensable pour porter du fruit: «En dehors de moi, vous ne pouvez rien faire» (Jn 15, 5) Et la communion
avec les autres est le fruit le plus beau que les sarments peuvent porter: c'est, en effet, un don du Christ et
de son Esprit.

Or, la communion engendre la communion et se présente essentiellement comme communion missionnaire
.Jésus, en effet, dit a ses disciples: «Ce n'est pas vous qui m'avez choisi, c'est moi qui vous ai choisis et
établis afin que vous alliez, que vous donniez du fruit et que votre fruit demeure» (Jn 15, 16).

La communion et la mission sont profondément unies entre elles, elles se compénétrent et s'impliquent
mutuellement, au point que la communion représente la source et tout a la fois le fruit de la mission: la
communion est missionnaire et la mission est pour la communion. C'est toujours le méme et identique Esprit
qui appelle et unit I'Eglise et qui I'envoie précher I'Evangile «jusqu'aux extrémités de la terre» (Ac 1, 8). De
son coté, I'Eglise sait que la communion, regue en don, a une destination universelle. Ainsi donc, I'Eglise se
sent débitrice, envers I'humanité entiére et envers chague homme, du don regu de I'Esprit Saint, qui répand
dans le coeur des croyants la charité de Jésus-Christ, force de cohésion interne et tout a la fois d'expansion
au dehors. La mission de I'Eglise dérive de sa nature méme, telle que le Christ I'a voulue: celle d'étre «le
signe et le moyen... de l'unité de tout le genre humain»(120). Cette mission a pour but de faire connaitre et
de faire vivre par tous la «nouvelle» communion qui, par le Fils de Dieu fait homme, est entrée dans I'histoire
du monde. C'est en ce sens que le témoignage de I'évangéliste Jean définit de fagon désormais irrévocable
le terme «béatifiant» vers lequel tend I'entiere mission de I'Eglise: «Ce que nous avons contemplé, ce que
nous avons entendu, nous vous l'annongons a vous aussi, pour que, VOUS aussi, vous soyez en communion
avec nous. Et nous, nous sommes en communion avec le Pére et avec son Fils, Jésus-Christ» (1 Jn 1, 3).

Or, dans le contexte de la mission de I'Eglise, le Seigneur confie aux fidéles laics, en communion avec tous
les autres membres du Peuple de Dieu, une grande part de responsabilité. Les Péres du Concile Vatican I
en avaient bien conscience: «Les pasteurs savent bien I'importance de la contribution des laics au bien de
I'Eglise entiere. lls savent qu'ils n'ont pas été eux-mémes institués par le Christ pour assumer a eux seuls
tout I'ensemble de la mission salutaire de I'Eglise a I'égard du monde, leur tdche magnifique consistant a
remplir leur mission de pasteurs a I'égard des fidéles et a reconnaitre les ministéres et les graces propres a
ceux-ci d'une maniére telle que tout le monde a sa fagon et dans I'unité apporte son concours a l'oeuvre
commune»(121). Leur conviction a été reprise ensuite,avec une clarté et une vigueur nouvelles, dans tous
les travaux du Synode.

Annoncer I'Evangile

33. Les fideles laics, précisément parce qu'ils sont membres de I'Eglise, ont la vocation et la mission
d'annoncer I'Evangile: a cette activité ils sont habilités et engagés par les sacrements de ['initiation
chrétienne et par les dons du Saint Esprit.

Nous lisons déja dans un texte clair et dense du Concile Vatican Il: «Participant & la fonction du Christ,
prétre, prophéte et roi, les laics ont leur part active dans la vie et I'action de I'Eglise ... Nourris par leur
participation active a la vie liturgique de leur communauté, ils s'emploient avec zéle a ses oeuvres
apostoliques; ils acheminent vers I'Eglise des hommes qui en étaient peut-étre fort éloignés; ils collaborent
avec ardeur a la diffusion de la parole de Dieu, particulierement par les catéchismes; en apportant leur
compétence, ils rendent plus efficace le ministere auprés des ames, de méme que I'administration des biens
de I'Eglise»(122).

Or c'est dans ['‘évangélisation que se concentre et se déploie toute la mission de I'Eglise, dont le chemin
historigue se déroule sous la grace et le commandement de Jésus-Christ: «Allez dans le monde entier.
Proclamez la Bonne Nouvelle a toute la création» (Mc 16, 15). «Et moi, je suis avec vous tous les jours
jusqu'a la fin du monde» (Mt 28, 20). «Evangéliser _ écrit Paul VI _ c'est la gréce et la vocation propre de
I'Eglise, son identité la plus profonde»(123).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 25
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Par le moyen de l'évangélisation, I'Eglise se construit et se forme comme communauté de foi; plus
précisément, comme communauté d'une foi confessée dans 'adhésion a la Parole de Dieu, célébrée dans
les sacrements, vécue dans la charité, qui est comme I'ame de |'existence morale chrétienne. En effet, la
«bonne nouvelle» tend a éveiller dans le coeur et dans la vie de I'hnomme la conversion et I'attachement
personnel a Jésus-Christ, Sauveur et Seigneur; elle dispose au Baptéme et a I'Eucharistie et elle se renforce
dans la résolution et la réalisation de la vie nouvelle selon I'Esprit.

Il est bien certain que le commandement de Jésus _ «Allez et préchez I'Evangile» _ garde toujours vivante
sa valeur et s'impose avec une urgence qui ne faiblit pas. Toutefois la situation actuelle, non seulement du
monde mais aussi de tant de secteurs de I'Eglise, exige absolument que la parole du Christ recoive une
obéissance plus prompte et généreuse. Chaque disciple est appelé personnellement; aucun ne peut refuser
de donner sa réponse personnelle: «Malheur a moi si je n'annongais pas I'Evangile» (1 Co 9, 16).

L'heure est venue d'entreprendre une nouvelle évangélisation

34. Des pays et des nations entiéres ou la religion et la vie chrétienne étaient autrefois on ne peut plus
florissantes et capables de faire naitre des communautés de foi vivante et active sont maintenant mises a
dure épreuve et parfois sont méme radicalement transformées, par la diffusion incessante de l'indifférence
religieuse, de la sécularisation et de I'athéisme. Il s'agit en particulier des pays et des nations de ce qu'on
appelle le Premier Monde, ou le bien-étre économique et la course a la consommation, méme s'ils c6toient
des situations effrayantes de pauvreté et de misére, inspirent et alimentent une vie vécue «comme si Dieu
n'existait pas». Actuellement l'indifférence religieuse et I'absence totale de signification qu'on attribue a Dieu,
en face des problémes graves de la vie, ne sont pas moins préoccupantes ni délétéeres que I'athéisme
déclaré. La foi chrétienne, méme lorsqu'elle survit en certaines de ses manifestations traditionnelles et
rituelles, tend a étre arrachée des moments les plus importants de I'existence, comme les moments de la
naissance, de la souffrance et de la mort. De |a vient que se posent forcément des questions et des énigmes
terribles; elles restent sans réponse, et 'homme d'aujourd’hui se trouve exposé a la déception désespérée
ou a la tentation de détruire la vie humaine elle-méme, qui pose de tels problemes.

En d'autres pays ou nations, au contraire, on conserve encore beaucoup de traditions trés vivantes de piété
et de sentiment chrétien; mais ce patrimoine moral et spirituel risque aussi de disparaitre sous la poussée de
nombreuses influences, surtout celles de la sécularisation et de la diffusion des sectes. Seule une nouvelle
évangélisation peut garantir la croissance d'une foi claire et profonde, capable de faire de ces traditions une
force de réelle liberté.

Assurément il est urgent partout de refaire le tissu chrétien de la société humaine. Mais la condition est que
se refasse le tissu chrétien des communautés ecclésiales elles-mémes qui vivent dans ces pays et ces
nations.

Les fidéles laics sont donc aujourd'hui, en vertu de leur participation a la fonction prophétique du Christ,
pleinement engagés dans cette tache de I'Eglise. A eux, en particulier, il revient de témoigner que la foi
constitue la seule réponse pleinement valable, que tous, plus ou moins consciemment, entrevoient et
appellent, aux problémes et aux espoirs que la vie suscite en chaque homme et en toute société. Cela sera
possible si les fidéles laics savent surmonter en eux-mémes la rupture entre I'Evangile et la vie, en sachant
créer dans leur activité de chaque jour, en famille, au travail, en société, I'unité d'une vie qui trouve dans
I'Evangile inspiration et force de pleine réalisation.

A tous les hommes d'aujourd'hui, je répete, une fois encore, le cri passionné par lequel j'ai ouvert mon
service pastoral: «N'ayez pas peur, ouvrez, ouvrez toutes grandes les portes au Christ! A sa puissance
salvatrice, ouvrez les frontieres des Etats, les systémes économiques comme les systemes politiques, les
vastes domaines de la culture, de la civilisation, du développement. N'ayez pas peur! Le Christ sait "ce qu'il
y a dans 'nomme". Seul Lui le sait. Aujourd'hui, bien souvent, 'hnomme ne sait pas ce qu'il porte au-dedans
de lui-méme, dans l'intime de son ame, dans les profondeurs de son coeur. De la vient que bien souvent il
est incertain du sens de sa vie sur cette terre. Il est envahi par le doute, qui se change en désespoir.
Permettez _ je vous en prie, je vous implore en toute humilité et confiance _ permettez au Christ de parler a
I'hnomme. Seul Lui a des paroles de vie, oui, de vie éternelle»(124).

Ouvrir toutes grandes les portes au Christ, I'accueillir dans I'espace de sa propre existence humaine ne
comporte aucune menace pour 'homme; bien au contraire, c'est le seul chemin a parcourir si l'on veut
reconnaitre 'nomme dans sa vérité totale et I'exalter dans ses valeurs.

La synthése vitale que les fidéles laics sauront opérer entre I'Evangile et les devoirs quotidiens de la vie sera
le témoignage le plus beau et le plus convaincant pour montrer que ce n'est pas la peur, mais la recherche
du Christ et I'attachement a sa personne qui sont le facteur déterminant pour que 'homme vive et grandisse,
et pour que naissent de nouveaux modeles de vie plus conformes a la dignité humaine.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 26
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



L'homme est aimé de Dieu! Telle est I'annonce si simple et si bouleversante que I'Eglise doit donner a
I'hnomme. La parole et la vie de chaque chrétien peuvent et doivent faire retentir ce message: Dieu t'aime. Le
Christ est venu pour toi, pour toi le Christ est «le Chemin, la Vérité et la Vie!» (Jn 14, 6).

Cette nouvelle évangélisation, qui s'adresse non seulement a chacune des personnes, mais aussi a des
groupes entiers de populations dans la diversité de leurs situations, de leurs milieux, de leurs cultures, est
destinée a la formation de communions ecclésiales mdres, c'est-a-dire ou la foi répand et réalise tout son
sens originel d'adhésion a la personne du Christ et a son Evangile, de rencontre et de communion
sacramentelle avec Lui, d'existence vécue dans la charité et le service.

Les fideles laics ont leur réle a jouer dans la formation de ces communautés ecclésiales, non seulement par
une participation active et responsable a la vie communautaire, et donc par leur témoignage irremplagable,
mais aussi par 'élan et I'action missionnaires en direction de tous ceux qui n'ont pas encore la foi ou qui ne
vivent pas selon la foi recue au Baptéme.

En faveur des nouvelies générations, les fidéles laics ont a apporter une contribution précieuse, plus
nécessaire que jamais, par un effort systématique de catéchese. Les Péres du Synode ont manifesté leur
gratitude pour le travail des catéchistes, reconnaissant qu'ils ont «une tache de grande valeur dans
I'animation des communautés ecclésiales»(125). Il va de soi que les parents chrétiens sont les premiers
catéchistes, irremplacables, de leurs enfants, habilités qu'ils sont a cette tache par le sacrement du Mariage.
Mais nous devons tous, en méme temps, étre convaincus du «droit» qui est celui de tout baptisé d'étre
instruit, éduqué, accompagné dans la foi et dans la vie chrétienne.

Allez dans le monde entier

35. L'Eglise, qui observe et vit I'urgence actuelle d'une nouvelle évangélisation, ne peut esquiver la mission
permanente qui est celle de porter I'Evangile a tous ceux qui _ et ils sont des millions et des millions
d'hommes et de femmes _ ne connaissent pas encore le Christ Rédempteur de I'hnomme. C'est la la tache la
plus spécifiquement missionnaire que Jésus a confiée et de nouveau confie chaque jour a Son Eglise.

Le travail des fidéles laics, qui par ailleurs n'a jamais fait défaut dans ce domaine, se révéle aujourd'hui
toujours plus nécessaire et de plus grand prix. En fait, I'ordre du Seigneur _ «Allez dans le monde entier» _
continue a trouver beaucoup de laics généreux, préts a quitter leur milieu de vie, leur travail, leur province, et
leur patrie, pour se rendre, au moins pour une période déterminée, en pays de mission. Méme des couples
chrétiens, a l'exemple d'Aquila et de Priscille (cf. Ac 18; Rm 16, 3 et suiv.), offrent un témoignage
réconfortant d'amour passionné du Christ et de I'Eglise par leur présence active dans des pays de mission.
Autre présence missionnaire authentique, celle de chrétiens qui, vivant pour des motifs divers dans des pays
ou des milieux ou I'Eglise n'est pas encore établie, t¢émoignent de leur propre foi.

Mais le probléme missionnaire se présente de nos jours a I'Eglise avec une ampleur et une gravité telles que
seule une prise en charge vraiment solidaire des responsabilités de la part de tous les membres de I'Eglise,
individuellement ou en groupe, peut donner I'espoir d'une réponse plus efficace.

L'invitation que le Concile Vatican Il a adressée aux Eglises particulieres garde toute sa valeur; elle
demande méme aujourd’hui un accueil plus étendu et plus décidé: «L'Eglise particuliére, étant tenue de
représenter le plus parfaitement possible I'Eglise universelle, doit savoir nettement qu'elle a été envoyée
aussi ceux qui ne croient pas au Christ» (126).

L'Eglise doit faire aujourd'hui un grand pas en avant dans I'évangélisation, elle doit entrer dans une nouvelle
étape historique de son dynamisme missionnaire. En un monde ou ont été éliminées les distances et qui se
fait plus petit, les communautés ecclésiales doivent s'unir entre elles, échanger leurs énergies et leurs
moyens, s'engager ensemble dans l'unique et commune mission d'annoncer et de vivre I'Evangile. «Les
Eglises qu'on appelle jeunes Eglises _ ont déclaré les Péres du Synode _ ont besoin de la force des Eglises
anciennes, et en méme temps celles-ci ont besoin du témoignage et de la poussée des jeunes Eglises, de
sorte que chacune de ces Eglises puise aux richesses des autres»(127).

Au cours de cette nouvelle étape, la formation non seulement d'un clergé local mais aussi d'un laicat mir et
responsable se pose dans les jeunes Eglises comme élément essentiel et inéluctable de /'implantation de
I'Eglise(128). Et ainsi les communautés évangélisées s'élancent elles-mémes vers de nouveaux pays du
monde pour répondre a leur tour a la mission d'annoncer I'Evangile du Christ et d'en porter témoignage.

Par I'exemple de leur vie et par leur action, les fidéles laics peuvent améliorer les rapports entre les adeptes
des différentes religions, comme l'ont noté fort a propos les Péres du Synode: «Aujourd'hui I'Eglise vit
partout au milieu d'hommes pratiquant des religions différentes ... Tous les fideles, spécialement les laics qui
vivent au milieu de peuples d'autres religions, que ce soit leur pays d'origine ou un pays ou ils ont émigre,
ces laics devront étre pour les habitants de ces pays un signe du Seigneur et de son Eglise, d'une facon
adaptée aux circonstances de vie de chaque pays. Le dialogue entre les religions est de toute premiere

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



importance parce qu'il conduit a I'amour et au respect réciproque; il efface ou tout au moins atténue les
préjugés entre les adeptes des diverses religions et promeut l'unité et I'amitié entre les peuples»(129).

Pour I'évangélisation des peuples, il faut avant tout des apdtres. A cette fin, nous devons tous, a commencer
par les familles chrétiennes, percevoir la responsabilité qui est la nétre de favoriser I'essor et la maturation
de vocations spécifiquement missionnaires, sacerdotales, religieuses ou laiques, en usant de tous les
moyens favorables, sans jamais négliger le moyen privilégié qu'est la priére, selon la parole méme du
Seigneur Jésus: «La moisson est abondante, et les ouvriers sont peu nombreux. Priez donc le Maitre de la
moisson d'envoyer des ouvriers pour sa moisson» (Mt 9, 37-38).

Vivre I'Evangile en servant les personnes et la société

36. En recevant et en annoncant I'Evangile dans la force de I'Esprit, I'Eglise devient une communauté
évangélisée et évangélisante, et par la elle se fait la servante des hommes. En son sein, les fidéles laics
participent a la mission de servir la personne et la société. Il est certain que I'Eglise a comme fin supréme le
Royaume de Dieu, dont «elle constitue sur terre le germe et le commencement»(130), elle est donc
totalement consacrée a la glorification du Pére. Mais le Royaume est source de compléte libération et de
salut total pour les hommes: I'Eglise avance donc avec les hommes et vit dans une solidarité totale et intime
avec leur histoire.

Ayant recu la charge de manifester au monde le mystére de Dieu qui resplendit en Jésus-Christ, I'Eglise, en
méme temps, révele 'homme a I'homme lui-méme; elle lui enseigne le sens de son existence, elle I'introduit
dans la vérité totale sur lui-méme et sur son destin(131). Dans cette perspective, I'Eglise est appelée, en
vertu méme de sa mission évangélisatrice, a servir 'homme. Ce service s'enracine tout d'abord dans le fait
prodigieux et bouleversant que, «par son Incarnation, le Fils de Dieu s'est en quelque sorte uni Lui-méme a
tout homme»(132).

C'est pourquoi 'nomme «est la premiére route que I'Eglise doit suivre pour I'accomplissement de sa mission:
il est la premiéere route fondamentale de I'Eglise, route tracée par le Christ, route qui passe a travers le
mystére de I'Incarnation et de la Rédemption»(133).

C'est précisément dans ce sens qu'a plusieurs reprises et avec une clarté et une force particulieres, le
Concile Vatican Il s'est exprimé dans ses divers documents. Relisons le texte singulierement éclairant de la
Constitution Gaudium et spes: «L'Eglise, en poursuivant la fin salvifique qui lui est propre, ne communique
pas seulement a I'homme la vie divine; elle répand aussi, et d'une certaine fagon sur le monde entier, la
lumiere que cette vie divine irradie, notamment en guérissant et en élevant la dignité de la personne
humaine, en affermissant la cohésion de la société et en procurant a I'activité quotidienne des hommes un
sens plus profond, la pénétrant d'une signification plus haute. Ainsi, par chacun de ses membres comme par
toute la communauté qu'elle forme, I'Eglise croit pouvoir largement contribuer a humaniser toujours plus la
famille des hommes et son histoire»(134).

Dans cette contribution apportée a la famille des hommes, dont I'Eglise porte la responsabilité, une place
spéciale revient aux fidéles laics, en raison de leur «caractére séculier» qui les engage, selon des modalités
propres et irremplacables, «dans I'animation chrétienne de |'ordre temporel».

Promouvoir la dignité de la personne

37. Découvrir et faire découvrir la dignité inviolable de toute personne humaine constitue une téache
essentielle et méme, en un certain sens, la tache centrale et unifiante du service que I'Eglise, et en elle les
fideles laics, est appelée a rendre a la famille des hommes.

Parmi toutes les créatures terrestres, seul 'homme est une «personne, sujet conscient et libre», et, pour
cela, «centre et sommet» de tout ce qui existe sur la terre(135).

Sa dignité de personne est le bien le plus précieux que I'hnomme posséde, grace a quoi il dépasse en valeur
tout le monde matériel. La parole de Jésus _ «Que sert a 'hnomme de gagner le monde entier, s'il se porte
tort a lui-méme?» (Mc 8, 36) _ implique une affirmation anthropologique lumineuse et stimulante: I'homme
ne vaut pas par ce qu'il «<a» _ méme s'il possédait le monde entier! _ mais par ce qu'il «est».Les biens du
monde ne comptent pas autant que le bien de la personne, le bien qui est la personne méme.

La dignité de la personne se manifeste dans tout son éclat quand on en considéere I'origine et la destinée:
créé par Dieu a son image et a sa ressemblance, et racheté par le Sang trés précieux du Christ, I'homme est
appelé a étre «fils dans le Fils» et temple vivant de I'Esprit, et destiné a I'éternelle vie de communion
béatifiante avec Dieu. Pour ces raisons, toute violation de la dignité personnelle de I'étre humain crie
vengeance en présence de Dieu et devient une offense au Créateur de 'hnomme.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 28
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



En vertu de sa dignité personnelle, I'étre humain est toujours une valeur en lui-méme et pour lui-méme, et il
doit étre considéré et traité comme tel; jamais il ne peut étre considéré et traité comme un objet dont on se
sert, un instrument, une chose.

La dignité personnelle constitue le fondement de I'égalité de tous les hommes entre eux. De 1a la nécessité
absolue de refuser toutes les formes, si diverses, de discrimination, qui, hélas! continuent a diviser et a
humilier la famille humaine, discriminations raciales, économiques, sociales, culturelles, politiques,
géographiques, etc. Toute discrimination constitue une injustice absolument intolérable, non pas tant en
raison des tensions et des conflits qu'elle peut engendrer dans le tissu social qu'en raison du déshonneur
infligé a la dignité de la personne: et non seulement a la dignité de qui est victime de l'injustice, mais,
davantage encore, de qui la commet.

Base de I'égalité de tous les hommes entre eux, la dignité de la personne est aussi le fondement de la
participation et de la solidarité des hommes entre eux: le dialogue et la communion s'enracinent finalement
en ce que les hommes «sont», plus encore qu'en ce que les hommes «ont».

La dignité personnelle est une propriété indestructible de tout étre humain. 1l est fondamental de noter toute
la force explosive de cette affirmation qui se base sur /'unicité irremplacable de toute personne. Il en découle
que l'individu résiste de fagon absolument irréductible a toute tentative d'écrasement ou d'anéantissement
dans l'anonymat de la collectivité, de linstitution, de la structure, du systeme. La personne, dans son
individualité, n'est pas un numéro, elle n'est pas un anneau dans une chaine, ni un engrenage dans un
systeme. L'affirmation la plus radicale et la plus exaltante de la valeur de tout étre humain a été établie par le
Fils de Dieu lorsqu'll s'est incarné dans le sein d'une femme. De cela le Noél chrétien continue a nous
parler(136).

Respecter le droit inviolable a la vie

38. La reconnaissance effective de la dignité personnelle de tout étre humain exige le respect, la défense et
la promotion des droits de la personne humaine. Il s'agit de droits naturels, universels et inviolables:
personne, ni l'individu, ni le groupe, ni l'autorité, ni I'Etat, ne peut les modifier, encore moins les supprimer,
parce que ces droits procedent de Dieu Lui-méme.

Or linviolabilité de la personne, reflet de I'absolue inviolabilité de Dieu Lui-méme, trouve son expression
premiére et fondamentale dans /l'inviolabilité de la vie humaine. Il est juste, assurément, de parler des droits
de 'homme _ comme, par exemple, le droit a la santé, au logement, au travail, a la famille, a la culture _
mais c'est propager l'erreur et l'illusion que d'en parler, comme on le fait souvent, sans défendre avec la plus
grande vigueur le droit a la vie, comme droit premier, origine et condition de tous les autres droits de la
personne.

L'Eglise ne s'est jamais avouée vaincue en face de toutes les violations que le droit a la vie, droit
précisément de tout étre humain, a subies et continue a subir de la part des particuliers ou des autorités
elles-mémes. Le sujet de ce droit c'est I'étre humain, a tout moment de son développement, depuis sa
conception jusqu'a sa mort naturelle; et en toutes les conditions, en santé ou en maladie, en état de
perfection physique ou de handicap, de richesse ou de misére. Le Concile Vatican Il le proclame trés haut:
«Tout ce qui s'oppose a la vie elle-méme, comme toute espece d'homicide, le génocide, I'avortement,
l'euthanasie et méme le suicide délibéré; tout ce qui constitue une violation de l'intégrité de la personne
humaine, comme les mutilations, la torture physique ou morale, les contraintes psychologiques; tout ce qui
est offense a la dignité de 'hnomme, comme les conditions de vie sous-humaines, les emprisonnements
arbitraires, les déportations, I'esclavage, la prostitution, le commerce des femmes et des jeunes; ou encore
les conditions de travail dégradantes qui réduisent les travailleurs au rang de purs instruments de rapport,
sans égard pour leur personnalité libre et responsable: toutes ces pratiques et d'autres analogues sont, en
vérité, infames. Tandis qu'elles corrompent la civilisation, elles déshonorent ceux qui s'y livrent plus encore
que ceux qui les subissent et insultent gravement a I'honneur du Créateur»(137).

Or si chacun a la mission et la responsabilité de reconnaitre la dignité personnelle de tout étre humain et de
défendre son droit a la vie, certains fideles laics sont appelés a le faire a un titre particulier: les parents, les
éducateurs, le personnel médical et infirmier, et tous ceux qui assument le pouvoir économique et politique.

En accueillant avec amour et générosité toute vie humaine, surtout si elle est faible et malade, I'Eglise vit
aujourd'hui un moment capital de sa mission, d'autant plus nécessaire que s'affirme davantage une «culture
de mort». En effet «I'Eglise croit fermement que la vie humaine, méme faible et souffrante, est toujours un
magnifique don du Dieu de bonté. Contre le pessimisme et I'égoisme qui obscurcissent le monde, I'Eglise
prend parti pour la vie, et dans chaque vie humaine elle sait découvrir la splendeur de ce "Oui", de cet
"Amen" qu'est le Christ (cf. 2 Co 1, 19; Ap 3, 14). Au "non" qui envahit et attriste 'homme et le monde, elle
oppose ce "oui" vivant, défendant ainsi 'homme et le monde contre ceux qui menacent la vie et lui portent

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 29
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



atteinte»(138). Il revient aux fidéles laics qui sont plus directement, par vocation ou par profession,
responsables de l'accueil de la vie, de rendre concret et efficace le «Oui» de I'Eglise a la vie humaine.

Aux frontieres de la vie humaine, de nouvelles possibilités et responsabilités se sont largement ouvertes
grace a I'énorme développement des sciences biologiques et médicales, qui va de pair avec les progres
étonnants de la technologie: I'homme est en mesure aujourd'hui non seulement «d'observer» mais aussi de
«manipuler»la vie humaine dés sa premiére origine et dans les premiers stades de son développement.

La conscience morale de 'humanité ne peut rester étrangére ni indifférente devant les pas de géant réalisés
par un pouvoir technologique qui conquiert une emprise toujours plus vaste et plus profonde sur les
dynamismes qui président a la procréation et aux premiéres phases du développement de la personne
humaine. Jamais peut-étre autant qu'aujourd'hui et qu'en ce domaine la Sagesse ne s'est révélée la seule
ancre de salut, pour que I'homme, dans la recherche scientifique et dans la recherche appliquée, puisse agir
toujours avec intelligence et amour, ce qui veut dire en respectant, ou mieux encore, en vénérant l'inviolable
dignité personnelle de tout étre humain, des le premier moment de son existence. C'est ce qui se réalise
lorsque, avec des moyens licites, la science et la technique s'engagent dans la défense de la vie et dans le
soin des maladies dés le commencement, se refusant au contraire _ au nom de la dignité méme de la
recherche _ aux interventions qui altéreraient le patrimoine génétique de lindividu et de la race
humaine(139).

Les fidéles laics qui se trouvent, a des titres et a des plans divers, engagés dans la science et la technique,
comme aussi ceux qui ont une responsabilité médicale, sociale, législative ou économique, doivent avec
courage accepter «les défis» lancés par les nouveaux problémes de la bioéthique. Comme l'ont affirmé les
Péres du Synode: «Les chrétiens doivent exercer leur responsabilité comme maitres de la science et de la
technologie et non pas comme leurs esclaves ... Dans la perspective des "défis" moraux qui vont étre
provoqués par la formidable puissance technologique nouvelle et qui mettent en péril non seulement les
droits fondamentaux des hommes, mais jusqu'a I'essence biologique de I'espéce humaine, il est de la plus
haute importance que les laics chrétiens _ avec l'aide de I'Eglise entiere _ assument la charge de rappeler la
culture aux principes d'un authentique humanisme, afin que la promotion et la défense des droits de I'homme
puissent trouver un fondement dynamique et solide dans son essence méme, cette essence que la
prédication évangélique a révélée aux hommes»(140).

Aujourd'hui, la plus grande vigilance s'impose a tous de fagon urgente devant le phénoméne de la
concentration du pouvoir, et en premier lieu, du pouvoir technologique. Cette concentration, en effet, tend a
manipuler non seulement l'essence biologique, mais encore l'intérieur méme de la conscience des hommes,
et leurs modes de vie, et aggrave ainsi la discrimination et la marginalisation de peuples entiers.

Libres d'invoquer le Nom du Seigneur

39. Le respect de la dignité de la personne, qui comporte la défense et la promotion des droits de 'hnomme,
exige que soit reconnue la dimension religieuse de 'hnomme. Ce n'est pas la une exigence simplement
«confessionnelle», mais bien une exigence qui trouve sa racine indestructible dans la réalité méme de
'homme. Le rapport avec Dieu, en effet, est un élément constitutif de I'«<étre» et de I'«existence» de
I'hnomme: c'est en Dieu qu'il «<nous est donné de vivre, de nous mouvoir et d'exister» (Ac 17, 28). Si tous
n'admettent pas cette vérité, tous ceux qui en sont pénétrés ont le droit au respect de leur foi et des choix de
vie, individuelle ou communautaire, qui en dérivent. C'est cela le droit a la liberté de conscience et a la
liberté religieuse, le reconnaitre effectivement, c'est I'un des biens les plus nobles et I'un des devoirs les plus
graves de chaque peuple, s'il veut vraiment assurer le bien de la personne et de la société: «La liberté
religieuse, exigence indestructible de la dignité de tout homme, est une pierre angulaire de I'édifice des
droits de 'hnomme, et donc un facteur irremplacable du bien de la personne et de toute la société, comme
elle I'est de I'épanouissement personnel de chacun. Il en découle que la liberté pour les individus et les
communautés de professer et de pratiquer sa religion est un élément essentiel de la cohabitation pacifique
des hommes ... Le droit civil et social a la liberté religieuse, parce qu'il touche a la sphére la plus intime de
I'esprit, se manifeste comme le point de référence et, en un certain sens, devient la mesure des autres droits
fondamentaux»(141).

Le Synode n'a pas oublié les nombreux fréres et soeurs qui ne jouissent pas encore de ce droit, et qui
doivent affronter tant de difficultés, de marginalisations, de souffrances, de persécutions et parfois la mort, a
cause de la confession de leur foi. Le plus grand nombre d'entre eux sont des freres et des soeurs qui
appartiennent au laicat chrétien. L'annonce de I'Evangile et le témoignage d'une vie chrétienne dans la
souffrance et dans le martyre constituent le sommet de |'apostolat des disciples du Christ, tout comme
I'amour du Seigneur Jésus jusqu'au don de sa propre vie constitue une source extraordinairement féconde
pour I'édification de I'Eglise. La vigne mystique témoigne ainsi de sa vigueur, comme le notait Saint
Augustin: «Cette vigne, comme l'avaient annoncé les Prophétes et le Seigneur Lui-méme, répandait sur le

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 30
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



monde entier ses sarments chargés de fruits et devenait d'autant plus vigoureuse qu'elle était davantage
arrosée du sang abondant des martyrs»(142).

L'Eglise tout entiere est profondément reconnaissante pour cet exemple et pour ce don: en ces chrétiens si
généreux, elle trouve un motif de renouveler son élan de vie sainte et apostolique. C'est dans ce sens que
les Péres du Synode ont estimé qu'il était de leur devoir spécialement «de remercier les laics qui vivent en
infatigables témoins de la foi, fidelement unis au Siege Apostolique, en dépit des restrictions imposées a leur
liberté et de la privation ou ils sont de ministres sacrés. lls mettent tout en jeu, jusqu'a leur vie. Ainsi les laics
fournissent le témoignage d'une caractéristique essentielle de I'Eglise, a savoir: I'Eglise de Dieu nait de la
gréce de Dieu, et nous en voyons la manifestation la plus sublime dans le martyre»(143).

Tout ce que nous avons dit jusqu'ici sur le respect de la dignité de la personne et sur la reconnaissance des
droits de I'nomme concerne bien s(r la responsabilité de chaque chrétien, de chaque homme. Mais il nous
faut noter aussitét que ce probleme a une dimension mondiale: c'est, en effet, une question qui touche des
groupes humains entiers, et méme des peuples entiers, qui sont violemment frappés dans leurs droits
fondamentaux. Ces formes d'inégalité dans le développement entre les différents Mondes sont tres
nettement dénoncées dans la récente Encyclique Sollicitudo rei socialis.

Le respect de la personne humaine dépasse I'exigence d'une morale individuelle et elle s'établit comme un
critere de base, comme le pilier fondamental, pour ainsi dire, en vue de la structuration de la société elle-
méme, étant donné que la société tout entiere a comme finalité la personne.

Ainsi donc, c'est en liaison étroite avec la responsabilité de servir la personne que se situe la responsabilité
de servir la société. On peut définir globalement de cette maniére la mission d'animation chrétienne de
l'ordre temporel que les fidéles sont appelés a remplir selon leurs modalités propres et spécifiques.

La famille, premier espace de I'engagement social

40. La personne humaine a dans sa structure naturelle une dimension sociale, car, au plus profond d'elle-
méme, elle est appelée a vivre en communion avec les autres, et a se donner aux autres: «Dieu, qui veille
paternellement sur tous, a voulu que tous les hommes constituent une seule famille et se traitent
mutuellement comme des freres»(144). Ainsi la sociéte, fruit et signe du caractére social de I'nomme,
manifeste sa pleine réalité lorsqu'elle est une communauté de personnes.

Il existe une interdépendance et une réciprocité entre personne et société: tout ce qui se fait en faveur de la
personne est fait au service de la société, et tout ce qui se fait pour la société tourne aussi au bien de la
personne. C'est pourquoi I'engagement apostolique des fidéles laics dans I'ordre temporel prend toujours et
inséparablement le sens d'un service rendu a la personne individuelle, dans son unicité irremplagable, et le
sens d'un service rendu a tous les hommes.

L'expression premiére et originelle de la dimension sociale de la personne, c'est le couple et la famille: «Mais
Dieu n'a pas créé I'nomme solitaire: dés l'origine, "Il les créa homme et femme" (Gn 1, 27). Cette société de
I'hnomme et de la femme est I'expression premiere de la communion des personnes»(145). Jésus a eu soin
de restituer au couple toute sa dignité et a la famille sa solidité (cf. Mt 19, 3-9); Saint Paul a montré le
rapport profond du mariage avec le mystére du Christ et de I'Eglise (cf. Ep 5, 22 et 6, 4; Col 3, 18-21; 1 P 3,
1-7).

Le couple et la famille constituent le premier espace pour I'engagement social des fidéles laics. C'est un
engagement qui ne peut étre assumé de fagon valable que dans la conviction de la valeur unique et
irremplacgable de la famille pour le développement de la société et de I'Eglise elle-méme.

Berceau de la vie et de l'amour, dans lequel 'homme «nait» et «grandit», la famille est la cellule
fondamentale de la société. A cette communauté, il faut réserver une sollicitude privilégiée, chaque fois
surtout que I'égoisme humain, les campagnes contre la natalité, et aussi les conditions de pauvreté et de
misére physique, culturelle et morale, et encore la mentalité de recherche du plaisir et de course a la
consommation, tarissent les sources de la vie, pendant que les idéologies et différents systemes, ainsi que
des formes d'absence d'intérét et de manque d'affection, s'attaquent a la fonction éducative propre a la
famille.

Dans ces conditions, il est urgent de déployer une activité vaste, profonde et systématique, soutenue non
seulement par la culture mais encore par des moyens économiques et des institutions Iégislatives, dans le
but d'assurer a la famille sa place de lieu premier d'«humanisation» de la personne et de la société.

L'engagement apostolique des fidéles laics envers la famille est avant tout de rendre celleci consciente de
son identité, qui est d'étre le premier noyau social de base, et aussi de son r6le original dans la société, afin
qu'elle devienne elle-méme toujours davantage /a protagoniste active et responsable de sa propre
croissance et de sa propre participation a la vie sociale. De cette fagon, la famille pourra et devra exiger de

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 31
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



tous, et d'abord des autorités publiques, le respect de ses droits qui, en sauvant la famille, sauvent la société
elle-méme.

Ce que tous peuvent lire dans I'Exhortation Familiaris consortio au sujet de la participation de la famille au
développement de la société(146) et ce que le Saint-Siége, a l'invitation du Synode des Evéques en 1980, a
formulé dans la «Charte des Droits de la Famille» constitue un programme d'action complet et organique
pour tous les fideéles laics qui, a des titres divers, sont intéressés a la promotion des valeurs et des
exigences de la famille: un programme dont la réalisation est a mener avec d'autant plus de promptitude et
de décision que se font plus graves les menaces contre la stabilité et la fécondité de la famille et que plus
lourde et plus systématique se révele la tendance a marginaliser la famille et a annihiler son importance
sociale.

L'expérience le montre, la civilisation et la solidité des peuples dépendent surtout de la qualité humaine de
leurs familles. De la vient que I'engagement apostolique envers la famille a une valeur sociale incomparable.
L'Eglise en est profondément convaincue; elle sait bien que «l'avenir de I'humanité passe par la
famille»(147).

La charité, ame et soutien de la solidarité

41. Le service de la société s'exprime et se réalise de manieres trés variées: depuis celles qui sont libres et
informelles jusqu'a celles qui ont un caractére institutionnel, depuis le secours porté aux personnes en
particulier a celui qui va a des groupes divers et a des communautés de personnes.

L'Eglise entiére comme telle est directement appelée au service de la charité: «La Sainte Eglise en joignant
l'agapé a la Cene eucharistique se manifestait tout entiére réunie autour du Christ par le lien de la charité;
ainsi en tout temps elle se fait reconnaitre a ce signe d'amour; tout en se réjouissant des initiatives d'autrui,
elle tient aux oeuvres charitables comme a une partie de sa mission propre et comme a un droit inaliénable.
C'est pourquoi la miséricorde envers les pauvres et les faibles, les oeuvres dites de charité et de secours
mutuel pour le soulagement de toutes les souffrances humaines sont en particulier honneur»(148). La
charité envers le prochain, sous les formes anciennes et toujours nouvelles des oeuvres de miséricorde
corporelle et spirituelle, représente le contenu le plus immédiat, le plus commun et le plus habituel de
I'animation chrétienne de I'ordre temporel, qui constitue I'engagement spécifique des fideles laics.

Par leur charité envers le prochain les fidéles laics vivent et manifestent leur participation a la royauté de
Jésus-Christ, c'est-a-dire au pouvoir du Fils de 'hnomme qui «n'est pas venu pour étre servi, mais pour
servir» (Mc 10, 45): ils vivent et manifestent cette royauté de la fagon la plus simple, a la portée de tous et
toujours, et tout a la fois de la facon la plus exaltante, parce que la charité est le don le plus élevé que
I'Esprit offre pour I'édification de I'Eglise (cf. 7 Co 13, 13) et pour le bien de I'humanité: La charité, en effet,
anime et soutient une solidarité active, tres attentive a la totalité des besoins de I'étre humain.

Une pareille charité, pratiquée non pas seulement par des particuliers, mais aussi solidairement par des
groupes et des communautés, est et sera toujours nécessaire: rien ni personne ne pourra en tenir lieu, pas
méme les nombreuses institutions et les initiatives publiques, qui cependant s'efforcent de répondre aux
besoins _ souvent graves et étendus aujourd’hui _ d'une population. Paradoxalement, cette charité se fait
plus nécessaire du fait que les institutions, qui deviennent compliquées dans leur organisation et prétendent
gérer tout domaine disponible, finissent par étre neutralisées par un fonctionnarisme impersonnel, une
bureaucratie exagérée, des intéréts privés excessifs, un désintéressement facile et généralisé.

C'est justement dans ce contexte que continuent a surgir et a se répandre, en particulier dans les sociétés
organisées, différentes formes de bénévolat, qui s'expriment en une multitude de services et d'oeuvres. Bien
vécu dans sa vérité de service désintéressé en faveur des personnes, spécialement des plus nécessiteuses
et des plus négligées par les services sociaux eux-mémes, le bénévolat doit étre considéré comme une
expression importante d'apostolat ou les fideles laics, hommes et femmes, ont un réle de premier plan.

Destinataires et participants de la vie politique

42. La charité qui aime et qui sert la personne ne doit pas se séparer de la justice: I'une et l'autre, chacune a
sa maniere, exigent la reconnaissance totale et effective des droits de la personne, a laquelle est ordonnée
la société avec toutes ses structures et ses institutions(149). Pour une animation chrétienne de I'ordre
temporel, dans le sens que nous avons dit, qui est celui de servir la personne et la société, les fideles laics
ne peuvent absolument pas renoncer a la participation a la «politique», a savoir a l'action multiforme,
économique, sociale, |égislative, administrative, culturelle, qui a pour but de promouvoir, organiquement et
par les institutions, le bien commun. Les Péres du Synode I'ont affirmé a plusieurs reprises: tous et chacun
ont le droit et le devoir de participer a la politique; cette participation peut prendre une grande diversité et
complémentarité de formes, de niveaux, de taches et de responsabilités. Les accusations d'arrivisme,
d'idolatrie du pouvoir, d'égoisme et de corruption, qui bien souvent sont lancées contre les hommes du

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 32
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



gouvernement, du parlement, de la classe dominante, des partis politiques, comme aussi I'opinion assez
répandue que la politique est nécessairement un lieu de danger moral, tout cela ne justifie pas le moins du
monde ni le scepticisme ni I'absentéisme des chrétiens pour la chose publique.

A linverse, la parole du Concile Vatican Il est des plus significatives: «L'Eglise tient en grande considération
et estime I'activité de ceux qui se consacrent au bien de la chose publique et en assument les charges pour
le service de tous»(150).

Une politique pour la personne et pour la société trouve son critéere fondamental dans la poursuite du bien
commun, en tant que bien de tous les hommes et bien de tout homme, bien offert et garanti a I'accueil libre
et responsable des personnes, individuellement ou en association: «La communauté politique existe pour le
bien commun; elle trouve en lui sa pleine justification et sa signification, et c'est de lui qu'elle tire l'origine de
son droit propre. Quant au bien commun, il comprend I'ensemble des conditions de vie sociale qui
permettent aux hommes, aux familles et aux groupements de s'accomplir plus complétement et plus
facilement»(151).

Au surplus, une politique pour la personne et pour la société prend comme orientation constante la défense
et la promotion de la justice, comprise comme une «vertu» a laquelle il faut former tout le monde, et comme
une «force» morale qui soutient ceux qui s'efforcent de favoriser les droits et les devoirs de tous et de
chacun sur la base de la dignité personnelle de I'étre humain.

L'exercice du pouvoir politique doit se baser sur I'esprit de service qui, joint a la compétence et a I'efficacité
nécessaires, est indispensable pour rendre «transparente» et «propre» l'activité des hommes politiques,
comme du reste le peuple I'exige fort justement. Cela requiert la lutte ouverte et la victoire contre certaines
tentations, comme le recours & des manoeuvres déloyales, au mensonge, le détournement des fonds
publics au profit de quelques-uns ou a des fins de «clientélisme», I'usage de procédés équivoques et illicites
pour conquérir, maintenir et élargir le pouvoir a tout prix.

Les fidéles laics engagés dans la politique doivent sans le moindre doute respecter 'autonomie des réalités
terrestres, a comprendre dans le sens ou la définit la Constitution Gaudium et spes: «... Il est d'une haute
importance que l'on ait une vue juste des rapports entre la communauté politique et I'Eglise; et que I'on
distingue nettement entre les actions que les fidéles, isolément ou en groupe, posent en leur nom propre
comme citoyens, guidés par leur conscience chrétienne, et les actions qu'ils ménent au nom de I'Eglise, en
union avec leurs pasteurs. L'Eglise, qui, en raison de sa charge et de sa compétence, ne se confond
d'aucune maniere avec la communauté politique et n'est liée a aucun systéme politique, est a la fois le signe
et la sauvegarde du caractere transcendant de la personne humaine»(152). En méme temps _ et ceci est
ressenti comme une urgence et une responsabilité _ les fideles laics doivent porter témoignage des valeurs
humaines et évangéliques qui sont intimement liées avec I'activité politique elle-méme, comme la liberté et la
justice, la solidarité, le dévouement fideéle et désintéressé au bien de tous, le style de vie simple, I'amour
préférentiel pour les pauvres et les plus petits. Cela exige que les fidéles laics trouvent toujours plus d'élan
spirituel grace a une participation réelle a la vie de I'Eglise et qu'ils soient éclairés par sa doctrine sociale. En
cette tache, ils pourront étre accompagnés et aidés par les communautés chrétiennes et leurs
pasteurs(153).

Le style et le moyen pour réaliser une politique qui veuille viser un véritable développement humain, c'est la
solidarité: cette solidarité requiert la participation active et responsable de tous a la vie politique, de la part
de chaque citoyen et des groupements les plus variés, depuis les syndicats jusqu'aux partis; ensemble, tous
et chacun, nous sommes a la fois destinataires et participants actifs de la politique. En de telles
coordonnées, comme je l'ai écrit dans I'Encyclique Sollicitudo rei socialis, la solidarité «n'est pas un
sentiment de vague compassion ou d'attendrissement superficiel devant les maux de tant de personnes,
proches ou lointaines. Tout au contraire, c'est la détermination ferme et persévérante d'un engagement pour
le bien commun, en d'autres termes pour le bien de tous et de chacun, afin que fous nous soyons vraiment
responsables de tous»(154).

La solidarité politique doit aujourd'hui se réaliser a la hauteur d'une ligne d'horizon qui, dépassant chaque
nation ou chaque bloc de nations, se présente avec des dimensions proprement continentales ou mondiales.

Le fruit de I'activité politique solidaire, si désiré de tous, mais jusqu'ici toujours loin de son point de maturité,
c'est la paix. Les fideles laics ne peuvent rester indifférents, étrangers ou paresseux devant tout ce qui est
négation et compromission de la paix: violence et guerre, torture et terrorisme, camps de concentration,
militarisation de la politique, course aux armements, menace nucléaire. Au contraire, en tant que disciples
de Jésus-Christ, «Prince de la paix» (/s 9, 5) et «notre Paix» (Ep 2, 14), les fidéles laics doivent assumer la
tache d'étre des «artisans de paix» (Mt 5, 9), autant par la conversion du coeur que par l'action en faveur de
la vérité, de la liberté, de la justice et de la charité, qui sont les fondements inaliénables de la paix(155).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 33
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



En collaborant avec tous ceux qui cherchent vraiment la paix et en utilisant les organismes spécifiques et les
institutions nationales et internationales, les fideéles laics doivent promouvoir une oeuvre éducative capillaire,
destinée a vaincre la culture dominatrice de I'égoisme, de la haine, de la vengeance et de l'inimitié, et a
développer la culture de la solidarité a tous les niveaux. Cette solidarité, en effet, «est le chemin de la paix et
du développement» (156).Dans cette perspective, les Péres du Synode ont invité les chrétiens a repousser
les formes inacceptables de violence, et a promouvoir des attitudes de dialogue et de paix, et aussi a
s'engager pour instaurer un ordre social et international juste(157).

Situer I'homme au centre de Ila vie économico-sociale

43. Le service pour la société de la part des fideles laics trouve un point d'action essentiel dans la question
économico-sociale, dont la clé nous est fournie par I'organisation du travail.

La gravité actuelle de ces problémes, saisie dans le panorama du développement et selon la proposition de
solution offerte par la doctrine sociale de I'Eglise, a été rappelée récemment par I'Encyclique Sollicitudo rei
socialis; je désire vivement vous y renvoyer tous, en particulier les fideles laics.

Parmi les point forts de la doctrine sociale de I'Eglise se trouve le principe de la destination universelle des
biens: les biens de la terre sont, dans le dessein de Dieu, offerts a tous les hommes et a chaque homme
comme un moyen pour le développement d'une vie authentiquement humaine. Au service de cette
destination, se place la propriété privée qui, précisément a cette fin, posséde une fonction sociale
intrinséque. Concrétement, le travail de 'homme et de la femme représente l'instrument le plus commun et le
plus immédiat du développement de la vie économique, instrument qui constitue a la fois un droit et un
devoir pour chaque personne humaine.

Tout cela rentre de facon particuliere dans la mission des fideles laics. La fin et le critere de leur présence et
de leur action sont formulés en termes généraux par le Concile Vatican Il: «Dans la vie économico-sociale
aussi, il faut honorer et promouvoir la dignité de la personne humaine, sa vocation intégrale et le bien de
toute la société. C'est 'homme en effet qui est l'auteur, le centre et le but de toute la vie économico-
sociale»(158).

Dans le contexte des transformations qui se produisent dans le monde du travail et de I'économie et le
bouleversent, que les fidéles laics soient parmi les premiers a s'employer a la solution des problémes trés
graves du chémage croissant, qu'ils luttent pour venir a bout des nombreuses injustices qui découlent
d'organisations incorrectes du travail, qu'ils s'efforcent de faire du lieu de travail un lieu ou vit une
communauté de personnes respectées dans leur particularité et dans leur droit a la participation, qu'ils
tachent de développer de nouvelles solidarités entre ceux qui participent au travail commun, de susciter de
nouvelles formes d'entreprises et de provoquer une révision des systémes de commerce, de finance et
d'échanges technologiques.

Dans ce but, les fidéles laics doivent remplir leur tdche avec compétence professionnelle, avec honnéteté
humaine, avec esprit chrétien, comme moyen de leur propre sanctification(159), selon l'invitation qui nous
est adressée par le Concile: «Par son travail, 'homme assure habituellement sa subsistance et celle de sa
famille, s'associe a ses freres et leur rend service, peut pratiquer une vraie charité et coopérer a
achevement de la création divine. Bien plus, par 'hommage de son travail a Dieu, nous tenons que
I'hnomme est associé a l'oeuvre rédemptrice de Jésus-Christ qui a donné au travail une dignité éminente en
oeuvrant de ses propres mains a Nazareth»(160).

En rapport avec la vie économico-sociale et le travail, aujourd'hui se pose, et de fagon toujours plus aigué, la
question dite de «l'écologie». Assurément, I'homme a recu de Dieu la tache de «dominer» les choses créées
et de «cultiver le jardin» du monde; mais cette tache, I'homme doit s'en acquitter dans le respect de I'image
divine qu'il a recue, et donc avec intelligence et amour: il doit se sentir responsable des dons que Dieu lui a
prodigués et lui prodigue sans cesse. L'homme dispose d'un don qui doit passer _ si possible, amélioré _
aux générations futures, qui sont, elles aussi, les destinataires des dons du Seigneur: «La domination
accordée par le Créateur a 'homme ... n'est pas un pouvoir absolu, et I'on ne peut parler de liberté "d'user et
d'abuser”, ou de disposer des choses comme on l'entend. La limitation imposée symboliquement par
l'interdiction de "manger le fruit de 'arbre" (cf. Gn 2, 16-17), montre avec suffisamment de clarté que, dans le
cadre de la nature visible, ... nous sommes soumis a des lois non seulement biologiques mais aussi
morales, que l'on ne peut transgresser impunément. Une juste conception du développement ne peut faire
abstraction de ces considérations _ relatives a l'usage des éléments de la nature, au renouvellement des
ressources et aux conséquences d'une industrialisation désordonnée _; elles proposent encore une fois a
notre conscience la dimension morale qui doit marquer le développement»(161).

Evangéliser la culture et les cultures de I'homme

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 34
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



44. Le service de la personne et de la société humaine se traduit et se réalise a travers la création et la
transmission de la culture, qui, surtout de nos jours, constitue I'une des taches les plus graves de la
cohabitation des hommes et de I'évolution sociale. A la lumiére du Concile, nous entendons par «culture»
«tout ce par quoi I'hnomme affine et développe les multiples capacités de son esprit et de son corps; s'efforce
de soumettre I'univers par la connaissance et le travail; humanise la vie sociale, aussi bien la vie familiale
que I'ensemble de la vie civile, grace au progrés des moeurs et des institutions; traduit, communique et
conserve enfin dans ses oeuvres, au cours des temps, les grandes expériences spirituelles et les aspirations
majeures de I'homme, afin qu'elles servent au progrés d'un grand nombre et méme de tout le genre
humain»(162). En ce sens, la culture doit étre considérée comme le bien commun de chaque peuple,
I'expression de sa dignité, de sa liberté et de sa créativité, le témoignage de son cheminement historique. En
particulier, c'est seulement a l'intérieur et par le moyen de la culture que la foi chrétienne devient historique
et créatrice d'histoire.

En face d'une culture qui se présente comme détachée non seulement de la foi chrétienne mais méme des
valeurs humaines(163), comme aussi devant une certaine culture scientifique et technologique impuissante
a fournir une réponse a la demande de Vvérité et de bien qui brile dans le coeur des hommes, I'Eglise a
pleinement conscience qu'il est urgent, du point de vue pastoral, de réserver a la culture une attention toute
particuliere.

C'est pourquoi I'Eglise demande aux fidéles laics détre présents, guidés par le courage et la créativité
intellectuelle, dans les postes privilégiés de la culture, comme le sont le monde de I'école et de l'université,
les centres de la recherche scientifique et technique, les lieux de la création artistique et de la réflexion
humaniste. Cette présence a pour but non seulement de reconnaitre et éventuellement de purifier les
éléments de la culture existante, en les soumettant a une sage critique, mais aussi a accroitre leur valeur,
gréce aux richesses originales de I'Evangile et de la foi chrétienne. Ce que le Concile Vatican Il écrit au sujet
du rapport entre I'Evangile et la culture correspond a un fait historique constant et constitue en méme temps
un idéal d'action d'une actualité et d'une urgence particulieres; c'est un programme important proposé a la
responsabilité pastorale de toute I'Eglise, et par |a a la responsabilité spécifique des fideles laics: «La Bonne
Nouvelle du Christ rénove constamment la vie et la culture de 'hnomme déchu; elle combat et écarte les
erreurs et les maux qui proviennent de la séduction permanente du péché. Elle ne cesse de purifier et
d'élever la moralité des peuples. Par les richesses d'en-haut, elle féconde comme de l'intérieur les qualités
spirituelles et les dons propres a chaque peuple et a chaque age, elle les fortifie, les parfait et les restaure
dans le Christ. Ainsi I'Eglise, en remplissant sa propre mission, concourt déja, par la méme, a l'oeuvre
civilisatrice et elle y pousse; son action, méme liturgique, contribue a former la liberté intérieure de
'homme»(164).

Il est utile de réentendre ici certaines expressions particulierement significatives de I'Exhortation Evangelii
nuntiandi de Paul VI: «L'Eglise évangélise lorsque, par la seule puissance divine du Message qu'elle
proclame (cf. Rm 1, 16; 1 Co 1, 18; 2, 4), elle cherche a convertir en méme temps la conscience personnelle
et collective des hommes, l'activité dans laquelle ils s'engagent, la vie et le milieu concret qui sont les leurs.
Des zones d'humanité se transforment: pour I'Eglise il ne s'agit pas seulement de précher I'Evangile dans
des tranches géographiques toujours plus vastes ou a des populations toujours plus massives, mais aussi
d'atteindre et comme de bouleverser par la force de I'Evangile les criteres de jugement, les valeurs
déterminantes, les centres d'intérét, les lignes de pensée, les sources inspiratrices et les modéles de vie de
'humanité, lorsqu'elles sont en contraste avec la Parole de Dieu et le dessein du salut. Nous pourrions
exprimer tout cela en disant: il importe d'évangéliser _ non pas de fagon décorative, comme par un vernis
superficiel, mais de facon vitale, en profondeur et jusque dans leurs racines _ la culture et les cultures de
'homme ... La rupture entre Evangile et culture est sans doute le drame de notre époque, comme ce fut
aussi celui d'autres époques. Aussi faut-il faire tous les efforts en vue d'une généreuse évangélisation de la
culture, plus exactement des cultures»(165).

La voie actuellement la plus favorable pour la création et la transmission de la culture, ce sont les
instruments de communication sociale (166). Le monde des mass-media, a la suite du développement
accéléré des inventions, et de leur influence tout a la fois planétaire et capillaire sur la formation de la
mentalité et des moeurs, représente une nouvelle frontiere de la mission de I'Eglise. En particulier, la
responsabilité professionnelle des fideles laics en ce domaine, qu'elle s'exerce a titre personnel ou a travers
des initiatives et des institutions communautaires, doit étre reconnue dans toute sa valeur et soutenue par
des ressources matérielles, intellectuelles et pastorales mieux adaptées.

Concernant I'utilisation des instruments de communication, qu'il s'agisse de la production des programmes
ou de leur réception, il est urgent d'exercer, d'une part, une activité éducative du sens critique, animé par la
passion de la vérité, et, d'autre part, une action visant a défendre la liberté et le respect de la dignité de la

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 35
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



personne, et a favoriser la culture authentique des peuples, par un refus ferme et courageux de toute forme
de monopolisation et de manipulation.

La responsabilité apostolique des fidéles laics ne s'arréte pas a ce seul travail de défense: sur toutes les
routes du monde, méme sur les grandes routes de la presse, du cinéma, de la radio, de la télévision, du
théatre, doit étre annoncé I'Evangile qui nous sauve.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 36
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE IV : LES OUVRIERS DE LA VIGNE DU SEIGNEUR
Excellents administrateurs de la grace multiforme de Dieu

La variété des vocations

45. Selon la parabole évangélique, le «maitre du domaine» appelle les ouvriers a sa vigne aux différentes
heures de la journée: certains au lever du jour, d'autres vers neuf heures du matin, d'autres encore vers midi
et vers trois heures, les derniers vers cing heures (cf. Mt 20, 1 et suiv.). En commentant cette page de
I'Evangile, Saint Grégoire le Grand interpréte les différentes heures de I'appel, en les rapprochant des ages
de la vie: «On peut appliquer la diversité des heures _ dit-il _ aux divers &ges de I'homme. Le matin peut
certainement représenter, selon notre interprétation, I'enfance. La troisieme heure ensuite peut représenter
l'adolescence: le soleil se déplace vers le haut du ciel, ce qui signifie que l'ardeur de I'dge augmente. La
sixieme heure, c'est la jeunesse: le soleil se trouve comme au milieu du ciel, en cet age, disons, ou se
renforce la plénitude de la vigueur. La vieillesse représente la neuvieme heure, parce que, de méme que le
soleil décline de son point le plus haut, cet 4ge aussi commence a perdre l'ardeur de la jeunesse. La
onzieme heure indique ceux qui sont avancés en age... Les ouvriers donc sont appelés a la vigne a des
heures différentes, comme pour signifier que I'un est appelé a la sainteté au moment de son enfance, un
autre dans sa jeunesse, un autre dans son age mdr, et un autre a un age plus avancé»(167).

Nous pouvons reprendre le commentaire de Saint Grégoire le Grand et I'étendre encore plus a la variété
extraordinaire des personnes présentes dans |'Eglise, qui sont, toutes et chacune, appelées a travailler pour
l'avénement du Royaume de Dieu, selon la diversité des vocations et des situations, des charismes et des
ministéres. C'est une variété liée, non pas seulement a I'age, mais aussi a la différence du sexe et a la
diversité des qualités, comme aussi aux vocations et aux conditions de vie: c'est une variété qui rend plus
vive et plus concréte la richesse de I'Eglise.

Jeunes, enfants, personnes dgées

Les jeunes, espoir de I'Eglise

46. Le Synode a voulu réserver une attention particuliere aux jeunes. Et trés justement. En beaucoup de
pays du monde, ils représentent la moitié de la population totale, et, souvent, la moitié en chiffre du peuple
de Dieu lui-méme qui vit dans ces pays. Sous cet aspect, les jeunes forment déja une force exceptionnelle
et sont un grand défi pour I'avenir de I'Eglise. Dans les jeunes, en effet, I'Eglise lit la voie a suivre vers
l'avenir qui l'attend, et elle trouve la I'image et le rappel de cette jeunesse joyeuse dont l'esprit du Christ
I'enrichit sans cesse. C'est dans ce sens que le Concile a défini les jeunes «I'espérance de I'Eglise»(168).

Dans la Lettre aux jeunes gens et jeunes filles du monde, le 31 mars 1985, nous lisons: «L'Eglise regarde
les jeunes; mieux, I'Eglise, d'une maniére spéciale, se regarde elle-méme dans les jeunes, en vous tous et
en méme temps en chacun et chacune de vous. Il en fut ainsi dés les débuts, des les temps apostoliques.
Les paroles de Saint Jean dans sa Premiéere Lettre peuvent en étre une preuve spéciale: "Je vous I'écris,
jeunes gens: Vous avez vaincu le Mauvais. Je vous l'ai écrit, petits enfants: Vous connaissez le Pere ... Je
vous l'ai écrit a vous, jeunes gens: Vous étes forts, la parole de Dieu demeure en vous" (1 Jn 2, 13 et suiv.).
Dans notre génération, au terme du second millénaire aprés Jésus-Christ, I'Eglise elle aussi se regarde dans
les jeunes»(169).

Les jeunes gens ne doivent pas étre regardés simplement comme I'objet de la sollicitude pastorale de
I'Eglise: ils sont en fait, et ils doivent étre encouragés a «devenir des sujets actifs, qui prennent part a
I'évangélisation et a la rénovation sociale»(170). La jeunesse est le temps d'une découverte particulierement
intense du propre «moi» et du propre «projet de vie»; c'est le temps d'une croissance qui doit se réaliser «en
sagesse, age et grace devant Dieu et devant les hommes» (Lc 2, 52).

Comme l'ont dit les Péres du Synode: «La sensibilité des jeunes percgoit profondément les valeurs de la
justice, de la non violence et de la paix. Leur coeur est ouvert a la fraternité, a I'amitié et a la solidarité. lls se
mobilisent au maximum en faveur des causes qui regardent la qualité de la vie et la conservation de la
nature. Mais ils sont aussi chargés d'inquiétudes, de déceptions, d'angoisses et de peurs du monde, en plus
des tentations propres a leur état»(171).

L'Eglise doit revivre I'amour de prédilection dont Jésus a donné témoignage au jeune homme: «Posant alors
son regard sur lui, Jésus se mit a I'aimer» (Mc 10, 21). Voila pourquoi I'Eglise inlassablement annonce
Jésus-Christ; elle proclame son Evangile comme l'unique et surabondante réponse aux aspirations les plus
radicales des jeunes, comme une proposition exaltante d'adhésion personnelle: «viens et suis-moi» (Mc 10,

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 37
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



21), qui comporte le partage de I'amour filial de Jésus pour le Pére et la participation a sa mission de salut
pour I'humanité.

L'Eglise a tant de choses a dire aux jeunes et les jeunes ont tant de choses a dire a I'Eglise. Ce dialogue
réciproque, qu'il faut mener avec une grande cordialité, dans la clarté, avec courage, favorisera la rencontre
des générations et des échanges entre elles, il sera une source de richesse et de jeunesse pour I'Eglise et
pour la société civile. Dans son message aux jeunes, le Concile déclare: «L'Eglise vous regarde avec
confiance et avec amour ... Elle est la vraie jeunesse du monde ... Regardez-la et vous retrouverez en elle le
visage du Christ»(172).

Les enfants et le Royaume des cieux

47. Les enfants sont, assurément, le terme de I'amour délicat et généreux du Seigneur Jésus: c'est a eux
qu'il réserve sa bénédiction et, qui plus est, qu'il assure le Royaume des Cieux (cf. Mt 19, 13-15; Mc 10, 14).
En particulier, Jésus exalte le rble actif que les petits jouent dans le Royaume de Dieu: ils sont le symbole
éloquent et I'image splendide des conditions morales et spirituelles qui sont essentielles pour entrer dans le
Royaume de Dieu et pour vivre une vie de confiance totale au Seigneur: «En vérité, je vous le dis, si vous ne
changez pas pour devenir comme les petits enfants, vous n'entrerez point dans le Royaume des cieux. Mais
celui qui se fera petit comme cet enfant, c'est celui-la qui est le plus grand dans le Royaume des cieux. Et
celui qui accueillera un enfant comme celui-ci en mon Nom, c'est moi qu'il accueille» (Mt 18, 3-5; cf. Lc 9,
48).

Les enfants nous rappellent que la fécondité missionnaire de I'Eglise a sa racine vivifiante non pas dans les
moyens ou les mérites humains, mais dans le don absolument gratuit de Dieu. La vie d'innocence et de
grace des enfants, mais aussi les souffrances qu'on leur inflige injustement, deviennent, en vertu de la Croix
du Christ, une source d'enrichissement spirituel pour eux et pour I'Eglise entiére: de cela, tous, nous devons
avoir une conscience tres vive et pleine de gratitude.

Il faut reconnaitre, au surplus, qu'a I'age de I'enfance s'ouvrent de précieuses possibilités d'action, autant
pour ['édification de I'Eglise que pour I'humanisation de la société. Tout ce qu'affirme le Concile quand il
parle de la présence bénéfique des enfants a l'intérieur de la famille, «Eglise domestique» _ «Membres
vivants de la famille, les enfants concourent, a leur maniére, a la sanctification des parents»(173) _ peut se
dire aussi des petits enfants par rapport a I'Eglise particuliere et universelle. Déja Jean Gerson, théologien et
éducateur du xvéme siecle, le notait en ces termes: «Les enfants et les jeunes sont loin d'étre une part

négligeable de I'Eglise»(174).
Les personnes agées et le don de la sagesse

48. Aux personnes agées, que souvent, bien a tort, on considére comme des étres inutiles, quand ce n'est
pas comme un poids insupportable, je rappelle que I'Eglise demande et attend d'elles qu'elles poursuivent
leur mission apostolique et missionnaire, mission qui non seulement est une tache possible et un devoir,
méme a cet age, mais qui, a cet age précisément, prend une forme spécifique et originale.

La Bible nous présente 'hnomme agé comme le symbole de la personne riche de sagesse et de crainte de
Dieu (cf. Si 25, 4-6). En ce sens, le «don» de I'hnomme &gé pourrait se définir comme celui d'étre, dans
I'Eglise et la société, le témoin de la tradition de foi (cf. Ps 44, 2; Ex 12, 26-27), le maitre de vie (cf. Si 6, 34;
8, 11-12), l'artisan de charité.

De nos jours l'accroissement du nombre des personnes agées en différents pays du monde et le départ
anticipé a la retraite ouvrent de nouveaux espaces au travail apostolique des personnes agées: c'est la une
tache & assumer avec courage, en surmontant résolument la tentation de se replier nostalgiguement sur un
passé qui ne reviendra plus et de se refuser a un engagement présent, a cause des difficultés rencontrées
dans un monde sans cesse nouveau; il s'agit, au contraire, de prendre sans cesse une conscience plus
claire de son réle personnel dans I'Eglise et dans la société, car ce role ne connait pas d'arrét provoqué par
I'Age, mais ne fait que prendre des aspects nouveaux. Comme le chante le psalmiste: «Dans la vieillesse, ils
portent encore du fruit, ils restent pleins de séve et de verdeur, proclamant la droiture du Seigneur» (Ps 92,
15-16). Je répéte ce que jai dit au cours de la célébration pour le Jubilé des Personnes agées: «L'entrée
dans le troisieme age doit étre regardée comme un privilege: non seulement parce que tout le monde n'a
pas la chance d'atteindre cette étape, mais aussi et surtout parce que c'est le temps ou il est concrétement
possible de mieux examiner le passé, de mieux connaitre et de vivre plus intensément le mystére pascal, de
devenir un exemple dans I'Eglise pour le peuple de Dieu tout entier... Malgré la complexité des probléemes a
résoudre, la diminution progressive des forces, malgré les insuffisances des organismes sociaux, les
lenteurs de la Iégislation officielle, les incompréhensions d'une société égoiste, vous n'étes pas et vous ne
devez pas vous croire en marge de la vie de I'Eglise, ni éléments passifs d'un monde en excés de vitesse,
mais sujets actifs d'une période humainement et spirituellement féconde de I'existence humaine. Vous avez

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 38
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



encore une mission a remplir, une contribution a apporter. Selon le dessein de Dieu, chaque étre humain est
une vie en croissance, depuis la premiére étincelle de son existence jusqu'a son dernier soupir»(175).

Femmes et hommes

49. Les Peres du Synode ont porté une attention spéciale a la condition et au réle de la femme, dans une
double intention: reconnaitre eux-mémes et inviter chacun, une fois de plus, a reconnaitre l'indispensable
contribution de la femme a I'édification de I'Eglise et au développement de la société; procéder, en outre, a
une analyse plus spécifique de la participation de la femme a la vie et a la mission de I'Eglise.

En faisant référence a Jean XXIIl, qui voyait un signe des temps dans la conscience que la femme avait de
sa propre dignité et dans I'entrée des femmes dans la vie publique(176), les Péres du Synode ont affirmé a
plusieurs reprises et avec vigueur, en face des formes les plus variées de discrimination et de
marginalisation auxquelles est soumise la femme du seul fait qu'elle est femme, l'urgence de défendre et de
promouvoir la dignité personnelle de la femme, et donc son égalité avec 'homme.

Si telle est, dans I'Eglise et dans la société, la tache de tous, c'est, en particulier, celle des femmes elles-
mémes; elles doivent se sentir engagées comme protagonistes au premier rang. Il y a encore tant d'efforts a
faire, en de nombreuses parties du monde et en divers milieux, pour que soit détruite la mentalité injuste et
délétere qui considere I'étre humain comme une chose, une marchandise, un instrument mis au service de
l'intérét égoiste et de la recherche du plaisir, d'autant plus que, de pareille mentalité, c'est la femme qui est
la premiére victime. La reconnaissance franche et nette de la dignité personnelle de la femme constitue le
premier pas a faire pour promouvoir sa pleine participation tant a la vie de I'Eglise qu'a la vie sociale et
publique. Il faut que soit apportée une réponse plus résolue a la demande qui a été faite par I'Exhortation
Apostolique Familiaris consortio au sujet des nombreuses discriminations dont les femmes sont victimes:
«Je demande donc a tous de s'engager dans une action pastorale spécifique plus vigoureuse et plus incisive
afin que ces discriminations soient définitivement éliminées et que I'on arrive a une pleine estime de l'image
de Dieu qui resplendit en tout étre humain sans aucune exception»(177). Dans le méme ordre d'idées, les
Peres synodaux ont affirmé: «L'Eglise, dans I'expression de sa mission, doit s'opposer avec fermeté a toutes
les formes de discrimination et d'abus dont les femmes sont victimes»(178). Et encore: «La dignité de la
femme, gravement blessée dans |'opinion publique, doit étre retrouvée, grace au respect réel des droits de la
personne humaine et a la mise en pratique de la doctrine de I'Eglise»(179).

Pour ce qui regarde, en particulier, la participation active et responsable a la vie et a la mission de I'Eglise, il
faut noter que déja le Concile Vatican Il a été explicite dans son invitation: «Comme, de nos jours, les
femmes ont une part de plus en plus active dans toute la vie de la société, il est trés important que grandisse
aussi leur participation dans les divers secteurs de l'apostolat de I'Eglise»(180).

La prise de conscience des dons et des responsabilités particulieres de la femme, ainsi que de sa vocation
spéciale, a grandi et s'est approfondie dans cette période de l'aprés-Concile; cette prise de conscience
trouve son inspiration la plus originale dans I'Evangile et dans I'histoire de I'Eglise. Pour qui a la foi, en effet,
'Evangile, c'est-a-dire la parole et I'exemple de Jésus-Christ, reste le point de référence nécessaire et
déterminant, un point de référence on ne peut plus fécond et rénovateur dans le moment historique que
nous vivons.

Sans étre appelées a I'apostolat propre aux Douze, et donc au sacerdoce ministériel, beaucoup de femmes
accompagnent Jésus dans son ministere et assistent le groupe des Apoétres (cf. Lc 8, 2-3); elles sont
présentes pres de la Croix (cf. Lc 23, 49); elles assistent a la sépulture de Jésus (cf. Lc 23, 55) et le matin de
Paques elles recoivent et transmettent I'annonce de la Résurrection (cf. Lc 24, 1-10); elles prient avec les
Apbtres au Cénacle dans l'attente de la Pentecbdte (cf. Ac 1, 14).

Dans le sillage de I'Evangile, I'Eglise des origines se détache de la culture du temps et invite la femme a des
taches liées a l'évangélisation. Dans ses Lettres, I'apdtre Paul cite par leur nom un certain nombre de
femmes en raison de leurs fonctions diverses a lintérieur et au service des premiéres communautés
ecclésiales (cf. Rm 16, 1-15; Ph 4, 2-3; Col 4, 15; 1 Co 11, 5; 1 Tm 5, 16). «Si le témoignage des Apdtres
fonde I'Eglise _ a dit Paul VI _ celui des femmes contribue grandement & nourrir la foi des communautés
chrétiennes»(181).

De méme qu'aux origines, ainsi également dans le développement qui a suivi, I'Eglise a toujours connu _
avec, évidemment, des différences d'aspect et d'accents _ des femmes qui ont rempli un r6le parfois décisif
et assumé des taches de valeur considérable pour I'Eglise elle-méme. C'est la une histoire d'activité
immense, le plus souvent humble et discréte, mais qui n'en a pas moins été décisive pour la croissance et
pour la sainteté de I'Eglise. Il faut que cette histoire se poursuive, bien mieux, qu'elle s'élargisse et
s'intensifle, allant de pair avec la prise de conscience élargie et universalisée de la dignité personnelle de la

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 39
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



femme et de sa vocation, et, d'autre part, avec I'urgence d'une «nouvelle évangélisation» et d'une plus vaste
«humanisation» des relations sociales.

Reprenant la consigne du Concile Vatican Il qui refléte le message de I'Evangile et aussi I'histoire de I'Eglise,
les Péres du Synode ont, entre autres choses, formulé cette «recommandation» précise: «Il faut que I'Eglise,
par sa vie et par sa mission, reconnaisse tous les dons des femmes et des hommes et les traduise dans la
pratique»(182). Et encore: «Ce Synode proclame que I'Eglise exige la reconnaissance et I'emploi de tous
ces dons, de ces expériences et aptitudes des hommes et des femmes pour que sa mission soit plus
efficace (cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Instruction sur la liberté chrétienne et la libération,
72)»(183).

Fondements anthropologiques et théologiques

50. Si I'on veut assurer aux femmes la place a laquelle elles ont droit dans I'Eglise et dans la société, une
condition s'impose: I'étude sérieuse et approfondie des fondements anthropologiques de la condition
masculine et féminine, visant a préciser l'identité personnelle propre de la femme dans sa relation de
diversité et de complémentarité réciproque avec I'hnomme, et cela, non seulement pour ce qui regarde les
roles a jouer et les fonctions a assurer, mais aussi et plus profondément pour ce qui regarde la structure de
la personne et sa signification. Les Péres du Synode ont ressenti vivement cette exigence en affirmant que
«les fondements anthropologiques et théologiques ont besoin d'études approfondies en vue de la solution
des problemes relatifs au vrai sens et a la dignité des deux sexes»(184).

En s'engageant dans une réflexion sur les fondements anthropologiques et théologiques de la condition
féminine, I'Eglise assure sa présence dans le processus historique des divers mouvements de promotion de
la femme et, pénétrant jusqu'aux racines de I'étre personnel de la femme, elle y apporte sa contribution la
plus précieuse. Mais avant tout et plus fortement encore, I'Eglise entend, de cette fagon, obéir a Dieu qui, en
créant 'hnomme «a son image», «les créa homme et femme» (Gn 1, 27); elle entend accueillir I'appel de Dieu
a connaitre, a admirer et a vivre son dessein de Créateur. C'est un dessein qui «au commencement» a été
imprimé de fagon indélébile dans I'étre méme de la personne humaine _ homme et femme _ et, par
conséquent, dans ses structures signifiantes et dans ses profonds dynamismes. Et justement, ce dessein,
plein de sagesse et damour, demande a étre exploré dans toute sa richesse qui, a partir du
«commencement», s'est progressivement manifestée et réalisée tout au long de I'histoire du salut, et a
atteint son sommet dans la «plénitude du temps», lorsque «Dieu a envoyé son Fils, né d'une femme» (Ga 4,
4). Cette «plénitude» continue dans I'histoire: la lecture du dessein de Dieu se poursuit et doit se poursuivre
sans cesse dans la foi de I'Eglise, grace aussi a la vie de tant de femmes chrétiennes. L'apport offert par les
différentes sciences humaines et les diverses cultures n'est pas a négliger; grace a un discernement éclaire,
cet apport pourra aider a recevoir et a préciser les valeurs et les exigences qui appartiennent a I'essence
durable de la femme, ainsi que celles qui sont liées a I'évolution historique des cultures. Comme nous le
rappelle le Concile Vatican II: «L'Eglise affirme que, sous tous les changements, bien des choses demeurent
qui ont leur fondement ultime dans le Christ, le méme hier, aujourd'hui et a jamais (cf. He 13, 8)»(185).

Les fondements anthropologiques et théologiques de la dignité personnelle de la femme sont considérés
dans la Lettre Apostolique sur la dignité et la vocation de la femme. Ce document, qui reprend, développe et
spécifie les réflexions de la catéchése du mercredi consacrée pendant une longue période a la «théologie du
corps», veut étre a la fois I'accomplissement d'une promesse formulée dans I'Encyclique Redemptoris
Mater(186) et la réponse a la demande des Péres du Synode.

La lecture de la Lettre Mulieris dignitatem, du fait méme de son caractere de méditation biblico-théologique,
pourra étre inspirante pour tous, hommes et femmes, et stimuler en particulier les représentants des
sciences humaines et des disciplines théologiques a poursuivre leur étude critique, afin d'approfondir
toujours mieux, sur la base de la dignité personnelle de 'homme et de la femme et de leur relation
réciproque, les valeurs et les dons spécifiques de la féminité et de la masculinité, non seulement dans le
domaine de la vie sociale, mais encore et surtout dans celui de I'existence chrétienne et ecclésiale.

La méditation sur les fondements anthropologiques et théologiques de la féminité doit éclairer et guider la
réponse chrétienne a la demande que l'on pose si souvent, et parfois de facon si incisive, au sujet de
«|'espace» que la femme peut et doit occuper dans I'Eglise et dans la société.

De la parole et de I'attitude du Christ, qui sont des normes pour I'Eglise, il ressort trés clairement qu'aucune
discrimination n'existe sur le plan du rapport avec le Christ, en qui «il n'y a plus 'hnomme et la femme, car
tous vous ne faites plus qu'un dans le Christ Jésus» (Ga 3, 28), et sur le plan de la participation a la vie et a
la sainteté de I'Eglise, comme l'atteste merveilleusement la prophétie de Joél, réalisée par la Pentecéte: «Je
répandrai mon Esprit sur toute chair et vos fils et filles prophétiseront» (JI 3, 1; cf. Ac 2, 17 et suiv.). Comme
on le lit dans la Lettre Apostolique sur la dignité et la vocation de la femme: «Tous deux _ la femme comme

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 40
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I'hnomme _ ... sont au méme titre susceptibles de bénéficier de la vérité divine et de I'amour dans I'Esprit
Saint. L'un et l'autre accueillent sa "venue" salvifique et sanctifiante»(187).

Mission dans I'Eglise et dans le monde

51. Quant a ce qui est de la participation a la mission apostolique de I'Eglise, il est certain qu'en vertu du
Baptéme et de la Confirmation, la femme _ comme I'homme _ participe a la triple fonction de Jésus-Christ,
Prétre, Prophete et Roi, et, par conséquent, est habilitée et engagée dans l'apostolat fondamental de
I'Eglise: I'évangeélisation. D'autre part, dans l'accomplissement précisément de cet apostolat, la femme est
invitée a user de ses propres «dons»: avant tout, le don qui est sa dignité personnelle elle-méme, le don de
la parole, du témoignage de sa vie, et puis les dons liés a sa vocation féminine.

Dans la participation a la vie et a la mission de I'Eglise, la femme ne peut recevoir le sacrement de I'Ordre, et
donc, ne peut remplir les fonctions propres du sacerdoce ministériel. C'est la une disposition que I'Eglise a
toujours reconnue dans la volonté précise, totalement libre et souveraine, de Jésus-Christ qui a appelé des
hommes seulement a étre ses Ap6tres(188); c'est une disposition qui peut s'éclairer par le rapport entre le
Christ Epoux et I'Eglise son Epouse(189). Nous sommes dans le concept de la fonction, non de la dignité et
de la sainteté. On doit, en fait, affirmer: «<Méme si I'Eglise possede une structure "hiérarchique”, cette
structure est cependant totalement ordonnée a la sainteté des membres du Christ»(190).

Mais, comme le disait déja Paul VI, si «nous ne pouvons changer l'attitude de Notre Seigneur, ni I'appel qu'll
adresse aux femmes, nous pouvons tout de méme reconnaitre et promouvoir le rle de la femme dans la
mission évangélisatrice et dans la vie de la communauté chrétienne» (191).

Il est bien nécessaire que nous passions de la reconnaissance théorique de la présence active et
responsable de la femme dans I'Eglise a sa réalisation pratique. C'est dans ce sens tres précis qu'il faut lire
cette Exhortation qui s'adresse aux fideles laics, par la spécification voulue et répétée «hommes et
femmes». Au surplus, le Code de Droit Canon contient de nombreuses dispositions sur la participation de la
femme a la vie et a la mission de I'Eglise: ce sont des dispositions qui demandent a étre connues plus
largement, et, tout en respectant les différences des sensibilités culturelles et des nécessités
pastorales,réalisées avec plus d'a-propos et de netteté.

Que l'on songe, par exemple, a la participation des femmes aux Conseils pastoraux diocésains et
paroissiaux, comme également aux Synodes diocésains et aux Conciles particuliers. C'est en ce sens que
les Péres du Synode ont écrit: «Que les femmes participent a la vie de I'Eglise sans aucune discrimination,
méme pour les consultations et I'élaboration de décisions»(192). Et encore: «Les femmes, qui ont déja une
une place importante dans la transmission de la foi et dans I'accomplissement de services de tout genre
dans la vie de I'Eglise, doivent étre associées a la préparation des documents pastoraux et des initiatives
missionnaires; elles doivent étre reconnues comme des coopératrices de la mission de I'Eglise dans la
famille, dans la profession et dans la société civile»(193).

Dans le domaine plus spécial de I'évangélisation et de la catéchése, il faut promouvoir plus vivement la
tdche complémentaire qui est celle de la femme dans la transmission de la foi, non seulement dans la
famille, mais aussi dans les lieux les plus divers de I'éducation et, de fagon plus générale, partout ou il s'agit
d'accueillir la Parole de Dieu, sa compréhension et sa communication, y compris par le moyen de I'étude, de
la recherche et de I'enseignement de la théologie.

A mesure que se développera son engagement dans le travail d'évangélisation, la femme sentira plus
vivement le besoin d'étre évangélisée. Ainsi, par les yeux illuminés de la foi (cf. Ep 1, 18), la femme pourra
distinguer ce qui correspond vraiment a sa dignité personnelle et a sa vocation de tout ce qui, fit-ce sous le
prétexte de «dignité» et au nom de la «liberté» et du «progres», améne la femme a ne pas favoriser le
renforcement des véritables valeurs, mais, au contraire, a se rendre responsable de la dégradation morale
des personnes, des milieux et de la société. Opérer un pareil «discernement» est une urgence historique
qu'on ne saurait repousser et, en méme temps, c'est une possibilité et une exigence qui découlent de la
participation de la femme chrétienne au ministére prophétique du Christ et de son Eglise. Le «discernement»
dont parle a plusieurs reprises I'apbtre Paul n'est pas seulement appréciation des réalités et des événements
a la lumiere de la foi; il est aussi décision concréte et engagement actif, non seulement dans I'Eglise, mais
encore dans la société humaine.

On peut affirmer que tous les problémes de notre temps dont il était déja question dans la seconde partie de
la Constitution conciliaire Gaudium et spes _ problemes que le temps écoulé depuis n'a aucunement résolus
ni simplifiés _ exigent la présence active des femmes et, précisons-le, leur contribution typique et
irremplacable.

En particulier, deux grandes taches confiées a la femme méritent d'étre rappelées a I'attention de tous.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 41
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



En premier lieu, celle de donner toute sa dignité a la vie d'épouse et de mere. De nouvelles possibilités se
présentent a la femme aujourd'hui pour une compréhension et une réalisation plus riche des valeurs
humaines et chrétiennes impliquées dans la vie conjugale et dans I'expérience de la maternité; I'homme lui-
méme _ mari et pére _ peut étre amené a se corriger des diverses formes d'absentéisme ou de présence
épisodique ou insuffisante, mieux, a nouer des relations nouvelles et significatives de communion
interpersonnelle, grace, précisément, a l'intervention intelligente, amoureuse et ferme de la femme.

Une autre tache est celle d'assurer la dimension morale de la culture, c'est-a-dire une dimension vraiment
humaine, conforme a la dignité de 'nomme dans sa vie personnelle et sociale. Le Concile Vatican Il a,
semble-t-il, fait le lien entre la dimension morale de la culture et la participation des laics a la mission royale
du Christ: «Que les laics unissent leurs forces pour apporter aux institutions et aux conditions de vie dans le
monde, quand elles provoquent au péché, les assainissements convenables, pour qu'elles deviennent toutes
conformes aux régles de la justice et favorisent I'exercice des vertus au lieu d'y faire obstacle. En agissant
ainsi, les laics imprégneront de valeur morale la culture et les oeuvres humaines»(194).

Dans la mesure ou la femme participe activement et de fagon responsable au fonctionnement des
institutions, dont dépend la sauvegarde de la priorité qu'on doit donner aux valeurs humaines dans la vie des
communautés politiques, les paroles du Concile que nous venons de citer définissent un champ d'apostolat
important de la femme: dans toutes les dimensions de la vie de ces communautés, depuis la dimension
socio-économique jusqu'a la dimension socio-politique, il faut respecter et promouvoir la dignité personnelle
de la femme et sa vocation spécifique: dans le domaine non seulement individuel mais aussi
communautaire, non seulement dans des formes laissées a la liberté responsable des personnes, mais
encore dans les formes garanties par les lois civiles justes.

«ll n'est pas bon que I'hnomme soit seul; je veux lui faire une aide qui lui soit assortie» (Gn 2, 18). A la femme
Dieu Créateur a confié 'homme. Assurément 'homme a été confié a tout homme, mais d'une facon
particuliere il a été confié a la femme, parce que précisément la femme, grace a l'expérience spéciale de sa
maternité, semble dotée d'une sensibilité spécifique pour I'hnomme et pour ce qui constitue son véritable bien,
a commencer par la valeur fondamentale de la vie. Qu'elles sont grandes, les possibilités et les
responsabilités de la femme en ce domaine, en un temps ou le développement de la science et de la
technique n'est pas toujours inspiré et mesuré selon la véritable Sagesse, avec le risque inévitable de
«déshumaniser» la vie humaine, surtout quand elle exigerait un amour plus intense et un accueil plus
généreux!

Lorsqu'elle met ses dons au service de I'Eglise et de la société, la femme, tout a la fois, trouve son véritable
épanouissement personnel _ sur lequel on insiste tant de nos jours _ et apporte sa contribution originale a la
communion ecclésiale et au dynamisme apostolique du peuple de Dieu.

Dans la méme perspective, il faut parler aussi de I'hnomme, et non seulement de la femme.
Co-présence et collaboration des hommes et des femmes

52. Au cours des réunions du Synode, plus d'une voix a exprimé la crainte qu'une insistance excessive sur la
condition et le r6le des femmes puisse aboutir a un oubli inacceptable: l'oubli des hommes. Effectivement,
en diverses situations ecclésiales, on a a déplorer I'absence ou la présence insuffisante des hommes, dont
un certain nombre se soustrait a ses propres responsabilités ecclésiales, de sorte que, seules, des femmes
s'emploient a y faire face: ainsi, par exemple, pour la participation a la priére liturgique a I'église, I'éducation
et en particulier la catéchese des enfants, la présence aux rencontres religieuses et culturelles, la
collaboration aux initiatives de charité et aux entreprises missionnaires.

Un effort pastoral s'impose donc en vue d'obtenir la présence coordonnée des hommes et des femmes pour
que soit rendue plus compléte, plus harmonieuse et plus riche la participation des fidéles laics a la mission
salvifique de I'Eglise.

La raison fondamentale qui exige et explique la présence coordonnée et la collaboration des hommes et des
femmes n'est pas uniquement que cela assure, comme nous venons de le dire, un surcroit de signification et
d'efficacité a l'action pastorale de I'Eglise; ni, moins encore, que cela correspond a un aspect sociologique
de la convivialité humaine faite, naturellement, d'hommes et de femmes. C'est, tout d'abord, qu'ainsi se
réalise le dessein originel du Créateur qui, «dés le commencement», a voulu que I'étre humain soit «comme
l'unité de deux» et qui a créé 'hnomme et la femme comme la premiére communauté de personnes, la racine
de toute autre communauté, et, en méme temps, comme un «signe» de cette communauté interpersonnelle
d'amour qui constitue le mystére de la vie intime du Dieu Unique et Trinitaire.

C'est particulierement pour cela que le mode le plus commun et le plus capillaire, et en méme temps le plus
fondamental, pour assurer cette présence coordonnée et harmonieuse des hommes et des femmes dans la
vie et dans la mission de I'Eglise, c'est I'accomplissement des taches et I'exercice des responsabilités du

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 42
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



couple et de la famille chrétienne, dans lequel transparait et se communique la variété des diverses formes
d'amour et de vie: la forme conjugale, paternelle et maternelle, filiale et fraternelle. Comme le dit I'exhortation
Familiaris consortio: «Si la famille chrétienne est une communauté dont les liens sont renouvelés par le
Christ a travers la foi et les sacrements, sa participation a la mission de I'Eglise doit se réaliser d'une fagon
communautaire; c'est donc ensemble que les époux, en tant que couple, les parents et les enfants, en tant
que famille, doivent vivre leur service de I'Eglise et du monde ... La famille chrétienne, par ailleurs, édifie le
Royaume de Dieu dans l'histoire a travers les réalités quotidiennes qui concernent et qui caractérisent sa
condition de vie: c'est dés lors dans 'amour conjugal et familial _ vécu dans sa richesse extraordinaire de
valeurs et avec ses exigences de totalité, de fidélité et de fécondité _ que s'exprime et se réalise la
participation de la famille chrétienne a la mission prophétique, sacerdotale et royale de Jésus-Christ et de
son Eglise»(195).

En se plagant dans cette perspective, les Péres du Synode ont rappelé le sens que doit assumer le
sacrement de Mariage dans I'Eglise et dans la société pour éclairer et inspirer toutes les relations entre
I'hnomme et la femme. C'est dans ce sens qu'ils ont souligné «la nécessité urgente que chaque chrétien vive
et annonce le message d'espoir contenu dans la relation entre 'homme et la femme. Le sacrement de
Mariage qui consacre cette relation dans sa forme conjugale et la révele comme signe de la relation du
Christ avec son Eglise, contient un enseignement de grande importance pour la vie de I'Eglise; cet
enseignement, par l'intermédiaire de I'Eglise, doit atteindre le monde d'aujourd'hui; toutes les relations entre
I'nomme et la femme doivent s'inspirer de cet enseignement. L'Eglise doit utiliser ces richesses encore plus
largement»(196). Les mémes Péres ont a juste titre relevé que «l'estime de la virginité et le respect de la
maternité doivent tous deux étre revalorisés»(197), afin, encore une fois, de favoriser le développement des
vocations diverses et complémentaires dans le contexte vivant de la communion et au service de sa
crissance incessante.

Malades et souffrants

53. L'homme est appelé a la joie, mais, chaque jour, il fait I'expérience de trés nombreuses formes de
souffrances et de douleurs. Aux hommes et aux femmes frappés de formes de souffrance et de douleur si
variées, les Péres du Synode se sont adressés dans leur Message final en ces termes: «Vous, les
abandonnés, vous qui étes rebutés par notre société de consommation, malades, handicapés, pauvres,
affamés, les émigrés, les exilés, les prisonniers, les chémeurs, les personnes &agées, les enfants
abandonnés et les personnes seules, vous, victimes de la guerre et de toute sorte de violence,
conséquences de notre société permissive: I'Eglise participe a votre souffrance qui vous conduit au
Seigneur, qui vous associe a sa Passion rédemptrice, qui vous fait vivre a la lumiére de sa Rédemption.
Nous comptons sur vous pour enseigner au monde entier ce qu'est I'amour. Nous ferons tout notre possible
pour que vous trouviez la place a laquelle vous avez droit dans la société et dans I'Eglise»(198).

Dans le contexte d'un monde sans frontieres comme celui de la souffrance humaine, tournons nous vers
tous ceux qui sont frappés par la maladie sous ses différentes formes: les malades, en effet, sont
I'expression la plus fréquente et la plus commune de 'homme qui souffre.

A tous et a chacun s'adresse I'appel du Seigneur: Les malades eux aussi sont envoyés comme des ouvriers
dans sa vigne. Le poids qui fatigue les membres du corps et ébranle la sérénité de I'ame, loin de les
détourner d'aller travailler a la vigne, les invite a vivre leur vocation humaine et chrétienne et a participer a la
croissance du Royaume de Dieu sous des modalités nouvelles et méme plus précieuses. Les paroles de
l'apbtre Paul doivent devenir leur programme et, tout d'abord, elles sont une lumiére qui fait briller & leurs
yeux le sens de gréace de leur situation elle-méme: «Ce qu'il reste a souffrir des épreuves du Christ, je
I'accomplis dans ma propre chair, pour son Corps qui est I'Eglise» (Col 1, 24). C'est en faisant cette
découverte que I'Apbtre est arrivé a la joie: «Je trouve la joie dans les souffrances que je supporte pour
vous» (Col 1, 24). Pareillement, beaucoup de malades peuvent devenir porteurs de «la joie de I'Esprit Saint
au milieu de bien des épreuves» (1 Th 1, 6) et étre témoins de la Résurrection de Jésus. Comme I'a exprimé
un handicapé au cours de son intervention dans une séance du Synode, «il est trés important de mettre en
lumiere le fait que les chrétiens qui vivent dans des situations de maladie, de souffrances, de vieillesse, sont
invités par Dieu non pas seulement a unir leur propre douleur a la Passion du Christ, mais aussi a accueillir
dés maintenant en eux-mémes et a transmettre aux autres la force de renouveau et la joie du Christ
ressuscité (cf. 2 Co 4, 10-11; 1 P4, 13; Rm 8, 18 et suiv.)»(199).

L'Eglise, de son c6té, comme on le lit dans la Lettre Apostolique Salvifici doloris, «elle qui nait du mystere de
la rédemption dans la Croix du Christ, a le devoir de chercher a rencontrer 'hnomme d'une facon particuliere
sur le chemin de la souffrance. En cette rencontre, I'homme "devient le chemin de I'Eglise" et c'est la I'un des
chemins les plus importants»(200). L'homme qui souffre est le chemin de I'Eglise, parce qu'il est, avant tout,
le chemin du Christ Lui-méme, bon Samaritain, qui «ne passe pas son chemin», mais qui «a compassion de
lui ..., s'approche de lui ..., bande ses plaies ..., prend soin de lui» (Lc 10, 32-34).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 43
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



La communauté chrétienne a transcrit, de siécle en siécle, dans l'immense multitude des personnes
malades et souffrantes, la parabole du bon Samaritain, en révélant et en communiquant I'amour de guérison
et de consolation du Christ. Cela s'est fait par le moyen du témoignage de la vie religieuse consacrée au
service des malades et par I'engagement infatigable de toutes les personnes qui s'occupent des services de
la santé. Aujourd’hui, méme dans les hopitaux et les maisons de soins catholiques, on voit s'accroitre,
jusqu'a devenir parfois totale et exclusive, la présence des fidéles laics, hommes et femmes: c'est justement
eux, médecins, infirmiers et infirmieres, tout le personnel de la santé et les aides bénévoles, qui sont
appelés a étre I'image vivante du Christ et de son Eglise dans I'amour envers les malades et les souffrants.

Action pastorale rénovée

54. Il faut que cet héritage si précieux que I'Eglise a recu de Jésus-Christ, «médecin de la chair et de
I'Ame»(201), ne diminue pas, mais qu'il soit de plus en plus mis en valeur et enrichi grace a une reprise et un
nouvel élan de l'action pastorale pour et avec les malades et les personnes qui souffrent. Ce doit étre une
action capable de soutenir et de promouvoir attention, présence, écoute, dialogue, partage et assistance
concréte apportés a la personne dans les moments ou, par la maladie et la souffrance, est mise a rude
épreuve non seulement sa confiance dans la vie mais aussi sa foi méme en Dieu et en son amour de Pére.
Ce renouveau pastoral trouve son expression la plus signifiante dans la célébration sacramentelle avec et
pour les malades, comme force dans la douleur et dans la faiblesse, comme espérance dans le désespoir,
comme lieu de rencontre et de féte.

Un des objectifs fondamentaux de cette action pastorale renouvelée et intensifiée, qui ne peut pas ne pas
englober, et de fagon coordonnée, toutes les composantes de la communauté ecclésiale, c'est de considérer
le malade, I'handicapé, la personne qui souffre, non pas simplement comme bénéficiaire de I'amour et du
service offerts par I'Eglise, mais aussi comme sujet actif et responsable de l'oeuvre d'évangélisation et de
salut.

Dans cette perspective, I'Eglise a la bonne nouvelle a publier a l'intérieur de la société et des cultures qui,
ayant perdu le sens de la souffrance humaine, «censurent» tous les discours qui parlent de cette réalité de
la vie. La bonne nouvelle, c'est I'annonce que souffrir peut avoir un sens positif pour 'hnomme et pour la
société elle-méme, étant donné que souffrir est orienté a devenir une forme de participation a la souffrance
salvifique du Christ et a sa joie de ressuscité, que c'est donc une force de sanctification et d'édification de
I'Eglise.

L'annonce de cette bonne nouvelle devient crédible lorsqu'elle n'est pas seulement un discours dit du bout
des lévres, mais passe a travers le témoignage de la vie, que ce soit celui de tous ceux qui prennent soin de
la santé des malades, des handicapés et de ceux qui souffrent, mais aussi celui des malades eux-mémes,
rendus plus conscients et responsables de leur place et de leur tache dans I'Eglise et pour I'Eglise.

Pour que la «civilisation de I'amour» puisse fleurir et porter du fruit dans le monde immense de la douleur
humaine, il sera utile de relire et aussi de méditer a nouveau la Lettre Apostolique Salvifici doloris, dont nous
rappelons ici la conclusion: «ll est donc nécessaire qu'au pied de la Croix du Calvaire se rassemblent en
esprit tous ceux qui souffrent et qui croient au Christ, en particulier ceux qui souffrent a cause de leur foi en
Lui, crucifié et ressuscité, afin que l'oblation de leurs souffrances hate la réalisation de la priere du Sauveur
Lui-méme pour l'unité de tous. Que se rassemblent |a aussi les hommes de bonne volonté, car sur la Croix
se tient le "Rédempteur de I'hnomme", 'Homme de douleur qui a assumé en lui les souffrances physiques et
morales des hommes de tous les temps, afin qu'ils puissent trouver dans I'amour le sens salvifique de leurs
souffrances et des réponses fondées a toutes leurs interrogations. Avec Marie, Mére du Christ, qui se tenait
au pied de la Croix, nous nous arrétons pres de toutes les croix de 'nomme d'aujourd'hui. Nous invoquons
tous les saints qui au cours des siecles ont participé spécialement aux souffrances du Christ. Nous leur
demandons de nous soutenir. Et nous demandons a vous tous qui souffrez de nous aider. A vous
précisément qui étes faibles, nous demandons de devenir une source de force pour I'Eglise et pour
I'humanité. Dans le terrible combat entre les forces du bien et du mal dont le monde contemporain nous offre
le spectacle, que votre souffrance unie a la Croix du Christ soit victorieuse!»(202).

Etats de vie et vocations

55. Les ouvriers de la Vigne sont tous les membres du Peuple de Dieu: les prétres, les religieux et les
religieuses, les fideles laics, tous ceux qui sont a la fois objet et sujet de la communion de I'Eglise et de la
participation a sa mission de salut. Tous et chacun, nous travaillons a 'unique Vigne du Seigneur commune
a tous, avec des charismes et des ministéres divers et complémentaires.

Déja sur le plan de ['étre, avant méme celui de ['agir, les chrétiens sont les sarments de I'unique vigne
féconde, qui est le Christ; ils sont les membres vivants de I'unique Corps du Seigneur, édifié dans la force de
I'Esprit. Sur le plan de I'étre: cela ne veut pas dire seulement par la vie de grace et de sainteté, qui est la

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 44
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



premiere et la plus abondante source de la fécondité apostolique et missionnaire de notre Sainte Mére
I'Eglise; cela signifie aussi par le moyen de la sainteté de vie qui caractérise les prétres et les diacres, les
religieux et les religieuses, les membres des instituts séculiers, les fidéles laics.

Dans I'Eglise-Communion, les états de vie sont si unis entre eux qu'ils sont ordonnés I'un & l'autre. Leur sens
profond est le méme, il est unique pour tous: celui d'étre une fagon de vivre I'égale dignité chrétienne et la
vocation universelle a la sainteté dans la perfection de I'amour. Les modalités sont tout a la fois diverses et
complémentaires, de sorte que chacune d'elles a sa physionomie originale et qu'on ne saurait confondre, et,
en méme temps, chacune se situe en relation avec les autres et a leur service.

Ainsi I'état de vie du fidele laic a comme trait spécifique son caractere séculier et il réalise un service
ecclésial en attestant et en rappelant, a sa maniére, aux prétres, aux religieux et aux religieuses, le sens que
les réalités terrestres et temporelles possédent dans le dessein salvifique de Dieu. A son tour, le sacerdoce
ministériel représente la garantie permanente de la présence sacramentelle, dans la diversité des temps et
des lieux, du Christ Rédempteur. L'état religieux témoigne du caractére eschatologique de I'Eglise ou, en
d'autres termes, de sa tension vers le Royaume de Dieu, qui est préfiguré et en quelque sorte anticipé et
déja golté par les voeux de chasteté, de pauvreté et d'obéissance.

Tous les états de vie, tant dans leur ensemble que chacun d'eux par rapport aux autres, sont au service de
la croissance de I'Eglise; ce sont des modalités diverses qui s'unifient profondément dans le «mystére de
communion» de I'Eglise et qui se coordonnent, avec un profond dynamisme, dans sa mission unique.

De cette fagon, le mystére unique et identique de I'Eglise révéle et revit, dans la diversité des états de vie et
dans la variété des vocations, linfinie richesse du mystére du Christ. Comme se plaisent a le répéter les
Peéres, I'Eglise est comme un champ ou I'on trouve une merveilleuse, une fascinante variété d'herbes, de
plantes, de fleurs et de fruits. Saint Ambroise écrit: «Un champ produit beaucoup de fruits, mais le meilleur
est celui qui produit des fruits et des fleurs. Or le champ de I'Eglise porte en abondance les uns et les autres.
Ici, vous pouvez voir la virginité se mettre a fleurir, Ia, le veuvage manifester son austérité comme les foréts
dans la plaine; ailleurs, la riche moisson des noces bénies par I'Eglise remplir les immenses greniers du
monde d'une abondante récolte, et les pressoirs du Seigneur Jésus déborder comme des fruits d'une vigne
florissante, fruits qui sont la richesse des noces chrétiennes»(203).

Les diverses vocations laiques

56. La riche variété de I'Eglise trouve sa derniere manifestation a l'intérieur de chacun des états de vie. Ainsi
a lintérieur de I'état de vie laique se trouvent différentes «vocations», en d'autres termes, des chemins
spirituels et apostoliques différents qui concernent chacun des fidéles laics. Dans le sillon d'une vocation
laigue «commune», fleurissent des vocations laiques «particulieres». A ce propos, Nous pouvons
mentionner ici I'expérience spirituelle qui a mdri récemment dans I'Eglise et a produit une floraison de
différentes formes d'Instituts séculiers: aux fidéles laics, mais aussi aux prétres eux-mémes, s'est ouverte la
possibilité de pratiquer les conseils évangéliques de pauvreté, de chasteté et d'obéissance par le moyen des
voeux ou de promesses, en conservant pleinement leur condition propre de laics et de clercs(204). Comme
l'ont noté les Péres du Synode: «L'Esprit suscite encore d'autres formes d'offrande de soi méme auxquelles
se consacrent des personnes qui restent entierement dans la vie laique»(205).

Nous pouvons conclure en relisant une belle page de Saint Frangois de Sales, qui a tant promu la spiritualité
des laics(206). Parlant de la «dévotion», c'est-a-dire de la perfection chrétienne ou de «la vie selon I'Esprit»,
il présente d'une maniére simple et splendide la vocation de tous les chrétiens a la sainteté et, en méme
temps, la forme spécifique dans laquelle la réalise chaque chrétien: «Dieu commanda a la création, aux
plantes de porter leurs fruits, chacune selon son genre (Gn 1, 11): ainsi commande-t-il aux chrétiens, qui
sont les plantes vivantes de son Eglise, qu'ils produisent des fruits de dévotion, un chacun selon sa qualité
et vocation. La dévotion doit étre différemment exercée par le gentilhomme, par l'artisan, par le valet, par le
prince, par la veuve, par la fille, par la mariée; et non seulement cela, mais il faut accommoder la pratique de
la dévotion aux forces, aux affaires et aux devoirs de chaque particulier ... C'est une erreur, méme une
hérésie, de vouloir bannir la vie dévote de la compagnie des soldats, de la boutique des artisans, de la cour
des princes, du ménage des gens mariés. Il est vrai, Philothée, que la dévotion purement contemplative,
monastique et religieuse, ne peut étre exercée en ces vocations-la; mais aussi, outre ces trois sortes de
dévotion, il y en a plusieurs autres, propres a perfectionner ceux qui vivent en états séculiers... Ou que nous
soyons, nous pouvons et devons aspirer a vie parfaite»(207).

Se situant dans la méme ligne, le Concile Vatican |l écrit: «Cette spiritualité des laics doit revétir des
caractéristiques particulieres suivant les conditions de vie de chacun: vie conjugale et familiale, célibat et
veuvage, état de maladie, activité professionnelle et sociale. Chacun doit donc développer sans cesse les
qualités et les dons recus et en particulier ceux qui sont adaptés a ses conditions de vie et se servir des
dons personnels de I'Esprit Saint»(208).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 45
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Ce qui vaut des vocations spirituelles vaut aussi, et en un certain sens a plus forte raison, de l'infinie variété
des modalités selon lesquelles tous les membres de I'Eglise, et chacun d'eux, sont des ouvriers qui
travaillent dans la Vigne du Seigneur, édifiant le Corps mystique du Christ. En vérité, chacun est appelé
personnellement, dans l'unicité de son histoire personnelle, a apporter sa propre contribution pour
'avénement du Royaume de Dieu. Aucun talent, fGt-ce le plus petit, ne peut rester caché et inutilisé (cf. Mt
25, 24-27).

L'ap6tre Pierre nous adresse cet avertissement: «Ce que chacun de vous a recu comme don de la grace,
mettez-le au service des autres, comme de bons gérants de la grace de Dieu sous toutes ses formes» (1 P
4,10).

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 46
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CHAPITRE V : POUR QUE VOUS PORTIEZ DU FRUIT
La formation des fidéles laics

Acqueérir toujours plus de maturité

57. L'image évangélique de la vigne et des sarments nous révéle un autre aspect fondamental de la vie et
de la mission des fidéles laics: I'appel a grandir, et a murir sans cesse, a porter toujours plus de fruit.

Comme un vigneron diligent, le Pére prend soin de sa vigne. La présence empressée de Dieu est
ardemment implorée par Israél qui fait cette priére: «Dieu de l'univers, reviens! Du haut des cieux regarde et
vois, visite cette vigne: protege-la, celle qu'a plantée ta main puissante» (Ps 80, 15-16). Jésus a son tour
parle de l'oeuvre du Pére: «Moi, je suis la vraie vigne, et mon Peére est le vigneron. Tout sarment qui est en
moi, mais qui ne porte pas de fruit, mon Pére I'enléve; tout sarment qui donne du fruit, Il le nettoie, pour qu'il
en donne davantage» (Jn 15, 1-2).

La vitalité des sarments dépend de leur insertion dans la vigne, qui est Jésus-Christ: «Celui qui demeure en
moi et en qui je demeure,celui-la donne beaucoup de fruit, car, en dehors de moi, vous ne pouvez rien faire»
(Jn 15, 5).

L'homme est interpellé dans sa liberté par I'appel de Dieu a croitre, a mdrir et & porter du fruit. Il ne peut pas
ne pas répondre, il ne peut pas ne pas assumer sa responsabilité. Et c'est a cette responsabilité, effrayante
et exaltante, que font allusion ces paroles de Jésus: «Si quelgu'un ne demeure pas en moi, il est comme un
sarment qu'on a jeté dehors, et qui se desseche. Les sarments secs, on les ramasse, on les jette au feu, et
ils bralent» (Jn 15, 6).

En ce dialogue entre Dieu qui appelle et la personne interpellée dans sa responsabilité se situe la possibilité,
et méme la nécessité, d'une formation intégrale et permanente des fidéles laics, a laquelle les Péres du
Synode ont consacré a juste titre une large part de leur travail. En particulier, aprés avoir décrit la formation
chrétienne comme «un processus personnel continuel de maturation dans la foi et de ressemblance au
Christ, selon la volonté du Pére, sous la conduite de I'Esprit Saint», ils ont clairement affirmé que «la
formation des fideles laics doit se situer parmi les priorités du diocese et trouver sa place dans les
programmes d'action pastorale, de sorte que tous les efforts de la communauté (prétres, laics, religieux)
convergent a cette fin»(209).

Découvrir et vivre sa vocation et sa mission personnelles

58. La formation des fidéles laics a comme objectif fondamental la découverte toujours plus claire de leur
vocation personnelle et la disponibilité toujours plus grande a la vivre dans I'accomplissement de leur propre
mission.

Dieu m'appelle et Il m'envoie comme ouvrier a sa vigne; Il m'appelle et Il m'envoie travailler a I'avenement de
son Reégne dans [I'histoire: cette vocation et cette mission personnelles définissent la dignité et la
responsabilité de chaque fidele laic, et elles constituent la ligne de force de toute l'oeuvre de formation.
Celle-ci a pour but d'aider a reconnaitre avec joie et gratitude cette dignité et a faire face fidélement et
généreusement a cette responsabilité.

Dieu, en effet, a pensé a nous de toute éternité et Il nous a aimés comme des personnes uniques et
irremplacables, appelant chacun de nous par son nom propre, comme le Bon Pasteur, qui «appelle ses
brebis par leur nom» (Jn 10, 3). Mais le plan éternel de Dieu ne se révéle a chacun de nous que dans le
développement historique de sa vie et de ses vicissitudes, et de ce fait, graduellement: en un certain sens,
jour apres iour.

Or, pour pouvoir découvrir la volonté concréte du Seigneur sur notre vie, les conditions indispensables sont:
I'écoute prompte et docile de la parole de Dieu, la priére fidéle et constante, la relation avec un guide
spirituel sage et aimant, la lecture, dans la foi, des dons et des talents recus et, en méme temps, des
diverses situations sociales et historiques ou I'on est place.

Dans la vie de chaque fidéle laic, il y a, en outre, des moments particulierement significatifs et décisifs pour
discerner l'appel de Dieu et pour recevoir la mission qu'll confie: parmi ces moments, il y a le temps de
l'adolescence et de la jeunesse. Que personne cependant n'oublie que le Seigneur, comme le maitre du
domaine dans la parabole, appelle _ dans le sens qu'll fait connaitre sa sainte volonté de fagon concrete et
précise _ a toutes les heures de la vie; voila pourquoi la vigilance, dans le sens d'attention empressée a la
voix de Dieu, est une attitude fondamentale et constante du disciple.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 47
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Quoiqu'il en soit, il ne s'agit pas simplement de savoir ce que Dieu veut de nous, de chacun de nous, dans
les différentes situations de la vie. Il faut faire ce que Dieu veut; c'est ce que nous rappelle la parole de
Marie, la Mére de Dieu, s'adressant aux serviteurs a Cana: «Faites tout ce qu'il vous dira» (Jn 2, 5).

Et pour agir en toute fidélité a la volonté de Dieu, il faut en étre capables, et s'en rendre toujours plus
capables. Avec la grace du Seigneur, assurément: Elle ne manque jamais, comme le dit Saint Léon le
Grand: «Celui qui vous a donné la dignité, vous donnera la force!»(210). Mais aussi avec la coopération libre
et responsable de chacun de nous.

Telle est la tache merveilleuse et absorbante qui attend tous les fideles laics, tous les chrétiens, sans aucun
répit: connaitre toujours plus les richesses de la foi et du Baptéme et les vivre en une plénitude sans cesse
croissante, comme nous y exhorte I'apdtre Pierre, qui parle de naissance et de croissance comme de deux
étapes de la vie chrétienne: «Soyez semblables a des enfants nouveau-nés, soyez avides de la Parole,
comme d'un lait pur qui vous fera grandir pour arriver au salut» (1 P 2, 2).

Une formation intégrale a vivre dans I'unité

59. La découverte et la réalisation de leur vocation et leur mission personnelles comportent, pour les fideles
laics, l'exigence d'une formation a la vie dans /'unité, dont ils portent la marque dans leur étre méme de
membres de I'Eglise et de citoyens de la société humaine.

Dans leur existence, il ne peut y avoir deux vies paralléles: d'un cété, la vie qu'on nomme «spirituelle» avec
ses valeurs et ses exigences; et de l'autre, la vie dite «séculiére», c'est-a-dire la vie de famille, de travail, de
rapports sociaux, d'engagement politique, d'activités culturelles. Le sarment greffé sur la vigne qui est le
Christ donne ses fruits en tout secteur de I'activité et de I'existence. Tous les secteurs de la vie laique, en
effet, rentrent dans le dessein de Dieu, qui les veut comme le «lieu historique» de la révélation et de la
réalisation de la charité de Jésus Christ a la gloire du Peére et au service des fréres. Toute activité, toute
situation, tout engagement concret _ comme, par exemple, la compétence et la solidarité dans le travalil,
I'amour et le dévouement dans la famille et dans I'éducation des enfants, le service social et politique, la
présentation de la vérité dans le monde de la culture _ tout cela est occasion providentielle pour «un
exercice continuel de la foi, de I'espérance et de la charité»(211).

C'est a cette unité de vie que le Concile Vatican Il a invité tous les fidéles laics en dénongant avec force la
gravité de la fracture entre la foi et la vie, entre I'Evangile et la Culture: «Le Concile exhorte les chrétiens,
citoyens de l'une et l'autre cité, a remplir avec zéle et fidélité leurs taches terrestres, en se laissant conduire
par I'esprit de I'Evangile. lls s'éloignent de la vérité ceux qui, sachant que nous n'avons point ici-bas de cité
permanente, mais que nous mar chons vers la cité future, croient pouvoir, pour cela, négliger leurs taches
humaines, sans s'apercevoir que la foi méme, compte tenu de la vocation de chacun, leur en fait un devoir
plus pressant. Mais ils ne se trompent pas moins ceux qui, a l'inverse, croient pouvoir se livrer entierement a
des activités terrestres, en agissant comme si elles étaient tout a fait étrangéres a leur vie religieuse _ celle-
ci se limitant alors pour eux a I'exercice du culte et a quelques obligations morales déterminées. Ce divorce
entre la foi dont ils se réclament et le comportement quotidien d'un grand nombre est a compter parmi les
plus graves erreurs de notre temps»(212).

C'est pourquoi j'ai affirmé qu'une foi qui ne devient pas culture est une foi «qui n'est pas pleinement regue,
pas entierement pensée, pas fidelement vécue»(213).

Aspects de la formation

60. En cette synthése de vie se situent les nombreux aspects coordonnés de la formation intégrale des
fideles laics.

Il n'est pas douteux que la formation spirituelle ne doive occuper une place privilégiée dans la vie de chacun,
car chacun est appelé a grandir sans cesse dans l'intimité avec Jésus-Christ, dans la conformité a la volonté
du Peére,dans le dévouement a ses fréres dans la charité et dans la justice. Le Concile écrit: «Cette vie
d'intime union avec le Christ dans I'Eglise est alimentée par des nourritures spirituelles communes a tous les
fideles, en particulier par la participation active a la sainte Liturgie. Les laics doivent les employer de telle
sorte que, remplissant parfaitement les obligations du monde dans les conditions ordinaires de l'existence,
ils ne séparent pas I'union au Christ et leur vie, mais grandissent dans cette union en accomplissant leurs
travaux selon la volonté de Dieu»(214).

La formation doctrinale des fidéles se révéle de nos jours de plus en plus urgente, du fait non seulement du
dynamisme naturel d'approfondissement de la foi, mais aussi de la nécessité de «rendre raison de
I'espérance» qui est en eux en face du monde et de ses problémes graves et complexes. De la découle
l'absolue nécessité d'une action systématique de catéchése, adaptée a I'age et aux diverses situations de
vie, et d'une promotion chrétienne plus résolue de /a culture, afin de répondre aux questions éternelles et
aux problémes nouveaux qui agitent I'homme et la société d'aujourd'hui.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 48
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il est tout a fait indispensable, en particulier, que les fidéles laics, surtout ceux qui sont engagés de diverses
fagcons sur le terrain social ou politique, aient une connaissance plus précise de la doctrine sociale de
I'Eglise, comme les Péres synodaux l'ont demandé a plusieurs reprises dans leurs interventions. Parlant de
la participation politique des fideles laics, le Synode s'est exprimé en ces termes: «Pour que les laics
puissent réaliser activement ce noble projet dans la politique ( a savoir le projet de faire reconnaitre et
apprécier les valeurs humaines et chrétiennes), il ne suffit pas de les exhorter, il faut leur offrir les moyens
voulus pour former leur conscience sociale, spécialement dans la doctrine sociale de I'Eglise, qui renferme
des principes de réflexion, des critéres de jugement et des directives pour I'action (cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, "Instruction sur Liberté chrétienne et libération", 72). Cette doctrine doit se trouver déja
dans le programme de base de la catéchese et étre expliquée dans des sessions spécialisées ainsi que
dans les écoles et universités. Il convient de noter que la doctrine sociale de I'Eglise est dynamique, c'est-a-
dire qu'elle s'adapte aux circonstances de temps et de lieux. Les pasteurs ont le droit et le devoir de
proposer des principes de moralité en matiére d'ordre social comme en d'autres domaines; tous les
chrétiens doivent s'employer a la défense des droits de I'homme; mais I'engagement actif dans les partis
politiques est réservé aux laics»(215).

Dans le contexte de la formation intégrale et unitaire des fidéles laics, le souci de cultiver les valeurs
humaines doit avoir sa place; il est important pour I'action missionnaire et apostolique. C'est précisément en
ce sens que le Concile a écrit: «(Les laics) estimeront beaucoup la compétence professionnelle, le sens
familial et civique, et les vertus qui regardent la vie sociale telles que la probité, I'esprit de justice, la
sincérité, la délicatesse, la force d'ame; sans elles il n'y a pas de vraie vie chrétienne»(216).

Collaborateurs de Dieu éducateur

61. Quels sont les lieux et les moyens de formation des fideles? Quelles sont les personnes et les
communautés appelées a remplir ce devoir de la formation intégrale et unitaire des laics?

De méme que l'oeuvre de I'éducation de I'homme est intimement liée a la paternité et a la maternité, ainsi la
formation chrétienne trouve sa racine et sa force en Dieu; Il est le Pére qui aime et éduque ses enfants. Oui,
Dieu est le premier et le grand éducateur de son Peuple, comme le dit I'étonnant passage du Chant de
Moise: «Au pays de la steppe, |l I'adopte, dans la solitude éclatante du désert. Il I'entoure, Il I'éleve, Il le
garde comme la prunelle de son oeil. Tel un vautour qui veille sur son nid, plane au-dessus de ses petits, |l
déploie ses ailes et le prend, Il le soutient sur son pennage. Le Seigneur est seul pour le conduire, point de
Dieu étranger avec lui» (Dt 32, 10-12; cf. 8, 5).

L'oeuvre éducative de Dieu se révéle et s'achéve en Jésus, le Maitre, et elle touche, par le dedans, le coeur
de tout homme, grace a la présence dynamique de I'Esprit. L'Eglise-meére est appelée a s'associer a cette
oeuvre d'éducation divine, I'Eglise tant en elle-méme que dans ses diverses articulations et expressions.
C'est ainsi que les fideles laics sont formés par I'Eglise et dans I'Eglise, dans une communion et
collaboration réciproque de tous ses membres: prétres, religieux et fidéles laics. C'est ainsi que la
communauté ecclésiale tout entiére, dans la variété de ses membres, recoit la fécondité de I'Esprit et y
apporte sa collaboration. C'est en ce sens que Méthode d'Olympe écrivait: «Les imparfaits ... sont portés et
formés, comme dans le sein d'une meére, par ceux qui sont plus parfaits, afin qu'ils soient congus et
engendrés par la grandeur et la beauté de la vertu»(217); c'est ce qui se produisit pour Saint Paul, porté et
introduit dans I'Eglise par les chrétiens formés (en la personne d'Ananie) et devenu ensuite a son tour parfait
et pére spirituel de tant de fils!

L'oeuvre éducative est avant tout le fait de I'Eglise universelle; le Pape y exerce son r6le de premier
formateur des fideles laics. A lui, parce que successeur de Pierre, revient le ministere de «confirmer dans la
foi ses fréres» en enseignant a tous les croyants les éléments essentiels de la vocation et de la mission
chrétiennes et ecclésiales. Non seulement les paroles qu'il prononce lui-méme, mais aussi celles que
transmettent les documents des divers Dicastéres du Saint-Siege demandent a étre écoutées avec une
docilité aimante par les fidéles laics.

L'Eglise Une et universelle est présente en chacune des diverses parties du monde, dans les Eglises
particulieres. En chacune d'elles, I'Evéque a une responsabilité personnelle par rapport aux fidéles laics; il
doit les former par I'annonce de la parole, la célébration de I'Eucharistie et des sacrements, 'animation et la
direction de leur vie chrétienne.

A lintérieur de I'Eglise particuliere ou diocese, se situe et agit /a paroisse, qui a un rble essentiel dans la
formation plus immédiate et personnelle des fideles laics. En effet, ayant plus de facilité a atteindre chaque
personne en particulier et chaque groupe, la paroisse est appelée a former ses membres a I'écoute de la
Parole de Dieu, au dialogue liturgique et personnel avec Dieu, a la vie de charité fraternelle, et a faire
percevoir d'une fagon plus directe et concréte le sens de la communion ecclésiale et de la responsabilité
missionnaire.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 49
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



A lintérieur encore de certaines paroisses, surtout de celles qui sont vastes et dispersées, les petites
communautés ecclésiales présentes peuvent étre de grande utilité dans la formation des chrétiens, en
rendant plus capillaires et pénétrantes la conscience et I'expérience de la communion et de la mission
ecclésiale. Une autre forme d'aide peut étre offerte, comme Il'ont déclaré les Péres synodaux, par une
catéchése post baptismale sous forme de catéchuménat, consistant a proposer de nouveau certains
éléments du Rituel de I'Initiation Chrétienne des Adultes, de facon a faire accueillir et vivre les richesses
immenses et extraordinaires du baptéme recu, ainsi que les responsabilités qui en découlent(218).

Dans la formation que les fidéles laics recoivent dans leur dioceése ou dans leur paroisse, spécialement pour
ce qui regarde le sens de la communion et de la mission, le soutien que s'apportent réciproquement les
différents membres de I'Eglise est d'une importance particuliére: c'est un soutien qui, tout a la fois, révele et
réalise le mystére de I'Eglise Mére et Educatrice. Les prétres et les religieux doivent aider les fidéles laics
dans leur formation. En ce sens, les Péres du Synode ont invité les prétres et les candidats aux Ordres a
«Se préparer avec soin a étre capables de favoriser la vocation et la mission des laics»(219). A leur tour, les
fidéles laics eux-mémes peuvent et doivent aider les prétres et les religieux dans leur cheminement spirituel
et pastoral.

Autres milieux d'éducation

62. La famille chrétienne, elle aussi, en tant qu'«Eglise domestique», constitue une école naturelle et
fondamentale pour la formation de la foi: le pére et la mére recoivent du sacrement de Mariage la grace et le
ministére de |'éducation chrétienne de leurs enfants, devant lesquels ils portent témoignage et a qui ils
transmettent a la fois les valeurs humaines et les valeurs religieuses. En apprenant les premiers mots, les
enfants apprennent aussi a louer Dieu, qu'ils sentent prés d'eux comme un Pére plein d'amour et de
prévenance; en apprenant les premiers gestes d'affection, les enfants apprennent aussi a s'ouvrir aux autres
et a percevoir dans le don d'eux-mémes le sens de la vie humaine. La vie quotidienne elle-méme d'une
famille authentiquement chrétienne constitue la premiére «expérience d'Eglise», destinée a trouver
confirmation et développement dans l'insertion active et responsable des enfants dans une plus vaste
communauté ecclésiale et dans la société civile. Plus les époux et les parents chrétiens grandiront dans la
conscience que leur «Eglise domestique» participe a la vie et a la mission de I'Eglise universelle, plus aussi
leurs enfants pourront étre formés au «sens de I'Eglise» et comprendront la beauté qu'il y a a consacrer leur
énergie au service du Royaume de Dieu.

Les écoles et les universités catholiques sont aussi des lieux importants de formation, et de méme les
centres de renouveau spirituel qui, aujourd'hui, vont se multipliant. Comme I'ont relevé les Péres du Synode,
dans notre contexte actuel, social et historique, marqué par une profonde évolution culturelle, la participation
des parents chrétiens a la vie de I'école est loin de suffire; il faut préparer des fidéles laics qui se consacrent
a l'oeuvre d'éducation comme a une mission ecclésiale proprement dite; il faut constituer et développer des
«communautés éducatives» formées a la fois de parents, d'enseignants, de prétres, de religieux et
religieuses, de représentants des jeunes. Et pour que I'école puisse exercer dignement sa fonction
d'éducation, les fideéles laics doivent se sentir engagés a exiger de tous et a promouvoir en faveur de tous
une véritable liberté d'éducation, y compris au moyen d'une Iégislation civile adaptée(220).

Les Péres du Synode ont eu des paroles d'estime et d'encouragement a I'adresse de tous les fidéles laics,
hommes et femmes, qui, avec un profond esprit civique et chrétien, assument une tache éducative dans
I'école et dans des instituts de formation. Ils ont, en outre, marqué I'urgente nécessité que les fidéles laics
maitres ou professeurs dans les diverses écoles, catholiques ou non, soient de vrais témoins de I'Evangile,
par 'exemple de leur vie, leur compétence et leur conscience profesionnelle, I'inspiration chrétienne de leur
enseignement, respectant toujours _ évidemment _ I'autonomie des différentes sciences et disciplines. Il est
particulierement important que la recherche scientifiqgue et technique menée par des fideles laics prenne
comme critére le service de I'homme dans la totalité de ses valeurs et de ses exigences: a ces fidéles laics,
I'Eglise confie le soin de rendre plus compréhensible a tous le lien intime qui existe entre la foi et la science,
entre I'Evangile et la culture humaine(221).

«Ce Synode _ lisons-nous dans l'une des propositions _ fait appel au réle prophétique des écoles et des
universités catholiques et loue le dévouement des maitres et des enseignants, actuellement en trés grande
partie laics, pour que, dans les maisons d'éducation catholique, ils puissent former des hommes et des
femmes en qui s'incarne "le commandement nouveau". La présence simultanée de prétres et de laics, et
aussi de religieux et de religieuses, offre aux étudiants une vivante image de I'Eglise et facilite la
connaissance de ses richesses (cf. Congrégation pour I'Education Catholique, "Le laic éducateur, témoin de
la foi dans les écoles")»(222).

Pareillement, les groupes, les associations et les mouvements ont leur place dans la formation des fideles
laics: ils ont, en effet, chacun avec leurs méthodes propres, la possibilité d'offrir une formation profondément

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 50
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



ancrée dans l'expérience méme de la vie apostolique; ils ont également l'occasion de compléter, de
concrétiser et de spécifier la formation que leurs membres recgoivent d'autres maitres ou d'autres
communautés.

La formation réciproquement recue et donnée par tous

63. La formation n'est pas le privilege de certains, mais bien un droit et un devoir pour tous. A ce sujet, les
Peres synodaux ont demandé «que la possibilité de la formation soit offerte a tous, surtout aux pauvres, qui
a leur tour peuvent étre eux-mémes des sources de formation pour tous»; et ils ont ajouté: «Pour la
formation, qu'on emploie des moyens adaptés qui aideront les chrétiens a mieux réaliser leur pleine vocation
humaine et chrétienne»(223).

Pour mettre en oeuvre une pastorale vraiment efficace, il est nécessaire de promouvoir, y compris en
instituant des cours et des écoles spécialisées, la formation des formateurs. Former ceux qui, a leur tour,
devront s'employer a la formation des fidéles laics, constitue une exigence premiere pour assurer la
formation générale et capillaire de tout le Peuple de Dieu, de tous les fideles laics.

Dans l'oeuvre de formation, il est nécessaire de consacrer une attention spéciale a la culture locale, selon
l'invitation explicite du Synode: «La formation des chrétiens tiendra le plus grand compte de la culture
humaine du lieu, qui contribue a la formation elle-méme, et elle guidera dans le jugement des valeurs déja
contenues dans la culture traditionnelle et de celles qui se trouvent dans la culture moderne. Il faut donner
I'attention requise aux différentes cultures qui peuvent coexister en un méme peuple, en une méme nation.
L'Eglise, Mére et Maitresse des peuples, s'efforcera de sauvegarder, le cas échéant, la culture des minorités
qui vivent au milieu de grandes nations»(224).

Dans l'oeuvre de la formation, certaines convictions se révelent particulierement nécessaires et fécondes. La
conviction, tout d'abord, qu'il n'y a pas de formation véritable et efficace si chacun n'assume pas et ne
développe pas par lui-méme la responsabilité de sa formation: toute formation, en effet, est essentiellement
«auto-formation».

La conviction, ensuite, que chacun de nous est a la fois le terme et le principe de la formation: mieux nous
nous formons, plus nous nous rendons capables de former les autres.

D'une importance singuliere est la conscience que 'oeuvre de formation, qui, assurément, ne peut jamais se
passer de recourir avec intelligence aux moyens et aux méthodes des sciences humaines, n'est cependant
efficace que dans la mesure de la disponibilité a /'action de Dieu: seul le sarment qui ne craint pas de se
laisser émonder par le vigneron porte davantage de fruit pour lui-méme et pour les autres.

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 51
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Appel et priere

64. En conclusion de ce document post-synodal, je me fais I'écho, une fois de plus, de l'invitation du «maitre
du domaine» dont parle I'Evangile: Allez, vous aussi, a ma vigne. On peut dire que le sens du Synode sur la
vocation et la mission des laics réside justement en cet appel du Seigneur adressé a tous, et en particulier
aux fideles laics, hommes et femmes.

Les travaux du Synode ont constitué pour tous les participants une grande expérience spirituelle: celle d'une
Eglise attentive, dans la lumiere et la force de I'Esprit Saint, a discerner et a accueillir I'appel répété du
Seigneur, en vue de proposer a nouveau au monde d'aujourd’hui le mystére de sa communion et le
dynamisme de sa mission de salut, et cela en saisissant bien la place et le réle spécifiques des fidéles laics.
Le fruit du Synode, que cette Exhortation entend faire abonder le plus possible dans toutes les Eglises
répandues dans le monde, naitra de l'accueil effectif que I'appel recevra de la part de tout le Peuple de Dieu
et, en lui, de la part des fideles laics.

C'est pourquoi j'adresse, a tous et a chacun, une vive exhortation a ne jamais se lasser de maintenir
éveillée, dans le coeur et dans la vie, la conscience ecclésiale, c'est-a-dire la conscience d'étre membre de

I'Eglise de Jésus-Christ et de participer a son mystére de communion et a son énergie apostolique et
missionnaire.

Il est souverainement important que tous les chrétiens aient conscience de |'extraordinaire dignité qui leur a
été donnée par le Baptéme: par grace, nous sommes appelés a étre des enfants aimés du Pére, membres
incorporés a Jésus-Christ et a son Eglise, temples vivants et saints de I'Esprit. Ecoutons encore une fois,
avec émotion et reconnaissance, les paroles de Jean I'Evangéliste: «Voyez comme il est grand, I'amour dont
le Pére nous a comblés: Il a voulu que nous soyons appelés enfants de Dieu, et nous le sommes!» (1 Jn 3,
1).

Cette «nouveauté chrétienne» donnée aux membres de I'Eglise, qui constitue pour tous la base de la
participation a la fonction sacerdotale, prophétique et royale du Christ, et aussi de la vocation a la sainteté
dans l'amour, s'exprime et se réalise dans les fidéles laics selon le «caractére séculier» qui leur est «propre
et particulier».

La conscience ecclésiale comporte, avec le sens de la dignité chrétienne de tous, celui d'appartenir au
mystere de I'Eglise-Communion: c'est la un aspect fondamental et décisif pour la vie et pour la mission de
I'Eglise. Pour tous et pour chacun, la priere ardente de Jésus a la derniere Céne: «Qu'ils soient un!», doit
devenir chaque jour un programme exigeant et inéluctable de vie et d'action.

Le sens vivant de la communion ecclésiale, don de I'Esprit qui sollicite notre réponse libre, aura comme fruit
précieux la mise en valeur harmonieuse, dans I'Eglise «une et catholique», de la riche variété des vocations
et des conditions de vie, des charismes, des ministéres, des taches et des responsabilités, comme aussi
une collaboration plus convaincue et plus résolue des groupes, des associations et des mouvements de
fidéles laics dans I'accomplissement solidaire de la commune mission de salut de I'Eglise elleméme. Cette
communion est déja en elle-méme le premier grand signe de la présence du Christ Sauveur dans le monde;
en méme temps, elle favorise et elle stimule I'action apostolique directe et missionnaire de I'Eglise.

Au seuil du troisieme millénaire, I'Eglise tout entiere, pasteurs et fidéles, doit sentir plus fortement la
responsabilité qu'elle a d'obéir au commandement du Christ: «Allez dans le monde entier et préchez
I'Evangile a toutes les créatures» (Mc 16, 15), et de prendre un nouvel élan missionnaire. A I'Eglise est
confiée une entreprise de grande envergure, exigeante et magnifique: celle d'une nouvelle évangélisation,
dont le monde d'aujourd’hui a un immense besoin. Les fidéles laics doivent se sentir partie prenante dans
cette entreprise, appelés qu'ils sont a annoncer et a vivre I'Evangile, en servant la personne humaine et la
société dans tout ce que l'une et l'autre présentent de valeurs et d'exigences.

Le Synode des Evéques, qui s'est déroulé au mois d'octobre de I'Année Mariale, a confié ses travaux, d'une
facon toute particuliere, a l'intercession de la Vierge Marie, Mére du Rédempteur. C'est a la méme
intercession que je confie maintenant le succeés spirituel des fruits du Synode. Au terme de ce document
post-synodal, je m'adresse a la Vierge, en union avec les Péres et les fidéles laics présents au Synode, et
avec tous les autres membres du Peuple de Dieu. Mon appel se fait priere.

O Vierge tres sainte,

Mere du Christ et Mére de I'Eglise,
avec joie et admiration,

nous nous unissons a ton Magnificat,
a ton chant d'amour reconnaissant.

Avec Toi, nous rendons grace a Dieu,
dont «I'amour s'étend d'age en age»,

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981 52
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pour la splendide vocation

et pour la mission multiforme

des fideles laics,

appelés par Dieu, chacun personnellement,
a vivre en communion d'amour

et de sainteté avec Lui

et a étre unis fraternellement

dans la grande famille des enfants de Dieu,
envoyes aussi pour rayonner

la lumiére du Christ

et communiquer le feu de I'Esprit

par leur vie évangélique

dans tous les secteurs

de la vie du monde.

Vierge du Magnificat,

remplis leurs coeurs

de reconnaissance et d'enthousiasme
pour cette vocation et cette mission.
Toi qui as été,

avec humilité et magnanimité,

«la servante du Seigneur»,
donne-nous la totale disponibilité

qui fut la tienne pour le service de Dieu
et le salut du monde.

Ouvre nos coeurs

aux immenses perspectives

du Regne de Dieu

et de I'annonce de I'Evangile

a toutes les créatures.

Ton coeur de Mére

se préoccupe sans cesse

des nombreux dangers,

des maux innombrables

qui écrasent les hommes et les femmes
de notre temps.

Mais il est attentif aussi

aux nombreuses initiatives

prises en vue du bien,

aux grandes aspirations vers les valeurs,
aux progres accomplis

qui produisent des fruits abondants de salut.

Vierge courageuse,

inspire-nous la force d'ame

et la confiance en Dieu,

qui nous permettront de surmonter

tous les obstacles que nous rencontrons
dans l'accomplissement de notre mission.
Enseigne-nous a traiter les réalités du monde
avec un sens tres vif

de responsabilité chrétienne

et dans la joyeuse espérance

de la venue du Régne de Dieu,

de nouveaux cieux et d'une terre nouvelle.

Toi qui, avec les Apbtres en priere,

te trouvais au Cénacle

dans l'attente de la venue

de I'Esprit de Pentecéte,

demande qu'll se répande de nouveau

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



sur tous les fidéles laics, hommes et femmes,
pour qu'ils répondent pleinement

a leur vocation et a leur mission,

comme sarments de la vraie vigne,

appelés a porter beaucoup de fruit

pour la vie du monde.

Vierge Meére,

guide-nous et soutiens-nous

pour que nous vivions toujours
comme de véritables fils et filles

de I'Eglise de ton Fils,

et que nous puissions contribuer

a établir sur la terre

la civilisation de la vérité et de I'amour,
selon le désir de Dieu

et pour sa gloire.

Amen.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 30 Décembre, féte de la Sainte Famille de Jésus, Marie et Joseph,

de l'an 1988, onzieme de mon Pontificat.
Copyright © Libreria Editrice Vaticana

Exhortation Apostolique Christifideles Laici — Jean-Paul Il — 1981
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

54



