BENEDICTUS PP. XVI

LETTRE ENCYCLIQUE

DEUS CARITAS EST

DU SOUVERAIN PONTIFE
BENOIT XVI
AUX EVEQUES
AUX PRETRES ET AUX DIACRES
AUX PERSONNES CONSACREES
ET A TOUS LES FIDELES LAICS
SUR L'AMOUR CHRETIEN

PLAN :
INTRODUCTION

PREMIERE PARTIE : L'UNITE DE L'AMOUR DANS LA CREATION ET DANS L'HISTOIRE DU SALUT

Un probleme de langage

«Eros» et «agapé» — différence et unité.
La nouveauté de la foi biblique

Jésus Christ — 'amour incarné de Dieu
Amour de Dieu et amour du prochain

DEUXIEME PARTIE : CARITAS : LEXERCICE DE L’AMOUR DE LA PART DE L’EGLISE EN TANT
QUE «COMMUNAUTE D’AMOUR»

e Lacharité de I'Eglise comme manifestation de I'amour trinitaire
e Lacharité comme tache de I'Eglise
e Justice et charité
* Les nombreuses structures de service caritatif dans le contexte social actuel
* Le profil spécifique de I'activité caritative de I'Eglise
e Les responsables de I'action caritative de I'Eglise
CONCLUSION
Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 1

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



INTRODUCTION

1. «Dieu est amour : celui qui demeure dans I'amour demeure en Dieu, et Dieu en lui» (1 Jn 4, 16). Ces
paroles de la Premiéere Lettre de saint Jean expriment avec une particuliere clarté ce qui fait le centre de
la foi chrétienne: I'image chrétienne de Dieu, ainsi que l'image de I'nomme et de son chemin, qui en
découle. De plus, dans ce méme verset, Jean nous offre pour ainsi dire une formule synthétique de
I'existence chrétienne : «Nous avons reconnu et nous avons cru que I'amour de Dieu est parmi nous».

Nous avons cru a 'amour de Dieu: c’est ainsi que le chrétien peut exprimer le choix fondamental de sa
vie. A l'origine du fait d’étre chrétien, il n'y a pas une décision éthique ou une grande idée, mais la
rencontre avec un événement, avec une Personne, qui donne a la vie un nouvel horizon et par la son
orientation décisive. Dans son Evangile, Jean avait exprimé cet événement par ces mots : «Dieu a tant
aimé le monde qu’il a donné son Fils unique : ainsi tout homme qui croit en lui [...] obtiendra la vie
éternelle» (3, 16). En reconnaissant le caractére central de I'amour, la foi chrétienne a accueilli ce qui
était le noyau de la foi d’lsraél et, en méme temps, elle a donné a ce noyau une profondeur et une
ampleur nouvelles. En effet, I'lsraélite croyant prie chaque jour avec les mots du Livre du Deutéronome,
dans lesquels il sait qu’est contenu le centre de son existence : «Ecoute, Israél: le Seigneur notre Dieu
est 'Unique. Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton &me et de toute ta force» (6,
4-5). Jésus a réuni, en en faisant un unique précepte, le commandement de I'amour de Dieu et le
commandement de I'amour du prochain, contenus dans le Livre du Lévitique : «Tu aimeras ton prochain
comme toi-méme» (19, 18 ; cf. Mc 12, 29-31). Comme Dieu nous a aimés le premier (cf. 7 Jn 4, 10),
I'amour n’est plus seulement un commandement, mais il est la réponse au don de I'amour par lequel Dieu
vient & notre rencontre.

Dans un monde ou I'on associe parfois la vengeance au nom de Dieu, ou méme le devoir de la haine et
de la violence, c’est un message qui a une grande actualité et une signification trés concrete. C’est
pourquoi, dans ma premiéere Encyclique, je désire parler de 'amour dont Dieu nous comble et que nous
devons communiquer aux autres. Par 1a sont ainsi indiquées les deux grandes parties de cette Lettre,
profondément reliées entre elles. La premiére aura un caractére plus spéculatif, étant donné que je
voudrais y préciser — au début de mon Pontificat — certains éléments essentiels sur 'amour que Dieu, de
maniére mystérieuse et gratuite, offre a I'homme, de méme que le lien intrinséque de cet Amour avec la
réalité de I'amour humain. La seconde partie aura un caractere plus concret, puisqu'elle traitera de la
pratique ecclésiale du commandement de I'amour pour le prochain. La question est trés vaste, un long
développement dépasserait néanmoins le but de cette Encyclique. Je désire insister sur certains
éléments fondamentaux, de maniére a susciter dans le monde un dynamisme renouvelé pour
I'engagement dans la réponse humaine a I'amour divin.

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



PREMIERE PARTIE

L'UNITE DE L'AMOUR DANS LA CREATION ET DANS L'HISTOIRE DU SALUT

Un probleme de langage

2. L'amour de Dieu pour nous est une question fondamentale pour la vie et pose des interrogations
décisives sur qui est Dieu et sur qui nous sommes. A ce sujet, nous rencontrons avant tout un probléme
de langage. Le terme «amour» est devenu aujourd’hui un des mots les plus utilisés et aussi un des plus
galvaudés, un mot auquel nous donnons des acceptions totalement différentes. Méme si le theme de
cette encyclique se concentre sur le probleme de la compréhension et de la pratique de I'amour dans la
Sainte Ecriture et dans la Tradition de I'Eglise, nous ne pouvons pas simplement faire abstraction du
sens que posseéde ce mot dans les différentes cultures et dans le langage actuel.

Rappelons en premier lieu le vaste champ sémantique du mot «amour» : on parle d’amour de la patrie,
d’amour pour son métier, d’amour entre amis, d’amour du travail, d’amour entre parents et enfants, entre
fréres et entre proches, d’amour pour le prochain et d’amour pour Dieu. Cependant, dans toute cette
diversité de sens, I'amour entre homme et femme, dans lequel le corps et I'ame concourent
inséparablement et dans lequel s’épanouit pour I'étre humain une promesse de bonheur qui semble
irrésistible, apparait comme I'archétype de 'amour par excellence, devant lequel s’estompent, a premiére
vue, toutes les autres formes d’amour. Surgit alors une question : toutes ces formes d’amour s'unifient-
elles finalement et, malgré toute la diversité de ses manifestations, I'amour est-il en fin de compte unique,
ou bien, au contraire, utilisons-nous simplement un méme mot pour indiquer des réalités complétement
différentes ?

«Eros» et «agape» — différence et unité.

3. A 'amour entre homme et femme, qui ne nait pas de la pensée ou de la volonté mais qui, pour ainsi
dire, s'impose a I'étre humain, la Gréce antique avait donné le nom d’eros. Disons déja par avance que
I'Ancien Testament grec utilise deux fois seulement le mot eros, tandis que le Nouveau Testament ne
l'utilise jamais: des trois mots grecs relatifs a I'amour — eros, philia (amour d’amiti€) et agapé — les écrits
néotestamentaires privilegient le dernier, qui dans la langue grecque était plutét marginal. En ce qui
concerne |'amour d'amitié (philia), il est repris et approfondi dans I'Evangile de Jean pour exprimer le
rapport entre Jésus et ses disciples. La mise de c6té du mot eros, ainsi que la nouvelle vision de 'amour
qui s’exprime a travers le mot agape, dénotent sans aucun doute quelque chose d’essentiel dans la
nouveauté du christianisme concernant précisément la compréhension de I'amour. Dans la critique du
christianisme, qui s’est développée avec une radicalité grandissante a partir de la philosophie des
Lumiéres, cette nouveauté a été considérée d’'une manieére absolument négative. Selon Friedrich
Nietzsche, le christianisme aurait donné du venin a boire a I’eros qui, si en vérité il n’en est pas mort, en
serait venu a dégenérer en vice[1]. Le philosophe allemand exprimait de la sorte une perception trés
répandue : 'Eglise, avec ses commandements et ses interdits, ne nous rend-elle pas amere la plus belle
chose de la vie ? N’éléve-t-elle pas des panneaux d’interdiction justement la ou la joie prévue pour nous
par le Créateur nous offre un bonheur qui nous fait golter par avance quelque chose du Divin ?

4. En est-il vraiment ainsi ? Le christianisme a-t-il véritablement détruit I'eros ? Regardons le monde pré-
chrétien. Comme de maniére analogue dans d’autres cultures, les Grecs ont vu dans I'eros avant tout
l'ivresse, le dépassement de la raison provenant d'une «folie divine» qui arrache 'lhomme a la finitude de
son existence et qui, dans cet étre bouleversé par une puissance divine, lui permet de faire I'expérience
de la plus haute béatitude. Tous les autres pouvoirs entre le ciel et la terre apparaissent de ce fait d’'une
importance secondaire : «Omnia vincit amor», affirme Virgile dans les Bucoliques — I'amour vainc toutes
choses — et il ajoute : «Et nos cedamus amori» — et nous cédons, nous aussi, a 'amour[2]. Dans les
religions, cette attitude s’est traduite sous la forme de cultes de la fertilité, auxquels appartient la
prostitution «sacrée», qui fleurissait dans beaucoup de temples. L’eros était donc célébré comme force
divine, comme communion avec le Divin.

L’Ancien Testament s’est opposé avec la plus grande rigueur a cette forme de religion, qui est comme
une tentation trés puissante face a la foi au Dieu unique, la combattant comme perversion de la
religiosité. En cela cependant, il n'a en rien refusé I'eros comme tel, mais il a déclaré la guerre a sa

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



déformation destructrice, puisque la fausse divinisation de I'eros, qui se produit ici, le prive de sa dignité,
le déshumanise. En fait, dans le temple, les prostituées, qui doivent donner l'ivresse du Divin, ne sont pas
traitées comme étres humains ni comme personnes, mais elles sont seulement des instruments pour
susciter la «folie divine»: en réalité, ce ne sont pas des déesses, mais des personnes humaines dont on
abuse. C’est pourquoi 'eros ivre et indiscipliné n’est pas montée, «extase» vers le Divin, mais chute,
dégradation de 'homme. Il devient ainsi évident que I'eros a besoin de discipline, de purification, pour
donner a ’homme non pas le plaisir d’'un instant, mais un certain avant-godt du sommet de I'existence, de
la béatitude vers laquelle tend tout notre étre.

5. De ce regard rapide porté sur la conception de I'eros dans I'histoire et dans le temps présent, deux
aspects apparaissent clairement, et avant tout qu’il existe une certaine relation entre 'amour et le Divin:
'amour promet linfini, I'éternité — une réalité plus grande et totalement autre que le quotidien de notre
existence. Mais il est apparu en méme temps que le chemin vers un tel but ne consiste pas simplement a
se laisser dominer par linstinct. Des purifications et des maturations sont nécessaires; elles passent
aussi par la voie du renoncement. Ce n’est pas le refus de 'eros, ce n'est pas son «empoisonnement»,
mais sa guérison en vue de sa vraie grandeur.

Cela dépend avant tout de la constitution de I'étre humain, a la fois corps et ame. L’homme devient
vraiment lui-méme, quand le corps et I'dme se trouvent dans une profonde unité ; le défi de I'eros est
vraiment surmonté lorsque cette unification est réussie. Si 'lhomme aspire a étre seulement esprit et qu’il
veut refuser la chair comme étant un héritage simplement animal, alors I'esprit et le corps perdent leur
dignité. Et si, d’autre part, il renie I'esprit et considére donc la matiere, le corps, comme la réalité
exclusive, il perd également sa grandeur. L'épicurien Gassendi s’adressait en plaisantant a Descartes par
le salut: «O Ame !». Et Descartes répliquait en disant: «O Chair !»[3]. Mais ce n’est pas seulement I'esprit
ou le corps qui aime : c’est '’homme, la personne, qui aime comme créature unifiée, dont font partie le
corps et 'dme. C’est seulement lorsque les deux se fondent véritablement en une unité que 'homme
devient pleinement lui-méme. C’est uniqguement de cette fagon que I'amour — I'eros — peut mUrir, jusqu’a
parvenir a sa vraie grandeur.

Il n'est pas rare aujourd’hui de reprocher au christianisme du passé d’avoir été l'adversaire de la
corporéité; de fait, il y a toujours eu des tendances en ce sens. Mais la fagon d'exalter le corps, a laquelle
nous assistons aujourd’hui, est trompeuse. L’'eros rabaissé simplement au «sexe» devient une
marchandise, une simple «chose» que l'on peut acheter et vendre; plus encore, 'homme devient une
marchandise. En réalité, cela n’est pas vraiment le grand oui de 'homme a son corps. Au contraire,
I’'homme considére maintenant le corps et la sexualité comme la part seulement matérielle de lui-méme,
qu'il utilise et exploite de maniére calculée. Une part, d’ailleurs, qu'il ne considére pas comme un espace
de sa liberté, mais comme quelque chose que lui, a sa maniére, tente de rendre a la fois plaisant et
inoffensif. En réalité, nous nous trouvons devant une dégradation du corps humain, qui n’est plus intégré
dans le tout de la liberté de notre existence, qui n’est plus I'expression vivante de la totalité de notre étre,
mais qui se trouve comme cantonné au domaine purement biologique. L'apparente exaltation du corps
peut bien vite se transformer en haine envers la corporéité. A l'inverse, la foi chrétienne a toujours
considéré ’hnomme comme un étre un et duel, dans lequel esprit et matiere s’interpénétrent l'un l'autre et
font ainsi tous deux I'expérience d’une nouvelle noblesse. Oui, I'eros veut nous élever «en extase» vers
le Divin, nous conduire au-dela de nous-mémes, mais c’est précisément pourquoi est requis un chemin
de montée, de renoncements, de purifications et de guérisons.

6. Comment devons-nous nous représenter concrétement ce chemin de montée et de purification ?
Comment doit étre vécu I'amour, pour que se réalise pleinement sa promesse humaine et divine ? Nous
pouvons trouver une premiére indication importante dans le Cantique des Cantiques, un des livres de
I’Ancien Testament bien connu des mystiques. Selon l'interprétation qui prévaut aujourd’hui, les poemes
contenus dans ce livre sont a l'origine des chants d’amour, peut-étre prévus pour une féte de noces
juives ou ils devaient exalter 'amour conjugal. Dans ce contexte, le fait que I'on trouve, dans ce livre,
deux mots différents pour parler de I'<amour» est trés instructif. Nous avons tout d’abord le mot «dodim»,
un pluriel qui exprime I'amour encore incertain, dans une situation de recherche indéterminée. Ce mot est
ensuite remplacé par le mot «ahaba» qui, dans la traduction grecque de I’Ancien Testament, est rendu
par le mot de méme consonance «agapé», lequel, comme nous l'avons vu, devint I'expression
caractéristique de la conception biblique de 'amour. En opposition a 'amour indéterminé et encore en
recherche, ce terme exprime I'expérience de I'amour, qui devient alors une véritable découverte de
l'autre, dépassant donc le caractére égoiste qui dominait clairement auparavant. L’amour devient
maintenant soin de I'autre et pour l'autre. Il ne se cherche plus lui-méme — 'immersion dans l'ivresse du

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



bonheur — il cherche au contraire le bien de I'étre aimé : il devient renoncement, il est prét au sacrifice, il
le recherche méme.

Cela fait partie des développements de I'amour vers des degrés plus élevés, vers ses purifications
profondes, de I'amour qui cherche maintenant son caractére définitif, et cela en un double sens : dans le
sens d'un caractére exclusif — «cette personne seulement» — et dans le sens d’un «pour toujours».
L’amour comprend la totalité de I'existence dans toutes ses dimensions, y compris celle du temps. Il ne
pourrait en étre autrement, puisque sa promesse vise a faire du définitif : I'amour vise a I'éternité. Oui,
'amour est «extase», mais extase non pas dans le sens d’'un moment d’ivresse, mais extase comme
chemin, comme exode permanent allant du je enfermé sur lui-méme vers sa libération dans le don de soi,
et précisément ainsi vers la découverte de soi-méme, plus encore vers la découverte de Dieu : «Qui
cherchera a conserver sa vie la perdra. Et qui la perdra la sauvegardera» (Lc 17, 33), dit Jésus — une de
ses affirmations qu’on retrouve dans les Evangiles avec plusieurs variantes (cf. Mt 10, 39; 16, 25; Mc 8,
35; Lc 9, 24; Jn 12, 25). Jésus décrit ainsi son chemin personnel, qui le conduit par la croix jusqu’a la
résurrection; c’est le chemin du grain de blé tombé en terre qui meurt et qui porte ainsi beaucoup de fruit.
Mais il décrit aussi par ces paroles I'essence de 'amour et de I'existence humaine en général, partant du
centre de son sacrifice personnel et de 'amour qui parvient en lui a son accomplissement.

7. A l'origine plutét philosophiques, nos réflexions sur I'essence de 'amour nous ont maintenant conduits,
par une dynamique interne, jusqu’a la foi biblique. Au point de départ, la question s’est posée de savoir si
les différents sens du mot amour, parfois méme opposés, ne sous-entendraient pas une certaine unité
profonde ou si, au contraire, ils ne devraient pas rester indépendants, I'un a c6té de I'autre. Avant tout
cependant, est apparue la question de savoir si le message sur I'amour qui nous est annonceé par la Bible
et par la Tradition de I'Eglise avait quelque chose a voir avec I'expérience humaine commune de I'amour
ou s'’il ne s’opposait pas plutét a elle. A ce propos, nous avons rencontré deux mots fondamentaux : eros,
comme le terme désignant 'amour «mondain», et agape, comme 'expression qui désigne I'amour fondé
sur la foi et modelé par elle. On oppose aussi fréquemment ces deux conceptions en amour «ascendant»
et amour «descendant». Il y a d’autres classifications similaires, comme par exemple la distinction entre
amour possessif et amour oblatif (amor concupiscentize — amor benevolentize), a laquelle on ajoute
parfois aussi 'amour qui n'aspire qu’a son profit.

Dans le débat philosophique et théologique, ces distinctions ont souvent été radicalisées jusqu'a les
mettre en opposition entre elles : 'amour descendant, oblatif, précisément I'agape, serait typiquement
chrétien; a l'inverse, la culture non chrétienne, surtout la culture grecque, serait caractérisée par 'amour
ascendant, possessif et sensuel, c’est-a-dire par I'eros. Si on voulait pousser a I'extréme cette antithese,
'essence du christianisme serait alors coupée des relations vitales et fondamentales de I'existence
humaine et constituerait un monde en soi, a considérer peut-étre comme admirable mais fortement
détaché de la complexité de I'existence humaine. En réalité, eros et agapé — amour ascendant et amour
descendant — ne se laissent jamais séparer complétement I'un de 'autre. Plus ces deux formes d’amour,
méme dans des dimensions différentes, trouvent leur juste unité dans I'unique réalité de 'amour, plus se
réalise la véritable nature de I'amour en général. Méme si, initialement, I'eros est surtout sensuel,
ascendant — fascination pour la grande promesse de bonheur —, lorsqu’il s’approche ensuite de l'autre, il
se posera toujours moins de questions sur lui-méme, il cherchera toujours plus le bonheur de I'autre, il se
préoccupera toujours plus de l'autre, il se donnera et il désirera «étre pour» l'autre. C’est ainsi que le
moment de I'agape s’insére en lui ; sinon I'eros déchoit et perd aussi sa nature méme. D’autre part,
’homme ne peut pas non plus vivre exclusivement dans I'amour oblatif, descendant. Il ne peut pas
toujours seulement donner, il doit aussi recevoir. Celui qui veut donner de I'amour doit lui aussi le
recevoir comme un don. L’homme peut assurément, comme nous le dit le Seigneur, devenir source d’ou
sortent des fleuves d’eau vive (cf. Jn 7, 37-38). Mais pour devenir une telle source, il doit lui-méme boire
toujours a nouveau a la source premiére et originaire qui est Jésus Christ, du cceur transpercé duquel
jaillit "amour de Dieu (cf. Jn 19, 34).

Dans le récit de I'échelle de Jacob, les Péres ont vu exprimé symboliquement, de différentes manieres, le
lien inséparable entre montée et descente, entre I'eros qui cherche Dieu et 'agapé qui transmet le don
recu. Dans ce texte biblique, il est dit que le patriarche Jacob vit en songe, sur la pierre qui lui servait
d’oreiller, une échelle qui touchait le ciel et sur laquelle des anges de Dieu montaient et descendaient (cf.
Gn 28, 12; Jn 1, 51). L’interprétation que le Pape Grégoire le Grand donne de cette vision dans sa Regle
pastorale est particulierement touchante. Le bon pasteur, dit-il, doit étre enraciné dans la contemplation.
En effet, c’est seulement ainsi qu’il lui sera possible d’accueillir les besoins d’autrui dans son cceur, de
sorte qu’ils deviennent siens: «Per pietatis viscera in se infirmitatem caeterorum transferat»[4]. Dans ce

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



cadre, saint Grégoire fait référence a saint Paul qui est enlevé au ciel jusque dans les plus grands
mysteres de Dieu et qui, précisément a partir de 1a, quand il en redescend, est en mesure de se faire tout
atous (cf. 2 Co 12, 2-4; 1 Co 9, 22). D’autre part, il donne encore I'exemple de Moise, qui entre toujours
de nouveau dans la tente sacrée, demeurant en dialogue avec Dieu, pour pouvoir ainsi, a partir de Dieu,
étre a la disposition de son peuple. «Au-dedans [dans la tente], ravi dans les hauteurs par la
contemplation, il se laisse au dehors [de la tente] prendre par le poids des souffrants: Intus in
contemplationem rapitur, foris infirmantium negotiis urgetur».[5]

8.Nous avons ainsi trouvé une premiere réponse, encore plutbét générale, aux deux questions
précédentes : au fond, I'«<amour» est une réalité unique, mais avec des dimensions différentes; tour a
tour, 'une ou l'autre dimension peut émerger de fagon plus importante. La ou cependant les deux
dimensions se détachent complétement I'une de l'autre, apparait une caricature ou, en tout cas, une
forme réductrice de 'amour. D’'une maniéere synthétique, nous avons vu aussi que la foi biblique ne
construit pas un monde paralléle ou un monde opposé au phénomene humain originaire qui est 'amour,
mais qu’elle accepte tout I’homme, intervenant dans sa recherche d’amour pour la purifier, lui ouvrant en
méme temps de nouvelles dimensions. Cette nouveauté de la foi biblique se manifeste surtout en deux
points, qui méritent d’étre soulignés: I'image de Dieu et I'image de I'homme.

La nouveauté de la foi biblique

9. Il s’agit avant tout de la nouvelle image de Dieu. Dans les cultures qui entourent le monde de la Bible,
l'image de Dieu et des dieux reste en définitive peu claire et en elle-méme contradictoire. Dans le
parcours de la foi biblique, a l'inverse, on note que devient toujours plus clair et plus univoque ce que la
priere fondamentale d’Israél, le sh°ma, reprend par ces paroles : «Ecoute, Israél: le Seigneur notre Dieu
est 'Unique» (Dt 6, 4). Il existe un seul Dieu, qui est le Créateur du ciel et de la terre, et qui est donc
aussi le Dieu de tous les hommes. Deux éléments sont singuliers dans cette précision : le fait que, en
vérité, tous les autres dieux ne sont pas Dieu, et que toute la réalité dans laquelle nous vivons remonte a
Dieu, qu’elle est créée par lui. Naturellement, I'idée d’une création existe aussi ailleurs, mais c’est la
seulement qu’apparait de maniére absolument claire que ce n’est pas un dieu quelconque, mais l'unique
vrai Dieu, lui-méme, qui est 'auteur de la réalité tout entiére; cette derniére provient de la puissance de
sa Parole créatrice. Cela signifie que sa créature lui est chére, puisqu’elle a été voulue précisément par
Lui-méme, qu’elle a été «faite» par Lui. Ainsi apparait alors le deuxieme élément important: ce Dieu aime
’homme. La puissance divine qu’Aristote, au sommet de la philosophie grecque, chercha a atteindre par
la réflexion, est vraiment, pour tout étre, objet du désir et de 'amour — en tant que réalité aimée cette
divinité met le monde en mouvement[6] —, mais elle-méme n’a besoin de rien et n'aime pas; elle est
seulement aimée. Au contraire, le Dieu unique auquel Israél croit aime personnellement. De plus, son
amour est un amour d’élection : parmi tous les peuples, il choisit Israél et il 'aime, avec cependant le
dessein de guérir par la toute 'humanité. Il aime, et son amour peut étre qualifié sans aucun doute
comme eros, qui toutefois est en méme temps et totalement agapé[7].

Les prophétes Osée et Ezéchiel surtout ont décrit cette passion de Dieu pour son peuple avec des
images érotiques audacieuses. La relation de Dieu avec Israél est illustrée par les métaphores des
fiancailles et du mariage; et par conséquent, l'idolatrie est adultére et prostitution. On vise concrétement
par la, comme nous l'avons vu, les cultes de la fertilité, avec leur abus de I'eros, mais, en méme temps,
on décrit aussi la relation de fidélité entre Israél et son Dieu. L’histoire d’amour de Dieu avec Israél
consiste plus profondément dans le fait qu’il lui donne la Torah, qu’il ouvre en réalité les yeux a Israél sur
la vraie nature de 'homme et qu’il lui indique la route du véritable humanisme. Cette histoire consiste
dans le fait que 'homme, en vivant dans la fidélité au Dieu unique, fait lui-méme I'expérience d’étre celui
qui est aimé de Dieu et qu’il découvre la joie dans la vérité, dans la justice, la joie en Dieu qui devient son
bonheur essentiel : «Qui donc est pour moi dans le ciel si je n’ai, méme avec toi, aucune joie sur la terre
? ... Pour moi, il est bon d’étre proche de Dieu» (Ps72 [73] , 25.28).

10. L’eros de Dieu pour 'homme, comme nous I'avons dit, est, en méme temps, totalement agapé. Non
seulement parce qu’il est donné absolument gratuitement, sans aucun mérite préalable, mais encore
parce qu’il est un amour qui pardonne. C’est surtout le prophéte Osée qui nous montre la dimension de
I'agape dans 'amour de Dieu pour 'lhomme, qui dépasse de beaucoup I'aspect de la gratuité. Israél a
commis «l'adultére», il a rompu I'Alliance; Dieu devrait le juger et le répudier. C’est précisément la que se
révele cependant que Dieu est Dieu et non pas homme : «Comment t'abandonnerais-je, Ephraim, te
livrerais-je, Israél ? ... Mon cceur se retourne contre moi, et le regret me consume. Je n’agirai pas selon

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I'ardeur de ma colére, je ne détruirai plus Israél, car je suis Dieu, et non pas homme: au milieu de vous je
suis le Dieu saint» (Os 11, 8-9). L’'amour passionné de Dieu pour son peuple — pour 'lhomme — est en
méme temps un amour qui pardonne. Il est si grand qu'’il retourne Dieu contre lui-méme, son amour
contre sa justice. Le chrétien voit déja poindre |a, de maniére voilée, le mystére de la Croix : Dieu aime
tellement ’homme que, en se faisant homme lui-méme, il le suit jusqu’a la mort et il réconcilie de cette
maniére justice et amour.

L’aspect philosophique, historique et religieux qu'’il convient de relever dans cette vision de la Bible réside
dans le fait que, d’une part, nous nous trouvons devant une image strictement métaphysique de Dieu:
Dieu est en absolu la source originaire de tout étre; mais ce principe créateur de toutes choses — le
Logos, la raison primordiale — est, d’autre part, quelgu’un qui aime avec toute la passion d’un véritable
amour. De la sorte, I'eros est ennobli au plus haut point, mais, en méme temps, il est ainsi purifié jusqu’a
se fondre avec I'agape. A partir de la, nous pouvons ainsi comprendre que le Cantique des Cantiques,
recu dans le canon de la Sainte Ecriture, ait été trés vite interprété comme des chants d’amour décrivant,
en définitive, la relation de Dieu avec 'homme et de 'homme avec Dieu. De cette maniere, le Cantique
des Cantiques est devenu, dans la littérature chrétienne comme dans la littérature juive, une source de
connaissance et d’expérience mystique, dans laquelle s’exprime I'essence de la foi biblique; oui, il existe
une unification de ’lhomme avec Dieu — tel est le réve originaire de 'homme. Mais cette unification ne
consiste pas a se fondre I'un dans l'autre, a se dissoudre dans 'océan anonyme du Divin; elle est une
unité qui crée 'amour, dans lequel les deux, Dieu et 'homme, restent eux-mémes et pourtant deviennent
totalement un: «Celui qui s’unit au Seigneur n’est avec lui qu’un seul esprit», dit saint Paul (1 Co 6, 17).

11. La premiére nouveauté de la foi biblique consiste, comme nous I'avons vu, dans I'image de Dieu; la
deuxiéme, qui lui est essentiellement liée, nous la trouvons dans I'image de 'homme. Le récit biblique de
la création parle de la solitude du premier homme, Adam, aux c6tés duquel Dieu veut placer une aide.
Parmi toutes les créatures, aucune ne peut étre pour ’lhomme l'aide dont il a besoin, bien qu'il ait donné
leur nom a toutes les bétes des champs et a tous les oiseaux, les intégrant ainsi dans son milieu de vie.
Alors, a partir d'une céte de 'homme, Dieu modele la femme. Adam trouve désormais I'aide qu'il lui faut:
«Cette fois-ci, voila I'os de mes os et la chair de ma chair» (Gn 2, 23). A l'arriere-plan de ce récit, on peut
voir des conceptions qui, par exemple, apparaissent aussi dans le mythe évoqué par Platon, selon lequel,
a l'origine, ’homme était sphérique, parce que complet en lui-méme et autosuffisant. Mais, pour le punir
de son orgueil, Zeus le coupe en deux, de sorte que sa moitié est désormais toujours a la recherche de
son autre moitié et en marche vers elle, afin de retrouver son intégrité[8]. Dans le récit biblique, on ne
parle pas de punition; pourtant, I'idée que I'homme serait en quelque sorte incomplet de par sa
constitution, a la recherche, dans l'autre, de la partie qui manque a son intégrité, a savoir l'idée que c’est
seulement dans la communion avec l'autre sexe qu'il peut devenir «complet», est sans aucun doute
présente. Le récit bibligue se conclut ainsi sur une prophétie concernant Adam : «A cause de cela,
’homme quittera son peére et sa mere, il s’attachera a sa femme et tous deux ne feront plus qu’un» (Gn 2,
24).

Deux aspects sont ici importants: I'eros est comme enraciné dans la nature méme de 'lhomme; Adam est
en recherche et il «quitte son pere et sa mere» pour trouver sa femme; c’est seulement ensemble qu’ils
représentent la totalité de 'humanité, qu’ils deviennent «une seule chair». Le deuxiéme aspect n’est pas
moins important: selon une orientation qui a son origine dans la création, I'eros renvoie 'homme au
mariage, a un lien caractérisé par 'unicité et le definitif; ainsi, et seulement ainsi, se réalise sa destinee
profonde. A I'image du Dieu du monothéisme, correspond le mariage monogamique. Le mariage fondé
sur un amour exclusif et définitif devient I'icone de la relation de Dieu avec son peuple et réciproquement:
la fagon dont Dieu aime devient la mesure de 'amour humain. Ce lien étroit entre eros et mariage dans la
Bible ne trouve pratiquement pas de parallele en dehors de la littérature biblique.

Jésus Christ — I'amour incarné de Dieu

12. Méme si nous avons jusque-la parlé surtout de I'Ancien Testament, cependant, la profonde
compénétration des deux Testaments comme unique Ecriture de la foi chrétienne s’est déja rendue
visible. La véritable nouveauté du Nouveau Testament ne consiste pas en des idées nouvelles, mais
dans la figure méme du Christ, qui donne chair et sang aux concepts — un réalisme inoui. Déja dans
I’Ancien Testament, la nouveauté biblique ne résidait pas seulement en des concepts, mais dans I'action
imprévisible, et a certains égards inouie, de Dieu. Cet agir de Dieu acquiert maintenant sa forme
dramatique dans le fait que, en Jésus Christ, Dieu lui-méme recherche la «brebis perdue», 'humanité

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



souffrante et égarée. Quand Jésus, dans ses paraboles, parle du pasteur qui va a la recherche de la
brebis perdue, de la femme qui cherche la drachme, du pére qui va au devant du fils prodigue et qui
'embrasse, il ne s’agit pas la seulement de paroles, mais de I'explication de son étre méme et de son
agir. Dans sa mort sur la croix s’accomplit le retournement de Dieu contre lui-méme, dans lequel il se
donne pour relever 'lhomme et le sauver — tel est 'amour dans sa forme la plus radicale. Le regard tourné
vers le c6té ouvert du Christ, dont parle Jean (cf. 19, 37), comprend ce qui a été le point de départ de
cette Encyclique : «Dieu est amour» (7 Jn 4, 8). C'est la que cette verité peut étre contemplée. Et, partant
de la, on doit maintenant définir ce qu’est I'amour. A partir de ce regard, le chrétien trouve la route pour
vivre et pour aimer.

13. A cet acte d'offrande, Jésus a donné une présence durable par l'institution de 'Eucharistie au cours
de la derniére Céne. Il anticipe sa mort et sa résurrection en se donnant déja lui-méme, en cette heure-Ia,
a ses disciples, dans le pain et dans le vin, son corps et son sang comme nouvelle manne (cf. Jn 6, 31-
33). Si le monde antique avait révé qu’au fond, la vraie nourriture de 'homme — ce dont il vit comme
homme — était le Logos, la sagesse éternelle, maintenant ce Logos est vraiment devenu nourriture pour
nous, comme amour. L’Eucharistie nous attire dans 'acte d'offrande de Jésus. Nous ne recevons pas
seulement le Logos incarné de maniéere statique, mais nous sommes entrainés dans la dynamique de
son offrande. L'image du mariage entre Dieu et Israél devient réalité d'une fagon proprement
inconcevable: ce qui consistait a se tenir devant Dieu devient maintenant, a travers la participation a
I'offrande de Jésus, participation a son corps et a son sang, devient union. La «mystique» du Sacrement,
qui se fonde sur I'abaissement de Dieu vers nous, est d’'une tout autre portée et entraine bien plus haut
que ce a quoi n'importe quelle élévation mystique de ’'homme pourrait conduire.

14. Mais il faut maintenant faire attention a un autre aspect: la «mystique» du Sacrement a un caractére
social parce que dans la communion sacramentelle je suis uni au Seigneur, comme toutes les autres
personnes qui communient: «Puisqu’il y a un seul pain, la multitude que nous sommes est un seul corps,
car nous avons tous part a un seul pain», dit saint Paul (7 Co 10, 17). L’'union avec le Christ est en méme
temps union avec tous ceux auxquels il se donne. Je ne peux avoir le Christ pour moi seul; je ne peux lui
appartenir qu’en union avec tous ceux qui sont devenus ou qui deviendront siens. La communion me tire
hors de moi-méme vers lui et, en méme temps, vers I'unité avec tous les chrétiens. Nous devenons «un
seul corps», fondus ensemble dans une unique existence. L'amour pour Dieu et 'amour pour le prochain
sont maintenant vraiment unis : le Dieu incarné nous attire tous a lui. A partir de la, on comprend
maintenant comment agapée est alors devenue aussi un nom de I'Eucharistie : dans cette derniere,
I'agapé de Dieu vient & nous corporellement pour continuer son ceuvre en nous et a travers nous. C’est
seulement a partir de ce fondement christologique et sacramentel qu’on peut comprendre correctement
I'enseignement de Jésus sur 'amour. Le passage qu’ll fait faire de la Loi et des Prophétes au double
commandement de 'amour envers Dieu et envers le prochain, ainsi que le fait que toute I'existence de foi
découle du caractere central de ce précepte, ne sont pas simplement de la morale qui pourrait exister de
manieére autonome a cété de la foi au Christ et de sa réactualisation dans le Sacrement : foi, culte et
ethos se compénetrent mutuellement comme une unique réalité qui trouve sa forme dans la rencontre
avec I'agape de Dieu. Ici, 'opposition habituelle entre culte et éthique tombe tout simplement. Dans le
«culte» lui-méme, dans la communion eucharistique, sont contenus le fait d’étre aimé et celui d’aimer les
autres a son tour. Une Eucharistie qui ne se traduit pas en une pratique concréte de I'amour est en elle-
méme tronquée. Réciproquement, — comme nous devrons encore l'envisager plus en détail — le
«commandement» de I'amour ne devient possible que parce qu’il n'est pas seulement une exigence:
I'amour peut étre «commandé» parce qu’il est d’abord donné.

15. C’est a partir de ce principe que doivent aussi étre comprises les grandes paraboles de Jésus. Du
lieu de sa damnation, I’homme riche (cf. Lc 16, 19-31) implore pour que ses fréres soient informés de ce
qui arrive a celui qui a, dans sa désinvolture, ignoré le pauvre dans le besoin. Jésus recueille, pour ainsi
dire, cet appel a l'aide et s’en fait 'écho pour nous mettre en garde, pour nous remettre dans le droit
chemin. La parabole du bon Samaritain (cf. Lc 10, 25-37) permet surtout de faire deux grandes
clarifications. Tandis que le concept de “prochain” se référait jusqu’alors essentiellement aux membres de
la méme nation et aux étrangers qui s’étaient établis dans la terre d’Israél, et donc a la communauté
solidaire d’'un pays et d’'un peuple, cette limitation est désormais abolie. Celui qui a besoin de moi et que
je peux aider, celui-la est mon prochain. Le concept de prochain est universalisé et reste cependant
concret. Bien qu’il soit étendu a tous les hommes, il ne se réduit pas a I'expression d’'un amour générique
et abstrait, qui en lui-méme engage peu, mais il requiert mon engagement concret ici et maintenant. Cela
demeure une tache de I'Eglise d’interpréter toujours de nouveau le lien entre éloignement et proximité
pour la vie pratique de ses membres. Enfin, il convient particulierement de rappeler ici la grande parabole

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



du Jugement dernier (cf. Mt 25, 31-46), dans laquelle 'amour devient le critere pour la décision définitive
concernant la valeur ou la non-valeur d’une vie humaine. Jésus s’identifie a ceux qui sont dans le besoin:
les affamés, les assoiffés, les étrangers, ceux qui sont nus, les malades, les personnes qui sont en
prison. «Chaque fois que vous l'avez fait a I'un de ces petits, qui sont mes fréres, c’est a moi que vous
lavez fait» (Mt 25, 40). L’amour de Dieu et I'amour du prochain se fondent I'un dans l'autre: dans le plus
petit, nous rencontrons Jésus lui-méme et en Jésus nous rencontrons Dieu.

Amour de Dieu et amour du prochain

16. Aprés avoir réfléchi sur 'essence de I'amour et sur sa signification dans la foi biblique, une double
question concernant notre comportement subsiste : Est-il vraiment possible d’aimer Dieu alors qu’on ne
le voit pas ? Et puis: 'amour peut-il se commander ? Au double commandement de I'amour, on peut
répliquer par une double objection, qui résonne dans ces questions. Dieu, nul ne I'a jamais vu — comment
pourrions-nous I'aimer ? Et, d'autre part : I'amour ne peut pas se commander; c’est en définitive un
sentiment qui peut étre ou ne pas étre, mais qui ne peut pas étre créé par la volonté. L’Ecriture semble
confirmer la premiére objection quand elle dit: « Si quelqu’un dit: "J’aime Dieu", alors qu’il a de la haine
contre son frere, c’est un menteur. En effet, celui qui n’aime pas son frére, qu’il voit, est incapable d’aimer
Dieu, qu’il ne voit pas» (1 Jn 4, 20). Mais ce texte n’exclut absolument pas 'amour de Dieu comme
quelgque chose d’'impossible; au contraire, dans le contexte global de la Premiére Lettre de Jean, qui vient
d’'étre citée, cet amour est explicitement requis. C’est le lien inséparable entre amour de Dieu et amour
du prochain qui est souligné. Tous les deux s’appellent si étroitement que I'affirmation de 'amour de Dieu
devient un mensonge si 'lhomme se ferme a son prochain ou plus encore s'il le hait. On doit plutdt
interpréter le verset johannique dans le sens ou aimer son prochain est aussi une route pour rencontrer
Dieu, et ou fermer les yeux sur son prochain rend aveugle aussi devant Dieu.

17. En effet, personne n’a jamais vu Dieu tel qu’il est en lui-méme. Cependant, Dieu n’est pas pour nous
totalement invisible, il n’est pas resté pour nous simplement inaccessible. Dieu nous a aimés le premier,
dit la Lettre de Jean qui vient d’étre citée (cf. 4, 10) et cet amour de Dieu s’est manifesté parmi nous, il
s’est rendu visible car Il «a envoyé son Fils unique dans le monde pour que nous vivions par lui» (1 Jn 4,
9). Dieu s’est rendu visible: en Jésus nous pouvons voir le Pére (cf. Jn 14, 9). En fait, Dieu se rend visible
de multiples maniéres. Dans I'histoire d’amour que la Bible nous raconte, Il vient & notre rencontre, Il
cherche a nous conquérir — jusqu’a la derniere Cene, jusqu’au Coeur transpercé sur la croix, jusqu’aux
apparitions du Ressuscité et aux grandes ceuvres par lesquelles, a travers I'action des Apoétres, Il a guidé
le chemin de I'Eglise naissante. Et de méme, par la suite, dans Ihistoire de IEgIlse le Seigneur n’'a
jamais été absent: il vient toujours de nouveau a notre rencontre — par des hommes a travers lesquels il
transparait, ainsi que par sa Parole, dans les Sacrements, spécialement dans I'Eucharistie. Dans la
liturgie de I'Eglise, dans sa priére, dans la communauté vivante des croyants, nous faisons I'expérience
de 'amour de Dieu, nous percevons sa présence et nous apprenons aussi de cette fagon a la reconnaitre
dans notre vie quotidienne. Le premier, il nous a aimés et il continue a nous aimer le premier; c’est
pourquoi, nous aussi, nous pouvons répondre par 'amour. Dieu ne nous prescrit pas un sentiment que
nous ne pouvons pas susciter en nous-mémes. Il nous aime, il nous fait voir son amour et nous pouvons
I'éprouver, et & partir de cet «amour premier de Dieu», en réponse, 'amour peut aussi jaillir en nous.

Dans le développement de cette rencontre, il apparait clairement que 'amour n’est pas seulement un
sentiment. Les sentiments vont et viennent. Le sentiment peut étre une merveilleuse étincelle initiale,
mais il n’est pas la totalité de 'amour. Au début, nous avons parlé du processus des purifications et des
maturations, a travers lesquelles I'eros devient pleinement lui-méme, devient amour au sens plein du
terme. C’est le propre de la maturité de 'amour d’impliquer toutes les potentialités de I'homme, et
d’inclure, pour ainsi dire, 'homme dans son intégralité. La rencontre des manifestations visibles de
'amour de Dieu peut susciter en nous un sentiment de joie, qui nait de I'expérience d’étre aimé. Mais
cette rencontre requiert aussi notre volonté et notre intelligence. La reconnaissance du Dieu vivant est
une route vers I'amour, et le oui de notre volonté a la sienne unit intelligence, volonté et sentiment dans
I'acte totalisant de I'amour. Ce processus demeure cependant constamment en mouvement: I'amour
n’est jamais «achevé» ni complet; il se transforme au cours de I'existence, il mdrit et c’est justement pour
cela qu’il demeure fidele a lui-méme. Idem velle atque idem nolle[9] — vouloir la méme chose et ne pas
vouloir la méme chose; voila ce que les anciens ont reconnu comme I'authentique contenu de I'amour:
devenir 'un semblable a l'autre, ce qui conduit a une communauté de volonté et de pensée. L’histoire
d’amour entre Dieu et 'homme consiste justement dans le fait que cette communion de volonté grandit
dans la communion de pensée et de sentiment, et ainsi notre vouloir et la volonté de Dieu coincident
toujours plus: la volonté de Dieu n’est plus pour moi une volonté étrangére, que les commandements

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



m’imposent de I'extérieur, mais elle est ma propre volonté, sur la base de I'expérience que, de fait, Dieu
est plus intime a moi-méme que je ne le suis a moi-méme[10]. C’est alors que grandit I'abandon en Dieu
et que Dieu devient notre joie (cf. Ps 72 [73], 23-28).

18. L'amour du prochain se révéle ainsi possible au sens défini par la Bible, par Jésus. Il consiste
précisément dans le fait que j’aime aussi, en Dieu et avec Dieu, la personne que je n’apprécie pas ou que
je ne connais méme pas. Cela ne peut se réaliser qu’a partir de la rencontre intime avec Dieu, une
rencontre qui est devenue communion de volonté pour aller jusqu’a toucher le sentiment. J'apprends
alors a regarder cette autre personne non plus seulement avec mes yeux et mes sentiments, mais selon
la perspective de Jésus Christ. Son ami est mon ami. Au-dela de I'apparence extérieure de l'autre, jaillit
son attente intérieure d’'un geste d’amour, d’'un geste d’attention, que je ne lui donne pas seulement a
travers des organisations créées a cet effet, 'acceptant peut-étre comme une nécessité politique. Je vois
avec les yeux du Christ et je peux donner a I'autre bien plus que les choses qui lui sont extérieurement
nécessaires: je peux lui donner le regard d’amour dont il a besoin. Ici apparait I'interaction nécessaire
entre amour de Dieu et amour du prochain, sur laquelle insiste tant la Premiere Lettre de Jean. Si le
contact avec Dieu me fait complétement défaut dans ma vie, je ne peux jamais voir en l'autre que 'autre,
et je ne réussis pas a reconnaitre en lui I'image divine. Si par contre dans ma vie je néglige
complétement I'attention a I'autre, désirant seulement étre «pieux» et accomplir mes «devoirs religieux»,
alors méme ma relation a Dieu se desséche. Alors, cette relation est seulement «correcte», mais sans
amour. Seule ma disponibilité a aller a la rencontre du prochain, a lui témoigner de I'amour, me rend
aussi sensible devant Dieu. Seul le service du prochain ouvre mes yeux sur ce que Dieu fait pour moi et
sur sa maniere a Lui de m’aimer. Les saints — pensons par exemple a la bienheureuse Teresa de
Calcutta — ont puisé dans la rencontre avec le Seigneur dans I'Eucharistie leur capacité a aimer le
prochain de maniére toujours nouvelle, et réciproquement cette rencontre a acquis son réalisme et sa
profondeur précisément grace a leur service des autres. Amour de Dieu et amour du prochain sont
inséparables, c’est un unique commandement. Tous les deux cependant vivent de 'amour prévenant de
Dieu qui nous a aimés le premier. Ainsi, il n’est plus question d’'un «commandement» qui nous prescrit
l'impossible de I'extérieur, mais au contraire d’'une expérience de I'amour, donnée de l'intérieur, un amour
qui, de par sa nature, doit par la suite étre partagé a d’autres. L’'amour grandit par I'amour. L’amour est
«divin» parce qu'il vient de Dieu et qu’il nous unit a Dieu, et, a travers ce processus d’unification, il nous
transforme en un Nous, qui surpasse nos divisions et qui nous fait devenir un, jusqu’a ce que, a la fin,
Dieu soit «tout en tous» (7 Co 15, 28).

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



DEUXIEME PARTIE

CARITAS : L’EXERCICE DE L’AMOUR DE LA PART DE L’EGLISE EN TANT QUE «COMMUNAUTE
D’AMOUR»

La charité de I'Eglise comme manifestation de I'amour trinitaire

19. «Tu vois la Trinité quand tu vois la charité», écrivait saint Augustin.[11] Dans les réflexions qui
précedent, nous avons pu fixer notre regard sur Celui qui a été transpercé (cf. Jn 19, 37; Za,12, 10),
reconnaissant le dessein du Pére qui, m0 par I'amour (cf. Jn 3, 16), a envoyé son Fils unique dans le
monde pour racheter 'homme. Mourant sur la croix, Jésus — comme le souligne I'Evangéliste — «remit
l'esprit» (Jn 19, 30), prélude du don de I'Esprit Saint qu'il ferait aprés la résurrection (cf. Jn 20, 22). Se
réaliserait ainsi la promesse des «fleuves d'eau vive» qui, grace a I'effusion de I'Esprit, jailliraient du coeur
des croyants (cf. Jn 7, 38-39). En effet, 'Esprit est la puissance intérieure qui met leur coeur au diapason
du coeur du Christ, et qui les pousse a aimer leurs freres comme Lui les a aimés quand il s’est penché
pour laver les pieds de ses disciples (cf. Jn 13, 1-13) et surtout quand il a donné sa vie pour tous (cf. Jn
13, 1; 15, 13).

L’Esprit est aussi la force qui transforme le coeur de la Communauté ecclésiale, afin qu’elle soit, dans le
monde, témoin de I'amour du Pére, qui veut faire de I'numanité, dans son Fils, une unique famille. Toute
I'activité de I'Eglise est I'expression d’'un amour qui cherche le bien intégral de 'hnomme: elle cherche son
évangélisation par la Parole et par les Sacrements, entreprise bien souvent héroique dans ses
réalisations historiques; et elle cherche sa promotion dans les différents domaines de la vie et de I'activité
humaines. L’amour est donc le service que I'Eglise réalise pour aller constamment au-devant des
souffrances et des besoins, méme matériels, des hommes. C’est sur cet aspect, sur ce service de la
charité, que je désire m’arréter dans cette deuxieme partie de 'Encyclique.

La charité comme tache de I’Eglise

20. L’amour du prochain, enraciné dans I'amour de Dieu, est avant tout une tache pour chaque fidele,
mais il est aussi une tache pour la communauté ecclésiale entiére, et cela a tous les niveaux: de la
communauté locale & I'Eglise particuliére jusqu’a I'Eglise universelle dans son ensemble. L’Eglise aussi,
en tant que communauté, doit pratiquer 'amour. En conséquence, 'amour a aussi besoin d’organisation
comme présupposé pour un service communautaire ordonné. La conscience de cette tache a eu un
caractére constitutif dans I'Eglise depuis ses origines: «Tous ceux qui étaient devenus croyants vivaient
ensemble, et ils mettaient tout en commun; ils vendaient leurs propriétés et leurs biens, pour en partager
le prix entre tous selon les besoins de chacun» (Ac 2, 44-45). Luc nous raconte cela en relation avec une
sorte de définition de I'Eglise, dont il énumeére quelques éléments constitutifs, parmi Iesquels 'adhésion a
«|'enseignement des Apbtres», a «la communion» (koinonia), a «la fraction du pain» et a «la priere» (cf.
Ac 2, 42). L’élément de la «communion» (koinonia), ici initialement non spécifié, est concrétisé dans les
versets qui viennent d’étre cités plus haut: cette communion consiste précisément dans le fait que les
croyants ont tout en commun et qu’entre eux la différence entre riches et pauvres n’existe plus (cf. aussi
Ac 4, 32-37). Cette forme radicale de communion matérielle, a vrai dire, n’a pas pu étre maintenue avec
la croissance de I'Eglise. Le noyau essentiel a cependant subsisté: a l'intérieur de la communauté des
croyants il ne doit pas exister une forme de pauvreté telle que soient refusés a certains les biens
nécessaires a une vie digne.

Une étape décisive dans la difficile recherche de solutions pour réaliser ce principe ecclésial
fondamental nous devient visible dans le choix de sept hommes, ce qui fut le commencement du
ministére diaconal (cf. Ac 6, 5-6). Dans I'Eglise des origines, en effet, s’était créée, dans la distribution
quotidienne aux veuves, une disparité entre le groupe de langue hébraique et celui de langue grecque.
Les Apotres, auxquels étaient avant tout confiés la «priére» (Eucharistie et Liturgie) et le «service de la
Parole», se sentirent pris de maniere excessive par le «service des tables»; ils décident donc de se
réserver le ministére principal et de créer pour l'autre tache, tout aussi nécessaire dans I'Eglise, un
groupe de sept personnes. Cependant, méme ce groupe ne devait pas accomplir un service simplement
technique de distribution: ce devait étre des hommes «remplis d’Esprit Saint et de sagesse» (cf. Ac 6, 1-

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



6). Cela signifie que le service social qu’ils devaient effectuer était tout a fait concret, mais en méme
temps, c'était aussi sans aucun doute un service spirituel; c’était donc pour eux un véritable ministére
spirituel, qui réalisait une tache essentielle de I'Eglise, celle de 'amour bien ordonné du prochain. Avec la
formation de ce groupe des Sept, la «diaconia» — le service de 'amour du prochain exercé d’'une maniére
communautaire et ordonnée — était désormais instaurée dans la structure fondamentale de I'Eglise elle-
méme.

22. Les années passant, avec 'expansion progressive de I'Eglise, I'exercice de la charité s’est affirmé
comme I'un de ses secteurs essentiels, avec 'administration des Sacrements et I'annonce de la Parole:
pratiquer 'amour envers les veuves et les orphelins, envers les prisonniers, les malades et toutes les
personnes qui, de quelque maniere, sont dans le besoin, cela appartient a son essence au méme titre
que le service des Sacrements et 'annonce de I'Evangile. L’Eglise ne peut pas négliger le service de la
charité, de méme qgu’elle ne peut négliger les Sacrements ni la Parole. Quelques références suffisent a le
démontrer. Le martyr Justin ( vers 155) décrit aussi, dans le contexte de la célébration dominicale des
chrétiens, leur activité caritative, reliée a I'Eucharistie comme telle. Les personnes aisées font des
offrandes dans la mesure de leurs possibilités, chacune donnant ce qu’elle veut. L’Evéque s’en sert alors
pour soutenir les orphelins, les veuves et les personnes qui, a cause de la maladie ou pour d’autres
motifs, se trouvent dans le besoin, de méme que les prisonniers et les étrangers[12]. Le grand auteur
chrétien Tertullien (aprés 220) raconte comment I'attention des chrétiens envers toutes les personnes
dans le besoin suscitait 'émerveillement chez les paiens_[13]. Et quand Ignace d’Antioche (vers 117)
qualifie 'Eglise de Rome comme celle «qui préside a la charité (agapé)»[14], on peut considérer que, par
cette définition, il entendait aussi en exprimer d’'une certaine maniere I'activité caritative concrete.

23. Dans ce contexte, il peut étre utile de faire référence aux structures juridiques primitives concernant le
service de la charité dans I'Eglise. Vers le milieu du IV e siécle, prend forme en Egypte ce que I'on
appelle la «diaconie»; dans chaque monastere, elle constitue l'institution responsable de I'ensemble des
activités d'assistance, précisément du service de la charité. Depuis les origines jusqua la fin du VI e
siecle se développe en Egypte une corporation avec une pleine capacité juridique, a laquelle les autorités
civiles confient méme une partie du blé pour la distribution publique. En Egypte, non seulement chaque
monastére mais aussi chaque diocese finit par avoir sa diaconie, institution qui se développera ensuite en
Orient comme en Occident. Le Pape Grégoire le Grand ( 604) fait référence a la diaconie de Naples; en
ce qui concerne Rome, les documents font allusion aux diaconies a partir du VIl e et du VIl e siecles.
Mais naturellement, déja auparavant et cela depuis les origines, I'activité d’assistance aux pauvres et aux
personnes qui souffrent faisait partie de maniére essentielle de la vie de I'Eglise de Rome, selon les
principes de la vie chrétienne exposés dans les Actes des Apdtres. Cette tache trouve une expression
vivante dans la figure du diacre Laurent ( 258). La description dramatique de son martyre était déja
connue par saint Ambroise ( 397) et elle nous montre véritablement en son centre I'authentique figure du
Saint. A lui, qui était responsable de I'assistance aux pauvres de Rome, a été accordé un laps de temps,
aprés l'arrestation de ses confréres et du Pape, pour rassembler les trésors de I'Eglise et les remettre
aux autorités civiles. Laurent distribua I'argent disponible aux pauvres et les présenta alors aux autorités
comme le vrai trésor de I'Eglise[15]. Quelle que soit la crédibilité historique de ces détails, Laurent est
resté présent dans la mémoire de I'Eglise comme un grand représentant de la charité ecclésiale.

24. Une référence a la figure de I'empereur Julien I'Apostat (363) peut montrer encore une fois que la
charité organisée et pratiquée par I'Eglise des premiers siécles est essentielle. Alors qu'il avait six ans,
Julien avait assisté a I'assassinat de son pere, de son frere et d’autres de ses proches par des gardes du
palais impérial; il attribua cette brutalité — a tort ou a raison — a I'empereur Constance, qui se faisait
passer pour un grand chrétien. Et de ce fait, la foi chrétienne fut une fois pour toutes discréditée a ses
yeux. Devenu empereur, il décida de restaurer le paganisme, I'antique religion romaine, mais en méme
temps de le réformer, de maniére qu’il puisse devenir réellement la force entrainante de I'empire. Dans
cette perspective, il s’inspira largement du christianisme. Il instaura une hiérarchie de métropolites et de
prétres. Les prétres devaient étre attentifs a 'amour pour Dieu et pour le prochain. Dans une de ses
lettres[16], il écrivait que I'unique aspect qui le frappait dans le christianisme était I'activité caritative de
IEglise. Pour son nouveau paganisme, ce fut donc un point déterminant que de créer, a coté du systeme
de charité de I'Eglise, une activité équivalente dans sa religion. De cette maniére, les «Galiléens» — ainsi
disait-il — avaient conquis leur popularité. On se devait de faire de I'émulation et méme de dépasser leur
popularité. De la sorte, 'empereur confirmait donc que la charité était une caractéristique déterminante
de la communauté chrétienne, de I'Eglise.

25. Arrivés a ce point, nous recueillons deux éléments essentiels de nos réflexions:

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 12

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



a) La nature profonde de I'Eglise s’exprime dans une triple tdche: annonce de la Parole de Dieu
(kerygma-martyria), célébration des Sacrements (leitourgia), service de la charité (diakonia). Ce sont trois
taches qui s’appellent I'une I'autre et qui ne peuvent étre séparées I'une de l'autre. La charité n'est pas
pour I'Eglise une sorte d’activité d’assistance sociale qu’on pourrait aussi laisser a d’autres, mais elle
appartient & sa nature, elle est une expression de son essence elle-méme, a laquelle elle ne peut
renoncer[17].

b) L’Eglise est la famille de Dieu dans le monde. Dans cette famille, personne ne doit souffrir par manque
du nécessaire. En méme temps, la caritas-agapé dépasse aussi les frontiéres de I'Eglise; la parabole du
Bon Samaritain demeure le critére d’évaluation, elle impose l'universalité de 'amour qui se tourne vers
celui qui est dans le besoin, rencontré «par hasard» (cf. Lc 10, 31), quel qu'il soit. Tout en maintenant
cette universalité du commandement de 'amour, il y a cependant une exigence spécifiquement ecclésiale
— celle qui rappelle justement que, dans I'Eglise elle-méme en tant que famille, aucun membre ne doit
souffrir parce qu’il est dans le besoin. Les mots de I' Epitre aux Galates vont dans ce sens: «Puisque nous
tenons le bon moment, travaillons au bien de tous, spécialement dans la famille des croyants» (6,10).

Justice et charité

26. Depuis le dix-neuviéme siécle, on a soulevé une objection contre I'activité caritative de I'Eglise,
objection qui a été développée ensuite avec insistance, notamment par la pensée marxiste. Les pauvres,
dit-on, n’auraient pas besoin d’ceuvres de charité, mais plutdét de justice. Les ceuvres de charité — les
aumones — seraient en réalité, pour les riches, une maniére de se soustraire a l'instauration de la justice
et d’avoir leur conscience en paix, maintenant leurs positions et privant les pauvres de leurs droits. Au
lieu de contribuer, a travers diverses ceuvres de charité, au maintien des conditions existantes, il faudrait
créer un ordre juste, dans lequel tous recevraient leur part des biens du monde et n’auraient donc plus
besoin des ceuvres de charité. Dans cette argumentation, il faut le reconnaitre, il y a du vrai, mais aussi
beaucoup d’erreurs. Il est certain que la norme fondamentale de I'Etat doit étre la recherche de la justice
et que le but d'un ordre social juste consiste a garantir a chacun, dans le respect du principe de
subsidiarité, sa part du bien commun. C’est ce que la doctrine chrétienne sur I'Etat et la doctrine sociale
de I'Eglise ont toujours souligné. D’un point de vue historique, la question de I'ordre juste de la collectivité
est entrée dans une nouvelle phase avec la formation de la société industrielle au dix-neuviéme siécle.
La naissance de l'industrie moderne a vu disparaitre les vieilles structures sociales et, avec la masse des
salariés, elle a provoqué un changement radical dans la composition de la société, dans laquelle le
rapport entre capital et travail est devenu la question décisive, une question qui, sous cette forme, était
jusgu’alors inconnue. Les structures de production et le capital devenaient désormais la nouvelle
puissance qui, mise dans les mains d’'un petit nombre, aboutissait pour les masses laborieuses a une
privation de droits, contre laquelle il fallait se rebeller.

27. Il est juste d’admettre que les représentants de I'Eglise ont percu, mais avec lenteur, que le probléme
de la juste structure de la société se posait de maniere nouvelle. Les pionniers ne manquérent pas: I'un
d’entre eux, par exemple, fut Mgr Ketteler, Evéque de Mayence ( 1877). En réponse aux nécessités
concréetes, naquirent aussi des cercles, des associations, des unions, des fédérations et surtout de
nouveaux Ordres religieux qui, au dix-neuvieme siécle, s’engagerent contre la pauvreté, les maladies et
les situations de carence dans le secteur éducatif. En 1891, le Magistére pontifical intervint par
I'Encyclique Rerum Novarum de Léon XIII. Il y eut ensuite, en 1931, I'Encyclique de Pie XI Quadragesimo
anno. Le bienheureux Pape Jean XXIIl publia, en 1961, 'Encyclique Mater et magistra; pour sa part Paul
VI, dans 'encyclique Populorum progressio (1967) et dans la lettre apostoligue Ocfogesima adveniens
(1971), affronta de maniére insistante la problématique sociale, qui, dans le méme temps, était devenue
plus urgente, surtout en Amérique Latine. Mon grand Prédécesseur Jean-Paul Il nous a laissé une trilogie
d’Encycliques sociales : Laborem exercens (1981), Sollicitudo rei socialis (1987) et enfin Centesimus
annus (1991). Ainsi, face a des situations et a des problemes toujours nouveaux, s’est développée une
doctrine sociale catholique qui, en 2004, a été présentée de maniere organique dans le Compendium de
la doctrine sociale de I'Eglise, rédigé par le Conseil pontifical Justice et Paix. Le marxisme avait présenté
la révolution mondiale et sa préparation comme étant la panacée a la problématique sociale : avec la
révolution et la collectivisation des moyens de production qui s’ensuivit — affirmait-on dans cette doctrine
—, tout devait immédiatement aller de maniére différente et meilleure. Ce réve s’est évanoui. Dans la
situation difficile ou nous nous trouvons aujourd’hui, a cause aussi de la mondialisation de I'économie, la
doctrine sociale de I'Eglise est devenue un repére fondamental, qui propose des orientations valables
bien au-dela de ses limites : ces orientations — face au développement croissant — doivent étre

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



appréhendées dans le dialogue avec tous ceux qui se préoccupent sérieusement de I'homme et du
monde.

28. Pour définir plus précisément la relation entre 'engagement nécessaire pour la justice et le service de
la charité, il faut prendre en compte deux situations de fait fondamentales:

a) L'ordre juste de la société et de I'Etat est le devoir essentiel du politique. Un Etat qui ne serait pas
dirigé selon la justice se réduirait a une grande bande de vauriens, comme I'a dit un jour saint Augustin:
«Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia ? »[18]. La distinction entre ce qui est a
César et ce qui est a Dieu (cf. Mt 22, 21), a savoir la distinction entre Etat et Eglise ou, comme le dit le
Concile Vatican II, I'autonomie des réalités terrestres[19], appartient a la structure fondamentale du
christianisme. L’ Etat ne peut imposer la religion, mais il doit en garantir la liberté, ainsi que la paix entre
les fideles des différentes religions. De son cété, 'Eglise comme expression sociale de la foi chrétienne a
son indépendance et, en se fondant sur sa foi, elle vit sa forme communautaire, que I'Etat doit respecter.
Les deux spheres sont distinctes, mais toujours en relation de réciprocité.

La justice est le but et donc aussi la mesure intrinséque de toute politique. Le politique est plus qu’une
simple technique pour la définition des ordonnancements publics : son origine et sa finalité se trouvent
précisément dans la justice, et cela est de nature éthique. Ainsi, I'Etat se trouve de fait inévitablement
confronté a la question : comment réaliser la justice ici et maintenant ? Mais cette question en
présuppose une autre plus radicale: qu’est-ce que la justice ? C’est un probléme qui concerne la raison
pratique ; mais pour pouvoir agir de maniere droite, la raison doit constamment étre purifiée, car son
aveuglement éthique, découlant de la tentation de I'intérét et du pouvoir qui I'éblouissent, est un danger
qu’on ne peut jamais totalement éliminer.

En ce point, politique et foi se rejoignent. Sans aucun doute, la foi a sa nature spécifique de rencontre
avec le Dieu vivant, rencontre qui nous ouvre de nouveaux horizons bien au-dela du domaine propre de
la raison. Mais, en méme temps, elle est une force purificatrice pour la raison elle-méme. Partant de la
perspective de Dieu, elle la libére de ses aveuglements et, de ce fait, elle I'aide a étre elle-méme
meilleure. La foi permet a la raison de mieux accomplir sa tache et de mieux voir ce qui lui est propre.
C’est la que se place la doctrine sociale catholique : elle ne veut pas conférer a I'Eglise un pouvoir sur
'Etat. Elle ne veut pas méme imposer a ceux qui ne partagent pas sa foi des perspectives et des
maniéres d’étre qui lui appartiennent. Elle veut simplement contribuer a la purification de la raison et
apporter sa contribution, pour faire en sorte que ce qui est juste puisse étre ici et maintenant reconnu, et
aussi mis en ceuvre.

La doctrine sociale de I'Eglise argumente & partir de la raison et du droit naturel, c'est-a-dire a partir de ce
qui est conforme & la nature de tout étre humain. Elle sait qu'il ne revient pas a I'Eglise de faire valoir elle-
méme politiquement cette doctrine : elle veut servir la formation des consciences dans le domaine
politique et contribuer a faire grandir la perception des véritables exigences de la justice et, en méme
temps, la disponibilité d’agir en fonction d’elles, méme si cela est en opposition avec des situations
d’intérét personnel Cela signifie que la construction d’'un ordre juste de la société et de I'Etat, par lequel
est donné a chacun ce qui lui revient, est un devoir fondamental, que chaque génération doit a nouveau
affronter. S’agissant d’un devoir politique, cela ne peut pas étre a la charge immédiate de I'Eglise. Mais,
puisque c’est en méme temps un devoir humain primordial, 'Eglise a le devoir d’offrir sa contribution
spécifique, grace a la purification de la raison et a la formation éthique, afin que les exigences de la
justice deviennent compréhensibles et politiquement réalisables.

L’Eglise ne peut ni ne doit prendre en main la bataille politique pour édifier une société la plus juste
possible. Elle ne peut ni ne doit se mettre a la place de I'Etat. Mais elle ne peut ni ne doit non plus rester
a I'écart dans la lutte pour la justice. Elle doit s’insérer en elle par la voie de I'argumentation rationnelle et
elle doit réveiller les forces spirituelles, sans lesquelles la justice, qui requiert aussi des renoncements, ne
peut s’affirmer ni se développer. La société juste ne peut étre I'ceuvre de I'Eglise, mais elle doit étre
réalisée par le politique. Toutefois, 'engagement pour la justice, travaillant a 'ouverture de l'intelligence
et de la volonté aux exigences du bien, intéresse profondément I'Eglise.

b) L'amour — caritas — sera toujours nécessaire, méme dans la société la plus juste. Il n’y a aucun ordre
juste de I'Etat qui puisse rendre superflu le service de 'amour. Celui qui veut s’affranchir de 'amour se
prépare a s'affranchir de 'homme en tant qu’homme. Il y aura toujours de la souffrance, qui réclame

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 14

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



consolation et aide. Il y aura toujours de la solitude. De méme, il y aura toujours des situations de
nécessité matérielle, pour lesquelles une aide est indispensable, dans le sens d’'un amour concret pour le
prochain.[20] L’Etat qui veut pourvoir & tout, qui absorbe tout en Iui, devient en définitive une instance
bureaucratique qui ne peut assurer I'essentiel dont 'homme souffrant — tout homme — a besoin : le
dévouement personnel plein d’amour. Nous n'avons pas besoin d’un Etat qui régente et domine tout,
mais au contraire d’un Etat qui reconnaisse généreusement et qui soutienne, dans la ligne du principe de
subsidiarité, les initiatives qui naissent des différentes forces sociales et qui associent spontanéité et
proximité avec les hommes ayant besoin d’aide. L’Eglise est une de ces forces vives : en elle vit la
dynamique de I'amour suscité par I'Esprit du Christ. Cet amour n’offre pas uniqguement aux hommes une
aide matérielle, mais également réconfort et soin de I'ame, aide souvent plus nécessaire que le soutien
matériel. L’affirmation selon laquelle les structures justes rendraient superflues les ceuvres de charité
cache en réalité une conception matérialiste de 'homme : le préjugé selon lequel I'homme vivrait
«seulement de pain» (Mt 4,4; cf. Dt 8, 3) est une conviction qui humilie 'hnomme et qui méconnait
précisément ce qui est le plus spécifiquement humain.

29. Ainsi nous pouvons maintenant déterminer avec plus de précision, dans la vie de I'Eglise, la relation
entre I'engagement pour un ordre juste de I'Etat et de la société, d'une part, et l'activité caritative
organisee, d’'autre part. On a vu que la formation de structures justes n’est pas immediatement du ressort
de I'Eglise, mais qu'elle appartient a la sphére du politique, c'est-a-dire au domaine de la raison
responsable d’elle-méme. En cela, la tache de I'Eglise est médiate, en tant qu'il lui revient de contribuer &
la purification de la raison et au réveil des forces morales, sans lesquelles des structures justes ne
peuvent ni étre construites, ni étre opérationnelles a long terme.

Le devoir immédiat d’agir pour un ordre juste dans la société est au contraire le propre des fideles laics.
En tant que citoyens de I'Etat, ils sont appelés a participer personnellement a la vie publique. lls ne
peuvent donc renoncer «a l'action multiforme, économique, sociale, Iégislative, administrative, culturelle,
qui a pour but de promouvoir, organiqguement et par les institutions, le bien commun»[21]. Une des
missions des fideles est donc de configurer de maniére droite la vie sociale, en en respectant la Iégitime
autonomie et en coopérant avec les autres citoyens, selon les compétences de chacun et sous leur
propre responsabilite[22]. Méme si les expressions speécifiques de la charité ecclésiale ne peuvent jamais
se confondre avec l'activité de I'Etat, il reste cependant vrai que la charité doit animer I'existence entiere
des fideles laics et donc aussi leur activité politique, vécue comme «charité sociale».[23]

Les organisations caritatives de I'Eglise constituent au contraire son opus proprium, une tache conforme
a sa nature, dans laquelle elle ne collabore pas de fagon marginale, mais ou elle agit comme sujet
directement responsable, faisant ce qui correspond a sa nature. L’Eglise ne peut jamais se dispenser de
I'exercice de la charité en tant qu’activité organisée des croyants et, d’autre part, il n’y aura jamais une
situation dans laquelle on n’aura pas besoin de la charité de chaque chrétien, car 'homme, au-dela de la
justice, a et aura toujours besoin de I'amour.

Les nombreuses structures de service caritatif dans le contexte social actuel

30. Avant de tenter une définition du profil spécifique des activités ecclésiales au service de I’homme, je
voudrais maintenant considérer la situation générale de 'engagement pour la justice et pour 'amour dans
le monde d’aujourd’hui.

a) Les moyens de communication de masse ont rendu désormais notre planéte plus petite, rapprochant
rapidement hommes et cultures profondément différents. Si ce «vivre ensemble» suscite parfois
incompréhensions et tensions, cependant, le fait d’avoir maintenant connaissance de maniére beaucoup
plus immédiate des besoins des hommes représente surtout un appel a partager leur situation et leurs
difficultés. Chaque jour, nous prenons conscience de l'importance de la souffrance dans le monde,
causée par une misére tant matérielle que spirituelle revétant de multiples formes, en dépit des grands
progreés de la science et de la technique. Notre époque demande donc une nouvelle disponibilité pour
secourir le prochain qui a besoin d’aide. Déja le Concile Vatican Il I'a souligné de maniére trés claire :
«De nos jours, [...] & cause des facilités plus grandes offertes par les moyens de communication, la
distance entre les hommes est en quelque sorte vaincue [...], I'action caritative peut et doit aujourd’hui
avoir en vue absolument tous les hommes et tous les besoins».[24]

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 15

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Par ailleurs — et c’est un aspect provocateur et en méme temps encourageant du processus de
mondialisation —, le temps présent met a notre disposition d’innombrables instruments pour apporter une
aide humanitaire a nos fréres qui sont dans le besoin, et tout spécialement les systémes modernes pour
la distribution de nourriture et de vétements, de méme que pour la proposition de logements et d’accueil.
Dépassant les confins des communautés nationales, la sollicitude pour le prochain tend ainsi a élargir
ses horizons au monde entier. Le Concile Vatican Il a noté avec justesse: «Parmi les signes de notre
temps, il convient de relever spécialement le sens croissant et inéluctable de la solidarité de tous les
peuples».[25] Les organismes de I'Etat et les associations humanitaires favorisent les initiatives en vue
d’atteindre ce but, par des subsides ou des dégrévements fiscaux pour les uns, rendant disponibles des
ressources considérables pour les autres. Ainsi la solidarité exprimée par la société civile dépasse de
maniere significative celle des individus.

b) Dans cette situation, a travers les instances étatiques et ecclésiales, sont nées et se sont développées
de nombreuses formes de collaboration, qui se sont révélées fructueuses. Les institutions ecclésiales,
grace a la transparence de leurs moyens d’action et a la fidélité a leur devoir de témoigner de I'amour,
pourront aussi animer chrétiennement les institutions civiles, favorisant une coordination réciproque, dont
ne manquera pas de bénéficier I'efficacité du service caritatif[26]. Dans ce contexte, se sont aussi
formées de multiples organisations a but caritatif ou philanthropique qui, face aux problemes sociaux et
politiques existants, s’engagent pour parvenir a des solutions satisfaisantes dans le domaine humanitaire.
Un phénoméne important de notre temps est I'apparition et I'expansion de diverses formes de bénévolat,
qui prennent en charge une multiplicité de services.[27] Je voudrais ici adresser une parole de
reconnaissance et de remerciement a tous ceux qui participent, d’'une maniére ou d’une autre, a de telles
activités. Le développement d'un pareil engagement représente pour les jeunes une école de vie qui
éduque a la solidarité, a la disponibilité, en vue de donner non pas simplement quelque chose, mais de
se donner soi-méme. A I'anti-culture de la mort, qui s’exprime par exemple dans la drogue, s’oppose ainsi
I'amour qui ne se recherche pas lui-méme, mais qui, précisément en étant disponible a «se perdre» pour
l'autre (cf. Lc 17, 33 et par.), se révele comme culture de la vie.

De méme, dans I'Eglise catholique et dans d’autres Eglises et Communautés ecclésiales ont surgi de
nouvelles formes d’activité caritative, et de plus anciennes sont réapparues avec un élan renouvelé. Ce
sont des formes dans lesquelles on arrive souvent a constituer un lien heureux entre évangélisation et
ceuvres de charité. Je désire confirmer explicitement ici ce que mon grand Prédécesseur Jean-Paul Il a
écrit dans son Encyclique Sollicitudo rei socialis[28], lorsqu’il a affirmé la disponibilité de I'Eglise
catholique a collaborer avec les Organisations caritatives de ces Eglises et Communautés, puisque nous
sommes tous animés de la méme motivation fondamentale et que nous avons devant les yeux le méme
but : un véritable humanisme, qui reconnait dans ’homme l'image de Dieu et qui veut 'aider & mener une
vie conforme a cette dignité. En vue d’'un développement harmonieux du monde, I'Encyclique Ut unum
sint a de nouveau souligné qu’il était nécessaire pour les chrétiens d’unir leur voix et leur engagement
«pour le respect des droits et des besoins de tous, spécialement des pauvres, des humiliés et de ceux
qui sont sans défense».[29] Je voudrais exprimer ici ma joie, car ce désir a trouvé dans I'ensemble du
monde un large écho a travers de nombreuses initiatives.

Le profil spécifique de I'activité caritative de I'Eglise

31. L’augmentation d’organisations diversifiées qui s’engagent en faveur de 'lhomme dans ses diverses
nécessités s’explique au fond par le fait que I'impératif de 'amour du prochain est inscrit par le Créateur
dans la nature méme de I'homme. Cependant, cette croissance est aussi un effet de la présence du
christianisme dans le monde, qui suscite constamment et rend efficace cet impératif, souvent
profondément obscurci au cours de lhistoire. La réforme du paganisme tentée par 'empereur Julien
I'Apostat n’est que I'exemple initial d’'une telle efficacité. En ce sens, la force du christianisme s’étend
bien au-dela des frontieres de la foi chrétienne. De ce fait, il est tres important que I'activité caritative de
I'Eglise maintienne toute sa splendeur et ne se dissolve pas dans une organisation commune
d’assistance, en en devenant une simple variante. Mais quels sont donc les éléments constitutifs qui
forment 'essence de la charité chrétienne et ecclésiale ?

a) Selon le modele donné par la parabole du bon Samaritain, la charité chrétienne est avant tout
simplement la réponse a ce qui, dans une situation déterminée, constitue la nécessité immédiate: les
personnes qui ont faim doivent étre rassasiées, celles qui sont sans vétements doivent étre vétues, celles
qui sont malades doivent étre soignées en vue de leur guérison, celles qui sont en prison doivent étre

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



visitées, etc. Les Organisations caritatives de I'Eglise, & commencer par les Caritas (diocésaines,
nationales, internationale), doivent faire tout leur possible pour que soient mis a disposition les moyens
nécessaires, et surtout les hommes et les femmes, pour assumer de telles taches. En ce qui concerne le
service des personnes qui souffrent, la compétence professionnelle est avant tout nécessaire : les
soignants doivent étre formés de maniére a pouvoir accomplir le geste juste au moment juste, prenant
aussi 'engagement de poursuivre les soins. La compétence professionnelle est une des premiéres
nécessités fondamentales, mais a elle seule, elle ne peut suffire. En réalité, il s’agit d’étres humains, et
les étres humains ont toujours besoin de quelque chose de plus que de soins techniqguement corrects. lls
ont besoin d’humanité. lls ont besoin de Il'attention du coeur. Les personnes qui ceuvrent dans les
Institutions caritatives de I'Eglise doivent se distinguer par le fait qu’elles ne se contentent pas d’exécuter
avec dextérité le geste qui convient sur le moment, mais qu’elles se consacrent a autrui avec des
attentions qui leur viennent du cceur, de maniére a ce qu’autrui puisse éprouver leur richesse d’humanité.
C’est pourquoi, en plus de la préparation professionnelle, il est nécessaire pour ces personnes d’avoir
aussi et surtout une «formation du cceur» : il convient de les conduire a la rencontre avec Dieu dans le
Christ, qui suscite en eux 'amour et qui ouvre leur esprit a autrui, en sorte que leur amour du prochain ne
soit plus imposé pour ainsi dire de I'extérieur, mais qu’il soit une conséquence découlant de leur foi qui
devient agissante dans I'amour (cf. Ga 5, 6).

b) L’activité caritative chrétienne doit étre indépendante de partis et d’'idéologies. Elle n’est pas un moyen
pour changer le monde de maniére idéologique et elle n'est pas au service de stratégies mondaines,
mais elle est la mise en ceuvre ici et maintenant de I'amour dont '’homme a constamment besoin.
L’époque moderne, surtout a partir du dix-neuvieme siécle, est dominée par différents courants d’une
philosophie du progrés, dont la forme la plus radicale est le marxisme. Une partie de la stratégie marxiste
est la théorie de I'appauvrissement : celui qui, dans une situation de pouvoir injuste — soutient-elle —, aide
’homme par des initiatives de charité, se met de fait au service de ce systeme d’injustice, le faisant
apparaitre supportable, au moins jusqu’a un certain point. Le potentiel révolutionnaire est ainsi freiné et
donc le retour vers un monde meilleur est bloqué. Par conséquent, la charité est contestée et attaquée
comme systéme de conservation du statu quo. En réalité, c’est l1a une philosophie inhumaine. L’homme
qui vit dans le présent est sacrifié au Moloch de I'avenir — un avenir dont la réalisation effective reste pour
le moins douteuse. En vérité, 'humanisation du monde ne peut étre promue en renongant, pour le
moment, & se comporter de maniére humaine. Nous ne contribuons a un monde meilleur qu’en faisant le
bien, maintenant et personnellement, passionnément, partout ou cela est possible, indépendamment de
stratégies et de programmes de partis. Le programme du chrétien — le programme du bon Samaritain, le
programme de Jésus — est «un coeur qui voit». Ce coeur voit ou I'amour est nécessaire et il agit en
conséquence. Naturellement, a la spontanéité de l'individu, lorsque I'activité caritative est assumée par
I'Eglise comme initiative communautaire, doivent également s'adjoindre des programmes, des prévisions,
des collaborations avec d’autres institutions similaires.

c) De plus, la charité ne doit pas étre un moyen au service de ce qu’on appelle aujourd’hui le
prosélytisme. L’amour est gratuit. Il n’est pas utilisé pour parvenir a d’autres fins[30]. Cela ne signifie pas
toutefois que I'action caritative doive laisser de c6té, pour ainsi dire, Dieu et le Christ. C’est toujours
'homme tout entier qui est en jeu. Souvent, c’est précisément I'absence de Dieu qui est la racine la plus
profonde de la souffrance. Celui qui pratique la charité au nom de I'Eglise ne cherchera jamais a imposer
aux autres la foi de I'Eglise. Il sait que I'amour, dans sa pureté et dans sa gratuité, est le meilleur
témoignage du Dieu auquel nous croyons et qui nous pousse a aimer. Le chrétien sait quand le temps
est venu de parler de Dieu et quand il est juste de Le taire et de ne laisser parler que I'amour. Il sait que
Dieu est amour (cf. 7 Jn 4,8) et qu’il se rend présent précisement dans les moments ou rien d’autre n’est
fait sinon qu’aimer. Il sait — pour en revenir a la question précédente — que le mépris de 'amour est
meépris de Dieu et de 'homme, et qu'il est la tentative de se passer de Dieu. Par conséquent, la meilleure
defense de Dieu et de 'hnomme consiste justement dans I'amour. La tache des Organisations caritatives
de I'Eglise est de renforcer une telle conscience chez leurs membres, de sorte que, par leurs actions —
comme par leurs paroles, leurs silences, leurs exemples —, ils deviennent des témoins crédibles du
Christ.

Les responsables de I’action caritative de I’Eglise

32. Enfin, nous devons encore porter notre attention vers les responsables de I'action caritative de
I'Eglise, déja cités. Dans les reflexions précédentes, il est désormais apparu clairement que le vrai sujet
des différentes Organisations catholiques qui accomplissent un service de charité est I'Eglise elle-méme
— et ce, a tous les niveaux, en commencant par les paroisses, en passant par les Eglises particuliéres,

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



jusqu’a I'Eglise universelle. C’est pourquoi il a été plus que jamais opportun que mon vénéré
Prédécesseur Paul VI ait institué le Conseil pontifical Cor unum comme instance du Saint-Siege
responsable de l'orientation et de la coordination entre les organisations et les activités caritatives
promues par IEglise universelle. Il découle donc de la structure épiscopale de I'Eglise que, dans les
Eglises particuliéres, les Evéques, en qualité de successeurs des Apdtres, portent la responsabilité
premiére de la mise en ceuvre, aujourd’hui encore, du programme indiqué dans les Actes des Apdtres (cf.
2, 42-44): IEgIlse en tant que famille de Dieu, doit étre aujourd’hui comme hier, un lieu d’entraide
mutuelle et, en méme temps, un lieu de disponibilité pour servir aussi les personnes qui, hors d’elle, ont
besoin d’aide. Au cours du rite de I'Ordination épiscopale, le moment précis de la consécration est
précédé de quelques questions posées au candidat, ou sont exprimés les éléments essentiels de sa
charge et ou lui sont rappelés les devoirs de son futur ministére. Dans ce contexte, I'ordinand promet
expressément d’étre, au nom du Seigneur, accueillant et miséricordieux envers les pauvres et envers
tous ceux qui ont besoin de réconfort et d’aide.[31] Le Code de Droit canonique, dans les canons
concernant le ministere épiscopal, ne traite pas expressément de la charit¢ comme d'un domaine
spécifique de I'activité épiscopale, mais il expose seulement de facon générale la tache de 'Evéque, qui
est de coordonner les différentes ceuvres d'apostolat dans le respect de leur caractere propre.[32]
Récemment cependant, le Directoire pour le ministére pastoral des Evéques a approfondi de maniére
plus concréte le devoir de la charité comme tache intrinseque de I’ Egllse entiére et de 'Evéque dans son
dioceése,[33] et il a souligné que I'exercice de la charité est un acte de I'Eglise en tant que telle et que, au
méme titre que le service de la Parole et des Sacrements, elle fait partie, elle aussi, de I'essence de sa
mission originaire.[34]

33. En ce qui concerne les collaborateurs qui accomphssent concretement le travail de la charité dans
I'Eglise, 'essentiel a déja été dit : ils ne doivent pas s’inspirer des idéologies de 'amélioration du monde,
mais se laisser guider par la foi qui, dans 'amour, devient agissante (cf. Ga 5,6). lls doivent donc étre des
personnes touchées avant tout par I'amour du Christ, des personnes dont le Christ a conquis le cceur par
son amour, en y réveillant 'amour pour le prochain. Le critere qui inspire leur action devrait étre
I'affirmation présente dans la Deuxieme Lettre aux Corinthiens: «L’amour du Christ nous pousse» (5, 14).
La conscience qu’en Lui Dieu lui-méme s’est donné pour nous jusqu’a la mort doit nous amener a ne plus
vivre pour nous-mémes, mais pour Lui et avec Lui pour les autres. Celui qui aime le Christ aime I'Eglise,
et il veut qu'elle soit toujours plus expression et instrument de I'amour qui émane de Lui. Le collaborateur
de toute Organisation caritative catholique veut travailler avec I'Eglise et donc avec 'Evéque, afin que
I'amour de Dieu se répande dans le monde. En participant a la mise en ceuvre de I'amour de la part de
IEglise, il veut étre témoin de Dieu et du Christ et, précisément, pour cela il veut faire gratuitement du
bien aux hommes.

34. L'ouverture intérieure a la dimension catholique de I'Eglise ne pourra pas ne pas disposer le
collaborateur a vivre en harmonie avec les autres Organisations pour répondre aux différentes formes de
besoin; cela devra cependant se réaliser dans le respect du profil spécifique du service demandé par le
Christ a ses disciples. Dans son hymne a la charité (cf. 7 Co 13), saint Paul nous enseigne que la charité
est toujours plus qu’une simple activité : «J’aurai beau distribuer toute ma fortune aux affamés, j'aurai
beau me faire brdler vif, s’il me manque I'amour, cela ne sert a rien» (v. 3). Cette hymne doit étre la
Magna Charta de 'ensemble du service ecclésial. En elle sont résumées toutes les réflexions qu’au long
de cette Encyclique jai développées sur 'amour. L’'action concréte demeure insuffisante si, en elle,
I'amour pour 'lhomme n’est pas perceptible, un amour qui se nourrit de la rencontre avec le Christ. La
participation profonde et personnelle aux besoins et aux souffrances d’autrui devient ainsi une fagon de
m’associer a lui : pour que le don n’humilie pas l'autre, je dois lui donner non seulement quelque chose
de moi, mais moi-méme, je dois étre présent dans le don en tant que personne.

35. Cette juste maniére de servir rend humble celui qui agit. Il n'assume pas une position de supériorité
face a l'autre, méme si la situation de ce dernier peut a ce moment-la étre misérable. Le Christ a pris la
derniére place dans le monde — la croix — et, précisément par cette humilité radicale, il nous a rachetés et
il nous aide constamment. Celui qui peut aider, reconnait que c’est justement de cette maniere qu’il est
aidé lui-aussi. Le fait de pouvoir aider n’est ni son mérite ni un titre d’orgueil. Cette tache est une grace.
Plus une personne ceuvre pour les autres, plus elle comprendra et fera sienne la Parole du Christ :
«Nous sommes des serviteurs quelconques» (Lc 17, 10). En effet, elle reconnait qu’elle agit non pas en
fonction d’'une supériorité ou d’une plus grande efficacité personnelle, mais parce que le Seigneur lui en
fait don. Parfois, le surcroit des besoins et les limites de sa propre action pourront 'exposer a la tentation
du découragement. Mais c’est alors justement que l'aidera le fait de savoir quelle n’est, en définitive,
qu’un instrument entre les mains du Seigneur ; elle se libérera ainsi de la prétention de devoir réaliser,

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



personnellement et seule, 'amélioration nécessaire du monde. Humblement, elle fera ce qu'il lui est
possible de faire et, humblement, elle confiera le reste au Seigneur. C’est Dieu qui gouverne le monde et
non pas nous. Nous, nous lui offrons uniquement nos services, pour autant que nous le pouvons, et tant
qu’il nous en donne la force. Faire cependant ce qui nous est possible, avec la force dont nous
disposons, telle est la tdche qui maintient le bon serviteur de Jésus-Christ toujours en mouvement:
«L’amour du Christ nous pousse» (2 Co 5,14).

36. L’expérience de I'immensité des besoins peut, d’'un cbété, nous pousser vers l'idéologie qui prétend
faire maintenant ce que Dieu, en gouvernant le monde, n'obtient pas, a ce qu’il semble: la solution
universelle de tous les problémes. D’un autre cété, elle peut devenir une tentation de rester dans l'inertie,
s’appuyant sur 'impression que, quoi qu’il en soit, rien ne peut étre fait. Dans cette situation, le contact
vivant avec le Christ est le soutien déterminant pour rester sur la voie droite : ni tomber dans un orgueil
qui méprise 'homme, qui en réalité n'est pas constructif mais plutét détruit, ni s’abandonner a la
résignation, qui empécherait de se laisser guider par 'amour et, ainsi, de servir 'lhomme. La priere
comme moyen pour puiser toujours a nouveau la force du Christ devient ici une urgence tout a fait
concréete. Celui qui prie ne perd pas son temps, méme si la situation apparait réellement urgente et
semble pousser uniquement a l'action. La piété n’affaiblit pas la lutte contre la pauvreté ou méme contre
la misére du prochain. La bienheureuse Teresa de Calcutta est un exemple particulierement manifeste
que le temps consacré a Dieu dans la priere non seulement ne nuit pas a I'efficacité ni a l'activité de
I'amour envers le prochain, mais en est en réalité la source inépuisable. Dans sa lettre pour le Caréme
1996, la bienheureuse écrivait a ses collaborateurs laics: «Nous avons besoin de ce lien intime avec Dieu
dans notre vie quotidienne. Et comment pouvons-nous I'obtenir ? A travers la priere».

37. Le moment est venu de réaffirmer I'importance de la priere face a l'activisme et au sécularisme
dominant de nombreux chrétiens engagés dans le travail caritatif. Bien s(r, le chrétien qui prie ne prétend
pas changer les plans de Dieu ni corriger ce que Dieu a prévu. Il cherche plutét a rencontrer le Pére de
Jésus Christ, lui demandant d’étre présent en lui et dans son action par le secours de son Esprit. La
familiarité avec le Dieu personnel et 'abandon a sa volonté empéchent la dégradation de 'homme,
'empéchent d'étre prisonnier de doctrines fanatiques et terroristes. Une attitude authentiquement
religieuse évite que 'homme s’érige en juge de Dieu, 'accusant de permettre la misére sans éprouver de
la compassion pour ses créatures. Mais celui qui prétend lutter contre Dieu en s’appuyant sur l'intérét de
I’'homme, sur qui pourra-t-il compter quand I'action humaine se montrera impuissante ?

38. Job peut certainement se lamenter devant Dieu pour la souffrance incompréhensible et apparemment
injustifiable qui est présente dans le monde. Il parle ainsi de sa souffrance : «Oh ! si je savais comment
I'atteindre, parvenir a sa demeure .... Je connaitrais les termes mémes de sa défense, attentif a ce qu'il
me dirait. Jetterait-il toute sa force dans ce débat avec moi ? ... C’est pourquoi, devant lui, je suis terrifié ;
plus j’y songe, plus il me fait peur. Dieu a brisé mon courage, le Tout-Puissant me remplit d’effroi» (23, 3.
5-6. 15-16). Souvent, il ne nous est pas donné de connaitre la raison pour laquelle Dieu retient son bras
au lieu d’intervenir. Du reste, il ne nous empéche pas non plus de crier, comme Jésus en croix: «Mon
Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ?» (Mt 27,46). Dans un dialogue priant, nous devrions
rester devant sa face avec cette question: «Jusques a quand, Maitre saint et véritable, tarderas-tu ?» (Ap
6, 10). C’est saint Augustin qui donne a notre souffrance la réponse de la foi: «Si comprehendis, non est
Deus — Si tu le comprends, alors il n’est pas Dieu»[35]. Notre protestation ne veut pas défier Dieu, ni
insinuer qu’en Lui il y a erreur, faiblesse ou indifférence. Pour le croyant, il est impossible de penser qu'il
est impuissant ou bien qu’ «il dort» (7 R 18, 27). Ou plut6t, il est vrai que méme notre cri, comme sur les
levres de Jésus en croix, est la maniére extréme et la plus profonde d’affirmer notre foi en sa puissance
souveraine. En effet, les chrétiens continuent de croire, malgré toutes les incompréhensions et toutes les
confusions du monde qui les entoure, en la «bonté de Dieu et en sa tendresse pour les hommes» (Tt
3,4). Bien que plongés comme tous les autres hommes dans la complexité dramatique des événements
de rlhistoire, ils restent fermes dans la certitude que Dieu est Pére et qu’il nous aime, méme si son
silence nous demeure incompréhensible.

39. Foi, espérance et charité vont de pair. L’'espérance s’enracine en pratique dans la vertu de patience,
qui ne fait pas défaut dans le bien, pas méme face a I'échec apparent, et dans celle d’humilité, qui
accepte le mystére de Dieu et qui Lui fait confiance méme dans I'obscurité. La foi nous montre le Dieu qui
a donné son Fils pour nous et suscite ainsi en nous la certitude victorieuse qu’est bien vraie I'affirmation:
Dieu est Amour. De cette facon, elle transforme notre impatience et nos doutes en une espérance
assurée que Dieu tient le monde entre ses mains et que malgré toutes les obscurités il tiomphe, comme
I'Apocalypse le révéle a la fin, de fagon lumineuse, a travers ses images bouleversantes. La foi, qui prend

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



conscience de 'amour de Dieu qui s’est révélé dans le cceur transpercé de Jésus sur la croix, suscite a
son tour 'amour. Il est la lumiére — en réalité I'unique — qui illumine sans cesse a nouveau un monde
dans 'obscurité et qui nous donne le courage de vivre et d’agir. L’amour est possible, et nous sommes en
mesure de le mettre en pratique parce que nous sommes créés a l'image de Dieu. Par la présente
Encyclique, voici a quoi je voudrais vous inviter: vivre 'amour et de cette maniére faire entrer la lumiére
de Dieu dans le monde.

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 20

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



CONCLUSION

40. Considérons enfin les Saints, ceux qui ont exercé de maniére exemplaire la charité. La pensée se
tourne en particulier vers Martin de Tours (T 397), d’abord soldat, puis moine et évéque: presque comme
une icone, il montre la valeur irremplacable du témoignage individuel de la charité. Aux portes d’Amiens,
Martin partage en deux son manteau avec un pauvre: Jésus lui-méme, dans la nuit, lui apparait en songe
revétu de ce manteau, pour confirmer la valeur permanente de la parole évangélique: «J’étais nu, et vous
m’avez habille.... Chaque fois que vous I'avez fait a I'un de ces petits qui sont mes freres, c’est a moi que
vous l'avez fait» (Mt 25, 36. 40).[36] Dans I'histoire de I'Eglise, combien d’autres témoignages de charité
peuvent étre cités | En particulier, tout le mouvement monastique, depuis ses origines avec saint Antoine,
Abbé (t 356), fait apparaitre un service de charité considérable envers le prochain. Dans le «face a face»
avec le Dieu qui est Amour, le moine percoit I'exigence impérieuse de transformer en service du
prochain, en plus du service de Dieu, toute sa vie. On peut expliquer ainsi les grandes structures
d’accueil, d’assistance et de soins nées a c6té des monasteres. Cela explique aussi les initiatives de
promotion humaine et de formation chrétienne considérables, destinées avant tout aux plus pauvres, tout
d'abord pris en charge par les Ordres monastiques et mendiants, puis par les différents Instituts religieux
masculins et féminins, tout au long de l'histoire de I'Eglise. Des figures de saints comme Frangois
d’'Assise, Ignace de Loyola, Jean de Dieu, Camille de Lellis, Vincent de Paul, Louise de Marillac, Joseph
B. Cottolengo, Jean Bosco, Louis Orione, Teresa de Calcutta — pour ne prendre que quelques noms —,
demeurent des modeéles insignes de charité sociale pour tous les hommes de bonne volonté. Les saints
sont les vrais porteurs de lumiére dans I'histoire, parce qu’ils sont des hommes et des femmes de foi,
d’espérance et d’amour.

41. Parmi les saints, il y a par excellence Marie, Mere du Seigneur et miroir de toute sainteté. Dans
I'Evangile de Luc, nous la trouvons engagée dans un service de charité envers sa cousine Elisabeth,
aupres de laquelle elle demeure «environ trois mois» (1, 56), pour I'assister dans la phase finale de sa
grossesse. «Magnificat anima mea Dominum>», dit-elle & I'occasion de cette visite — «Mon &me exalte le
Seigneur» — (Lc 1, 46). Elle exprime ainsi tout le programme de sa vie: ne pas se mettre elle-méme au
centre, mais faire place a Dieu, rencontré tant dans la priere que dans le service du prochain — alors
seulement le monde devient bon. Marie est grande précisément parce qu’elle ne veut pas se rendre elle-
méme grande, mais elle veut rendre Dieu grand. Elle est humble: elle ne veut étre rien d’autre que la
servante du Seigneur (cf. Lc 1, 38. 48). Elle sait qu’elle contribue au salut du monde, non pas en
accomplissant son ceuvre, mais seulement en se mettant pleinement a la disposition des initiatives de
Dieu. Elle est une femme d’espérance: uniquement parce qu’elle croit aux promesses de Dieu et qu’elle
attend le salut d’Israél; I'ange peut venir chez elle et I'appeler au service décisif de ces promesses. C'est
une femme de foi: «Heureuse celle qui a cru», lui dit Elisabeth (Lc 1, 45). Le Magnificat — portrait, pour
ainsi dire, de son ame — est entiérement brodé de fils de I'Ecriture Samte de fils tirés de la Parole de
Dieu. On voit ainsi apparaitre que, dans la Parole de Dieu, Marie est vraiment chez elle, elle en sort et
elle y rentre avec un grand naturel. Elle parle et pense au moyen de la Parole de Dieu; la Parole de Dieu
devient sa parole, et sa parole nait de la Parole de Dieu. De plus, se manifeste ainsi que ses pensees
sont au diapason des pensées de Dieu, que sa volonté consiste a vouloir avec Dieu. Etant profondément
pénétrée par la Parole de Dieu, elle peut devenir la mere de la Parole incarnée. Enfin, Marie est une
femme qui aime. Comment pourrait-il en étre autrement ? Comme croyante qui, dans la foi, pense avec
les pensées de Dieu et veut avec la volonté de Dieu, elle ne peut qu'étre une femme qui aime. Nous le
percevons a travers ses gestes silencieux, auxquels se réferent les récits des Evangiles de I'enfance.
Nous le voyons a travers la délicatesse avec laquelle, a Cana, elle percoit les besoins dans lesquels sont
pris les époux et elle les présente a Jésus. Nous le voyons dans I'humilité avec laquelle elle accepte
d’étre délaissée durant la période de la vie publique de Jésus, sachant que son Fils doit fonder une
nouvelle famille et que I'heure de sa Mére arrivera seulement au moment de la croix, qui sera I'heure
véritable de Jésus (cf. Jn 2, 4; 13, 1). Alors, quand les disciples auront fui, elle demeurera sous la croix
(cf. Jn 19, 25-27); plus tard, a I'heure de la Pentecbte, ce seront les disciples qui se rassembleront autour
d’elle dans I'attente de I'Esprit Saint (cf. Ac 1, 14).

42. La vie des Saints ne comporte pas seulement leur biographie terrestre, mais aussi leur vie et leur agir
en Dieu aprés leur mort. Chez les Saints, il devient évident que celui qui va vers Dieu ne s’éloigne pas
des hommes, mais qu’il se rend au contraire vraiment proche d’eux. Nous ne le voyons mieux en
personne d’autre qu’en Marie. La parole du Crucifié au disciple — a Jean, et a travers lui, a tous les
disciples de Jésus: «Voici ta mere» (Jn 19, 27) — devient, au fil des générations, toujours nouvellement
vraie. De fait, Marie est devenue Mére de tous les croyants. C’est vers sa bonté maternelle comme vers
sa pureté et sa beauté virginales que se tournent les hommes de tous les temps et de tous les coins du

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 21

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



monde, dans leurs besoins et leurs espérances, dans leurs joies et leurs souffrances, dans leurs
solitudes comme aussi dans le partage communautaire. Et ils font sans cesse I'expérience du don de sa
bonté, I'expérience de I'amour inépuisable qu’elle déverse du plus profond de son cceur. Les
témoignages de gratitude qui lui sont attribués dans tous les continents et dans toutes les cultures
expriment la reconnaissance de cet amour pur qui ne se cherche pas lui-méme, mais qui veut
simplement le bien. De méme, la dévotion des fidéles manifeste I'intuition infaillible de la maniere dont un
tel amour devient possible: il le devient grace a la plus intime union avec Dieu, en vertu de laquelle elle
s’est totalement laissé envahir par Lui — condition qui permet a celui qui a bu a la source de 'amour de
Dieu de devenir lui-méme une source d’ou «jailliront des fleuves d’eau vive» (Jn 7, 38). Marie, la Vierge,
la Mére, nous montre ce qu’est 'amour et d'ou il tire son origine, sa force toujours renouvelée. C'est a
elle que nous confions I'Eglise, sa mission au service de I’Amour:

Sainte Marie, Mére de Dieu,

tu as donné au monde la vraie lumiére,
Jésus, ton fils — Fils de Dieu.

Tu t'es abandonnée completement

a I'appel de Dieu

et tu es devenue ainsi la source

de la bonté qui jaillit de Lui.

Montre-nous Jésus. Guide-nous vers Lui.
Enseigne-nous a Le connaitre et a L'aimer,
afin que nous puissions, nous aussi,
devenir capables d’'un amour vrai

et étre sources d’eau vive

au milieu d’'un monde assoiffé.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 25 décembre 2005, solennité de la Nativité du Seigneur, en la
premiére année de mon Pontificat.

BENEDICTUS PP. XVI

[1] Cf. Jenseits von Gut und Bése, IV, 168 (Par dela le bien et le mal).

[2] X, 69: Les Belles Lettres, Paris (1942), p. 71.

[3] Cf. René Descartes, (Euvres XlI: V. Cousin éd., Paris (1824), pp. 95 ss.
[4]1 11, 5: SCh 381, p. 196.

[5] Ibid., p. 198.

[6] Cf. Métaphysique, XII, 7.

[7] Cf. Pseudo-Denys I'Aréopagite qui, dans Sur les noms divins IV, 12-14: PG 3, 709-713:CEuvres
compleétes, Paris (1943), pp. 106-109, appelle Dieu en méme temps eros et agape.

[8] Cf. Le Banquet, XIV-XV, 189c¢c-192d: Les Belles Lettres, Paris (1984), pp. 29-36.
[9] Salluste, Conjuration de Catilina, XX, 4.

[10] Cf. Saint Augustin, Confessions, lll, 6, 11: CCL, 27, 32: Bibliotheque augustinienne 13, Paris (1962),
p. 383.

[11] De Trinitate, VIll, 8, 12: CCL 50, 287: Bibliotheque augustinienne 16, Paris (1955), p. 65.

Deus Caritas Est — Benoit XVI - 2005 22

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



[12] Cf. Apologie |, 67: PG 6, 429: Les Peéres dans la foi, Paris (1982), pp. 91-92.
[13] Cf. Apologeticum 39,7: PL 1, 468: Les Belles Lettres, Paris (1929), p. 83.
[14] Epitre aux Romains, titre: PG, 5, 801: SCh 10, p. 108.

[15] Cf. Saint Ambroise, De officiis ministrorum, Il, 28, 140: PL 16, 141.

[16] Cf. Ep. 83: L'empereur Julien, CEuvres compleétes, J. Bidez éd., Les Belles Lettres, Paris (1960), vol |,
2a,p. 145.

[17] Cf. Congrégation pour les Evéques, Directoire pour le ministére pastoral des Evéques Apostolorum
Successores (22 février 2004), n. 194: Cité du Vatican (2004), pp. 215-216.

[18] La Cité de Dieu, IV, 4: CCL 47, 102: La Pléiade, Paris (2000), p. 138.
[19] Cf. Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 36.

[20] Cf. Congrégation pour les Evéques, Directoire pour le ministére pastoral des Evéques Apostolorum
Successores (22 février 2004), n. 197: Cité du Vatican (2004), p. 219.

[21] Jean-Paul Il, Exhort. apost. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 42: AAS 81
(1989), p. 472: La Documentation catholique 86 (1989), p. 177.

[22] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Note doctrinale sur certaines questions sur 'engagement
des chrétiens dans la vie politique (24 novembre 2002), n. 1: La Documentation catholique 100 (2003),
pp. 130-131.

[23] Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 1939.
[24] Décret sur I'apostolat des laics Apostolicam actuositatem, n. 8.
[25] Ibid., n. 14.

[26] Cf. Congrégation pour les Evéques, Directoire pour le ministére pastoral des Evéques Apostolorum
Successores (22 février 2004), n. 195: Cité du Vatican (2004), pp. 217-218.

[27] Cf. Jean-Paul ll, Exhor. apost. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 41: AAS 81
(1989), pp. 470-472: La Documentation catholique 86 (1989), p. 177.

[28] Cf. n. 32; AAS 80 (1988), p. 556; La Documentation catholique 85 (1988), pp. 246-247.
[29] N. 43; AAS 87 (1995), p. 946: La Documentation catholique 92 (1995), p. 579.

[30] Cf. Congrégation pour les Evéques, Directoire pour le ministére pastoral des Evéques Apostolorum
Successores (22 février 2004), n. 196: Cité du Vatican (2004), pp. 218-219.

[31] Cf. Pontificale Romanum, De ordinatione episcopi, n. 43: Paris (1996), n. 40, p. 34.
[32] Cf. can. 394: Code des Canons des Eglises orientales, can. 203.
[33] Cf. nn. 193-198: I.c., pp. 214-221.

[34] Cf. ibid., n. 194: I.c., pp. 215-216.

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005 23

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



[35] Sermon 52, 16: PL 38, 360.

[36] Cf. Sulpice Sévere, Vie de saint Martin, 3, 1-3: SCh 133, 256-258.

Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

24



Deus Caritas Est — Benoit XVI — 2005

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

25



