
EXHORTATION APOSTOLIQUE
POST-SYNODALE

VERBUM DOMINI
DU PAPE
BENOÎT XVI
AUX ÉVÊQUES, AU CLERGÉ,
AUX PERSONNES CONSACRÉES
ET AUX FIDÈLES LAÏCS
SUR LA PAROLE DE DIEU
DANS LA VIE ET DANS LA MISSION
DE L'EGLISE

 

TABLE

Introduction

Pour que notre joie soit parfaite [2]
De Dei Verbum au Synode sur la Parole de Dieu [3]
Le Synode des Évêques sur la Parole de Dieu [4]
Le Prologue de l’Évangile de Jean comme guide [5]

PREMIERE PARTIE
VERBUM DEI

Le Dieu qui parle

Dieu en dialogue [6]
Analogie de la Parole de Dieu [7]
Dimension cosmique de la Parole [8]
La création de l’homme [9]
Le réalisme de la Parole [10]
Christologie de la Parole [11-13]
Dimension eschatologique de la Parole de Dieu [14]
La Parole de Dieu et l’Esprit Saint [15-16]
Tradition et Écriture [17-18]
Écriture Sainte, inspiration et vérité [19]
Dieu Père, source et origine de la Parole [20]

La réponse de l'homme à Dieu qui parle

Appelés à entre dans l’Alliance avec Dieu [22]
Dieu écoute l’homme et répond à ses demandes [23]
Dialoguer avec Dieu à travers ses paroles [24]
La Parole de Dieu et la foi [25]
Le péché comme non-écoute de la Parole de Dieu [26]
Marie, « Mère du Verbe de Dieu » et « Mère de la foi » [27-28]

L’herméneutique de l’Écriture sainte dans l’Église



L’Église, lieu originaire de l’herméneutique de la Bible [29-30]
« L’âme de la théologie sacrée » [31]
Développement de la recherche biblique et Magistère ecclésial [32-33]
L’herméneutique biblique conciliaire : une indication à recevoir [34]
Le péril du dualisme et l’herméneutique sécularisée [35]
Foi et raison dans l’approche de l’Écriture [36]
Sens littéral et sens spirituel [37]
Le nécessaire dépassement de la lettre [38]
L’unité intrinsèque de la Bible [39]
Le rapport entre l’Ancien et le Nouveau Testament [40-41]
Les pages « obscures » de la Bible [42]
Chrétiens et Juifs face aux Écritures [43]
L’interprétation fondamentaliste de la Sainte Écriture [44]
Le dialogue entre Pasteurs, théologiens et exégètes [45]
Bible et œcuménisme [46]
Conséquences sur l’organisation des études théologiques [47]
Les saints et l’interprétation de l’Écriture [48-49]

DEUXIEME PARTIE
VERBUM IN ECCLESIA

La Parole de Dieu et l’Église

L’Église accueille la Parole [50]
La présence actuelle du Christ dans la vie de l’Église [51]

La liturgie, lieu privilégié de la Parole de Dieu

La Parole de Dieu dans la sainte liturgie [52]
La Sainte Écriture et les Sacrements [53]
La Parole de Dieu et l’Eucharistie [54]
La sacramentalité de la Parole [56]
La Sainte Écriture et le Lectionnaire [57]
Proclamation de la Parole et ministère du lectorat [58]
L’importance de l’homélie [59]
L’opportunité d’un Directoire homilétique [60]
Parole de Dieu, Réconciliation et Onction des malades [61]
Parole de Dieu et Liturgie des Heures [62]
La Parole de Dieu et le Livre des Bénédictions [63]
Suggestions et propositions concrètes pour l’animation liturgique [64]
a) Célébrations de la Parole de Dieu [65]
b) La Parole et le silence [66]
c) Proclamation solennelle de la Parole de Dieu [67]
d) La Parole de Dieu dans l’église [68]
e) Exclusivité des textes bibliques dans la liturgie [69]
f) Chant liturgique bibliquement inspiré [70]
g) Attention particulière aux aveugles et aux sourds [71]

La Parole de Dieu dans la vie ecclésiale

Rencontrer la Parole de Dieu dans la Sainte Écriture [72]
L’animation biblique de la pastorale [73]



Dimension biblique de la catéchèse [74]
Formation biblique des chrétiens [75]
La Sainte Écriture dans les grands rassemblements ecclésiaux [76]
Parole de Dieu et vocations [77]
a) Parole de Dieu et ministres ordonnés [78-81]
b) La Parole de Dieu et les candidats à l’Ordination [82]
c) Parole de Dieu et Vie consacrée [83]
d) La Parole de Dieu et les fidèles laïcs [84]
e) La Parole de Dieu, le mariage et la famille [85]
La lecture orante de la Sainte Écriture et la Lectio divina [86-87]
La Parole de Dieu et la prière mariale [88]
La Parole de Dieu et la Terre Sainte [89]

TROISIEME PARTIE
VERBUM MUNDO

La mission de l’Église : annoncer la Parole de Dieu

La Parole du Père et vers le Père [90]
Annoncer au monde le Logos de l’espérance [91]
De la Parole de Dieu vient la mission de l’Église [92]
La Parole et le Règne de Dieu [93]
Tous les baptisés responsables de l’annonce [94]
La nécessité de la missio ad gentes [95]
Annonce et nouvelle Évangélisation [96]
Parole de Dieu et témoignage chrétien [97]

Parole de Dieu et engagement dans le monde

Servir Jésus dans « ces petits qui sont ses frères » (cf. Mt 25,40) [99]
La Parole de Dieu et l’engagement dans la société en faveur de la justice [100]
L’annonce de la Parole de Dieu, la réconciliation et la paix entre les peuples [102]
La Parole de Dieu et la charité agissante [103]
L’annonce de la Parole de Dieu et les jeunes [104]
L’annonce de la Parole de Dieu et les migrants [105]
L’annonce de la Parole de Dieu et les personnes qui souffrent [106]
L’annonce de la Parole de Dieu et les pauvres [107]
La Parole de Dieu et la sauvegarde de la création [108]

La Parole de Dieu et la culture

La valeur de la culture pour la vie de l’homme [109]
La Bible, un grand trésor pour les cultures [110]
La connaissance de la Bible dans les écoles et les universités [111]
La Sainte Écriture à travers les différentes expressions artistiques [112]
La Parole de Dieu et les moyens de communication sociale [113]
La Bible et l’inculturation [114]
Les traductions et la diffusion de la Bible [115]
La Parole de Dieu dépasse les limites des cultures [116]

La Parole de Dieu et le dialogue interreligieux



La valeur du dialogue interreligieux [117]
Le dialogue entre Chrétiens et Musulmans [118]
Le dialogue avec les autres religions [119]
Le dialogue et la liberté religieuse [120]

CONCLUSION

La Parole définitive de Dieu [121]
La nouvelle Évangélisation et la nouvelle écoute [122]
La Parole et la joie [123]
« Mater Verbi et Mater laetitiae » [124]

INTRODUCTION

1. « LA PAROLE DU SEIGNEUR demeure pour toujours. Or cette parole, c’est l’Évangile qui 
vous a été annoncé » (1 P 1, 25 ; cf. Is 40, 8). Avec cette expression de la Première Lettre de saint 
Pierre, qui reprend les paroles du prophète Isaïe, nous sommes placés face au mystère de Dieu qui 
se communique lui-même par le don de sa Parole. Cette Parole, qui demeure pour toujours, est 
entrée dans le temps. Dieu a prononcé sa Parole éternelle de façon humaine ; son Verbe « s’est fait 
chair » (Jn 1, 14). C’est cela la bonne nouvelle. C’est l’annonce qui traverse les siècles, pour arriver 
jusqu’à nous aujourd’hui. La XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques, célébrée 
au Vatican du 5 au 26 octobre 2008, a eu pour thème La Parole de Dieu dans la vie et dans la 
mission de l’Église. Ce fut une profonde expérience de rencontre avec le Christ, Verbe du Père, qui 
est présent là où deux ou trois sont réunis en son nom (cf. Mt 18, 20). Par cette Exhortation 
apostolique post-synodale, j’accueille volontiers la demande des Pères de faire connaître au Peuple 
de Dieu tout entier la richesse ressortie des assises vaticanes et les indications exprimées dans le 
travail commun[1]. Dans cette perspective, j’entends reprendre tout ce qui a été élaboré par le 
Synode, tenant compte des documents présentés : les Lineamenta, l’Instrumentum laboris, les 
Relations ante et post disceptationem et le texte des interventions, lues en séance et in scriptis, les 
comptes rendus des groupes de travail et de leurs échanges, le Message de conclusion adressé au 
Peuple de Dieu et surtout certaines propositions spécifiques (Propositiones) que les Pères ont 
retenues comme étant d’un intérêt particulier. De cette façon, je désire indiquer quelques lignes 
fondamentales pour une redécouverte dans la vie de l’Église, source de renouvellement constant, 
souhaitant en même temps qu’elle devienne toujours plus le cœur de toute activité ecclésiale.

Pour que notre joie soit parfaite

2. Je voudrais avant tout faire mémoire de la beauté attrayante de la rencontre renouvelée avec le 
Seigneur Jésus expérimentée au cours de l’Assemblée synodale. Pour cela, faisant écho à la voix 
des Pères, je m’adresse à tous les fidèles avec les paroles de saint Jean dans sa première lettre : « 
Nous vous annonçons cette vie éternelle qui était auprès du Père et qui s’est manifestée à nous. Ce 
que nous avons contemplé, ce que nous avons entendu, nous vous l’annonçons à vous aussi, pour 
que, vous aussi, vous soyez en communion avec nous. Et nous, nous sommes en communion avec le
Père et avec son Fils, Jésus Christ » (1 Jn 1, 2-3). L’Apôtre utilise les verbes entendre, voir, toucher 
et contempler (cf. 1 Jn 1, 1) le Verbe de Vie, puisque la Vie elle-même s’est manifestée dans le 
Christ. Et nous, appelés à la communion avec Dieu et entre nous, nous devons être des messagers de
ce don. Dans cette perspective kérygmatique, l’Assemblée synodale a été pour l’Église et pour le 
monde un témoignage de la beauté de la rencontre avec la Parole de Dieu dans la communion 
ecclésiale. Par conséquent, j’exhorte tous les fidèles à redécouvrir l’expérience de la rencontre 
personnelle et communautaire avec le Christ, Verbe de Vie qui s’est rendu visible, et à s’en faire les 
messagers pour que le don de la vie divine, la communion, s’étende toujours davantage dans le 



monde entier. En effet, participer à la vie de Dieu, Trinité d’Amour, est plénitude de joie (cf. 1 Jn 1, 
4). Et c’est un don et une tâche incontournable de l’Église de communiquer la joie qui vient de la 
rencontre avec la Personne du Christ, Parole de Dieu présente au milieu de nous. Dans un monde 
qui souvent ressent Dieu comme superflu ou étranger, nous confessons comme Pierre que Lui seul a
« les paroles de la vie éternelle » (Jn 6, 68). Il n’existe pas de priorité plus grande que celle-ci : 
ouvrir à nouveau à l’homme d’aujourd’hui l’accès à Dieu, au Dieu qui parle et qui nous 
communique son amour pour que nous ayons la vie en abondance (cf. Jn 10, 10).

De « Dei Verbum » au Synode sur la Parole de Dieu

3. Avec la XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques sur la Parole de Dieu, nous 
sommes conscients d’avoir pris pour thème, en un certain sens, le cœur même de la vie chrétienne, 
en continuité avec la précédente Assemblée synodale sur l’Eucharistie source et sommet de la vie et 
de la mission de l’Église. En effet, l’Église est fondée sur la Parole de Dieu, elle en naît et en vit[2]. 
Tout au long des siècles de son histoire, le Peuple de Dieu a toujours trouvé en elle sa force et 
aujourd’hui encore la communauté ecclésiale grandit dans l’écoute, dans la célébration et dans 
l’étude de la Parole de Dieu. On doit reconnaître qu’au cours des dernières décennies la sensibilité 
de la vie ecclésiale sur ce thème s’est accrue, avec une attention particulière à la Révélation 
chrétienne, à la Tradition vivante et à la Sainte Écriture. À partir du pontificat du Pape Léon XIII, il 
y a eu un crescendo d’interventions susceptibles de faire prendre une plus grande conscience de 
l’importance de la Parole de Dieu et des études bibliques dans la vie de l’Église[3], et qui a culminé 
avec le Concile Vatican II, de façon particulière avec la promulgation de la Constitution dogmatique
sur la Révélation divine Dei Verbum. Elle représente une borne milliaire sur le chemin ecclésial : « 
Les Pères synodaux reconnaissent avec gratitude les grands bénéfices apportés par ce document à la
vie de l’Église, au point de vue exégétique, théologique, spirituel, pastoral et œcuménique »[4]. Au 
cours de ces années, la conscience de « l’horizon trinitaire, historique et salvifique de la 
Révélation»[5] et la reconnaissance de Jésus Christ, comme « le médiateur et la plénitude de toute 
la Révélation »[6] ont particulièrement grandi. L’Église confesse sans cesse à toutes les générations 
que le Christ, « par toute sa présence et par toute la manifestation de lui-même, par ses paroles et 
ses œuvres, par ses signes et ses miracles, mais surtout par sa mort et sa résurrection glorieuse 
d’entre les morts, enfin par l’envoi de l’Esprit de vérité, achève la Révélation en l’accomplissant 
»[7].

La grande impulsion que la Constitution Dei Verbum a donnée à la redécouverte de la Parole de 
Dieu dans la vie de l’Église, à la réflexion théologique sur la Révélation divine et à l’étude de la 
Sainte Écriture, est connue de tous. Nombreuses ont aussi été les interventions du Magistère 
ecclésial en ces matières au cours des quarante dernières années[8]. Avec la célébration de ce 
Synode, l’Église, dans la conscience de la continuité de son propre parcours sous la conduite de 
l’Esprit Saint, s’est sentie appelée à approfondir davantage le thème de la Parole divine, à la fois 
pour vérifier la mise en œuvre des indications conciliaires, et pour faire face aux nouveaux défis 
que le temps présent lance à ceux qui croient dans le Christ.

Le Synode des Évêques sur la Parole de Dieu

4. Durant la XIIe Assemblée synodale, des Pasteurs provenant du monde entier se sont réunis autour
de la Parole de Dieu et ont symboliquement mis au centre de l’Assemblée le texte de la Bible pour 
redécouvrir ce que dans le quotidien nous risquons de tenir pour acquis : le fait que Dieu parle et 
répond à nos demandes[9]. Nous avons écouté et célébré ensemble la Parole du Seigneur. Nous 
nous sommes raconté mutuellement ce que le Seigneur accomplit dans le Peuple de Dieu, 
partageant espérances et préoccupations. Tout cela nous a rendus conscients que nous ne pouvons 
approfondir notre relation avec la Parole de Dieu qu’à partir du « nous » de l’Église, dans l’écoute 
et dans l’accueil réciproque. De là, jaillit la gratitude pour les témoignages sur la vie ecclésiale dans



les diverses régions du monde, qui ressortent des différentes interventions dans l’aula. De la même 
manière, il fut également émouvant d’écouter les Délégués fraternels, qui ont accueilli l’invitation à 
participer à la rencontre synodale. Je pense en particulier à la méditation que nous a offerte Sa 
Sainteté Bartholoméos Ier, Patriarche œcuménique de Constantinople, pour laquelle les Pères 
synodaux ont exprimé une profonde reconnaissance[10]. En outre, pour la première fois, le Synode 
des Évêques a voulu aussi inviter un Rabbin pour qu’il nous donne un précieux témoignage sur les 
Saintes Écritures juives, qui justement sont une partie de nos Saintes Écritures[11].

Nous avons pu ainsi constater avec joie et gratitude que « dans l’Église, il existe une Pentecôte 
également aujourd’hui – c’est-à-dire qu’elle parle dans plusieurs langues. Non seulement 
extérieurement toutes les grandes langues du monde sont représentées en son sein, mais il y existe 
un sens plus profond encore : en elle, sont présents les multiples modes de l’expérience de Dieu et 
du monde, la richesse des cultures. Ce n’est qu’ainsi qu’apparaît toute l’étendue de l’existence 
humaine et, à partir d’elle, l’étendue de la Parole de Dieu »[12]. Nous avons pu constater aussi que 
la Pentecôte est encore ‘en chemin’ ; différents peuples attendent encore que la Parole de Dieu soit 
annoncée dans leur langue et dans leur culture.

Ensuite, comment ne pas se souvenir que, durant tout le Synode, le témoignage de l’Apôtre Paul 
nous a accompagnés ! Il a été providentiel, en effet, que la XIIe Assemblée Générale Ordinaire se 
soit tenue au cours de l’année consacrée à la figure du grand Apôtre des Gentils, à l’occasion du 
bimillénaire de sa naissance. Son existence a été totalement caractérisée par le zèle pour la diffusion
de la Parole de Dieu. Comment ne pas ressentir dans notre cœur ses paroles vibrantes se référant à 
sa mission de messager de la Parole divine : « tout cela, je le fais à cause de l’Évangile » (1Co 9, 
23) ; « Je n’ai pas honte d’être au service de l’Évangile – écrit-il dans la Lettre aux Romains – car il 
est la puissance de Dieu pour le salut de tout homme qui est devenu croyant » (1, 16). Quand nous 
réfléchissons sur la Parole de Dieu dans la vie et dans la mission de l’Église, nous ne pouvons pas 
ne pas penser à saint Paul et à sa vie donnée pour faire entendre l’annonce du salut du Christ à tous.

Le Prologue de l’Évangile de Jean comme guide

5. Par cette Exhortation apostolique, je désire que les acquis du Synode influencent efficacement la 
vie de l’Église : dans la relation personnelle avec les Saintes Écritures, dans leur interprétation au 
cours de la Liturgie et dans la catéchèse, de même que dans la recherche scientifique, afin que la 
Bible ne demeure pas une Parole du passé, mais une Parole vivante et actuelle. Dans ce but 
j’entends présenter et approfondir les résultats du Synode en faisant une référence constante au 
Prologue de l’Évangile de Jean (Jn 1, 1-18), dans lequel nous est communiqué le fondement de 
notre vie : le Verbe, qui depuis le commencement est auprès de Dieu, s’est fait chair et a habité 
parmi nous (cf. Jn 1, 14). Il s’agit d’un texte admirable, qui offre une synthèse de toute la foi 
chrétienne. De cette expérience personnelle que fut pour lui la rencontre du Christ et l’engagement à
sa suite, Jean, que la tradition identifie au « disciple que Jésus aimait » (Jn 13, 23 ; 20, 2 ; 21, 7.20), 
« a tiré une certitude intime : Jésus est la Sagesse de Dieu incarnée, il est sa Parole éternelle qui 
s’est faite homme sujet à la mort »[13]. Que celui qui « vit et crut » (Jn 20, 8) nous aide nous aussi à
appuyer notre tête sur la poitrine du Christ (cf. Jn 13, 25), d’où ont jailli du sang et de l’eau (cf. Jn 
19, 34), symboles des Sacrements de l’Église. Suivant l’exemple de l’Apôtre Jean et des autres 
auteurs inspirés, laissons-nous guider par l’Esprit Saint afin de pouvoir aimer toujours plus la Parole
de Dieu.

PREMIÈRE PARTIE : VERBUM DEI

« Au commencement était le Verbe,
et le Verbe était auprès de Dieu,



et le Verbe était Dieu. […]
Et le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 1. 14)

LE DIEU QUI PARLE

Dieu en dialogue

6. La nouveauté de la révélation biblique vient du fait que Dieu se fait connaître dans le dialogue 
qu’il désire instaurer avec nous[14]. La Constitution dogmatique Dei Verbum avait exposé cette 
réalité en reconnaissant que « Dieu invisible dans l’immensité de sa charité, (…) s’adresse aux 
hommes comme à des amis, et converse avec eux pour les inviter à entrer en communion avec lui et
les recevoir en cette communion »[15]. Mais nous ne comprendrions pas encore pleinement le 
message du Prologue de saint Jean si nous nous arrêtions à la constatation que Dieu se communique
à nous avec amour. En fait, le Verbe de Dieu, par lequel « tout s’est fait » (Jn 1, 3) et qui « s’est fait 
chair » (Jn 1, 14), est le même Dieu qui est « au commencement » (Jn 1, 1). Si nous percevons ici 
une allusion au début du Livre de la Genèse (cf. Gn 1, 1), nous nous trouvons, en réalité, face à un 
principe de caractère absolu, qui nous dévoile la vie intime de Dieu. Le Prologue johannique nous 
met en face du fait que le Logos est réellement depuis toujours, et depuis toujours il est Dieu lui-
même. Par conséquent, il n’y a jamais eu en Dieu un temps où le Logos n’était pas. Le Verbe 
préexiste à la création. C’est pourquoi, au cœur de la vie divine existe la communion, le don absolu.
« Dieu est amour » (1 Jn 4, 16) dira à un autre endroit le même Apôtre, en indiquant par là « l’image
chrétienne de Dieu ainsi que l’image de l’homme et de son chemin, qui en découle »[16]. Dieu se 
fait connaître à nous comme mystère d’amour infini dans lequel le Père depuis l’éternité exprime sa 
Parole dans l’Esprit Saint. Par conséquent le Verbe, qui depuis le commencement est auprès de Dieu
et est Dieu, nous révèle Dieu lui-même dans le dialogue d’amour des Personnes divines et il nous 
invite à y participer. C’est pourquoi, créés à l’image et à la ressemblance de Dieu amour, nous ne 
pouvons nous comprendre nous-mêmes que dans l’accueil du Verbe et dans la docilité à l’œuvre de 
l’Esprit Saint. C’est à la lumière de la révélation opérée par le Verbe divin que se clarifie 
définitivement l’énigme de la condition humaine.

Analogie de la Parole de Dieu

7. À partir de ces considérations, qui naissent de la méditation du mystère chrétien exprimé dans le 
Prologue de Jean, il est nécessaire à présent de souligner ce qu’ont affirmé les Pères synodaux 
concernant les diverses modalités avec lesquelles nous utilisons l’expression « Parole de Dieu ». On
a parlé avec justesse d’une symphonie de la Parole, d’une Parole unique qui s’exprime de 
différentes manières : « comme un chant à plusieurs voix »[17]. Les Pères synodaux ont parlé à ce 
propos, en référence à la Parole de Dieu, d’une utilisation analogique du langage humain. En effet, 
si d’un côté cette expression concerne la communication que Dieu fait de lui-même, de l’autre, elle 
assume des significations diverses qui doivent être considérées avec attention et mises en relation 
les unes avec les autres, aussi bien du point de vue de la réflexion théologique que de l’usage 
pastoral. Comme nous le montre de manière claire le Prologue de Jean, le Logos désigne à l’origine 
le Verbe éternel, c’est-à-dire, le Fils unique engendré par le Père avant tous les siècles et qui lui est 
consubstantiel : le Verbe était auprès de Dieu, et le Verbe était Dieu. Mais ce même Verbe, affirme 
saint Jean, « s’est fait chair » (Jn 1, 14) ; c’est pourquoi Jésus Christ, né de la Vierge Marie, est 
réellement le Verbe de Dieu qui s’est fait consubstantiel à nous. Par conséquent, l’expression « 
Parole de Dieu » indique ici la personne de Jésus Christ, le Fils éternel du Père, fait homme.

Par ailleurs, si au centre de la Révélation divine se situe l’événement du Christ, on doit aussi 
reconnaître que la création elle-même, le liber naturae, fait aussi essentiellement partie de cette 
symphonie à plusieurs voix dans laquelle le Verbe unique s’exprime. En même temps, nous 



affirmons que Dieu a communiqué sa Parole dans l’histoire du salut, qu’il a fait entendre sa voix ; 
par la puissance de son Esprit, « il a parlé par les prophètes »[18]. La Parole divine se révèle donc 
au cours de l’histoire du salut et elle parvient à sa plénitude dans le mystère de l’incarnation, de la 
mort et de la résurrection du Fils de Dieu. La Parole de Dieu est encore celle qui est prêchée par les 
apôtres, dans l’obéissance au commandement de Jésus ressuscité : « Allez dans le monde entier. 
Proclamez la Bonne Nouvelle à toute la création » (Mc 16, 15). La Parole de Dieu est donc 
transmise dans la Tradition vivante de l’Église. Enfin, la Parole divine, attestée et divinement 
inspirée, c’est l’Écriture Sainte, l’Ancien et le Nouveau Testament. Tout cela nous fait comprendre 
pourquoi, dans l’Église, nous vénérons beaucoup les Saintes Écritures, bien que la foi chrétienne ne 
soit pas une « religion du Livre » : le Christianisme est la « religion de la Parole de Dieu », non d’« 
une parole écrite et muette, mais du Verbe incarné et vivant »[19]. L’Écriture doit donc être 
proclamée, écoutée, lue, accueillie et vécue comme la Parole de Dieu, dans le sillage de la Tradition
apostolique dont elle est inséparable[20].

Comme l’ont affirmé les Pères synodaux, nous nous trouvons réellement face à une utilisation 
analogique de l’expression « Parole de Dieu », dont nous devons être conscients. Il faut donc que 
les fidèles soient davantage préparés à en saisir les différents sens et à en comprendre l’unité. 
De même, du point de vue théologique, il est nécessaire d’approfondir l’articulation des différentes 
significations de cette expression pour que resplendissent davantage l’unité du dessein divin et son 
centre : la personne du Christ[21].

Dimension cosmique de la Parole

8. Conscients de la signification essentielle de la Parole de Dieu en référence au Verbe éternel de 
Dieu fait chair, unique sauveur et médiateur entre Dieu et l’homme[22], et en écoutant cette Parole, 
nous sommes amenés par la Révélation biblique à reconnaître qu’elle est le fondement de toute la 
réalité. Le Prologue de saint Jean affirme, en référence au Logos divin, que « par Lui tout s’est fait 
et rien de ce qui s’est fait ne s’est fait sans lui » (Jn 1, 3) ; de même, dans la Lettre aux Colossiens, 
il est affirmé en ce qui concerne le Christ, « premier-né par rapport à toute créature » (1, 15), que « 
tout est créé par lui et pour lui » (1, 16). Et l’auteur de la Lettre aux Hébreux rappelle aussi que « 
grâce à la foi, nous comprenons que les mondes ont été organisés par la parole de Dieu, si bien que 
l’univers visible provient de ce qui n’apparaît pas au regard » (11, 3).

Cette annonce est pour nous une parole libératrice. En effet, les affirmations de l’Écriture indiquent 
que tout ce qui existe n’est pas le fruit d’un hasard irrationnel, mais est voulu par Dieu, fait partie de
son dessein, au sommet duquel il nous est offert de participer, dans le Christ, à la vie divine. La 
création naît du Logos et porte de façon indélébile la marque de la Raison créatrice qui ordonne et 
guide. Les psaumes chantent cette joyeuse certitude : « Le Seigneur a fait les cieux par sa parole, 
l’univers, par le souffle de sa bouche » (Ps 33, 6) ; et encore : « il parla, et ce qu’il dit exista ; il 
commanda, et ce qu’il dit survint » (Ps 33, 9). Toute la réalité exprime ce mystère : « Les cieux 
proclament la gloire de Dieu, le firmament raconte l’ouvrage de ses mains » (Ps 19, 2). Par 
conséquent, c’est l’Écriture Sainte elle-même qui nous invite à connaître le Créateur en observant la
création (cf. Ps 13, 5 ; Rm 1, 19-20). La tradition de la pensée chrétienne a su approfondir cet 
élément-clé de la symphonie de la Parole, quand, par exemple, saint Bonaventure qui, avec la 
grande tradition des Pères grecs, a vu toutes les possibilités de la création dans le Logos[23], 
affirme que « toute créature est parole de Dieu, puisqu’elle proclame Dieu »[24]. La Constitution 
dogmatique Dei Verbum avait résumé cet élément en déclarant qu’« en créant (cf. Jn 1, 3) et en 
conservant toutes choses par le Verbe, Dieu offre aux hommes dans les choses créées un 
témoignage durable de lui-même »[25].

La création de l’homme



9. La réalité naît donc de la Parole, comme creatura Verbi et tout est appelé à servir la Parole. La 
création, en effet, est le lieu où se développe toute l’histoire de l’amour entre Dieu et sa créature. 
Par conséquent, le salut de l’homme est la raison de tout. En contemplant le cosmos dans la 
perspective de l’histoire du salut, nous sommes amenés à découvrir la position unique et singulière 
qu’occupe l’homme dans la création : « Dieu créa l’homme à son image, à l’image de Dieu il le 
créa, il les créa homme et femme » (Gn 1, 27). Cela nous permet de reconnaître pleinement les dons
précieux reçus du Créateur : la valeur de notre propre corps, le don de la raison, de la liberté et de la
conscience. En cela, nous trouvons aussi tout ce que la tradition philosophique appelle la « loi 
naturelle »[26]. En effet, « tout être humain qui accède à la conscience et à la responsabilité fait 
l’expérience d’un appel intérieur à accomplir le bien »[27] et, donc, à éviter le mal. Comme le 
rappelle saint Thomas d’Aquin, tous les autres préceptes de la loi naturelle se fondent également sur
ce principe[28]. L’écoute de la Parole de Dieu nous porte avant tout à apprécier l’exigence de vivre 
selon cette loi « écrite dans notre cœur » (cf. Rm 2, 15 ; 7, 23)[29]. De plus, Jésus Christ donne aux 
hommes la nouvelle Loi, la Loi de l’Évangile, qui assume et réalise de manière éminente la loi 
naturelle, en nous affranchissant de la loi du péché qui fait que, comme le dit saint Paul, « ce qui est
à ma portée, c’est d’avoir envie de faire le bien, mais pas de l’accomplir » (Rm 7, 18) et, par la 
grâce, il permet aux hommes la participation à la vie divine et leur donne la capacité de dépasser 
leur égoïsme [30].

Le réalisme de la Parole

10. Celui qui connaît la Parole divine connaît aussi pleinement la signification de toute créature. Si 
toutes les choses, en effet, « subsistent » en Celui qui est « avant toutes choses » (cf. Col 1, 17), 
alors celui qui construit sa propre vie sur sa Parole bâtit vraiment de manière solide et durable. La 
Parole de Dieu nous pousse à changer notre idée du réalisme : la personne réaliste est celle qui 
reconnaît dans le Verbe de Dieu, le fondement de tout[31]. Nous en avons particulièrement 
besoin à notre époque, où de nombreuses choses sur lesquelles nous nous appuyons pour construire 
notre vie, sur lesquelles nous sommes tentés de reporter notre espérance, se révèlent éphémères. 
L’avoir, le plaisir et le pouvoir se manifestent tôt ou tard incapables de réaliser les aspirations les 
plus profondes du cœur de l’homme. En effet, pour construire sa vie, celui-ci a besoin de 
fondements solides, qui demeurent même lorsque les certitudes humaines s’estompent. En réalité, 
puisque « pour toujours, ta parole, Seigneur, se dresse dans les cieux » et que la fidélité du Seigneur
dure « d’âge en âge » (cf. Ps 119, 89-90), celui qui bâtit sur cette parole construit la maison de sa 
vie sur le roc (cf. Mt 7, 24). Que notre cœur puisse dire tous les jours à Dieu : « Toi mon abri, mon 
bouclier, j’espère en ta parole » (Ps 119, 114) et, comme saint Pierre, que nous puissions agir tous 
les jours en nous en remettant au Seigneur Jésus : « sur ton ordre, je vais jeter les filets » (Lc 5, 5) !

Christologie de la Parole

11. À partir de ce regard sur la réalité comme œuvre de la Sainte Trinité, à travers le Verbe divin, 
nous pouvons comprendre les paroles de l’auteur de la Lettre aux Hébreux : « Souvent, dans le 
passé, Dieu a parlé à nos pères par les prophètes sous des formes fragmentaires et variées ; mais, 
dans les derniers temps, dans ces jours où nous sommes, il nous a parlé par ce Fils qu’il a établi 
héritier de toutes choses et par qui il a créé les mondes » (1, 1-2). Il est beau de noter que tout 
l’Ancien Testament se présente déjà à nous comme l’histoire dans laquelle Dieu communique sa 
Parole : « En effet, après avoir conclu une alliance avec Abraham (cf. Gn 15, 18) et, par Moïse, avec
le peuple d’Israël (cf. Ex 24, 8), il se révéla au peuple qu’il s’était acquis, par des paroles et par des 
actions, comme le Dieu unique, vivant et vrai, de sorte qu’Israël fit l’expérience des voies de Dieu 
avec les hommes, qu’il en acquit une intelligence de jour en jour plus profonde et plus claire grâce à
Dieu parlant lui-même par la bouche des prophètes, et qu’il manifesta toujours plus largement 
parmi les nations (cf. Ps 21, 28-29 ; 95, 1-3 ; Is 2, 1-4 ; Jr 3, 17) »[32].



Cette complaisance de Dieu se réalise de manière indépassable au moment de l’incarnation du 
Verbe. La Parole éternelle qui s’exprime dans la création et qui se communique dans l’histoire du 
salut est devenue dans le Christ un homme, « né d’une femme » (Ga 4, 4). La Parole ne s’exprime 
plus ici d’abord à travers un discours, fait de concepts ou de règles. Ici, nous sommes mis face à la 
personne même de Jésus. Son histoire unique et singulière est la parole définitive que Dieu dit à 
l’humanité. D’où l’on comprend pourquoi « à l’origine du fait d’être chrétien, il n’y a pas une 
décision éthique ou une grande idée, mais la rencontre avec un événement, avec une Personne, qui 
donne à la vie un nouvel horizon et par là son orientation décisive »[33]. Le renouvellement de cette
rencontre et de cette conscience génère dans le cœur des croyants la stupéfaction devant l’initiative 
divine que l’homme, avec ses facultés rationnelles et avec son imagination n’aurait jamais pu 
concevoir. Il s’agit d’une nouveauté incroyable et humainement inconcevable : « Le Verbe s’est fait 
chair, il a habité parmi nous » (Jn 1, 14a). Ces expressions n’indiquent pas une figure rhétorique 
mais une expérience vécue ! C’est saint Jean, témoin oculaire, qui la rapporte : « nous avons vu sa 
gloire, la gloire qu’il tient de son Père comme Fils unique, plein de grâce et de vérité » (Jn 1, 14b). 
La foi apostolique témoigne que la Parole éternelle s’est faite Un de nous. La Parole divine 
s’exprime vraiment à travers des paroles humaines.

12. En contemplant cette « Christologie de la Parole », la tradition patristique médiévale a utilisé 
une expression suggestive : le Verbe s’est abrégé[34]. Dans leur traduction grecque de l’Ancien 
Testament, les Pères de l’Église ont trouvé une parole du prophète Isaïe - que saint Paul cite aussi - 
pour montrer que les voies nouvelles de Dieu étaient déjà annoncées dans l’Ancien Testament. On 
pouvait y lire : « Dieu a rendu brève sa Parole, il l’a abrégée » (Is 10, 23 ; Rm 9, 28). Le Fils, lui-
même, est la Parole de Dieu, il est le « Logos : la Parole éternelle s’est faite petite – si petite qu’elle 
peut entrer dans une mangeoire. Elle s’est faite enfant, afin que la Parole devienne pour nous 
saisissable »[35]. À présent, la Parole n’est pas seulement audible, elle ne possède pas seulement 
une voix, maintenant la Parole a un visage, qu’en conséquence nous pouvons voir : Jésus de 
Nazareth[36].

En suivant le récit des Évangiles, nous relevons que l’humanité même de Jésus apparaît dans toute 
son originalité dans sa référence à la Parole de Dieu. En effet, il réalise heure par heure, dans son 
humanité parfaite, la volonté du Père. Jésus écoute sa voix et il lui obéit de tout son cœur. Il connaît 
le Père et il observe sa parole (cf. Jn 8, 55). Il nous raconte les choses du Père (cf. Jn 12, 50). « Je 
leur ai donné les paroles que tu m’as données » (Jn 17, 8). Jésus montre donc qu’il est le Logos 
divin qui se donne à nous, mais aussi le nouvel Adam, l’homme vrai, celui qui accomplit à chaque 
instant non sa propre volonté mais celle du Père. Il « grandissait en sagesse, en taille et en grâce 
sous le regard de Dieu et des hommes » (Lc 2, 52). De manière parfaite, il écoute, il réalise en lui-
même et il nous communique la Parole divine (cf. Lc 5, 1).

La mission de Jésus trouve enfin son accomplissement dans le Mystère Pascal : nous nous trouvons 
ici face au « langage de la croix » (1 Co 1, 18). Le Verbe se tait, il devient silence de mort, car il 
s’est « dit » jusqu’à se taire, ne conservant rien de ce qu’il devait communiquer. De manière 
suggestive, les Pères de l’Église, contemplant ce mystère, mettent sur les lèvres de la Mère de Dieu 
cette expression : « Sans parole est la parole du Père, laquelle a créé toute la nature parlante, sans 
mouvement sont les yeux éteints de celui par la parole et le geste de qui est mû tout ce qui se meut 
»[37]. Ici, nous est vraiment révélé l’amour le « plus grand », celui qui donne sa vie pour ses 
propres amis (cf. Jn 15, 13).

Dans ce grand mystère, Jésus se manifeste comme la Parole de l’Alliance Nouvelle et Éternelle : la 
liberté de Dieu et la liberté de l’homme se sont définitivement rencontrées dans sa chair crucifiée, 
en un pacte indissoluble, à jamais valable. Au cours de l’institution de l’Eucharistie, Jésus lui-même
- à la dernière Cène - avait parlé de « la Nouvelle et Éternelle Alliance », scellée par son sang versé 



(cf. Mt 26, 28 ; Mc 14, 24 ; Lc 22, 20), se montrant comme le véritable Agneau immolé, en qui 
s’accomplit la libération définitive de l’esclavage[38].

Dans le mystère lumineux de la résurrection, ce silence de la Parole se manifeste dans sa 
signification authentique et définitive. Le Christ, Parole de Dieu incarnée, crucifiée et ressuscitée, 
est le Seigneur de toutes choses ; il est le Vainqueur, le Pantokrátor, et tout est récapitulé pour 
toujours en lui (cf. Ep 1, 10). Le Christ est donc « la lumière du monde » (Jn 8, 12), cette lumière 
qui « brille dans les ténèbres » (Jn 1, 5) et que les ténèbres n’ont pas arrêtée (cf. Jn 1, 5). Nous 
comprenons pleinement ici le sens du Psaume 119 : « ta parole est la lumière de mes pas, la lampe 
de ma route » (v. 105) ; la Parole qui ressuscite est cette lumière définitive sur notre route. Dès le 
début, les chrétiens ont eu conscience que, dans le Christ, la Parole de Dieu est présente en tant que 
Personne. La Parole de Dieu est la véritable lumière dont l’homme a besoin. Oui, au moment de la 
résurrection, le Fils de Dieu s’est manifesté comme Lumière du monde. À présent, en vivant avec 
lui et par lui, nous pouvons vivre dans la lumière.

13. Parvenus, si l’on peut s’exprimer ainsi, au cœur de la « Christologie de la Parole », il est 
important de souligner l’unité du dessein divin dans le Verbe incarné : c’est pour cela que le 
Nouveau Testament nous présente le Mystère Pascal en accord avec les Saintes Écritures, comme 
leur accomplissement parfait. Saint Paul, dans la Première lettre aux Corinthiens, affirme que Jésus 
Christ est mort pour nos péchés « conformément aux Écritures » (15, 3) et qu’il est ressuscité le 
troisième jour « conformément aux Écritures » (15, 4). De cette manière, l’Apôtre place 
l’événement de la mort et de la résurrection du Seigneur en relation avec l’histoire de l’antique 
Alliance de Dieu avec son peuple. Il nous fait comprendre que c’est même de cet événement que 
cette histoire tire sa logique et sa véritable signification. Dans le Mystère Pascal s’accomplissent « 
les paroles de l’Écriture ; c’est-à-dire que - cette mort réalisée "conformément aux Écritures" - est 
un évènement qui porte en soi un logos, une logique : la mort du Christ témoigne que la Parole de 
Dieu s’est faite pleinement "chair", "histoire" humaine »[39]. La résurrection de Jésus se produit 
aussi « le troisième jour conformément aux Écritures » : puisque, suivant l’interprétation juive, la 
décomposition commençait après le troisième jour, la parole de l’Écriture s’accomplit en Jésus qui 
ressuscite avant que ne commence la décomposition. Ainsi, en transmettant fidèlement 
l’enseignement des Apôtres (cf. 1 Co 15, 3), saint Paul souligne que la victoire du Christ sur la mort
advient par la puissance créatrice de la Parole de Dieu. Cette puissance divine apporte l’espérance et
la joie : c’est là, en définitive, le contenu libérateur de la Révélation pascale. À Pâques, Dieu se 
révèle lui-même ainsi que la puissance de l’Amour trinitaire qui anéantit les forces destructrices du 
mal et de la mort.

En rappelant ces éléments essentiels de notre foi, nous pouvons contempler la profonde unité entre 
la création et la nouvelle création et celle de toute l’histoire du salut dans le Christ. En recourant à 
une image, nous pouvons comparer l’univers à un « livre » - comme le disait également Galilée – le 
considérant comme « l’œuvre d’un Auteur qui s’exprime à travers la « symphonie » de la création. 
Au sein de cette symphonie, on trouve, à un certain moment, ce que l’on appellerait en langage 
musical un « solo », un thème confié à un seul instrument ou à une voix unique ; et celui-ci est 
tellement important que la signification de toute l’œuvre dépend de lui. Ce « solo », c’est Jésus ... 
Le Fils de l’homme résume en Lui la terre et le ciel, la création et le Créateur, la chair et l’Esprit. Il 
est le centre de l’univers et de l’histoire, parce qu’en Lui s’unissent sans se confondre l’Auteur et 
son œuvre »[40].

Dimension eschatologique de la Parole de Dieu

14. À travers tout cela, l’Église exprime qu’elle est consciente de se trouver, avec Jésus Christ, face 
à la Parole définitive de Dieu ; il est « le Premier et le Dernier » (Ap 1, 17). Il a donné à la création 
et à l’histoire son sens définitif ; c’est pourquoi nous sommes appelés à vivre le temps, à habiter la 



création de Dieu selon le rythme eschatologique de la Parole ; « l’économie chrétienne, du fait 
qu’elle est l’Alliance nouvelle et définitive, ne passera jamais et aucune nouvelle révélation 
publique ne doit plus être attendue avant la glorieuse manifestation de notre Seigneur Jésus Christ 
(cf. 1 Tm 6, 14 et Tt 2, 13) »[41]. En effet, comme l’ont rappelé les Pères durant le Synode, « la 
spécificité du Christianisme se manifeste dans l’événement Jésus-Christ, sommet de la Révélation, 
accomplissement des promesses de Dieu et médiateur de la rencontre entre l’homme et Dieu. Lui « 
qui nous a révélé Dieu » (cf. Jn 1, 18) est la Parole unique et définitive donnée à l’humanité »[42]. 
Saint Jean de la Croix a exprimé cette vérité de façon admirable : « Dès lors qu’il nous a donné son 
Fils, qui est sa Parole - unique et définitive –, il nous a tout dit à la fois et d’un seul coup en cette 
seule Parole et il n’a rien de plus à dire. […] Car ce qu’il disait par parties aux prophètes, il l’a dit 
tout entier dans son Fils, en nous donnant ce tout qu’est son Fils. Voilà pourquoi celui qui voudrait 
maintenant interroger le Seigneur et lui demander des visions ou révélations, non seulement ferait 
une folie, mais il ferait injure à Dieu, en ne jetant pas les yeux uniquement sur le Christ et en 
cherchant autre chose ou quelque nouveauté »[43].

Par conséquent, le Synode a recommandé d’« aider les fidèles à bien distinguer la Parole de Dieu 
des révélations privées »[44], dont le rôle « n’est pas de (…) "compléter" la Révélation définitive 
du Christ, mais d’aider à en vivre plus pleinement à une certaine époque de l’histoire »[45]. La 
valeur des révélations privées est foncièrement diverse de l’unique révélation publique : celle-ci 
exige notre foi ; en effet, en elle, au moyen de paroles humaines et par la médiation de la 
communauté vivante de l’Église, Dieu lui-même nous parle. Le critère pour établir la vérité d’une 
révélation privée est son orientation vers le Christ lui-même. Quand celle-ci nous éloigne de Lui, à 
ce moment-là elle ne vient certainement pas de l’Esprit Saint, qui nous conduit à l’Évangile et non 
hors de lui. La révélation privée est une aide pour la foi, et elle se montre crédible précisément 
parce qu’elle renvoie à l’unique révélation publique. C’est pourquoi l’approbation ecclésiastique 
d’une révélation privée indique essentiellement que le message s’y rapportant ne contient rien qui 
s’oppose à la foi et aux bonnes mœurs. Il est permis de le rendre public, et les fidèles sont autorisés 
à y adhérer de manière prudente. Une révélation privée peut introduire de nouvelles expressions, 
faire émerger de nouvelles formes de piété ou en approfondir d’anciennes. Elle peut avoir un certain
caractère prophétique (cf. 1 Th 5, 19-21) et elle peut être une aide valable pour comprendre et pour 
mieux vivre l’Évangile à l’heure actuelle. Elle ne doit donc pas être négligée. C’est une aide, qui 
nous est offerte, mais il n’est pas obligatoire de s’en servir. Dans tous les cas, il doit s’agir de 
quelque chose qui nourrit la foi, l’espérance et la charité, qui sont pour tous le chemin permanent du
salut[46].

La Parole de Dieu et l’Esprit Saint

15. Après nous être arrêtés sur la Parole dernière et définitive de Dieu au monde, nous devons parler
à présent de la mission de l’Esprit Saint en lien avec la Parole divine. En effet, aucune 
compréhension authentique de la Révélation chrétienne ne peut être atteinte en dehors de l’action du
Paraclet. Et ce, parce que la communication que Dieu fait de lui-même implique toujours la relation 
entre le Fils et l’Esprit Saint, qu’Irénée de Lyon appelle, de fait, « les deux mains du Père »[47]. De 
plus, c’est l’Écriture Sainte qui nous montre la présence de l’Esprit Saint dans l’histoire du salut et 
en particulier dans la vie de Jésus, qui a été conçu de la Vierge Marie par l’action de l’Esprit Saint 
(cf. Mt 1, 18 ; Lc 1, 35) ; au début de son ministère public, sur les rives du Jourdain, Jésus le voit 
descendre sur lui sous la forme d’une colombe (cf. Mt 3, 16 et par.) ; par ce même Esprit, il agit, il 
parle et il exulte (cf. Lc 10, 21) ; et c’est en Lui qu’il peut s’offrir lui-même (cf. He 9,14). Alors que
sa mission s’achève, suivant le récit de l’Évangéliste Jean, c’est Jésus lui-même qui met clairement 
en relation le don de sa vie avec l’envoi de l’Esprit aux siens (cf. Jn 16, 7). Ensuite, Jésus ressuscité,
portant dans sa chair les signes de sa passion, répand l’Esprit (cf. Jn 20, 22), rendant les siens 
participants de sa propre mission (cf. Jn 20, 21). Ce sera alors l’Esprit Saint qui enseignera toutes 
choses aux disciples et qui leur rappellera tout ce que le Christ a dit (cf. Jn 14, 26), parce qu’il lui 



revient, en tant qu’Esprit de Vérité (cf. Jn 15, 26), d’introduire les disciples dans la Vérité tout 
entière (cf. Jn 16, 13). Enfin, comme on lit dans les Actes des Apôtres, l’Esprit descend sur les 
Douze réunis en prière avec Marie, au jour de la Pentecôte (cf. 2, 1-4), et il les remplit de force en 
vue de leur mission d’annoncer la Bonne Nouvelle à tous les peuples [48].

La Parole de Dieu s’exprime donc en paroles humaines grâce à l’action de l’Esprit Saint. La 
mission du Fils et celle de l’Esprit Saint sont inséparables et constituent une unique économie du 
salut. L’Esprit, qui agit au moment de l’incarnation du verbe dans le sein de la vierge Marie, est le 
même Esprit qui guide Jésus au cours de sa mission et qui est promis aux disciples. Le même Esprit,
qui a parlé par l’intermédiaire des prophètes, soutient et inspire l’Église dans sa tâche d’annoncer la 
Parole de Dieu et dans la prédication des apôtres. Enfin, c’est cet Esprit qui inspire les auteurs des 
Saintes Écritures.

16. Attentifs à cet horizon pneumatologique, les Pères synodaux ont voulu rappeler l’importance de 
l’action de l’Esprit Saint dans la vie de l’Église et dans le cœur des croyants par rapport à l’Écriture 
Sainte[49]. En effet, sans l’action efficace de « l’Esprit de Vérité » (Jn 14, 16) on ne peut 
comprendre les paroles du Seigneur. Comme le rappelle saint Irénée : « Ceux qui ne participent pas 
à l’Esprit ne puisent pas au sein de leur Mère (l’Église) la nourriture de Vie, ils ne reçoivent rien de 
la source très pure qui coule du Corps du Christ »[50]. Comme la Parole de Dieu vient à nous dans 
le Corps du Christ, dans le corps eucharistique et dans le corps des Écritures par l’action de l’Esprit 
Saint, de même elle ne peut être accueillie et comprise pleinement que grâce à ce même Esprit.

Les grands écrivains de la tradition chrétienne prennent unanimement en considération le rôle de 
l’Esprit Saint dans le rapport que les croyants doivent avoir avec les Écritures. Saint Jean 
Chrysostome affirme que l’Écriture « a besoin de la révélation de l’Esprit, afin qu’en découvrant le 
véritable sens des choses qui s’y trouvent, nous en tirions abondamment profit »[51]. Saint Jérôme 
est lui aussi fermement convaincu que « nous ne pouvons arriver à comprendre l’Écriture sans 
l’aide de l’Esprit Saint qui l’a inspirée »[52]. Saint Grégoire le Grand souligne également de 
manière suggestive l’œuvre du même Esprit dans la formation et dans l’interprétation de la Bible : «
Il a lui-même créé les paroles des Saints Testaments, c’est lui-même qui les ouvre »[53]. Richard de
Saint-Victor rappelle qu’il faut des « yeux de colombe », illuminés et instruits par l’Esprit, pour 
comprendre le texte sacré[54].

Je voudrais souligner encore l’importance du témoignage que nous trouvons, à propos de la relation 
entre l’Esprit Saint et l’Écriture, dans les textes liturgiques, où la Parole de Dieu est proclamée, 
écoutée et expliquée aux fidèles. C’est le cas d’anciennes prières qui, sous forme d’épiclèses, 
invoquent l’Esprit avant la proclamation des lectures : « Envoie ton Esprit Saint Paraclet dans nos 
âmes et fais-nous comprendre les Écritures qu’il a inspirées ; et concède-moi de les interpréter de 
manière digne, pour que les fidèles ici réunis en tirent avantage ». En même temps, nous trouvons 
des prières qui, au terme de l’homélie, invoquent à nouveau Dieu pour le don de l’Esprit sur les 
fidèles : « Dieu sauveur (…) nous t’implorons pour ce peuple : envoie sur lui l’Esprit Saint ; que le 
Seigneur Jésus vienne le visiter, qu’il parle aux consciences de tous et qu’il prépare les cœurs à la 
foi et conduise à toi nos âmes, Dieu des Miséricordes »[55]. Tout cela nous permet de comprendre 
pourquoi l’on ne peut pas arriver à saisir le sens de la Parole si l’action du Paraclet n’est pas 
accueillie dans l’Église et dans le cœur des croyants.

Tradition et Écriture

17. En réaffirmant le lien profond entre l’Esprit Saint et la Parole de Dieu, nous avons aussi posé les
fondations pour comprendre le sens et la valeur déterminante de la Tradition vivante et des Écritures
Saintes dans l’Église. En effet, puisque « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique » 
(Jn 3, 16), la Parole divine, prononcée dans le temps, s’est donnée et « livrée » à l’Église de manière



définitive, afin que l’annonce du salut puisse être communiquée de manière efficace à toutes les 
époques et en tous lieux. Comme nous le rappelle la Constitution dogmatique Dei Verbum, Jésus 
Christ lui-même « ayant accompli lui-même et proclamé de sa propre bouche l’Évangile d’abord 
promis par les prophètes, ordonna à ses Apôtres de Le prêcher à tous comme la source de toute 
vérité salutaire et de toute règle morale, en leur communiquant les dons divins. Ce qui fut 
fidèlement accompli tantôt par les Apôtres, qui, dans la prédication orale, dans les exemples et les 
institutions transmirent, soit ce qu’ils avaient appris de la bouche du Christ en vivant avec Lui et en 
le voyant agir, soit ce qu’ils tenaient des suggestions du Saint-Esprit, tantôt par ces Apôtres et des 
hommes de leur entourage, qui, sous l’inspiration du même Esprit- Saint, consignèrent par écrit le 
message de salut »[56].

Le Concile Vatican II rappelle, par ailleurs, que cette Tradition d’origine apostolique est une réalité 
vivante et dynamique : elle progresse dans l’Église sous l’assistance du Saint-Esprit, non dans le 
sens qu’elle change dans sa vérité, qui est éternelle, mais plutôt que « la perception des réalités 
aussi bien que des paroles transmises s’accroît », par la contemplation et par l’étude, avec 
l’intelligence que donne une expérience spirituelle plus profonde, et par « la prédication de ceux 
qui, avec la succession dans l’épiscopat, ont reçu un charisme certain de vérité »[57].

La Tradition vivante est essentielle afin que l’Église puisse grandir au fil du temps dans la 
compréhension de la vérité révélée dans les Écritures ; en effet, « par cette même Tradition, le 
canon intégral des Livres saints se fait connaître à l’Église, et en elle aussi les Saintes Écritures 
elles-mêmes sont comprises plus à fond et sans cesse rendues agissantes »[58]. En fin de compte, 
c’est la Tradition vivante de l’Église qui nous fait comprendre de manière adéquate la Sainte 
Écriture comme Parole de Dieu. Même si le Verbe de Dieu précède et transcende la Sainte 
Écriture, toutefois, dans la mesure où elle est inspirée par Dieu, elle contient la Parole divine (cf. 2 
Tm 3, 16) « d’une manière tout à fait particulière »[59].

18. D’où l’importance d’éduquer et de former de façon claire le Peuple de Dieu à s’approcher des 
Saintes Écritures par rapport à la Tradition vivante de l’Église, en reconnaissant en elles la Parole 
même de Dieu. Faire grandir cette attitude chez les fidèles est très important du point de vue de la 
vie spirituelle. Il peut être utile de rappeler à ce propos une analogie développée par les Pères de 
l’Église entre le Verbe de Dieu qui se fait « chair » et la Parole qui se fait « livre »[60]. La 
Constitution dogmatique Dei Verbum, recueillant cette ancienne tradition selon laquelle « son corps 
(celui du Fils), ce sont les enseignements des Écritures » - comme le disait saint Ambroise[61] -, 
affirme : « les paroles de Dieu, exprimées en langues humaines, sont devenues semblables au 
langage humain, de même que jadis le Verbe du Père éternel, ayant assumé la chair humaine avec 
ses faiblesses, est devenu semblable aux hommes »[62]. Comprise ainsi, l’Écriture Sainte se 
présente à nous, bien que dans la multiplicité de ses formes et de ses contenus, comme une réalité 
unifiée. En effet, « à travers toutes les paroles de l’Écriture Sainte, Dieu ne dit qu’une seule Parole, 
son Verbe unique en qui il se dit tout entier (cf. He 1, 1-3) »[63], comme l’affirmait déjà saint 
Augustin avec clarté : « Rappelez-vous que le discours de Dieu, qui est développé dans toute la 
Sainte Écriture, est un seul et qu’un seul est le Verbe qui résonne sur la bouche de tous les auteurs 
sacrés »[64].

En fin de compte, à travers l’action de l’Esprit Saint et sous la conduite du Magistère, l’Église 
transmet à toutes les générations tout ce qui a été révélé dans le Christ. L’Église vit dans la certitude
que son Seigneur, qui a parlé dans le passé, ne cesse de communiquer sa Parole, aujourd’hui, dans 
la Tradition vivante de l’Église et dans l’Écriture Sainte. En effet, la Parole de Dieu se donne à nous
dans l’Écriture Sainte comme témoignage inspiré de la Révélation qui, avec la Tradition vivante de 
l’Église, constitue la règle suprême de la foi[65].

Écriture Sainte, inspiration et vérité



19. Un concept clé pour accueillir le texte sacré, en tant que Parole de Dieu, faite paroles humaines, 
est indubitablement celui de l’inspiration. Ici aussi, nous pouvons suggérer une analogie : comme le
Verbe de Dieu s’est fait chair par l’action de l’Esprit Saint dans le sein de la Vierge Marie, de même
l’Écriture Sainte naît du sein de l’Église par l’action du même Esprit. L’Écriture Sainte est « Parole 
de Dieu en tant que, sous le souffle de l’Esprit divin, elle est consignée par écrit »[66]. On reconnaît
de cette manière toute l’importance de l’auteur humain qui a écrit les textes inspirés et, en même 
temps, de Dieu lui-même, reconnu comme son auteur véritable.

Comme les Pères synodaux l’ont affirmé, il apparaît à l’évidence combien le thème de l’inspiration 
est décisif pour s’approcher de façon juste des Écritures et pour en faire une exégèse correcte[67], 
qui, à son tour, doit être effectuée dans l’Esprit même dans lequel elles ont été écrites[68]. Lorsque 
s’affaiblit en nous la conscience de son inspiration, on risque de lire l’Écriture comme un objet de 
curiosité historique et non plus comme l’œuvre de l’Esprit Saint, par laquelle nous pouvons 
entendre la voix même du Seigneur et connaître sa présence dans l’histoire.

En outre, les Pères synodaux ont souligné avec justesse que le thème de l’inspiration est aussi lié au 
thème de la vérité des Écritures[69]. C’est pourquoi, un approfondissement de la compréhension de 
l’inspiration portera sans aucun doute aussi à une plus grande intelligence de la vérité contenue dans
les livres saints. Comme l’affirmait la doctrine conciliaire sur ce thème, les livres inspirés 
enseignent la vérité : « Dès lors, puisque tout ce que les auteurs inspirés ou hagiographes affirment 
doit être tenu pour affirmé par l’Esprit Saint, il faut par conséquent professer que les livres de 
l’Écriture enseignent fermement, fidèlement et sans erreur la vérité que Dieu a voulu voir consignée
dans les saintes Lettres en vue de notre salut. C’est pourquoi "toute Écriture inspirée de Dieu est 
utile pour enseigner, réfuter, redresser, former à la justice afin que l’homme de Dieu se trouve 
accompli, équipé pour toute œuvre bonne" (2 Tm 3, 16-17, gr.) »[70].

La réflexion théologique a certainement toujours considéré l’inspiration et la vérité comme deux 
concepts clé pour une herméneutique ecclésiale des Saintes Écritures. Toutefois, nous devons 
reconnaître la nécessité actuelle d’approfondir de façon adéquate ces réalités, afin de pouvoir mieux
répondre aux exigences relatives à l’interprétation des textes sacrés selon leur nature. Dans cette 
perspective, je souhaite ardemment que la recherche dans ce domaine puisse progresser et qu’elle 
porte du fruit pour la science biblique et pour la vie spirituelle des fidèles.

Dieu Père, Alfa et Omega de la Parole

20. L’économie de la Révélation a donc son commencement et son origine en Dieu le Père. Par sa 
Parole « il a fait les cieux, l’univers par le souffle de sa bouche » (Ps 33, 6). C’est Lui qui fait « 
resplendir la connaissance de la gloire de Dieu qui rayonne sur le visage du Christ » (cf. 2 Co 4, 6 ; 
cf. Mt 16, 17 ; Lc 9, 29).

Dans le Fils, Logos fait chair (cf. Jn 1, 14), venu accomplir la volonté de Celui qui l’a envoyé (cf. 
Jn 4, 34), Dieu, source de la Révélation, se manifeste en tant que Père et porte à sa pleine réalisation
la divinisation de l’homme, déjà assurée auparavant par les paroles des prophètes et par les 
merveilles qu’il a réalisées dans la création et dans l’histoire de son peuple et de tous les hommes. 
Le sommet de la révélation de Dieu le Père est offert par le Fils à travers le don du Paraclet (cf. Jn 
14, 16), Esprit du Père et de son Fils, qui nous « guide vers la vérité tout entière » (cf. Jn 16, 13).

C’est ainsi que toutes les promesses de Dieu deviennent « oui » en Jésus Christ (cf. 2 Co 1, 20). 
S’ouvre ainsi à l’homme la possibilité de parcourir le chemin qui le conduit au Père (cf. Jn 14, 6), 
pour qu’à la fin « Dieu soit tout en tous » (1 Co 15, 28).



21. Comme le montre la croix du Christ, Dieu parle aussi à travers son silence. Le silence de Dieu, 
l’expérience de l’éloignement du Tout-Puissant et du Père est une étape décisive du parcours 
terrestre du Fils de Dieu, Parole incarnée. Pendu au bois de la croix, il a crié la douleur qu’un tel 
silence lui causait : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? » (Mc 15, 34 ; Mt 27, 
46). Persévérant dans l’obéissance jusqu’à son dernier souffle de vie, dans l’obscurité de la mort, 
Jésus a perçu la présence de Dieu Père et l’a invoqué. C’est à Lui qu’il s’en remet au moment du 
passage, à travers la mort, à la vie éternelle : « Père, entre tes mains je remets mon esprit » (Lc 23, 
46).Cette expérience de Jésus est comparable à la situation de l’homme qui, après avoir écouté et 
reconnu la Parole de Dieu, doit aussi se mesurer avec son silence. Bien des saints et des mystiques 
ont vécu une telle expérience qui aujourd’hui encore fait partie du cheminement de nombreux 
chrétiens. Le silence de Dieu prolonge ses paroles précédemment énoncées. Dans ces moments 
obscurs, il parle paradoxalement par son silence. C’est pourquoi, dans la dynamique de la 
Révélation chrétienne, le silence apparaît comme une expression importante de la Parole de Dieu.

LA RÉPONSE DE L’HOMME À DIEU QUI PARLE

Appelés à entrer dans l’Alliance avec Dieu

22. Soulignant la multiplicité des formes de la Parole, nous avons pu contempler, à travers toutes 
ces modalités, Dieu qui parle et qui vient à la rencontre de l’homme, en se faisant connaître dans un 
dialogue. Bien sûr, comme l’ont affirmé les Pères synodaux, « quand il se réfère à la Révélation, le 
dialogue comporte le primat de la Parole de Dieu adressée à l’homme »[71]. Le mystère de 
l’Alliance exprime cette relation entre Dieu qui appelle par sa Parole et l’homme qui répond, dans 
la claire conscience qu’il ne s’agit pas d’une rencontre entre deux parties contractantes situées sur 
un pied d’égalité ; ce que nous appelons l’Ancienne et la Nouvelle Alliance n’est pas un acte 
d’entente entre deux parties égales, mais un pur don de Dieu. Par ce don de son amour, dépassant 
toute distance, Dieu fait vraiment de nous ses « partenaires », réalisant ainsi le mystère nuptial de 
l’amour entre le Christ et l'Église. Dans cette perspective, chaque homme apparaît comme 
destinataire de la Parole, interpellé et appelé à entrer dans ce dialogue d’amour par une réponse 
libre. Chacun de nous est ainsi rendu par Dieu capable d’écouter et de répondre à la Parole divine. 
L’homme est créé dans la Parole et il vit en elle ; il ne peut se comprendre lui-même s’il ne s’ouvre 
à ce dialogue. La Parole de Dieu révèle la nature filiale et relationnelle de notre vie. Nous sommes 
vraiment appelés par grâce à nous conformer au Christ, le Fils du Père, et à être transformés en Lui.

Dieu écoute l’homme et répond à ses demandes

23. Dans ce dialogue avec Dieu, nous nous comprenons nous-mêmes et nous trouvons la réponse 
aux interrogations les plus profondes qui habitent notre cœur. Car la Parole de Dieu ne s’oppose pas
à l’homme, ne mortifie pas ses désirs authentiques, bien au contraire, elle les illumine, les purifie et 
les porte à leur accomplissement. Comme il est important pour notre temps de découvrir que seul 
Dieu répond à la soif qui est dans le cœur de tout homme ! À notre époque et surtout en Occident, 
s’est malheureusement diffusée l’idée que Dieu est étranger à la vie et aux problèmes de l’homme 
et, plus encore, que sa présence peut être une menace pour son autonomie. En réalité, toute 
l’économie du Salut nous montre que Dieu parle et intervient dans l’histoire en faveur de l’homme 
et de son salut intégral. Il est donc décisif, d’un point de vue pastoral, de présenter la Parole de Dieu
dans sa capacité de répondre aux problèmes que l’homme doit affronter dans la vie quotidienne. 
Jésus se présente justement à nous comme celui qui est venu pour que nous puissions avoir la vie en
abondance (cf. Jn 10, 10). Pour cela, nous devons déployer tous nos efforts pour que la Parole de 
Dieu apparaisse à chacun comme une ouverture à ses problèmes, une réponse à ses questions, un 
élargissement des valeurs et en même temps comme une satisfaction apportée à ses aspirations. La 
pastorale de l'Église doit être attentive à illustrer avec soin comment Dieu écoute les besoins de 



l’homme et son cri. Saint Bonaventure affirme dans le Breviloquium : « Le fruit de l’Écriture Sainte
n’est pas quelconque, c’est la plénitude de l’éternelle félicité. Car elle est l’Écriture Sainte dans 
laquelle sont les paroles de la vie éternelle ; elle est donc écrite, non seulement pour que nous 
croyions, mais aussi pour que nous possédions la vie éternelle dans laquelle, nous verrons, nous 
aimerons et où nos désirs seront universellement comblés»[72].

Dialoguer avec Dieu à travers ses Paroles

24. La Parole divine introduit chacun de nous dans un dialogue avec le Seigneur. Le Dieu qui parle, 
nous apprend comment nous pouvons parler avec Lui. Spontanément vient à l’esprit le Livre des 
Psaumes, dans lequel Dieu nous donne les paroles avec lesquelles nous pouvons nous adresser à 
Lui, Lui présenter notre vie dans un colloque avec Lui, transformant ainsi la vie-même en un 
mouvement vers Dieu[73]. Dans les Psaumes, en effet, nous trouvons toute la gamme des 
sentiments que l’homme peut éprouver dans son existence et qui prennent place avec sagesse devant
Dieu : joie et douleur, angoisse et espérance, peur et anxiété trouvent ici leur expression. Avec les 
Psaumes, nous pensons aussi aux nombreux autres textes de la Sainte Écriture qui expriment la 
manière dont l’homme s’adresse à Dieu sous la forme de la prière d’intercession (cf. Ex 33, 12-16), 
du chant de joie pour la victoire (cf. Ex 15), ou d’une lamentation dans l’accomplissement de sa 
propre mission (cf. Jr 20, 7-18). De cette façon, la parole que l’homme adresse à Dieu devient à son 
tour Parole de Dieu, confirmant le caractère de dialogue de toute la Révélation chrétienne[74]. 
L’existence tout entière de l’homme devient, dans cette perspective, un dialogue avec Dieu qui parle
et écoute, qui appelle et engage notre vie. La Parole de Dieu révèle que toute l’existence de 
l’homme se situe dans le champ de l’appel divin[75].

La Parole de Dieu et la foi

25. « À Dieu qui révèle il faut apporter ‘l’obéissance de la foi’ (Rm 16, 26 ; cf. Rm 1, 5 ; 2 Co 10, 
5-6), par laquelle l’homme s’en remet tout entier librement à Dieu, en présentant ‘à Dieu qui révèle 
la pleine soumission de l’intelligence et de la volonté’ et en donnant de plein gré son assentiment à 
la Révélation qu’Il a faite »[76]. Avec ces paroles, la Constitution dogmatique Dei Verbum a 
exprimé, de manière précise, l’attitude de l’homme devant Dieu. La réponse propre de l’homme à 
Dieu qui parle est la foi. En cela il est évident que « pour accueillir la Révélation, l’homme doit 
ouvrir sa conscience et son cœur à l’action de l’Esprit Saint qui lui fait comprendre la Parole de 
Dieu présente dans les Écritures Saintes »[77]. En effet, c’est le propre de la prédication de la 
Parole divine de faire surgir la foi, par laquelle nous adhérons de cœur à la vérité révélée et nous 
nous confions tout entier au Christ : « la foi naît de ce qu’on entend, et ce qu’on entend, c’est 
l’annonce de la parole du Christ » (Rm 10, 17). C’est toute l’histoire du Salut qui, de façon 
progressive, nous montre ce lien intime entre la Parole de Dieu et la foi qui s’accomplit dans la 
rencontre avec le Christ. Avec Lui, la foi prend la forme de la rencontre avec une Personne à 
laquelle on confie sa propre vie. Le Christ Jésus reste présent aujourd’hui dans l’histoire, dans son 
corps qui est l’Église ; ainsi, l’acte de notre foi est simultanément un acte personnel et ecclésial.

Le péché comme non-écoute de la Parole de Dieu

26. La Parole de Dieu révèle inévitablement aussi la possibilité dramatique, de la part de la liberté 
de l’homme, de se soustraire à ce dialogue d’alliance avec Dieu pour lequel nous avons été créés. 
La Parole divine révèle aussi le péché qui habite le cœur de l’homme. Nous trouvons très souvent, 
aussi bien dans l’Ancien que dans le Nouveau Testament, la description du péché comme non-
écoute de la Parole, comme rupture de l’Alliance et donc comme fermeture à l’égard de Dieu qui 
appelle à la communion avec Lui[78]. En effet, l’Écriture Sainte nous montre comment le péché de 
l’homme est essentiellement désobéissance et ‘non-écoute’. C’est vraiment l’obéissance radicale de 
Jésus jusqu’à la mort de la Croix (Ph 2, 8) qui démasquera totalement ce péché. Dans son 



obéissance s’accomplit la Nouvelle Alliance entre Dieu et l’homme et nous est donnée la possibilité
de la réconciliation. Jésus, en effet, a été envoyé par le Père comme victime d’expiation pour nos 
péchés et pour ceux du monde entier (cf 1 Jn 2, 2 ; 4, 10 ; Hb 7, 27). Ainsi, la possibilité 
miséricordieuse de la rédemption nous est offerte et le début d’une vie nouvelle dans le Christ. Pour
cela, il est important que les fidèles soient formés à reconnaître la racine du péché dans la non-
écoute de la Parole du Seigneur et à accueillir en Jésus, le Verbe de Dieu, le pardon qui nous ouvre 
au salut.

Marie, « Mère du Verbe de Dieu » et « Mère de la foi »

27. Les Pères synodaux ont déclaré que le but fondamental de la XIIe Assemblée était avant tout de 
« renouveler la foi de l'Église dans la Parole de Dieu » ; pour cela, il est nécessaire de regarder là où
la réciprocité entre la Parole de Dieu et la foi s’est accomplie parfaitement, c'est-à-dire chez la 
Vierge Marie, « qui par son ‘oui’ à la parole de l’Alliance et à sa mission, accomplit parfaitement la 
vocation divine de l’humanité »[79]. La réalité humaine, créée par le Verbe, trouve vraiment son 
plein accomplissement dans la foi obéissante de Marie. De l’Annonciation à la Pentecôte, elle se 
présente à nous comme la femme totalement disponible à la volonté de Dieu. Elle est l’Immaculée 
Conception, celle qui est « pleine de la grâce » de Dieu (cf. Lc 1, 28), docile à la Parole divine de 
façon inconditionnelle (cf. Lc 1, 38). Sa foi obéissante place son existence à chaque instant face à 
l’initiative de Dieu. Vierge à l’écoute, elle vit en pleine syntonie avec la volonté divine ; elle garde 
dans son cœur les événements de la vie de son Fils, en les ordonnant en une seule mosaïque (cf. Lc 
2, 19.51)[80].

À notre époque, il est nécessaire que les fidèles soient initiés à mieux découvrir le lien entre Marie 
de Nazareth et l’écoute croyante de la Parole divine. J’exhorte aussi les chercheurs à approfondir le 
plus possible le rapport entre la mariologie et la théologie de la Parole. De cela, on pourra tirer un 
grand bénéfice autant pour la vie spirituelle que pour les études théologiques et bibliques. En effet, 
ce que l’intelligence de la foi a saisi concernant Marie se situe au centre le plus intime de la vérité 
chrétienne. En réalité, l’incarnation du Verbe ne peut être pensée en faisant abstraction de la liberté 
de cette jeune fille qui, par son assentiment, coopère de façon décisive à l’entrée de l’Eternel dans le
temps. Elle est la figure de l'Église à l’écoute de la Parole de Dieu qui, en elle, s’est faite chair. 
Marie est aussi le symbole de l’ouverture à Dieu et aux autres ; de l’écoute active qui intériorise, qui
assimile et où la Parole divine devient la matrice de la vie.

28. À ce point, je désire attirer l’attention sur la familiarité de Marie avec la Parole de Dieu. C’est
ce qui resplendit avec une force particulière dans le Magnificat. Ici, en un certain sens, on voit 
comment elle s’identifie à la Parole, comment elle entre en elle ; dans ce merveilleux cantique de 
foi, la Vierge exalte le Seigneur avec sa propre Parole : « Le Magnificat, - portrait, pour ainsi dire, 
de son âme - est entièrement tissé de fils de l’Écriture Sainte, de fils extraits de la Parole de Dieu. 
On voit ainsi apparaître que, dans la Parole de Dieu, Marie est vraiment chez elle, elle en sort et elle
y rentre avec un grand naturel. Elle parle et pense au moyen de la Parole de Dieu ; la Parole de Dieu
devient sa parole, et sa parole naît de la Parole de Dieu. De plus, se manifeste ainsi que ses pensées 
sont au diapason des pensées de Dieu, que sa volonté consiste à vouloir avec Dieu. Étant 
profondément pénétrée par la Parole de Dieu, elle peut devenir la mère de la Parole incarnée »[81].

En outre, la référence à la Mère de Dieu nous montre comment l’agir de Dieu dans le monde 
implique aussi notre liberté parce que, dans la foi, la Parole divine nous transforme. Aussi, notre 
action apostolique et pastorale ne pourra jamais être efficace si nous n’apprenons pas de Marie à 
nous laisser modeler par l’œuvre de Dieu en nous : « l’attention pleine d’amour et de dévotion à la 
figure de Marie comme modèle et archétype de la foi de l'Église, est d’une importance capitale pour
opérer aujourd'hui aussi un changement concret de paradigme dans la relation de l’Église avec la 



Parole, aussi bien dans l’attitude d’écoute orante qu’à travers la générosité de l’engagement pour la 
mission et l’annonce » [82].

Contemplant chez la Mère de Dieu une existence totalement modelée par la Parole, nous 
découvrons aussi que nous sommes appelés à entrer dans le mystère de la foi, par laquelle le Christ 
vient demeurer dans notre vie. Chaque chrétien qui croit, nous rappelle saint Ambroise, conçoit et 
engendre en un certain sens, le Verbe de Dieu en lui-même : s’il n’y a qu’une seule Mère du Christ 
selon la chair, en revanche, selon la foi, le Christ est le fruit de tous[83]. Donc ce qui est arrivé à 
Marie peut arriver en chacun de nous, chaque jour, dans l’écoute de la Parole et dans la célébration 
des Sacrements.

L’HERMÉNEUTIQUE DE L’ÉCRITURE SAINTE DANS L’ÉGLISE

L'Église, lieu originaire de l’herméneutique de la Bible

29. Un autre grand sujet mis en valeur lors du Synode, sur lequel j’entends maintenant appeler 
l’attention, est l’interprétation de l’Écriture Sainte dans l’Église. Le lien intrinsèque entre la Parole 
et la foi met vraiment en évidence que l’authentique herméneutique de la Bible ne peut se situer 
que dans la foi ecclésiale, qui a dans le ‘oui’ de Marie, son paradigme. Saint Bonaventure affirme à
ce sujet que, sans la foi, on n’a pas la clé d’accès au texte sacré : « C’est de cette connaissance de 
Jésus-Christ que découle, telle une source, la certitude et l’intelligence contenue dans toute 
l’Écriture Sainte. En conséquence, il est impossible d’entrer dans la connaissance de l’Écriture 
Sainte sans cette foi venant du Christ. Cette foi est lumière, porte et aussi fondement de toute 
l’Écriture »[84]. Et saint Thomas d’Aquin, en mentionnant saint Augustin, insiste avec force : « 
Même la lettre de l’Évangile tue s’il manque à l’intérieur de l’homme, la grâce de la foi qui guérit 
»[85].

Cela nous permet de rappeler un critère fondamental de l’herméneutique biblique : le lieu originaire
de l’interprétation scripturaire est la vie de l’Église. Cette affirmation n’indique pas la référence 
ecclésiale comme un critère extrinsèque auquel les exégètes doivent se plier, mais elle est demandée
par la réalité même des Écritures et par la manière dont elles se sont formées dans le temps. En 
effet, « les traditions de la foi formaient le milieu vital dans lequel s’est insérée l’activité littéraire 
des auteurs de l’Écriture Sainte. Cette insertion comprenait aussi la participation à la vie liturgique 
et à l’activité extérieure des communautés, à leur monde spirituel, à leur culture et aux péripéties de 
leur destinée historique. L’interprétation de l’Écriture Sainte exige donc, de manière semblable, la 
participation des exégètes à toute la vie et à toute la foi de la communauté croyante de leur 
temps»[86]. Par conséquent, « puisque la Sainte Écriture doit aussi être lue et interprétée à la 
lumière du même Esprit que celui qui la fit rédiger »[87], il convient que les exégètes, les 
théologiens et tout le Peuple de Dieu la considèrent pour ce qu’elle est réellement, la Parole de Dieu
qui se communique à nous à travers une parole humaine (cf. 1 Th 2, 13). Ceci est une donnée 
constante contenue implicitement dans la Bible même : « aucune prophétie de l’Écriture ne vient 
d’une intuition personnelle. En effet, ce n’est jamais la volonté d’un homme qui a porté une 
prophétie : c’est portés par l’Esprit Saint que des hommes ont parlé de la part de Dieu » (2 P 1, 20-
21). Du reste, c’est le propre de la foi de l'Église de reconnaître dans la Bible la Parole de Dieu ; 
comme le dit admirablement saint Augustin, « Je ne croirais pas en l’Évangile si l’autorité de 
l'Église ne m’y entraînait pas »[88]. C’est l’Esprit Saint, qui anime la vie de l’Église, pour la 
rendre capable d’interpréter authentiquement les Écritures. La Bible est le livre de l'Église et, 
de son immanence dans la vie ecclésiale, jaillit aussi sa véritable herméneutique.

30. Saint Jérôme rappelle que nous ne pouvons jamais lire seuls l’Écriture. Nous trouvons trop de 
portes fermées et nous glissons facilement dans l’erreur. La Bible a été écrite par le Peuple de Dieu 



et pour le Peuple de Dieu, sous l’inspiration de l’Esprit Saint. C’est seulement dans cette 
communion avec le Peuple de Dieu, dans ce ‘nous’ que nous pouvons réellement entrer dans le 
cœur de la vérité que Dieu lui-même veut nous dire.[89] Le grand savant, pour qui « l’ignorance des
Écritures est l’ignorance du Christ »[90], affirme que l’ecclésialité de l’interprétation biblique n’est 
pas une exigence imposée de l’extérieur ; le Livre est vraiment la voix du Peuple de Dieu 
pérégrinant, et c’est seulement dans la foi de ce peuple que nous sommes, pour ainsi dire, dans la 
tonalité juste pour comprendre la Sainte Écriture. Une authentique interprétation de la Bible doit 
toujours être dans une harmonieuse concordance avec la foi de l'Église catholique. Saint Jérôme 
s’adressait ainsi à un prêtre : « Reste fermement attaché à la doctrine traditionnelle qui t’a été 
enseignée, afin que tu puisses exhorter selon la saine doctrine et réfuter ceux qui la contredisent 
»[91].

Les approches du texte sacré qui font abstraction de la foi peuvent suggérer des éléments 
intéressants, en s’arrêtant sur la structure du texte et sur ses formes, cependant, une telle tentative ne
serait inévitablement qu’un préliminaire, structurellement incomplet. En effet, comme l’a affirmé la 
Commission Biblique Pontificale, faisant écho à un principe partagé par l’herméneutique moderne, 
« le juste sens d’un texte ne peut être donné pleinement que s’il est actualisé dans le vécu de 
lecteurs qui se l’approprient »[92]. Tout cela met en relief la relation entre la vie spirituelle et 
l’herméneutique de l’Écriture. En effet, « avec la croissance de la vie dans l’Esprit grandit, chez le 
lecteur, la compréhension des réalités dont parle le texte biblique »[93]. L’intensité d’une 
authentique expérience ecclésiale ne peut que développer une intelligence de la foi authentique à 
l’égard de la Parole de Dieu ; réciproquement, on doit dire que lire dans la foi les Écritures fait 
grandir la vie ecclésiale même. De là, nous pouvons comprendre d’une façon nouvelle l’affirmation 
connue de saint Grégoire le Grand : « les paroles divines grandissent avec celui qui les lit »[94]. De 
cette façon, l’écoute de la Parole de Dieu introduit et accroît la communion ecclésiale avec ceux qui
cheminent dans la foi.

« L’âme de la Théologie sacrée »

31. « Que l’étude de la Sainte Écriture soit comme l’âme de la théologie sacrée »[95] : cette 
expression de la Constitution dogmatique Dei Verbum nous est devenue au cours des ans toujours 
plus familière. On peut dire que l’époque qui a suivi le Concile Vatican II, en ce qui concerne les 
études théologiques et exégétiques, a fréquemment fait référence à cette expression comme symbole
de l’intérêt renouvelé pour la Sainte Écriture. La XIIe Assemblée du Synode des Évêques s’est 
souvent référée à cette affirmation pour indiquer la relation entre la recherche historique et 
l’herméneutique de la foi en référence au texte sacré. Dans cette perspective, les Pères ont constaté 
avec joie la réalité de l’étude accrue de la Parole de Dieu dans l'Église au long des dernières 
décennies et ont exprimé avec conviction une vive reconnaissance aux nombreux exégètes et 
théologiens qui, avec dévouement, engagement et compétence ont donné et donnent une 
contribution essentielle à l’approfondissement du sens de l’Écriture, en affrontant les problèmes 
complexes que notre temps pose à la recherche biblique[96]. Ils ont également manifesté des 
sentiments de sincère gratitude à l’égard des membres de la Commission Biblique Pontificale qui se
sont succédés au cours de ces années et qui, en lien étroit avec la Congrégation pour la Doctrine de 
la Foi, continuent à offrir leur apport qualifié pour aborder les questions particulières inhérentes à 
l’étude de la Sainte Écriture. Le Synode a éprouvé, en outre, le besoin de s’interroger sur le statut 
actuel des études bibliques et sur leur importance dans le domaine théologique. En effet, du rapport 
fécond entre exégèse et théologie dépend en grande partie l’efficacité pastorale de l’action de 
l'Église et de la vie spirituelle des fidèles. Pour cela, je crois important de reprendre certaines 
réflexions apparues au cours des échanges sur ce thème dans les travaux du Synode.

Développement de la recherche biblique et Magistère ecclésial



32. Avant tout, il est nécessaire de reconnaître dans la vie de l’Église le bénéfice provenant de 
l’exégèse historico-critique et des autres méthodes d’analyse du texte développées récemment[97]. 
Dans l’approche catholique de la Sainte Écriture, l’attention à ces méthodes est indispensable et elle
est liée au réalisme de l’incarnation : « Cette nécessité est la conséquence du principe chrétien 
formulé dans l’Évangile selon saint Jean 1,14 : le Verbe s’est fait chair. Le fait historique est une 
dimension constitutive de la foi chrétienne. L’histoire du salut n’est pas une mythologie, mais une 
véritable histoire et pour cela elle est à étudier avec les méthodes de la recherche historique sérieuse
»[98]. Cependant, l’étude de la Bible exige la connaissance et l’utilisation appropriée de ces 
méthodes de recherche. S’il est vrai que cette sensibilité dans les études s’est développée plus 
intensément à l’époque moderne, il y a toujours eu cependant dans la saine tradition ecclésiale, bien 
que de façon inégale suivant les lieux, un amour pour l’étude de « la lettre ». Il suffit ici de rappeler 
la culture monastique, à laquelle nous devons en dernière instance le fondement de la culture 
européenne à la racine de laquelle se trouve l’intérêt pour la parole. Le désir de Dieu comprend 
l’amour des lettres, l’amour pour la parole dans toutes ses dimensions : « puisque dans la parole 
biblique, Dieu est en chemin vers nous et nous vers Lui, il faut apprendre à pénétrer le secret de la 
langue, à la comprendre dans sa structure et dans ses usages. Ainsi, en raison même de la recherche 
de Dieu, les sciences profanes, qui nous indiquent les chemins vers la langue, deviennent 
importantes »[99].

33. Le Magistère vivant de l'Église, auquel il appartient « d’interpréter de façon authentique la 
Parole de Dieu, écrite ou transmise »[100], est intervenu avec un sage équilibre par rapport à la 
juste position à avoir face à l’introduction des nouvelles méthodes d’analyse historique. Je me 
réfère particulièrement aux encycliques Providentissimus Deus du Pape Léon XIII et Divino 
afflante Spiritu du Pape Pie XII. Ce fut mon vénérable prédécesseur Jean-Paul II qui rappela 
l’importance de ces documents pour l’exégèse et la théologie à l’occasion des célébrations 
respectivement du centenaire et du cinquantenaire de leur promulgation[101]. L’intervention du 
Pape Léon XIII eut le mérite de protéger l’interprétation catholique de la Bible des attaques du 
rationalisme, mais sans se réfugier dans un sens spirituel détaché de l’histoire. Ne reculant pas 
devant la critique scientifique, il se méfiait seulement « des idées préconçues qui prétendent se 
fonder sur la science mais qui, en réalité, font subrepticement sortir la science de son 
domaine»[102]. Le Pape Pie XII, au contraire, se trouvait face aux attaques des partisans d’une 
exégèse soi-disant mystique qui refusait toute approche scientifique. L’encyclique Divino afflante 
Spiritu, avec une grande finesse, a évité d’engendrer l’idée d’une dichotomie entre l’"exégèse 
scientifique" pour l’usage apologétique et l’"interprétation spirituelle réservée à l’usage interne", 
affirmant au contraire aussi bien la « portée théologique du sens littéral méthodiquement défini », 
que l’appartenance de la « détermination du sens spirituel… au domaine de la science exégétique 
»[103]. De cette façon, les deux documents refusaient « la rupture entre l’humain et le divin, entre 
la recherche scientifique et le regard de la foi, entre le sens littéral et le sens spirituel »[104]. Cet 
équilibre a ensuite été repris dans le document de la Commission Biblique Pontificale de 1993 : « 
Dans leur travail d’interprétation, les exégètes catholiques ne doivent jamais oublier que ce qu’ils 
interprètent est la Parole de Dieu. Leur tâche commune n’est pas terminée lorsqu’ils ont distingué 
les sources, défini les formes ou expliqué les procédés littéraires. Le but de leur travail n’est atteint 
que lorsqu’ils ont éclairé le sens du texte biblique comme parole actuelle de Dieu »[105].

L’herméneutique biblique conciliaire : une indication à recevoir

34. Sur cet horizon, il est possible de mieux apprécier les grands principes d’interprétation propre à 
l’exégèse catholique exprimés au Concile Vatican II, particulièrement dans la Constitution 
dogmatique Dei Verbum : « Puisque Dieu, dans la Sainte Écriture, a parlé par des hommes à la 
manière des hommes, l’interprète de la Sainte Écriture, pour percevoir ce que Dieu Lui-même a 
voulu nous communiquer, doit chercher attentivement ce que les hagiographes ont réellement eu 
l’intention de dire et ce qu’il a plu à Dieu de faire savoir par leurs paroles »[106]. Ensuite, le texte, 



d’une part, souligne, comme éléments fondamentaux pour saisir la signification que l’hagiographe, 
l’étude des genres littéraires et du contexte. D’autre part, la Sainte Écriture devant être interprétée 
dans le même Esprit que celui dans lequel elle a été écrite, la Constitution dogmatique indique trois 
critères de base pour tenir compte de la dimension divine de la Bible : 1) interpréter le texte en 
tenant compte de l’unité de l’ensemble de l’Écriture - on parle aujourd’hui d’exégèse canonique ; 2)
tenir compte ensuite de la Tradition vivante de toute l'Église, et 3) respecter enfin l’analogie de la 
foi. «Seulement dans le cas où les deux niveaux méthodologiques, celui de nature historique et 
critique et celui de nature théologique, sont observés, on peut alors parler d’une exégèse 
théologique, d’une exégèse adaptée à ce Livre »[107].

Les Père synodaux ont affirmé avec raison que le fruit positif apporté par l’usage de la recherche 
historico-critique moderne est incontestable. Toutefois, alors que l’exégèse académique actuelle, y 
compris catholique, travaille à un haut niveau sur le plan de la méthodologie historico-critique en 
intégrant les apports les plus récents, on ne peut pas en dire autant pour ce qui concerne l’étude de 
la dimension théologique des textes bibliques. L’approfondissement théologique selon les trois 
éléments indiqués par la Constitution dogmatique Dei Verbum semble, trop souvent, presque 
absent[108].

Le péril du dualisme et l’herméneutique sécularisée

35. Il convient de signaler à ce sujet le risque grave d’un dualisme qui apparaît aujourd’hui dans 
l’approche des Saintes Écritures. En effet, en distinguant les deux niveaux d’approche, il ne s’agit 
pas de les séparer, ni de les opposer, ni simplement de les juxtaposer. Ils sont liés l’un à l’autre. 
Malheureusement, il n’est pas rare qu’une séparation infructueuse des deux engendre une 
hétérogénéité entre exégèse et théologie, qui « touche aussi les niveaux académiques les plus élevés 
»[109]. Je voudrais ici rappeler les conséquences les plus préoccupantes qu’il convient d’éviter.

a) Avant tout, si l’activité exégétique se réduit seulement au premier niveau, cela a pour 
conséquence de faire de l’Écriture même un texte du passé : « On peut en tirer des conséquences 
morales, on peut en apprendre l’histoire, mais le Livre en tant que tel, parle seulement du passé et 
l’exégèse n’est plus véritablement théologique, mais devient une pure historiographie, une histoire 
de la littérature »[110]. Il est clair qu’avec une telle réduction, on ne peut en aucune façon 
comprendre l’événement de la Révélation de Dieu par sa Parole qui se transmet à nous dans la 
Tradition vivante et dans l’Écriture.

b) Le déficit d’une herméneutique de la foi à l’égard de l’Écriture ne se résume pas seulement en 
termes d’absence ; à sa place s’inscrit inévitablement une autre herméneutique, une herméneutique 
sécularisée, positiviste, dont la clé fondamentale est la conviction que le Divin n’apparaît pas dans 
l’histoire humaine. Selon cette herméneutique, lorsqu’il semble qu’existe un élément divin, on doit 
l’expliquer d’une autre façon et tout ramener à la dimension humaine. En conséquence, on propose 
des interprétations qui nient l’historicité des éléments divins[111].

c) Une telle position ne peut que produire des dégâts dans la vie de l'Église, répandant un doute sur 
les mystères fondamentaux du Christianisme et sur leur valeur historique, comme par exemple 
l’institution de l’Eucharistie et la résurrection du Christ. On impose alors une herméneutique 
philosophique, qui nie la possibilité de l’entrée et de la présence du Divin dans l’histoire. 
L’acceptation d’une telle herméneutique dans les études théologiques introduit inévitablement un 
dualisme pesant entre l’exégèse, qui s’établit uniquement sur le premier niveau et la théologie qui 
s’ouvre à la dérive d’une spiritualisation du sens des Écritures qui ne respecte pas le caractère 
historique de la Révélation.



Cette position ne peut qu’avoir un résultat négatif tant sur la vie spirituelle que sur l’activité 
pastorale ; « la conséquence de l’absence du second niveau méthodologique est qu’il s’est créé un 
profond fossé entre exégèse scientifique et Lectio divina ; il en ressort parfois une forme de 
perplexité également dans la préparation des homélies »[112]. On doit aussi signaler qu’un tel 
dualisme produit parfois incertitude et manque de solidité dans le chemin de formation intellectuelle
de certains candidats aux ministères ordonnés[113]. En définitif, « là où l’exégèse n’est pas 
théologie, l’Écriture ne peut être l’âme de la théologie, et vice versa, là où la théologie n’est pas 
essentiellement interprétation de l’Écriture dans l'Église, cette théologie n’a plus de fondement 
»[114]. Il est donc nécessaire de se résoudre fermement à considérer avec davantage d’attention les 
indications données par la Constitution dogmatique Dei Verbum sur ce point.

Foi et raison dans l’approche de l’Écriture

36. Je crois que ce qu’a écrit le Pape Jean-Paul II à ce sujet dans l’encyclique Fides et ratio peut 
contribuer à une compréhension plus complète de l’exégèse et, donc, de son rapport avec toute la 
théologie. Il soutenait qu’il ne faut pas sous-estimer « le danger inhérent à la volonté de faire 
découler la vérité de l’Écriture Sainte de l’application d’une méthodologie unique, oubliant la 
nécessité d’une exégèse plus large qui permet d’accéder, avec toute l’Église, au sens plénier des 
textes. Ceux qui se consacrent à l’étude des saintes Écritures doivent toujours avoir présent à 
l’esprit que les diverses méthodologies herméneutiques ont, elles aussi, à leur base une conception 
philosophique : il convient de l’examiner avec discernement avant de l’appliquer aux textes 
sacrés»[115].

Cette réflexion clairvoyante nous permet d’observer comment dans l’approche herméneutique de la 
Sainte Écriture, se joue inévitablement le rapport correct entre foi et raison. En effet, 
l’herméneutique sécularisée de la Sainte Écriture se place comme l’acte d’une raison qui veut 
structuralement exclure la possibilité que Dieu entre dans la vie des hommes et qu’il parle aux 
hommes en une parole humaine. Pour cela il est aussi nécessaire d’inviter à élargir les espaces de la 
rationalité elle-même[116]. C’est pourquoi dans l’utilisation des méthodes d’analyse historique, on 
devra éviter de prendre à son compte, là où ils se présentent, des critères qui, au préalable, se 
ferment à la révélation de Dieu dans la vie des hommes. L’unité des deux niveaux du travail 
d’interprétation de la Sainte Écriture présuppose, en définitive, une harmonie entre la foi et la 
raison. D’une part, il faut une foi qui, maintenant un rapport adéquat avec la droite raison, ne 
dégénère jamais en fidéisme, fauteur d’une lecture fondamentaliste de l’Écriture. D’autre part, il y a
besoin d’une raison qui, en recherchant les éléments historiques présents dans la Bible, se montre 
ouverte et ne refuse pas a priori tout ce qui excède sa propre mesure. Du reste, la religion du Verbe 
incarné ne pourra que se montrer profondément raisonnable à l’homme qui cherche sincèrement la 
vérité et le sens ultime de sa propre vie et de l’histoire.

Sens littéral et sens spirituel

37. Une écoute renouvelée des Pères de l’Église et de leur approche exégétique contribuera de 
façon significative à revaloriser une herméneutique adéquate de l’Écriture, comme 
l’Assemblée synodale l’a affirmé[117]. En effet, les Pères de l’Église nous offrent encore 
aujourd’hui une théologie de grande valeur parce que centrée sur l’étude de l’Écriture Sainte dans 
son intégralité ; ils sont d’abord et avant tout des « commentateurs de la Sainte Écriture »[118]. 
Leur exemple peut « enseigner aux exégètes modernes une approche vraiment religieuse de la 
Sainte Écriture, ainsi qu’une interprétation qui s’en tienne constamment au critère de communion 
avec l’expérience de l’Église, qui chemine dans l’histoire sous la conduite de l’Esprit Saint »[119].

Ignorant, bien sûr, les ressources d’ordre philologique et historique qui sont à la disposition de 
l’exégèse moderne, la tradition patristique et médiévale savait reconnaître les divers sens de 



l’Écriture en commençant par le sens littéral, celui qui est « signifié par les paroles de l’Écriture et 
découvert par l’exégèse qui suit les règles de la juste interprétation »[120]. Par exemple, saint 
Thomas d’Aquin affirme : « tous les sens de la Sainte Écriture se basent sur le sens littéral »[121]. Il
est nécessaire, cependant, de rappeler qu’au temps patristique et médiéval, toute forme d’exégèse, y 
compris littérale, était conduite sur la base de la foi et ne faisait pas nécessairement la distinction 
entre sens littéral et sens spirituel. Rappelons ici la distinction classique qui établit la relation entre 
les divers sens de l’Écriture :

«Littera gesta docet, quid credas allegoria,
Moralis quid agas, quo tendas anagogia.
Le sens littéral enseigne les événements, l’allégorie ce qu’il faut croire,
le sens moral ce qu’il faut faire, l’anagogie vers quoi il faut tendre »[122].

Notons ici l’unité et l’articulation entre sens littéral et sens spirituel, lequel se subdivise en trois 
sens, avec lesquels sont décrits les contenus de la foi, de la morale et de la tension eschatologique.

En définitive, en reconnaissant la valeur et la nécessité, même avec ses limites, de la méthode 
historico-critique, nous apprenons de l’exégèse patristique que « on n’est fidèle à l’intentionnalité 
des textes bibliques que dans la mesure où on essaie de retrouver, au cœur de leur 
formulation, la réalité de foi qu’ils expriment et qu’on relie cette réalité à l’expérience 
croyante de notre monde »[123]. C’est seulement dans cette perspective que l’on peut reconnaître 
que la Parole de Dieu est vivante et s’adresse à chacun dans l’actualité de sa vie. En ce sens, 
l’affirmation de la Commission Biblique Pontificale demeure pleinement valable, qui définit le sens
spirituel selon la foi chrétienne comme « le sens exprimé par les textes bibliques lorsqu’on les lit 
sous l’influence de l’Esprit Saint dans le contexte du mystère pascal du Christ et de la vie nouvelle 
qui en résulte. Ce contexte existe effectivement. Le Nouveau Testament y reconnaît 
l’accomplissement des Écritures. Il est donc normal de relire les Écritures à la lumière de ce 
nouveau contexte, qui est celui de la vie dans l’Esprit »[124].

Le nécessaire dépassement de la lettre

38. Dans la saisie de l’articulation entre les différents sens de l’Écriture, il devient alors décisif de 
comprendre le passage de la lettre à l’esprit. Il ne s’agit pas d’un passage automatique et spontané ; 
il faut plutôt un dépassement de la lettre : « la parole de Dieu, en effet, n’est jamais simplement 
présente dans la seule littéralité du texte. Pour l’atteindre, il faut un dépassement et un processus de 
compréhension qui se laisse guider par le mouvement intérieur de l’ensemble des textes et, à partir 
de là, doit également devenir un processus vital »[125]. Nous découvrons ainsi pourquoi le 
processus d’interprétation authentique n’est jamais purement intellectuel mais aussi vital, pour 
lequel est requis une pleine implication dans la vie ecclésiale, en tant que vie « sous la conduite de 
l’Esprit de Dieu » (Ga 5, 16). De cette façon, les critères mis en évidence par le numéro 12 de la 
Constitution dogmatique Dei Verbum deviennent plus clairs : un tel dépassement ne peut être réalisé
à partir d’un seul fragment littéraire mais en lien avec la totalité de l’Écriture. C’est en effet en 
direction d’une Parole unique que nous sommes appelés à opérer ce dépassement. Un tel processus 
comporte un caractère dramatique profond ; puisque dans le processus de dépassement, le passage 
qui s’accomplit dans l’Esprit rencontre inévitablement la liberté de chacun. saint Paul a pleinement 
vécu ce passage dans sa propre existence. Ce que signifie le dépassement de la lettre et sa 
compréhension uniquement à partir du tout, il l’a exprimé de façon radicale dans la phrase : « la 
lettre tue, mais l’Esprit donne la vie » (2 Co 3, 6). Saint Paul découvre que « l’Esprit qui rend libre 
possède un nom et donc que la liberté a une mesure intérieure : « Le Seigneur, c’est l’Esprit, et là où
l’Esprit du Seigneur est présent, là est la liberté » (2 Co 3, 17). L’Esprit qui rend libre ne se réduit
pas à l’idée ou à la vision personnelle de celui qui interprète. L’Esprit, c’est le Christ et le 
Christ est le Seigneur qui nous indique le chemin »[126]. Nous savons aussi combien pour saint 



Augustin ce passage fut à la fois dramatique et libérateur ; il crût aux Écritures, qui lui apparurent 
dans un premier temps si particulières et en même temps grossières, uniquement grâce à ce 
dépassement qu’il apprit de saint Ambroise à travers l’interprétation typologique, pour laquelle tout 
l’Ancien Testament est un chemin vers Jésus Christ. Pour saint Augustin, le dépassement de la lettre
a rendu crédible la lettre elle-même et lui a permis de trouver enfin la réponse aux profondes 
inquiétudes de son âme, assoiffée de la vérité[127].

L’unité intrinsèque de la Bible

39. À l’école de la grande Tradition de l’Église, nous apprenons à saisir également dans le passage 
de la lettre à l’esprit l’unité de toute l’Écriture, puisque unique est la Parole de Dieu qui interpelle 
notre vie en l’appelant constamment à la conversion[128]. Les expressions d’Hugues de Saint-
Victor demeurent un guide sûr pour nous : « Toute l’Écriture divine constitue un livre unique et ce 
livre unique, c’est le Christ, il parle du Christ et trouve dans le Christ son accomplissement »[129]. 
Envisagé sous l’aspect purement historique ou littéraire, la Bible n’est certainement pas simplement
un livre, mais un recueil de textes littéraires, dont la composition s’étend sur plus d’un millénaire et 
dont chaque livre n’est pas aisément reconnaissable comme faisant partie d’un tout ; il existe au 
contraire entre ces textes des tensions visibles. Ceci vaut déjà dans la Bible d’Israël, que nous 
chrétiens appelons l’Ancien Testament. Et cela vaut plus encore quand nous, en tant que chrétiens, 
relions le Nouveau Testament et ses écrits, presque comme clé herméneutique, avec la Bible 
d’Israël, l’interprétant comme un chemin vers le Christ. Dans le Nouveau Testament, en général, le 
terme « l’Écriture » (cf. Rm 4, 3 ; 1 P 2, 6) n’est pas utilisé, mais plutôt « les Écritures » (cf. Mt 21, 
43 ; Jn 5, 39 ; Rm 1, 2 ; 2 P 3, 16), qui, néanmoins, sont ensuite considérées dans leur ensemble 
comme l’unique Parole de Dieu qui nous est adressée[130]. Il apparaît ainsi clairement de quelle 
façon c’est la personne du Christ qui donne son unité aux « Écritures » en référence à l’unique « 
Parole ». Ainsi, on comprend ce qu’affirme le numéro 12 de la Constitution dogmatique Dei 
Verbum, en indiquant l’unité interne de la Bible comme le critère décisif pour une herméneutique 
correcte de la foi.

Le rapport entre l’Ancien et le Nouveau Testament

40. Dans la perspective de l’unité des Écritures dans le Christ, il est nécessaire pour les théologiens 
comme pour les pasteurs d’être conscients des relations qui existent entre l’Ancien et le Nouveau 
Testament. Avant tout, il est évident que le Nouveau Testament lui-même reconnaît l’Ancien 
Testament comme Parole de Dieu et c’est pourquoi il accueille l’autorité des saintes Écritures du 
peuple juif[131]. Il le reconnaît implicitement en recourant au même langage et en faisant 
fréquemment allusion à des passages de ces Écritures. Il le reconnaît explicitement parce qu’il en 
cite de nombreux extraits et qu’il s’en sert pour argumenter. Une argumentation fondée sur des 
textes de l’Ancien Testament possède ainsi dans le Nouveau Testament une valeur décisive, 
supérieure à celle des raisonnements purement humains. Dans le quatrième Évangile, Jésus déclare 
à ce propos que « l’Écriture ne peut être abolie » (Jn 10, 35) et saint Paul précise en particulier que 
la révélation de l’Ancien Testament continue à valoir pour nous chrétiens (cf. Rm 15, 4 ; 1 Co 10, 
11)[132]. En outre, nous affirmons que « Jésus de Nazareth était un juif et que la Terre sainte est la 
terre-mère de l’Église »[133]. La racine du Christianisme se trouve dans l’Ancien Testament et le 
Christianisme se nourrit toujours de cette racine. Aussi, la saine doctrine chrétienne a-t-elle toujours
refusé toute forme récurrente de marcionisme qui tend, de diverses manières, à opposer l’Ancien et 
le Nouveau Testament[134].

Par ailleurs, le Nouveau Testament lui-même s’affirme conforme à l’Ancien et proclame que dans le
mystère de la vie, de la mort et de la résurrection du Christ, les saintes Écritures du peuple juif ont 
trouvé leur parfait accomplissement. Il faut observer cependant que le concept d’accomplissement 
des Écritures est complexe, parce qu’il possède une triple dimension : un aspect fondamental de 



continuité avec la révélation de l’Ancien Testament, un aspect de rupture et un aspect 
d’accomplissement et de dépassement. Le mystère du Christ est en continuité d’intention avec le 
culte sacrificiel de l’Ancien Testament ; il s’est cependant réalisé d’une manière très différente, qui 
correspond à plusieurs oracles des prophètes, et il a atteint ainsi une perfection jamais obtenue 
auparavant. L’Ancien Testament, en effet, est plein de tensions entre ses aspects institutionnels et 
ses aspects prophétiques. Le mystère pascal du Christ est pleinement conforme – d’une façon qui 
toutefois était imprévisible – aux prophéties et à l’aspect préfiguratif des Écritures ; néanmoins, il 
présente des aspects évidents de discontinuité par rapport aux institutions de l’Ancien Testament.

41. Ces considérations manifestent ainsi l’importance incontournable de l’Ancien Testament pour 
les chrétiens, mais en même temps, mettent en évidence l’originalité de la lecture christologique. 
Depuis les temps apostoliques et ensuite dans la Tradition vivante, l’Église a mis en lumière l’unité 
du plan divin dans les deux Testaments grâce à la typologie, laquelle n’a pas un caractère arbitraire 
mais est intrinsèque aux événements racontés par le texte sacré et concerne par voie de conséquence
toute l’Écriture. La typologie « discerne dans les œuvres de Dieu sous l’Ancienne Alliance des 
préfigurations de ce que Dieu a accompli dans la plénitude des temps, en la personne de son Fils 
incarné »[135]. Les chrétiens lisent donc l’Ancien Testament à la lumière du Christ mort et 
ressuscité. Si la lecture typologique révèle l’inépuisable contenu de l’Ancien Testament en relation 
avec le Nouveau, cela ne doit toutefois pas conduire à oublier qu’il conserve sa valeur propre de 
Révélation que Notre Seigneur lui-même a réaffirmée (cf. Mc 12, 29-31). En conséquence, « le 
Nouveau Testament demande aussi d’être lu à la lumière de l’Ancien. La catéchèse chrétienne 
primitive y aura constamment recours (1 Co 5, 6-8 ; 1 Co 10, 1-11) »[136]. Les Pères synodaux ont 
pour cette raison affirmé que « la compréhension juive de la Bible peut aider les chrétiens dans 
l’intelligence et l’étude des Écritures »[137].

« Le Nouveau Testament est caché dans l’Ancien et l’Ancien est révélé dans le Nouveau »[138], 
c’est ainsi qu’avec une profonde sagesse, saint Augustin s’exprimait sur ce thème. Il est donc 
important qu’aussi bien dans la pastorale que dans le milieu académique, soit bien mise en évidence
la relation intime entre les deux Testaments, en rappelant avec saint Grégoire le Grand que ce que « 
l’Ancien Testament a promis, le Nouveau Testament l’a fait voir ; ce que celui-là annonçait de façon
cachée, celui-ci le proclame ouvertement comme présent. C’est pourquoi l’Ancien Testament est 
prophétie du Nouveau Testament ; et le meilleur commentaire de l’Ancien Testament est le 
Nouveau Testament »[139].

Les pages « obscures » de la Bible

42. Dans le contexte de la relation entre l’Ancien et le Nouveau Testament, le Synode a aussi abordé
le thème des pages de la Bible qui se révèlent obscures et difficiles en raison de la violence et de 
l’immoralité qu’elles contiennent parfois. À ce sujet, il faut avant tout tenir compte du fait que la 
révélation biblique est profondément enracinée dans l’histoire. Le dessein de Dieu s’y manifeste 
progressivement et se réalise lentement à travers des étapes successives, malgré la résistance des 
hommes. Dieu choisit un peuple et l’éduque avec patience. La Révélation s’adapte au niveau 
culturel et moral d’époques lointaines et rapporte par conséquent des faits et des usages, par 
exemple des manœuvres frauduleuses, des interventions violentes, l’extermination de populations, 
sans en dénoncer explicitement l’immoralité ; cela s’explique par le contexte historique, mais peut 
surprendre le lecteur moderne, surtout lorsqu’on oublie les nombreux comportements « obscurs » 
que les hommes ont toujours eus au long des siècles, et cela jusqu’à nos jours. Dans l’Ancien 
Testament, la prédication des prophètes s’élève vigoureusement contre tout type d’injustice et de 
violence, collective ou individuelle, et elle est de cette façon l’instrument d’éducation donné par 
Dieu à son peuple pour le préparer à l’Évangile. Il serait donc erroné de ne pas considérer ces 
passages de l’Écriture qui nous apparaissent problématiques. Il faut plutôt être conscient que la 
lecture de ces pages requiert l’acquisition d’une compétence spécifique, à travers une formation qui 



lit les textes dans leur contexte historico-littéraire et dans la perspective chrétienne qui a pour ultime
clé herméneutique « l’Évangile et le commandement nouveau de Jésus Christ accompli dans le 
mystère pascal »[140]. J’exhorte donc les chercheurs et les pasteurs à aider tous les fidèles à 
s’approcher aussi de ces pages à travers une lecture qui fasse découvrir leur signification à la 
lumière du mystère du Christ.

Chrétiens et juifs face aux Écritures

43. En considérant les étroites relations qui lient le Nouveau Testament à l’Ancien, l’attention se 
porte spontanément maintenant sur le lien particulier qui en résulte entre chrétiens et juifs, un lien 
qui ne devrait jamais être oublié. Aux juifs, le Pape Jean-Paul II a déclaré : vous êtes « ‘nos frères 
préférés’ dans la foi d’Abraham, notre patriarche »[141]. Certes, cette déclaration ne signifie pas 
une méconnaissance des ruptures affirmées dans le Nouveau Testament à l’égard des institutions de 
l’Ancien Testament et encore moins, de l’affirmation de l’accomplissement des Écritures dans le 
mystère de Jésus Christ, reconnu Messie et Fils de Dieu. Cependant, cette différence profonde et 
radicale n’implique aucunement une hostilité réciproque. L’exemple de saint Paul (cf. Rm 9-11) 
démontre, au contraire, qu’« une attitude de respect, d’estime et d’amour pour le peuple juif est la 
seule attitude véritablement chrétienne dans cette situation qui fait mystérieusement partie du 
dessein, totalement positif, de Dieu »[142]. Saint Paul, en effet, affirme à propos des juifs que « le 
choix de Dieu en a fait des bien-aimés, et c’est à cause de leurs pères. Les dons de Dieu et son appel
sont irrévocables » (Rm 11, 28-29).

En outre, saint Paul utilise la belle image de l’olivier pour décrire les relations très étroites entre 
chrétiens et juifs : l’Église des Gentils est comme un rameau d’olivier sauvage, greffé sur l’olivier 
franc qui est le peuple de l’Alliance (cf. Rm 11, 17-24). Nous tirons donc notre nourriture des 
mêmes racines spirituelles. Nous nous rencontrons comme des frères, des frères qui à certains 
moments de leur histoire ont eu une relation tendue, mais qui sont maintenant fermement engagés 
dans la construction de ponts sur la base d’une amitié durable[143]. C’est encore le Pape Jean-Paul 
II qui disait : « Nous avons beaucoup en commun. Ensemble, nous pouvons faire beaucoup pour la 
paix, pour la justice et pour un monde plus fraternel et plus humain »[144].

Je désire réaffirmer encore une fois combien le dialogue avec les juifs est précieux pour l’Église. Il 
est bon que, là où on en voit l’opportunité, se créent des occasions de rencontre et d’échange, y 
compris publiques, qui favorisent l’approfondissement de la connaissance mutuelle, de l’estime 
réciproque et de la collaboration, également dans l’étude des Saintes Écritures.

L’interprétation fondamentaliste de la Sainte Écriture

44. L’attention que nous avons voulu donner jusqu’à présent au thème de l’herméneutique biblique 
sous ses différents aspects nous permet d’aborder celui, apparu plusieurs fois au cours du débat 
synodal, de l’interprétation fondamentaliste de la Sainte Écriture[145]. Sur ce thème, la 
Commission biblique pontificale, dans le document sur L’interprétation de la Bible dans l’Église, a 
formulé des indications importantes. Dans ce contexte, je voudrais attirer l’attention surtout sur ces 
lectures qui ne respectent pas la nature authentique du texte sacré, favorisant des interprétations 
subjectives et arbitraires. En effet, le « littéralisme » mis en avant par la lecture fondamentaliste 
représente en réalité une trahison aussi bien du sens littéral que du sens spirituel, en ouvrant la voie 
à des instrumentalisations de diverses natures, en répandant par exemple des interprétations anti-
ecclésiales des Écritures elles-mêmes. L’aspect problématique de la « lecture fondamentaliste est 
que, en refusant de tenir compte du caractère historique de la Révélation biblique, se rend incapable 
d’accepter pleinement la vérité de l’Incarnation elle-même. Le fondamentalisme fuit l’étroite 
relation du divin et de l’humain dans les rapports avec Dieu (…) Pour cette raison, il tend à traiter le
texte biblique comme s’il avait été dicté mot à mot par l’Esprit et n’arrive pas à reconnaître que la 



Parole de Dieu a été formulée dans un langage et une phraséologie conditionnés par telle ou telle 
époque »[146]. Au contraire, le Christianisme perçoit dans les paroles la Parole, le Logos lui-même,
qui fait rayonner son mystère à travers cette multiplicité et la réalité d’une histoire humaine[147]. 
La véritable réponse à une lecture fondamentaliste est « la lecture croyante de l’Écriture Sainte, 
pratiquée depuis l’Antiquité dans la Tradition de l’Église, [Celle-ci] cherche la vérité qui sauve pour
la vie de chaque fidèle et pour l’Église. Cette lecture reconnaît la valeur historique de la tradition 
biblique. C’est précisément à cause de cette valeur de témoignage historique que celle-ci veut 
redécouvrir la signification vivante des Écritures Saintes destinées aussi à la vie du croyant 
d’aujourd’hui »[148], sans ignorer, donc, la médiation humaine du texte inspiré et ses genres 
littéraires ».

Le dialogue entre pasteurs, théologiens et exégètes

45. L’herméneutique authentique de la foi entraîne avec elle certaines conséquences importantes 
dans le domaine de l’activité pastorale de l’Église. Précisément à ce propos, les Pères synodaux ont 
recommandé, par exemple, un lien plus étroit entre Pasteurs, exégètes et théologiens. Il est bon que 
les Conférences épiscopales favorisent ce type de rencontre « en vue de promouvoir une plus 
grande communion au service de la Parole de Dieu »[149]. Une telle coopération aidera chacun à 
mieux remplir sa tâche propre au bénéfice de toute l’Église. En effet, s’inscrire sur l’horizon du 
travail pastoral signifie, également pour les chercheurs, se trouver face au texte sacré en tant que 
communication que le Seigneur fait aux hommes pour le salut. C’est pourquoi, comme l’a déclaré la
Constitution dogmatique Dei Verbum, il est recommandé que « les exégètes catholiques et ceux qui 
s’adonnent à la Théologie sacrée, unissant avec zèle leurs forces, s’appliquent, sous la vigilance du 
Magistère sacré, et par le recours aux moyens appropriés, à scruter les divines Lettres et à les 
présenter si bien que le plus grand nombre possible des serviteurs de la Parole divine puissent 
fournir au Peuple de Dieu, de façon fructueuse, l’aliment des Écritures, qui éclaire les esprits, 
affermit les volontés, enflamme le cœur des hommes pour l’amour de Dieu »[150].

Bible et œcuménisme

46. Dans la conscience que l’Église a d’être fondée sur le Christ, le Verbe de Dieu fait chair, le 
Synode a voulu souligner le caractère central des études bibliques dans le dialogue œcuménique en 
vue de la pleine expression de l’unité de tous les croyants dans le Christ[151]. Dans l’Écriture elle-
même, en effet, nous trouvons la prière vibrante de Jésus au Père pour que ses disciples soient un 
afin que le monde croie (cf. Jn 17, 21). Tout cela nous renforce dans la conviction qu’écouter et 
méditer ensemble les Écritures nous fait vivre une communion réelle même si elle n’est pas encore 
pleine[152] ; « l’écoute commune des Écritures nous pousse ainsi au dialogue de la charité et fait 
grandir celui de la vérité »[153]. En effet, écouter ensemble la Parole de Dieu, pratiquer la lectio 
divina de la Bible, se laisser surprendre par la nouveauté, qui jamais ne vieillit ou ne s’épuise, de la 
Parole de Dieu, dépasser notre surdité par ces paroles qui ne s’accordent pas avec nos opinions et 
nos préjugés, écouter et étudier dans la communion avec les croyants de tous les temps : tout cela 
constitue un chemin à parcourir pour atteindre l’unité de la foi, en tant que réponse à l’écoute de la 
Parole[154]. Les paroles du Concile Vatican II étaient véritablement éclairantes : « Les Écritures 
Saintes sont, dans le dialogue [œcuménique] lui-même, des instruments insignes entre les mains 
puissantes de Dieu pour obtenir cette unité que le Sauveur offre à tous les hommes »[155]. En 
conséquence, il est bon de développer l’étude, le débat et les célébrations œcuméniques de la Parole
de Dieu, dans le respect des règles en vigueur et des diverses traditions[156]. Ces célébrations 
profitent à la cause de l’œcuménisme et, quand elles sont vécues dans leur sens véritable, elles 
constituent des moments intenses d’une authentique prière pour demander à Dieu de hâter le jour 
désiré où nous pourrons tous nous approcher de la même table et boire à l’unique calice. Cependant,
dans la juste et louable promotion de ces temps, il faut faire en sorte qu'ils ne soient pas proposés 
aux fidèles en remplacement de la sainte Messe prévue les jours d'obligation.



Dans ce travail d’étude et de prière, nous reconnaissons avec sérénité également les aspects qui 
demandent à êtres approfondis et sur lesquels nous sommes encore éloignés, comme par exemple la 
compréhension du sujet qui, dans l’Église, fait autorité pour l’interprétation et le rôle décisif du 
Magistère[157].

Je voudrais souligner, par ailleurs, ce qu’ont dit les Pères synodaux au sujet de l’importance, dans 
ce labeur œcuménique, des traductions de la Bible dans les différentes langues. Nous savons en 
effet que traduire un texte n’est pas une tâche purement mécanique mais fait partie en un certain 
sens du travail d’interprétation. À ce sujet, le vénérable Jean-Paul II a affirmé : « Ceux qui se 
rappellent quelle influence les débats autour de l’Écriture ont eue sur les divisions, surtout en 
Occident, peuvent comprendre l’avancée notable que représentent ces traductions communes 
»[158]. En ce sens, la promotion des traductions communes de la Bible participent à l’effort 
œcuménique. Je désire remercier ici tous ceux qui portent cette grande responsabilité et les 
encourager à poursuivre leur tâche.

Conséquences sur l’organisation des études théologiques

47. Une autre conséquence qui dérive d’une herméneutique correcte de la foi concerne la nécessité 
d’en montrer les implications pour la formation exégétique et théologique, en particulier des 
candidats au sacerdoce. On doit faire en sorte que l’étude de la Sainte Écriture soit véritablement 
l’âme de la théologie dans la mesure où l’on reconnaît en elle la Parole de Dieu, qui s’adresse 
aujourd’hui au monde, à l’Église et à chacun personnellement. Il est important que les critères 
indiqués par le numéro 12 de la Constitution dogmatique Dei Verbum soient effectivement pris en 
considération et fassent l’objet d’un approfondissement. Qu’on évite de cultiver un concept de 
recherche scientifique, que l’on voudrait neutre face à l’Écriture. C’est pourquoi, en même 
temps que l’étude des langues dans lesquelles la Bible a été écrite et des méthodes d’interprétation 
qui conviennent, il est nécessaire que les étudiants aient une profonde vie spirituelle, de façon à 
saisir qu’on ne peut comprendre l’Écriture que si on la vit.

Dans cette perspective, je recommande que l’étude de la Parole de Dieu, transmise et écrite, ait lieu 
dans un esprit profondément ecclésial. Dans ce but, qu’on tienne justement compte, dans la 
formation académique, des interventions du Magistère sur cette thématique, lequel « n’est pas au-
dessus de la Parole de Dieu, mais est à son service, n’enseignant que ce qui a été transmis, pour 
autant que, par mandat divin et avec l’assistance du Saint-Esprit, il écoute cette Parole pieusement, 
la garde saintement et l’expose fidèlement »[159]. Qu’on ait ainsi soin que les études se déroulent 
dans la reconnaissance que « selon le très sage dessein de Dieu, la sainte Tradition, la Sainte 
Écriture et le Magistère de l’Église sont reliés et associés entre eux de telle façon qu’aucun d’entre 
eux ne subsiste sans les autres »[160]. Je souhaite donc que, selon l’enseignement du Concile 
Vatican II, l’étude de l’Écriture Sainte, lue dans la communion de l’Église universelle, soit 
réellement comme l’âme des études théologiques[161].

Les saints et l’interprétation de l’Écriture

48. L’interprétation de la Sainte Écriture demeurerait incomplète si on ne se mettait pas à l’écoute 
de qui a véritablement vécu la Parole de Dieu, c’est-à-dire les saints[162]. De fait, « viva lectio est 
vita bonorum »[163]. En effet, l’interprétation la plus profonde de l’Écriture vient proprement de 
ceux qui se sont laissés modeler par la Parole de Dieu, à travers l’écoute, la lecture et la méditation 
assidue.

Ce n’est certainement pas un hasard si les grandes spiritualités qui ont marqué l’histoire de l’Église 
sont issues d’une référence explicite à l’Écriture. Je pense par exemple à saint Antoine abbé, mu par



l’écoute des paroles du Christ : « Si tu veux être parfait, va, vends ce que tu possèdes, donne-le aux 
pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis viens, suis-moi » (Mt 19, 21)[164]. Le cas de 
Saint Basile le Grand n’est pas moins suggestif, lui qui, dans l’Asceticon s’interroge : « Qu’est-ce 
qui est le propre de la foi ? C’est la pleine et indubitable certitude de la vérité des paroles inspirées 
par Dieu (…) Qu’est-ce qui est le propre du fidèle ? De se conformer avec cette totale certitude à ce 
qu’expriment les paroles de l’Écriture, et ne pas oser en retrancher ou en ajouter une seule »[165]. 
Saint Benoît, dans sa Règle, renvoie à l’Écriture en tant que « norme parfaitement droite pour la vie 
humaine »[166]. Saint François d’Assise – écrit Tommaso de Celano – « en entendant que les 
disciples du Christ ne devaient posséder ni or, ni argent, ni monnaie, ni prendre de besace, ni pain, 
ni bâton pour la route, ni avoir de sandales, ni deux tuniques … aussitôt, exultant dans l’Esprit 
Saint, s’exclama : ‘cela je le veux, cela je le demande, cela je désire le faire de tout mon cœur !’ 
»[167]. Saint Claire d’Assise reprend pleinement à son compte l’expérience de saint François : « La
forme de vie de l’Ordre des Sœurs pauvres (…) est celle-ci : observer le saint Évangile de notre 
Seigneur Jésus Christ »[168]. Saint Dominique de Guzman aussi, « partout, se présentait comme un 
homme évangélique, dans ses paroles comme dans ses œuvres »[169] et il voulait que tels soient ses
frères prédicateurs : « des hommes évangéliques »[170]. Sainte Thérèse de Jésus, carmélite, qui 
dans ses écrits recourt continuellement à des images bibliques pour expliquer son expérience 
mystique, rappelle que Jésus lui-même lui révèle que « tout le mal du monde provient de l’absence 
de connaissance claire des vérités de l’Écriture Sainte »[171]. Sainte Thérèse de l’Enfant-Jésus 
découvre l’Amour comme sa vocation personnelle en scrutant les Écritures, en particulier les 
chapitres 12 et 13 de la Première Lettre aux Corinthiens[172] ; c’est la même sainte qui décrit la 
fascination qu’exercent les Écritures : « Je n’ai qu’à jeter les yeux dans le saint Évangile, aussitôt je 
respire les parfums de la vie de Jésus et je sais de quel côté courir »[173]. Chaque saint représente 
comme un rayon de lumière qui jaillit de la Parole de Dieu : de même nous pensons à saint Ignace 
de Loyola dans sa recherche de la vérité et dans le discernement spirituel ; à saint Jean Bosco dans 
sa passion pour l’éducation des jeunes ; à saint Jean-Marie Vianney dans sa conscience de la 
grandeur du sacerdoce comme don et devoir ; à saint Pio de Pietrelcina en tant qu’instrument de la 
miséricorde divine ; à saint Josemaría Escrivá dans sa prédication sur l’appel universel à la sainteté ;
à la bienheureuse Terese de Calcutta, missionnaire de la charité de Dieu pour les plus délaissés, et 
jusqu’aux martyrs du nazisme et du communisme, représentés, d’une part, par sainte Bénédicte de 
la Croix (Édith Stein), moniale carmélite, et, d’autre part, par le bienheureux Aloys Stepinac, 
Cardinal Archevêque de Zagreb.

49. La sainteté dans son rapport à la Parole de Dieu s’inscrit ainsi d’une certaine façon dans la 
tradition prophétique, où la Parole de Dieu prend à son service la vie même du prophète. En ce sens,
la sainteté dans l’Église constitue une herméneutique de l’Écriture dont personne ne peut faire 
abstraction. L’Esprit Saint qui a inspiré les auteurs sacrés est le même qui conduit les saints à 
donner leur vie pour l’Évangile. Se mettre à leur école représente un chemin sûr pour entreprendre 
une interprétation vivante et efficace de la Parole de Dieu.

De ce lien entre Parole de Dieu et sainteté, nous avons eu un témoignage direct pendant la XIIe 
Assemblée du Synode, lorsque le 12 octobre, sur la place saint Pierre, s’est déroulée la canonisation
de quatre nouveaux saints : le prêtre Gaetano Errico, fondateur de la Congrégation des 
Missionnaires des Sacrés Cœurs de Jésus et Marie ; Mère Maria Bernarda Bütler, née en Suisse et 
missionnaire en Équateur et en Colombie ; Sœur Alphonsine de l’Immaculée Conception, première 
sainte canonisée née en Inde ; la jeune laïque équatorienne Narcisa de Jésus Martillo Morán. Par 
leur vie, ils ont rendu témoignage pour le monde et pour l’Église à la fécondité éternelle de 
l’Évangile du Christ. Demandons au Seigneur que, par l’intercession de ces saints, canonisés 
précisément au cours de l’Assemblée synodale sur la Parole de Dieu, notre vie soit cette « bonne 
terre » sur laquelle le divin Semeur puisse semer la Parole afin qu’elle porte en nous des fruits de 
sainteté, « trente, soixante, cent pour un » (Mc 4, 20).



DEUXIÈME PARTIE : VERBUM IN ECCLESIA

« Mais à tous ceux qui l’ont accueilli, il a donné pouvoir de
devenir enfants de Dieu » (Jn 1,12)

LA PAROLE DE DIEU ET L’ÉGLISE

L’Église accueille la Parole

50. Le Seigneur énonce sa Parole afin qu’elle soit accueillie par ceux qui ont été créés “par” le 
Verbe lui-même. « Il est venu chez les siens » (Jn 1, 11) : la Parole ne nous est pas originellement 
étrangère et la création a été voulue dans un rapport d’intimité avec la vie divine. Le Prologue du 
quatrième Évangile nous met aussi devant le refus opposé à la Parole divine par les « siens », qui « 
ne l’ont pas accueilli » (Jn 1, 11). Ne pas l’accueillir veut dire, ne pas écouter sa voix, ne pas se 
conformer au Logos. En revanche, là où l’homme, même fragile et pécheur, s’ouvre sincèrement à 
la rencontre avec le Christ, là commence une transformation radicale : « mais à tous ceux qui l’ont 
accueilli, il a donné pouvoir de devenir enfants de Dieu » (Jn 1, 12). Accueillir le Verbe signifie se 
laisser modeler par Lui afin d’être conforme au Christ, au « Fils unique qui vient du Père » (Jn 1, 
13) par la puissance de l’Esprit Saint. Cela marque le début d’une nouvelle création. Naît alors la 
créature nouvelle, ainsi qu’un peuple nouveau. Ceux qui croient, ou mieux ceux qui vivent dans 
l’obéissance de la foi, « sont nés de Dieu » (Jn 1, 13), et sont rendus participants de la vie divine : 
ils sont fils dans le Fils (cf. Ga 4, 5-6 ; Rm 8, 14-17). En commentant ce passage de l’Évangile de 
Jean, Saint Augustin dit d’une manière suggestive : « par le Verbe tu as été créé, mais il est 
nécessaire que tu sois recréé par le Verbe »[174]. Nous y voyons le visage de l’Église prendre forme
comme une réalité déterminée par l’accueil du Verbe de Dieu qui, en se faisant chair, est venu 
établir sa tente au milieu de nous (Jn 1, 14). Cette demeure de Dieu parmi les hommes, cette 
shekinah (cf. Ex 26, 1), préfigurée dans l’Ancien Testament, se réalise maintenant dans la présence 
définitive de Dieu avec les hommes dans le Christ.

La Présence actuelle du Christ dans la vie de l’Église

51. Le rapport entre le Christ, Parole du Père, et l’Église ne peut être compris comme un simple 
événement passé ; il s’agit plutôt d’une relation vitale dans laquelle chaque fidèle est appelé à entrer
personnellement. En effet, nous parlons de la présence de la Parole de Dieu qui demeure avec nous 
aujourd’hui : « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’à la fin du monde » (Mt 28, 20). 
Comme le Pape Jean-Paul II l’a affirmé : « La présence du Christ aux hommes de tous les temps se 
réalise dans son corps qui est l’Église. Pour cela, le Seigneur a promis à ses disciples l’Esprit Saint, 
qui leur “rappellerait” et ferait comprendre ses commandements (cf. Jn 14, 26) et serait le principe 
et la source d’une vie nouvelle dans le monde (cf. Jn 3, 5-8 ; Rm 8, 1-13)»[175]. La Constitution 
dogmatique Dei Verbum exprime ce mystère avec la terminologie biblique du dialogue nuptial : « 
Dieu, qui a parlé autrefois, converse sans cesse avec l’Épouse de son Fils bien-aimé, et l’Esprit-
Saint, par qui la voix vivante de l’Évangile retentit dans l’Église et par l’Église dans le monde, 
introduit les croyants dans la vérité tout entière et fait habiter en eux la parole du Christ en 
abondance (cf. Col 3,16) »[176].

L’Épouse du Christ, maîtresse de l’écoute, dit encore aujourd’hui avec foi : « Parle, Seigneur, que 
ton Église t’écoute »[177]. C’est pourquoi la Constitution dogmatique Dei Verbum commence 
ainsi : « En se mettant religieusement à l’écoute de la Parole de Dieu et en la proclamant avec 
assurance, le saint Concile… »[178]. Il s’agit en effet d’une définition dynamique de la vie de 
l’Église : « Ce sont là des mots par lesquels le Concile indique un aspect qui qualifie l’Église : elle 



est une communauté qui écoute et annonce la Parole de Dieu. L’Église ne vit pas d’elle-même mais 
de l’Évangile et, de cet Évangile, elle tire toujours à nouveau une orientation pour son chemin. 
C’est une remarque que tout chrétien doit recevoir et appliquer à lui-même : seul celui qui se met à 
l’écoute de la Parole peut ensuite en devenir l’annonciateur »[179]. Dans la Parole de Dieu 
proclamée et écoutée, dans les Sacrements, Jésus dit aujourd’hui, ici et maintenant, à chacun : « Je 
suis tien, je me donne à toi » pour que l’homme puisse répondre et dire à son tour : « Je suis tien 
»[180]. L’Église se manifeste ainsi comme le lieu où, par la grâce, nous pouvons expérimenter ce 
que raconte le Prologue de Saint Jean : « Mais tous ceux qui l’ont reçu, il leur a donné de pouvoir 
devenir enfants de Dieu » (Jn 1, 12).

LA LITURGIE, LIEU PRIVILÉGIÉ DE LA PAROLE DE DIEU

La Parole de Dieu dans la sainte Liturgie

52. En considérant l’Église comme « la demeure de la Parole »[181], on doit avant tout prêter 
attention à la sainte Liturgie. C’est vraiment le lieu privilégié où Dieu nous parle dans notre vie 
actuelle, où il parle aujourd’hui à son peuple qui écoute et qui répond. Chaque action liturgique est 
par nature nourrie par les Saintes Écritures. Comme l’affirme la Constitution Sacrosanctum 
Concilium, « dans la célébration de la liturgie, la Sainte Écriture est de la plus grande importance. 
C’est d’elle que sont tirés les textes qui sont lus et qui sont expliqués dans l’homélie, ainsi que les 
psaumes qui sont chantés, et c’est sous son inspiration et sous son impulsion que les prières, les 
oraisons et les hymnes liturgiques ont pris naissance et c’est d’elle que les actions et les symboles 
reçoivent leur signification »[182]. Mieux encore, on doit dire que c’est le Christ lui-même qui « est
là présent dans sa parole, puisque lui-même parle pendant que sont lues dans l’Église les Saintes 
Écritures »[183]. En effet, « la célébration liturgique devient elle-même une proclamation continue, 
pleine et efficace de la Parole de Dieu. C’est pourquoi, la Parole de Dieu, assidûment proclamée 
dans la liturgie est toujours vivante et efficace par la puissance de l’Esprit Saint, et manifeste 
l’amour agissant du Père qui ne cesse jamais d’agir pour tous les hommes »[184]. L’Église a 
toujours été consciente que durant l’action liturgique, la Parole de Dieu est accompagnée par 
l’action intime de l’Esprit Saint qui la rend efficace dans les cœurs des fidèles. En fait, c’est grâce 
au Paraclet que « la Parole de Dieu devient le fondement de l’action liturgique, la règle et le support
de toute la vie. L’œuvre de l’Esprit Saint (…) suggère au cœur de chacun tout ce qui, dans la 
proclamation de la Parole de Dieu, est prononcé pour l’assemblée des fidèles dans son ensemble ; et
tandis qu’elle renforce l’unité de tous, elle ravive aussi la diversité des charismes et pousse à 
l’action sous des formes multiples »[185].

Par conséquent, il faut comprendre et vivre la valeur essentielle de l’action liturgique par la 
compréhension de la Parole de Dieu. En un certain sens, l’herméneutique de la foi sur la base des 
Saintes Écritures, doit toujours avoir comme point de référence la liturgie, où la Parole de Dieu est 
célébrée comme une parole actuelle et vivante : « Ainsi, dans la liturgie, l’Église suit-elle 
fidèlement la manière de lire et d’interpréter l’Écriture qui fut celle du Christ, lui qui, depuis l’ 
‘aujourd’hui’ de sa venue, exhorte à scruter attentivement toutes les Écritures »[186].

Se manifeste, ici, la sage pédagogie de l’Église qui proclame et écoute la Sainte Écriture en suivant 
le rythme de l’année liturgique. Cette dilatation de la Parole de Dieu dans le temps advient 
particulièrement dans la célébration eucharistique et dans la Liturgie des Heures. Au centre de tout, 
resplendit le Mystère Pascal auquel sont liés tous les mystères du Christ et de l’histoire du salut, qui
s’actualisent sacramentalement : « Tout en célébrant ainsi les mystères de la rédemption, elle 
[l’Église] ouvre aux fidèles les richesses de la puissance et des mérites de son Seigneur de telle 
sorte que ces mystères sont en quelque sorte rendus présents tout le temps et que les fidèles sont mis
en contact avec eux et remplis de la grâce du salut »[187]. J’exhorte les Pasteurs de l’Église et les 
assistants pastoraux à faire de telle sorte que tous les fidèles soient éduqués à goûter le sens profond



de la Parole de Dieu qui se déploie dans la liturgie tout au long de l’année, en manifestant les 
mystères fondamentaux de notre foi. La juste approche de la Sainte Écriture en dépend aussi.

La Sainte Écriture et les Sacrements

53. En abordant le thème de la valeur de la liturgie pour la compréhension de la Parole de Dieu, le 
Synode des Évêques a voulu souligner aussi la relation entre la Sainte Écriture et l’action 
sacramentelle. Il est très opportun d’approfondir le lien entre la Parole et le Sacrement, aussi bien 
dans l’action pastorale de l’Église que dans la recherche théologique[188]. Il est certain que « la 
liturgie de la Parole est un élément décisif dans la célébration de chacun des Sacrements de l’Église 
»[189] ; néanmoins, dans l’action pastorale, les fidèles ne sont pas toujours conscients de ce lien et 
ne perçoivent pas toujours l’unité entre le geste et la parole. « Il appartient aux prêtres et aux 
diacres, surtout lorsqu’ils administrent les Sacrements, de mettre en lumière l’unité que Parole et 
Sacrement forment dans le ministère de l’Église »[190]. En effet, dans le rapport entre la Parole et 
le geste sacramentel, l’action même de Dieu dans l’histoire est manifestée sous la forme liturgique à
travers le caractère performatif de la Parole. Dans l’histoire du salut en effet, il n’existe pas de 
séparation entre ce que Dieu dit et fait ; sa Parole même est vivante et efficace (cf. He 4, 12), 
comme le traduit bien l’expression hébraïque ‘dabar’. De même, nous sommes en présence de sa 
Parole qui réalise ce qu’elle dit dans l’action liturgique. En éduquant le Peuple de Dieu à découvrir 
le caractère performatif de la Parole de Dieu dans la liturgie, on l’aide aussi à percevoir l’action de 
Dieu dans l’histoire du salut et dans l’histoire personnelle de chacun de ses membres.

La Parole de Dieu et l’Eucharistie

54. Ce qui vient d’être affirmé de façon générale sur la relation entre la Parole et les Sacrements, 
s’approfondit quand nous nous référons à la célébration eucharistique. D’ailleurs, l’unité intime 
entre la Parole et l’Eucharistie se base sur le témoignage scripturaire (cf. Jn 6 ; Lc 24), attesté par 
les Pères de l’Église et réaffirmée par le Concile Vatican II[191]. À ce sujet, nous pensons au grand 
discours de Jésus sur le pain de vie dans la synagogue de Capharnaüm (cf. Jn 6, 22-69), qui est 
sous-tendu par la comparaison entre Moïse et Jésus, entre celui qui s’est entretenu avec Dieu face à 
face (cf. Ex 33, 11) et celui qui révéla Dieu (cf. Jn 1, 18). Le discours sur le pain, en effet, renvoie 
au don de Dieu, que Moïse a obtenu pour son peuple avec la manne dans le désert et qui est en 
réalité la Torah, la Parole de Dieu qui fait vivre (cf. Ps 119 ; Pr 9, 5). Jésus accomplit en sa personne
la figure antique : « Le pain de Dieu, c’est celui qui descend du ciel et qui donne la vie au monde… 
Moi, je suis le pain de vie » (Jn 6, 33.35). Ici, « la Loi est devenue Personne. Dans la rencontre avec
Jésus, nous nous nourrissons pour ainsi dire du Dieu vivant lui-même, nous mangeons vraiment “le 
pain venu du ciel” »[192]. Le Prologue de Jean trouve un approfondissement dans le discours de 
Capharnaüm : si là le Logos de Dieu devient chair, ici cette chair devient “pain” donné pour la vie 
du monde (cf. Jn 6, 51), faisant ainsi allusion au don que Jésus fera de lui-même dans le mystère de 
la croix, qui est confirmé par l’affirmation sur son sang donné « pour être bu » (cf. Jn 6, 53). De 
cette manière, il est révélé dans le mystère de l’Eucharistie quelle est la vraie manne, le vrai pain du
ciel : c’est le Logos de Dieu qui s’est fait chair, et qui s’est offert lui-même pour nous dans le 
Mystère Pascal.

Le récit de Luc sur les disciples d’Emmaüs nous permet de progresser dans la réflexion sur le lien 
entre la Parole et la fraction du pain (cf. Lc 24, 13-35). Jésus alla à leur rencontre le jour après le 
sabbat, écouta l’expression de leur espérance déçue, et, devenant leur compagnon de route, « il leur 
expliqua, dans toute l’Écriture, ce qui le concernait » (Lc 24, 27). Les deux disciples commencent à 
scruter d’une manière nouvelle les Écritures en présence de ce voyageur qui, de façon inattendue, se
montre si proche de leur vie. Ce qui est arrivé en ces jours-là n’apparaît plus comme un échec, mais 
comme un accomplissement et un nouveau départ. Toutefois, ces paroles ne semblent pas encore 
satisfaire les disciples. L’Évangile de Luc nous dit que « leurs yeux s’ouvrirent, et ils le reconnurent



» (Lc 24, 31), seulement quand Jésus prit le pain, dit la bénédiction, le rompit et le leur donna, alors 
qu’auparavant, « leurs yeux étaient aveuglés, et ils ne le reconnaissaient pas » (Lc 24, 16). La 
présence de Jésus, d’abord à travers ses paroles, puis avec le geste de la fraction du pain, a permis 
aux disciples de le reconnaître ; ils purent éprouver d’une manière nouvelle ce qu’ils avaient 
précédemment vécu avec Lui : « Notre cœur n’était-il pas brûlant en nous, tandis qu’il nous parlait 
sur la route, et qu’il nous faisait comprendre les Écritures ? » (Lc 24, 32).

55. Ces récits montrent comment l’Écriture elle-même conduit à appréhender son lien indissoluble 
avec l’Eucharistie. « C’est pourquoi il faut toujours avoir présent à l’esprit que la parole de Dieu, 
lue et annoncée par l’Église dans la liturgie, conduit au sacrifice de l’alliance et au banquet de la 
grâce, c’est-à-dire à l’Eucharistie »[193]. La Parole et l’Eucharistie sont corrélées intimement au 
point de ne pouvoir être comprises l’une sans l’autre : la Parole de Dieu se fait chair sacramentelle 
dans l’événement eucharistique. L’Eucharistie nous ouvre à l’intelligence de la Sainte Écriture, 
comme la Sainte Écriture illumine et explique à son tour le Mystère eucharistique. En effet, sans la 
reconnaissance de la présence réelle du Seigneur dans l’Eucharistie, l’intelligence de l’Écriture 
demeure incomplète. C’est pourquoi, «la Parole de Dieu et le Mystère eucharistique ont toujours et 
partout reçu de l’Église non pas le même culte mais la même vénération. C’est ce qu’elle a établi, 
poussée par l’exemple de son Fondateur, en ne cessant jamais de célébrer son mystère pascal, en se 
réunissant pour ‘lire dans toute l’Écriture, ce qui le concernait’ (Lc 24, 27), et pour réaliser l’œuvre 
du salut par le mémorial du Seigneur et les Sacrements »[194].

La sacramentalité de la Parole

56. En rappelant le caractère performatif de la Parole de Dieu dans l’action sacramentelle et 
l’approfondissement de la relation entre la Parole et l’Eucharistie, nous sommes conduits à 
poursuivre avec un thème important, relevé durant l’Assemblée du Synode, concernant la 
sacramentalité de la Parole[195]. À ce propos, il est utile de rappeler que le Pape Jean-Paul II avait 
fait référence à « la perspective sacramentelle de la Révélation et, en particulier, au signe 
eucharistique dans lequel l’unité indivisible entre la réalité et sa signification permet de saisir la 
profondeur du Mystère »[196]. De là, nous comprenons que le Mystère de l’Incarnation est 
vraiment à l’origine de la sacramentalité de la Parole de Dieu : « le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 
14), la réalité du mystère révélé nous est offerte dans la “chair” du Fils. La Parole de Dieu se rend 
perceptible à la foi par le “signe” des paroles et des gestes humains. La foi, donc, reconnaît le Verbe
de Dieu, en accueillant les gestes et les paroles par lesquels il se présente lui-même à nous. La 
perspective sacramentelle de la Révélation indique, par conséquent, la modalité historico-salvifique 
par laquelle le Verbe de Dieu entre dans le temps et l’espace, devenant l’interlocuteur de l’homme, 
qui est appelé à accueillir dans la foi le don qui lui est fait.

La sacramentalité de la Parole se comprend alors par analogie à la présence réelle du Christ sous les
espèces du pain et du vin consacrés[197]. En nous approchant de l’autel et en prenant part au 
banquet eucharistique, nous communions réellement au corps et au sang du Christ. La proclamation 
de la Parole de Dieu dans la célébration implique la reconnaissance que le Christ lui-même est 
présent et s’adresse à nous[198] pour être écouté. Sur l’attitude à avoir aussi bien envers 
l’Eucharistie qu’envers la Parole de Dieu, saint Jérôme affirme : «Nous lisons les Saintes Écritures. 
Je pense que l’Évangile est le Corps du Christ ; je pense que les Saintes Écritures sont son 
enseignement. Et quand il dit : si vous ne mangez pas la chair du Fils de l’homme, et si vous ne 
buvez pas son sang (Jn 6, 53), ses paroles se réfèrent au Mystère [eucharistique], toutefois, le corps 
du Christ et son sang sont vraiment la Parole de l’Écriture, c’est l’enseignement de Dieu. Quand 
nous nous référons au Mystère [eucharistique] et qu’une miette de pain tombe, nous nous sentons 
perdus. Et quand nous écoutons la Parole de Dieu, c’est la Parole de Dieu et la chair du Christ et son
sang qui tombent dans nos oreilles, et nous nous pensons à autre chose. Pouvons-nous imaginer le 
grand danger que nous courons ? »[199]. Le Christ, réellement présent dans les espèces du pain et 



du vin, est présent analogiquement dans la Parole proclamée dans la liturgie. Approfondir le sens de
la sacramentalité de la Parole de Dieu, peut donc favoriser une compréhension plus unifiée du 
mystère de la révélation se réalisant « par des actions et des paroles intrinsèquement liées entre elles
»[200], qui profitera à la vie spirituelle des fidèles et à l’action pastorale de l’Église.

La Sainte Écriture et le lectionnaire

57. En soulignant le rapport entre la Parole et l’Eucharistie, le Synode a voulu justement rappeler 
certains aspects de la célébration, qui sont inhérents au service de la Parole. Je voudrais faire 
référence surtout à l’importance du lectionnaire. La réforme voulue par le Concile Vatican II[201] a 
montré ses fruits en élargissant l’accès à la Sainte Écriture qui est abondamment proposée, surtout 
dans la liturgie dominicale. La structure actuelle, en plus de présenter fréquemment les textes les 
plus importants de l’Écriture, favorise la compréhension de l’unité du dessein divin, à travers la 
corrélation entre les lectures de l’Ancien et du Nouveau Testament, « dont le centre est le Christ 
célébré dans son Mystère pascal »[202]. Les quelques difficultés qui persistent dans la 
compréhension des relations entre les lectures des deux Testaments, doivent être considérées à la 
lumière de la lecture canonique, c’est-à-dire à la lumière de l’unité intrinsèque de toute la Bible. Là 
où le besoin s’en fait sentir, les organes compétents peuvent pourvoir à la publication de matériel 
didactique qui facilitera la compréhension du lien entre les lectures proposées par le lectionnaire, 
lesquelles doivent être toutes proclamées à l’assemblée liturgique, comme le prévoit la liturgie du 
jour. Les autres problèmes éventuels et les difficultés doivent être notifiés à la Congrégation pour le 
Culte divin et la Discipline des Sacrements.

En outre, nous ne devons pas oublier que le lectionnaire actuel du rite latin renferme aussi un sens 
œcuménique, car il est aussi utilisé et apprécié par des confessions qui ne sont pas encore en pleine 
communion avec l’Église Catholique. Le problème du lectionnaire dans les liturgies des Églises 
Catholiques Orientales se pose différemment ; le Synode demande qu’il « soit analysé de manière 
autorisée »[203] selon les traditions propres et les compétences des Églises sui iuris en tenant 
compte, là aussi, du contexte œcuménique.

Proclamation de la Parole et ministère du lectorat

58. Durant l’Assemblée synodale sur l’Eucharistie, il avait déjà été demandé un plus grand soin 
dans la proclamation de la Parole de Dieu[204]. Comme on le sait, tandis que l’Évangile est 
proclamé par le prêtre ou le diacre, la première et la seconde lecture, dans la tradition latine, sont 
proclamées par le lecteur choisi, homme ou femme. Je voudrais ici me référer aux Pères synodaux 
qui, encore en cette circonstance, ont souligné la nécessité de soigner par une formation 
adéquate[205] l’exercice du munus du lecteur dans la célébration liturgique[206] et, de manière 
particulière le ministère du lectorat qui, comme tel dans le rite latin, est un ministère laïc. Il est 
nécessaire que les lecteurs chargés d’un tel service, même s’ils n’ont pas été institués, soient 
vraiment idoines et préparés avec soin. Une telle préparation doit être aussi bien biblique et 
liturgique que technique : « La formation biblique doit permettre aux lecteurs de situer les lectures 
dans leur contexte propre et de comprendre, à la lumière de la foi, le point central du message 
révélé. La formation liturgique doit fournir aux lecteurs la possibilité de saisir le sens et la structure 
de la liturgie de la Parole et de comprendre les liens entre celle-ci et la liturgie eucharistique. La 
préparation technique doit rendre les lecteurs toujours plus compétents dans l’art de lire devant le 
peuple, soit directement, soit en utilisant les moyens modernes qui amplifient la voix »[207].

L’importance de l’homélie

59. « Les fonctions et les charges qui reviennent à chacun par rapport à la Parole de Dieu sont 
également variées : ainsi, les fidèles écoutent et méditent cette Parole, tandis que, seuls, la 



présentent ceux qui ont reçu, par l’Ordination, la charge du magistère, ou ceux à qui l’exercice de ce
même ministère a été confié »[208], à savoir les évêques, les prêtres et les diacres. À partir de là, on
comprend l’attention que le Synode a donnée au thème de l’homélie. Déjà dans l’Exhortation 
apostolique post-synodale Sacramentum Caritatis, je rappelais qu’ « en relation avec l’importance 
de la Parole de Dieu, il est nécessaire d’améliorer la qualité de l’homélie. Elle ‘fait partie de 
l’action’ liturgique ; elle a pour fonction de favoriser une compréhension plus large et plus efficace 
de la Parole de Dieu dans la vie des fidèles »[209]. L’homélie est en effet une actualisation du 
message scripturaire, de telle sorte que les fidèles soient amenés à découvrir la présence et 
l’efficacité de la Parole de Dieu dans l’aujourd’hui de leur vie. Elle doit aider à la compréhension 
du mystère qui est célébré, inviter à la mission, en préparant l’assemblée à la profession de foi, à la 
prière universelle et à la liturgie eucharistique. Par conséquent, que ceux qui, en vertu de leur 
ministère spécial, sont députés à la prédication, prennent à cœur ce devoir. On doit éviter les 
homélies vagues et abstraites, qui occultent la simplicité de la Parole de Dieu, comme aussi les 
divagations inutiles qui risquent d’attirer l’attention plus sur le prédicateur que sur la substance du 
message évangélique. Il doit être clair pour les fidèles que ce qui tient au cœur du prédicateur, c’est 
de montrer le Christ, sur lequel l’homélie est centrée. Pour ce faire, il convient que les prédicateurs 
aient une familiarité et un contact assidu avec le texte sacré[210] ; qu’ils se préparent pour 
l’homélie dans la méditation et la prière afin de pouvoir prêcher avec conviction et passion. 
L’Assemblée synodale a exhorté à considérer les questions suivantes : « Que disent les lectures 
proclamées ? Que me disent-elles à moi personnellement ? Que dois-je dire à la communauté, en 
tenant compte de sa situation concrète ? »[211]. Le prédicateur doit « être le premier à être 
interpellé par la Parole de Dieu qu’il annonce »[212], car, comme le dit Saint Augustin : « qui 
prêche extérieurement la Parole de Dieu et ne l’écoute pas intérieurement ne peut pas porter du fruit
»[213]. Qu’on prenne particulièrement soin de l’homélie du dimanche et des solennités ; mais qu’on
n’omette pas aussi durant les messes cum populo en semaine, si possible, d’offrir de brèves 
réflexions appropriées à la situation, pour aider les fidèles à accueillir et faire fructifier la Parole 
qu’ils ont écoutée.

L’opportunité d’un Directoire homilétique

60. Prêcher d’une manière juste en s’appuyant sur le lectionnaire est véritablement un art qui doit 
être développé. Par conséquent, dans la continuité avec ce qui a été demandé par le Synode 
précédent[214], je demande aux autorités compétentes, en se référant au Compendium 
eucharistique[215], de penser aux instruments et aux outils appropriés pour aider les ministres à 
assurer le mieux possible leur ministère, en élaborant par exemple un Directoire sur l’homélie de 
façon que les prédicateurs y puissent trouver une aide précieuse pour se préparer à l’exercice de leur
ministère. Comme nous le rappelle saint Jérôme, la prédication doit être aussi accompagnée par le 
témoignage de sa propre vie : « Que tes actions ne trahissent pas tes paroles, pour qu’il n’advienne 
pas que, quand tu prêches dans l’église, quelqu’un commente intérieurement : ‘Pourquoi donc 
n’agis-tu pas toi-même ainsi ?’ (…) L’esprit et la parole doivent s’accorder dans le prêtre du Christ 
»[216].

Parole de Dieu, Réconciliation et Onction des malades

61. Si l’Eucharistie se trouve sans aucun doute au centre de la relation entre la Parole de Dieu et les 
Sacrements, il est bon de souligner aussi l’importance de la Sainte Écriture pour les autres 
Sacrements, en particulier ceux qui apportent une guérison, le Sacrement de la Réconciliation, ou de
la Pénitence, et le Sacrement de l’Onction des malades. La référence à la Sainte Écriture y est 
souvent négligée, alors qu’il faut lui donner la place qui lui revient. En effet, on ne doit jamais 
oublier que « la Parole de Dieu est parole de réconciliation parce qu’en elle Dieu réconcilie en Lui 
toute chose (cf. 2 Co 5, 18-20 ; Ep 1, 10). La miséricorde de Dieu, incarné en Jésus, relève le 
pécheur »[217]. La Parole de Dieu « éclaire le croyant pour lui faire discerner ses péchés, l’invite à 



la conversion et à la confiance en la miséricorde de Dieu »[218]. Afin de percevoir davantage la 
puissance de réconciliation que possède la Parole de Dieu, on recommande à chaque pénitent de se 
préparer à la confession en méditant un passage adapté de la Sainte Écriture et de commencer sa 
confession par la lecture ou l’écoute d’une exhortation biblique, selon ce que prévoit son rite 
propre. Puis, quand il manifeste sa contrition, il est bon que le pénitent prenne « une prière formée 
de paroles tirées de la Sainte Écriture »[219] prévue par le rite. Quand cela est possible, il est bon 
qu’à certains moments de l’année ou quand l’occasion s’en présente, la confession individuelle de 
plusieurs pénitents se fasse dans le cadre de célébrations pénitentielles, selon ce que prévoit le 
rituel, dans le respect des différentes traditions liturgiques, pour pouvoir donner toute sa place à la 
célébration de la Parole par l’usage de lectures appropriées.

En ce qui concerne le Sacrement de l’Onction des malades, qu’on n’oublie pas que « la force de 
guérison de la Parole de Dieu est un appel puissant à une conversion personnelle permanente de 
celui qui l’écoute »[220]. La Sainte Écriture contient de nombreuses pages qui montrent le 
réconfort, le soutien et la guérison donnés par l’intervention de Dieu. Qu’on se souvienne en 
particulier de la proximité de Jésus à l’égard de ceux qui souffrent : Lui-même, le Verbe de Dieu 
incarné, s’est chargé de nos douleurs et il a souffert par amour pour l’homme, en donnant ainsi un 
sens à la maladie et à la mort. Il est bon que, dans les paroisses et surtout dans les hôpitaux, on 
célèbre en communauté, selon les circonstances, le Sacrement des malades. Qu’on donne en ces 
occasions une large place à la célébration de la Parole et qu’on aide les fidèles malades à vivre avec 
foi leur état de souffrance, en union au Sacrifice rédempteur du Christ qui nous délivre du mal.

Parole de Dieu et Liturgie des Heures

62. Parmi les formes de prière qui exaltent la Sainte Écriture, il y a sans aucun doute la Liturgie des 
Heures. Les Pères synodaux ont affirmé qu’elle constitue « une forme privilégiée d’écoute de la 
Parole de Dieu parce qu’elle met en contact les fidèles avec l’Écriture Sainte et avec la Tradition 
vivante de l’Église»[221]. On doit avant tout rappeler la dignité théologique et ecclésiale de cette 
prière. En effet, « dans la Liturgie des Heures, l’Église, exerçant la fonction sacerdotale de son 
Chef, offre à Dieu ‘incessamment’ (1 Th 5, 17) le sacrifice de louange, c’est-à-dire le fruit des 
lèvres qui confessent son nom (cf. He 13, 15). Cette prière est ‘la voix de l’Épouse elle-même qui 
s’adresse à son Époux ; et mieux encore, c’est la prière du Christ que celui-ci, avec son Corps, 
présente au Père’ »[222]. À ce sujet, le Concile Vatican II avait affirmé : « Tous ceux qui assurent 
cette charge accomplissent l’office de l’Église et, en même temps, participent de l’honneur suprême
de l’Épouse du Christ, parce qu’en s’acquittant des louanges divines, ils se tiennent devant le trône 
de Dieu au nom de la Mère Église »[223]. Dans la Liturgie des Heures, prière publique de l’Église, 
apparaît l’idéal chrétien de sanctification de toute la journée, rythmée par l’écoute de la Parole de 
Dieu et par la prière des psaumes, si bien que toute activité trouve son point de référence dans la 
louange offerte à Dieu.

Ceux qui sont tenus par leur état de vie à la récitation de la Liturgie des Heures doivent vivre cet 
engagement en faveur de toute l’Église. Les évêques, les prêtres et les diacres ordonnés en vue du 
sacerdoce, qui ont reçu de l’Église la mission de la célébrer, ont l’obligation d’acquitter chaque jour
toutes les Heures[224]. Dans les Églises Catholiques orientales sui iuris, cette obligation sera 
respectée en fonction des indications données par leur droit propre[225]. En outre, je recommande 
aux communautés de vie consacrée d’être « exemplaires dans la célébration de la Liturgie des 
Heures, au point de constituer une référence et une source d’inspiration pour la vie spirituelle et 
pastorale de toute l’Église.

Le Synode a exprimé le désir de voir se diffuser plus largement dans le Peuple de Dieu ce genre de 
prière, surtout la récitation des Laudes et des Vêpres. Un tel développement ne pourra que faire 
grandir parmi les fidèles la familiarité avec la Parole de Dieu. On doit souligner aussi la valeur de la



Liturgie des Heures prévue pour les premières Vêpres du dimanche et des solennités, notamment 
dans les Églises Catholiques orientales. C’est pourquoi je recommande que, là où c’est possible, les 
paroisses et les communautés de vie religieuse favorisent cette prière en y associant les fidèles.

La Parole de Dieu et le Livre des Bénédictions

63. Dans l’usage du Livre des Bénédictions, on prêtera attention à la place prévue pour la 
proclamation, l’écoute et l’explication de la Parole de Dieu, grâce à de brèves monitions. En effet, 
dans les cas prévus par l’Église et à la demande des fidèles, le geste de la bénédiction n’est pas à 
isoler, mais à relier à la vie liturgique du Peuple de Dieu selon sa nature propre. En ce sens, la 
bénédiction, véritable signe sacré, « puise son sens et son efficacité de la proclamation de la Parole 
de Dieu »[226]. Je recommande donc de profiter aussi de ces occasions pour raviver chez les fidèles
la faim et la soif de toute parole qui sort de la bouche de Dieu (cf. Mt 4, 4).

Suggestions et propositions concrètes pour l’animation liturgique

64. Après avoir rappelé quelques éléments fondamentaux de la relation entre Liturgie et Parole de 
Dieu, je désire maintenant reprendre et mettre en valeur quelques propositions et suggestions faites 
par les Pères synodaux pour favoriser dans le Peuple de Dieu une familiarité toujours plus grande 
avec la Parole de Dieu dans le cadre des actions liturgiques ou du moins de ce qui s’y rapporte.

a) Célébrations de la Parole de Dieu

65. Les Pères synodaux ont exhorté tous les Pasteurs à diffuser dans les communautés qui leur sont 
confiées les moments de célébration de la Parole[227]. Il s’agit d’une occasion privilégiée de 
rencontre avec le Seigneur. C’est pourquoi une telle pratique ne peut qu’apporter une grande aide 
aux fidèles et il faut y voir un élément de valeur de la pastorale liturgique. Ces célébrations ont une 
importance particulière pour la préparation de l’Eucharistie dominicale, afin de donner aux croyants
la possibilité de pénétrer davantage dans la richesse du Lectionnaire pour méditer et prier la Sainte 
Écriture, surtout dans les temps forts de la liturgie, l’Avent et Noël, le Carême et Pâques. La 
célébration de la Parole de Dieu est fortement recommandée dans les communautés qui, par manque
de prêtres, ne peuvent célébrer le sacrifice eucharistique les jours d’obligation. En tenant compte 
des indications déjà exprimées dans l’Exhortation apostolique post-synodale Sacramentum caritatis 
sur les assemblées dominicales en absence de prêtre[228], je recommande que les autorités 
compétentes élaborent des rituels, en valorisant l’expérience des Églises particulières. C’est ainsi 
que seront favorisées, dans ces situations, des célébrations de la Parole qui puissent nourrir la foi 
des croyants, en évitant néanmoins de les confondre avec les célébrations eucharistiques ; « elles 
devraient plutôt être des occasions privilégiées de prière adressée à Dieu pour qu’il envoie de saints 
prêtres selon son cœur »[229].

En outre, les Pères synodaux ont recommandé de célébrer aussi la Parole de Dieu à l’occasion des 
pèlerinages, des fêtes particulières, des missions populaires, des retraites spirituelles et des jours 
spéciaux de pénitence, de réparation et de pardon. En ce qui concerne les différentes formes de piété
populaire, bien qu’il ne s’agisse pas d’actes liturgiques et qu’il faille éviter toute confusion avec les 
célébrations liturgiques, il est bon qu’elles s’en inspirent et, surtout, qu’elles donnent une juste 
place à la proclamation et à l’écoute de la Parole de Dieu ; en effet, « la piété populaire trouvera 
dans la Sainte Écriture une source inépuisable d’inspiration, des modèles de prière inégalables et 
des propositions particulièrement fécondes de thèmes »[230].

b) La Parole et le silence



66. De nombreuses interventions des Pères synodaux ont insisté sur la valeur du silence en lien avec
la Parole de Dieu et sa réception dans la vie des fidèles[231]. En effet, la parole ne peut être 
prononcée et entendue que dans le silence, extérieur et intérieur. Notre temps ne favorise pas le 
recueillement et, parfois, on a l’impression qu’il y a comme une peur à se détacher, même 
momentanément, des instruments de communication de masse. C’est pourquoi il est nécessaire 
aujourd’hui d’éduquer le Peuple de Dieu à la valeur du silence. Redécouvrir le caractère central de 
la Parole de Dieu dans la vie de l’Église veut dire redécouvrir le sens du recueillement et de la paix 
intérieure. La grande tradition patristique nous enseigne que les mystères du Christ sont liés au 
silence[232] ; par lui seul, la Parole peut faire en nous sa demeure, comme chez Marie, qui est 
inséparablement la femme de la Parole et du silence. Nos liturgies doivent faciliter cette écoute 
authentique : Verbo crescente, verba deficiunt [233].

Que cette valeur apparaisse particulièrement dans la Liturgie de la Parole, qui « doit se célébrer de 
manière à favoriser la méditation »[234]. Le silence, quand il est prévu, est à considérer « comme 
une partie de la célébration »[235]. C’est pourquoi j’exhorte les Pasteurs à encourager les moments 
de recueillement, par le moyen desquels, avec l’aide de l’Esprit Saint, la Parole de Dieu est reçue 
dans le cœur.

c) Proclamation solennelle de la Parole de Dieu

67. Le Synode a fait une autre suggestion : solenniser, surtout dans les fêtes liturgiques importantes,
la proclamation de la Parole, spécialement l’Évangile, en utilisant l’évangéliaire porté en procession
pendant le rite d’entrée, puis placé sur l’ambon par le diacre ou par un prêtre pour être proclamé. 
C’est ainsi qu’on aide le Peuple de Dieu à reconnaître que « la lecture de l’Évangile constitue le 
sommet de cette liturgie de la Parole »[236]. En suivant les indications de la Présentation générale 
du lectionnaire de la Messe, il est bon de mettre en valeur la proclamation de la Parole de Dieu par 
le chant, notamment l’Évangile, surtout en certaines solennités. Il serait bon de chanter le salut, 
l’annonce initiale « Évangile de … » et la fin « Acclamons la Parole de Dieu », pour souligner 
l’importance de ce qui est lu[237].

68. Pour favoriser l’écoute de la Parole de Dieu, il ne faut pas négliger les moyens qui peuvent aider
les fidèles à avoir une plus grande attention. Il est nécessaire pour cela qu’on ne néglige jamais 
l’acoustique des édifices sacrés, dans le respect des normes liturgiques et architectoniques. « Lors 
de la construction d’églises, les évêques, dûment aidés, doivent être attentifs à ce que celles-ci 
soient des lieux adaptés à la proclamation de la Parole, à la méditation et à la célébration 
eucharistique. Les espaces saints, qui présentent le Mystère chrétien en relation avec la Parole de 
Dieu, doivent le faire de manière éloquente, même en dehors des célébrations liturgiques »[238].

Une attention particulière sera réservée à l’ambon en tant que lieu liturgique depuis lequel est 
proclamée la Parole de Dieu. Il doit être placé en un endroit bien visible, capable d’attirer 
spontanément l’attention des fidèles pendant la liturgie de la Parole. Il est bon qu’il soit fixe, établi 
comme un élément sculpté en harmonie esthétique avec l’autel, de manière à représenter aussi 
visiblement le sens théologique des deux tables de la Parole et de l’Eucharistie. Depuis l’ambon, on 
proclame les lectures, le psaume responsorial et l’annonce de la Pâque ; on peut également y faire 
l’homélie et y dire la prière des fidèles[239].

Les Pères synodaux suggèrent en outre que, dans les églises, il y ait un lieu privilégié où l’on place 
la Sainte Écriture même en-dehors de la célébration[240]. En effet, il est bon que le livre qui 
contient la Parole de Dieu soit dans un endroit visible et honorable à l’intérieur du temple chrétien, 
sans pour autant priver de sa place centrale le tabernacle qui contient le Très Saint Sacrement[241].

e) Exclusivité des textes bibliques dans la liturgie



69. En outre, le Synode a fortement insisté sur ce qui, d’ailleurs, a déjà été fixé par la norme 
liturgique de l’Église[242] : les lectures tirées de la Sainte Écriture ne doivent jamais être 
remplacées par d’autres textes, aussi significatifs soient-ils du point de vue pastoral ou spirituel : « 
Aucun texte de spiritualité ou de littérature ne peut atteindre la valeur et la richesse contenues dans 
les Saintes Écritures qui sont la Parole de Dieu »[243]. Il s’agit d’une règle antique de l’Église qui 
doit être conservée[244]. Face à certains abus, le Pape Jean-Paul II avait rappelé l’importance du 
fait de ne jamais remplacer la Sainte Écriture par d’autres lectures[245]. Souvenons-nous que le 
psaume responsorial est une Parole de Dieu, par laquelle nous répondons à la voix du Seigneur, et 
qu’il ne doit donc pas être remplacé par d’autres textes, et qu’il est tout à fait opportun de le chanter.

f) Chant liturgique bibliquement inspiré

70. Dans le cadre de la valorisation de la Parole de Dieu durant la célébration liturgique, on fera 
aussi attention au chant retenu pour les moments prévus selon chaque rite, favorisant celui qui est 
clairement inspiré par la Bible et qui exprime, par l’accord harmonieux des paroles et de la 
musique, la beauté de la Parole divine. En ce sens, il est bon de mettre en valeur les chants que la 
tradition de l’Église nous a livrés et qui respectent ce critère. Je pense en particulier à l’importance 
du chant grégorien[246].

g) Attention particulière aux aveugles et aux sourds

71. Dans ce contexte, je voudrais aussi rappeler que le Synode a recommandé que l’on fasse 
particulièrement attention à ceux qui, à cause de leur état, ont des difficultés à participer activement 
à la liturgie, comme par exemple ceux qui ne voient pas ou n’entendent pas. J’encourage les 
communautés chrétiennes à prévoir, dans la mesure du possible, des outils adaptés pour venir en 
aide aux frères et aux sœurs qui souffrent de ces difficultés, afin qu’il leur soit donné, à eux aussi, la
possibilité d’un contact vivant avec la Parole du Seigneur[247].

LA PAROLE DE DIEU DANS LA VIE ECCLÉSIALE

Rencontrer la Parole de Dieu dans la Sainte Écriture

72. S’il est vrai que la liturgie est le lieu privilégié pour la proclamation, l’écoute et la célébration 
de la Parole de Dieu, il est tout aussi vrai que cette rencontre doit être préparée dans le cœur des 
fidèles et surtout être approfondie et assimilée par eux. En effet, la vie chrétienne est caractérisée 
essentiellement par la rencontre avec Jésus Christ qui nous appelle à le suivre. C’est pourquoi le 
Synode des Évêques a réaffirmé plusieurs fois l’importance de la pastorale dans les communautés 
chrétiennes comme cadre dans lequel parcourir un itinéraire personnel et communautaire par 
rapport à la Parole de Dieu, de sorte que celle-ci soit vraiment au fondement de la vie spirituelle. 
Avec les Pères du Synode, j’exprime le vif désir que fleurisse « une nouvelle saison de plus grand 
amour pour la Sainte Écriture, de la part de tous les membres du Peuple de Dieu, afin que la lecture 
orante et fidèle dans le temps leur permette d’approfondir leur relation avec la personne même de 
Jésus »[248].

Dans l’histoire de l’Église, les recommandations des saints sur la nécessité de connaître l’Écriture 
pour grandir dans l’amour du Christ ne manquent pas. C’est un fait particulièrement évident chez 
les Pères de l’Église. Saint Jérôme, grand « amoureux » de la Parole de Dieu se demandait : « 
Comment pourrait-on vivre sans la science des Écritures, à travers lesquelles on apprend à connaître
le Christ lui-même, qui est la vie des croyants ? »[249]. Il était bien conscient que la Bible est 
l’instrument « par lequel Dieu parle chaque jour aux croyants »[250]. Il conseille ainsi Leta, une 
matrone romaine, pour l’éducation de sa fille : « Assure-toi qu’elle étudie chaque jour un passage de



l’Écriture… À la prière fais suivre la lecture, et à la lecture, la prière… Plutôt que les bijoux et les 
vêtements de soie, qu’elle aime les Livres divins »[251]. Ce que saint Jérôme écrivait au prêtre 
Neposianus vaut aussi pour nous : « Lis fréquemment les divines Écritures ; et même, que le Livre 
Saint ne soit jamais enlevé de tes mains. Apprends-y ce que tu dois enseigner »[252]. À l’exemple 
du grand saint qui consacra sa vie à l’étude de la Bible et qui donna à l’Église sa traduction latine, la
Vulgate, et de tous les saints qui ont placé au centre de leur vie spirituelle la rencontre avec le 
Christ, renouvelons notre engagement à approfondir la Parole que Dieu a donnée à l’Église. De 
cette façon nous pourrons tendre à ce « haut degré de la vie chrétienne ordinaire »[253], souhaité 
par le Pape Jean-Paul II au commencement du troisième millénaire chrétien, qui se nourrit 
constamment de l’écoute de la Parole de Dieu.

L’animation biblique de la pastorale

73. Dans cette ligne, le Synode a invité à un engagement pastoral particulier pour faire ressortir la 
place centrale de la Parole de Dieu dans la vie ecclésiale, recommandant « d’intensifier « la 
pastorale biblique » non en la juxtaposant à d’autres formes de la pastorale, mais comme animation 
biblique de toute la pastorale »[254]. Il ne s’agit donc pas d’ajouter quelques rencontres dans la 
paroisse ou dans le diocèse, mais de vérifier que, dans les activités habituelles des communautés 
chrétiennes, dans les paroisses, dans les associations et dans les mouvements, on a vraiment à cœur 
la rencontre personnelle avec le Christ qui se communique à nous dans sa Parole. Ainsi, si « 
l’ignorance de la Sainte Écriture est ignorance du Christ »[255], l’animation biblique de toute la 
pastorale ordinaire et extraordinaire conduira à une plus grande connaissance de la personne du 
Christ, Révélateur du Père et plénitude de la Révélation divine.

J’exhorte donc les Pasteurs et les fidèles à tenir compte de l’importance de cette animation : ce sera 
aussi la meilleure façon de faire face à certains problèmes pastoraux mis en évidence au cours de 
l’Assemblée synodale liés, par exemple, à la prolifération des sectes qui répandent une lecture 
déformée et instrumentalisée de la Sainte Écriture. Là où les fidèles ne se forment pas à une 
connaissance de la Bible selon la foi de l’Église dans le creuset de sa Tradition vivante, on laisse de 
fait un vide pastoral dans lequel des réalités comme les sectes peuvent trouver un terrain pour 
prendre pied. C’est pourquoi il est aussi nécessaire de pourvoir à une préparation adéquate des 
prêtres et des laïcs afin qu’ils puissent instruire le Peuple de Dieu dans une approche authentique 
des Écritures.

En outre, comme cela a été souligné durant les travaux synodaux, il est bon que dans l’activité 
pastorale soit favorisé aussi le développement de petites communautés, « composées de familles, 
enracinées dans les paroisses ou liées aux divers mouvements ecclésiaux ou nouvelles 
communautés »[256], dans lesquelles seront encouragées la formation, la prière et la connaissance 
de la Bible selon la foi de l’Église.

Dimension biblique de la catéchèse

74. Un temps important de l’animation pastorale de l’Église, où l’on peut avec sagesse redécouvrir 
le caractère central de la Parole de Dieu, est la catéchèse qui, dans ses diverses formes et phases, 
doit toujours accompagner le Peuple de Dieu. La rencontre des disciples d’Emmaüs avec Jésus 
décrite par l’évangéliste Luc (cf. Lc 24, 13-35) représente, en un certain sens, le modèle d’une 
catéchèse au centre de laquelle se trouve « l’explication des Écritures », que seul le Christ est en 
mesure de donner (cf. Lc 24, 27-28), en montrant leur accomplissement dans sa personne[257]. 
C’est ainsi que renaît l’espérance, plus forte que tout échec, qui fait de ces disciples des témoins 
convaincus et crédibles du Ressuscité.



Dans le Directoire général pour la catéchèse, nous trouvons des indications valables pour 
l’animation biblique de la catéchèse et j’y renvoie volontiers[258]. Dans ces circonstances, je désire
surtout souligner que la catéchèse « doit s’imprégner et se pénétrer de la pensée, de l’esprit et des 
attitudes bibliques et évangéliques par un contact assidu avec les textes eux-mêmes ; ce qui veut 
aussi rappeler que la catéchèse sera d’autant plus riche et efficace qu’elle lira les textes avec 
l’intelligence et le cœur de l’Église »[259] et qu’elle s’inspirera de la réflexion et de la vie deux fois
millénaire de l’Église. On doit encourager de cette façon la connaissance des figures, des 
événements et des expressions fondamentaux du texte sacré ; à cette fin, une mémorisation 
intelligente de certains passages bibliques – particulièrement ceux qui parlent des Mystères 
chrétiens - peut aussi être profitable. L’activité catéchétique implique toujours de rapprocher les 
Écritures de la foi et de la Tradition de l’Église, de sorte que ces paroles soient perçues comme 
vivantes, comme le Christ est vivant aujourd’hui là où deux ou trois se réunissent en son nom (cf. 
Mt 18, 20). Elle doit communiquer de façon vitale l’histoire du salut et les contenus de la foi de 
l’Église, afin que tout fidèle reconnaisse que sa propre existence personnelle appartient aussi à cette 
histoire.

Dans cette perspective, il est important de souligner le lien entre la Sainte Écriture et le Catéchisme 
de l’Église catholique, comme l’a affirmé le Directoire général pour la catéchèse : « En effet, 
l’Écriture Sainte, ‘Parole de Dieu mise par écrit sous l’inspiration de l’Esprit Saint’ et le Catéchisme
de l’Église catholique, expression actuelle de la Tradition vivante de l’Église et norme sûre pour 
l’enseignement de la foi, sont appelés, chacun à sa façon, et selon son autorité spécifique, à 
féconder la catéchèse dans l’Église contemporaine »[260].

Formation biblique des chrétiens

75. Pour atteindre le but souhaité par le Synode de donner un caractère plus fortement biblique à 
toute la pastorale de l’Église, il est nécessaire qu’il y ait une formation convenable des chrétiens et, 
en particulier, des catéchistes. À cet égard, il faut porter attention à l’apostolat biblique, méthode 
très valable pour cette finalité, comme le montre l’expérience ecclésiale. Les Pères synodaux ont, de
plus, recommandé que, si possible par la valorisation de structures académiques déjà existantes, 
soient établis des centres de formation pour laïcs et pour missionnaires, où l’on apprenne à 
comprendre, à vivre et à annoncer la Parole de Dieu, et que, là où on en voit la nécessité, soient 
constitués des instituts spécialisés dans les études bibliques pour former des exégètes qui aient une 
solide compréhension théologique et qui soient sensibles aux contextes de leur mission[261].

La Sainte Écriture dans les grands rassemblements ecclésiaux

76. Parmi les multiples initiatives qui peuvent être prises, le Synode suggère que, dans les 
rassemblements, aussi bien au niveau diocésain que national ou international, l’importance de la 
Parole de Dieu, de son écoute et de la lecture croyante et orante de la Bible soit soulignée le plus 
possible. Par conséquent, dans les congrès eucharistiques, nationaux et internationaux, aux Journées
Mondiales de la Jeunesse et dans les autres rencontres on pourra avec raison trouver de plus amples 
espaces pour des célébrations de la Parole et pour des moments de formation biblique[262].

Parole de Dieu et vocations

77. Le Synode, en soulignant l’exigence intrinsèque de la foi d’approfondir la relation avec le 
Christ, Parole de Dieu parmi nous, a voulu aussi mettre en évidence le fait que cette Parole appelle 
chacun en termes personnels, révélant ainsi que la vie elle-même est vocation par rapport à Dieu. 
Cela veut dire que plus nous approfondissons notre relation avec le Seigneur Jésus, plus nous nous 
apercevons qu’Il nous appelle à la sainteté, au moyen de choix définitifs, par lesquels notre vie 
répond à son amour, assumant des tâches et des ministères pour édifier l’Église. Dans cette 



perspective se comprennent les invitations faites par le Synode à tous les chrétiens d’approfondir 
leur relation avec la Parole de Dieu en tant que baptisés, mais aussi en tant qu’appelés à vivre selon 
les divers états de vie. Ici nous touchons l’un des points cardinaux de la doctrine du Concile Vatican
II qui a souligné la vocation à la sainteté de tout fidèle, chacun dans son propre état de vie[263]. 
C’est dans la Sainte Écriture que se trouve révélée notre vocation à la sainteté : « Vous serez saints 
parce que je suis Saint » (Lv 11, 44 ; 19, 2 ; 20, 7). Puis saint Paul en souligne la racine 
christologique : dans le Christ, le Père « nous a choisis avant la création du monde, pour que nous 
soyons, dans l’amour, saints et irréprochables sous son regard » (Ep 1, 4). Ainsi pouvons-nous 
entendre comme adressé à chacun de nous son salut aux frères et aux sœurs de la communauté de 
Rome : « À tous les bien-aimés de Dieu … aux saints par vocation, à vous grâce et paix de par Dieu
notre Père et le Seigneur Jésus-Christ. » (Rm 1, 7).

a) Parole de Dieu et Ministres ordonnés

78. Avant tout, en m’adressant maintenant aux Ministres ordonnés de l’Église, je leur rappelle ce 
qu’a affirmé le Synode : « La Parole de Dieu est indispensable pour former le cœur d’un bon 
Pasteur, Ministre de la Parole »[264]. Évêques, prêtres, diacres ne peuvent en aucune façon penser 
vivre leur vocation et leur mission sans un engagement décidé et renouvelé de sanctification qui 
trouve l’un de ses piliers dans le contact avec la Bible.

79. Pour ceux qui sont appelés à l’épiscopat, et qui sont les premiers annonciateurs autorisés de la 
Parole, je désire réaffirmer ce qui a été dit par le Pape Jean-Paul II dans l’Exhortation apostolique 
post-synodale Pastores gregis. Pour nourrir et faire progresser sa vie spirituelle, l’évêque doit 
toujours mettre « à la première place la lecture et la méditation de la Parole de Dieu. Tout évêque 
devra toujours se confier et se sentir confié ‘à Dieu et à son message de grâce, qui a le pouvoir de 
construire l’édifice et de faire participer les hommes à l’héritage de ceux qui ont été sanctifiés’ (Ac 
20, 32). C’est pourquoi, avant d’être un transmetteur de la Parole, l’Évêque, avec ses prêtres et 
comme tout fidèle, bien plus comme l’Église elle-même, doit être un auditeur de la Parole. Il doit 
être comme ‘à l’intérieur’ de la Parole, pour se laisser garder et nourrir par elle, comme dans le sein 
maternel »[265]. À l’imitation de Marie, Virgo audiens et Reine des Apôtres, je recommande à tous 
mes frères dans l’épiscopat la lecture personnelle fréquente et l’étude assidue de la Sainte Écriture.

80. À l’attention des prêtres aussi, je voudrais rappeler les paroles du Pape Jean-Paul II qui, dans 
l’Exhortation apostolique post-synodale Pastores dabo vobis, a rappelé que « le prêtre est avant tout 
ministre de la Parole de Dieu. Il est consacré et envoyé pour annoncer à tous l’Évangile du 
Royaume, appelant tout homme à l’obéissance de la foi et conduisant les croyants à une 
connaissance et à une communion toujours plus profonde du Mystère de Dieu, à nous révélé et 
communiqué par le Christ. C’est pourquoi le prêtre lui-même doit tout d’abord acquérir une grande 
familiarité avec la Parole de Dieu. Il ne lui suffit pas d’en connaître l’aspect linguistique ou 
exégétique, ce qui est cependant nécessaire. Il lui faut accueillir la Parole avec un cœur docile et 
priant, pour qu’elle pénètre à fond dans ses pensées et ses sentiments et engendre en lui un esprit 
nouveau, ‘la pensée du Christ’ (1 Co 2, 16)[266]. Ainsi, ses paroles, et plus encore ses choix et ses 
attitudes seront toujours plus transparents à l’Évangile, l’annonceront et en rendront témoignage. 
C’est seulement ‘en demeurant’ dans la Parole que le prêtre deviendra parfait disciple du Seigneur, 
connaîtra la vérité et sera vraiment libre »[267].

En définitive, l’appel au sacerdoce demande d’être consacrés ‘dans la vérité’. Jésus lui-même 
formule cette exigence à l’égard de ses disciples : « Consacre-les par la vérité : ta parole est vérité. 
De même que tu m’as envoyé dans le monde, moi aussi je les ai envoyés dans le monde » (Jn 17, 
17-18). Les disciples sont en un certain sens « attirés dans l’intimité de Dieu par leur immersion 
dans la Parole de Dieu. La Parole de Dieu est, pour ainsi dire, le bain qui les purifie, le pouvoir 
créateur qui les transforme dans l’être de Dieu »[268]. Et puisque le Christ lui-même est la Parole 



de Dieu faite chair (Jn 1, 14), qu’il est ‘la Vérité’ (Jn 14, 6), alors la prière de Jésus au Père « 
Consacre-les par la vérité » veut dire au sens le plus profond : « Fais qu’ils ne soient qu’un avec 
moi, le Christ. Attache-les à moi. Attire-les en moi. Et, de fait, il n’existe qu’un seul prêtre de la 
Nouvelle Alliance, Jésus Christ lui-même »[269]. Il est donc nécessaire que les prêtres renouvellent 
toujours plus profondément leur conscience de cette réalité.

81. Je voudrais me référer aussi à la place de la Parole de Dieu dans la vie de ceux qui sont appelés 
au diaconat, non seulement comme degré précédant l’ordre du presbytérat, mais comme service 
permanent. Les Normes fondamentales pour la formation des diacres permanents affirment que de «
l’identité théologique du diaconat, dérivent avec clarté les traits de sa spiritualité spécifique, qui se 
présente essentiellement comme une spiritualité du service. Le modèle par excellence est le Christ 
serviteur, qui a vécu totalement au service de Dieu pour le bien des hommes »[270]. Dans cette 
perspective on comprend que, dans les différentes dimensions du ministère diaconal, « un élément 
caractéristique de la spiritualité diaconale est la Parole de Dieu, dont le diacre est appelé à être 
l’annonciateur autorisé, en croyant ce qu’il proclame, en enseignant ce qu’il croit, en vivant ce qu’il
enseigne »[271]. Je recommande donc que les diacres nourrissent leur vie d’une lecture croyante de 
la Sainte Écriture avec l’étude et la prière. Qu’ils soient introduits à « la Sainte Écriture et à sa juste 
interprétation ; à la théologie de l’Ancien et du Nouveau Testament ; au rapport réciproque entre 
l’Écriture et la Tradition ; en particulier à l’usage de l’Écriture dans la prédication, dans la catéchèse
et dans l’activité pastorale en général »[272].

b) La Parole de Dieu et les candidats à l’Ordination

82. Le Synode a donné une importance particulière au rôle décisif de la Parole de Dieu dans la vie 
spirituelle des candidats au sacerdoce ministériel : « Les candidats au sacerdoce doivent apprendre à
aimer la Parole de Dieu. Que l’Écriture soit donc l’âme de leur formation théologique, en soulignant
la circularité indispensable entre exégèse, théologie, spiritualité et mission »[273]. Les aspirants au 
sacerdoce ministériel sont appelés à une profonde relation personnelle avec la Parole de Dieu, en 
particulier dans la lectio divina, pour que leur vocation elle-même se nourrisse de cette relation: 
c’est dans la lumière et dans la force de la Parole de Dieu que chacun peut découvrir, comprendre, 
aimer et suivre sa vocation propre et accomplir sa mission, faisant grandir dans le cœur les pensées 
de Dieu, de sorte que la foi, en tant que réponse à la Parole, devienne le nouveau critère de 
jugement et d’évaluation des hommes et des choses, des événements et des problèmes [274].

Cette attention à la lecture priante de l’Écriture ne doit en aucune façon alimenter une dichotomie 
par rapport à l’étude exégétique demandée au temps de la formation. Le Synode a recommandé que 
les séminaristes soient aidés concrètement à voir la relation entre l’étude biblique et la prière avec 
l’Écriture. Étudier les Écritures doit rendre plus conscient du mystère de la Révélation divine et 
alimenter une attitude de réponse priante au Seigneur qui parle. D’autre part, une authentique vie de
prière ne pourra que faire grandir dans l’âme du candidat le désir de connaître toujours plus le Dieu 
qui s’est révélé dans sa Parole comme amour infini. Par conséquent, on devra apporter le plus grand
soin à cultiver dans la vie des séminaristes cette réciprocité entre étude et prière. Dans ce but, il faut
que les candidats soient initiés à une étude de la Sainte Écriture par des méthodes qui en favorisent 
une telle approche intégrale.

c) Parole de Dieu et Vie consacrée

83. En ce qui concerne la Vie consacrée, le Synode a rappelé avant tout qu’elle « naît de l’écoute de 
la Parole de Dieu et accueille l’Évangile comme règle de vie »[275]. Vivre à la suite du Christ, 
chaste, pauvre et obéissant, est ainsi une « ‘exégèse’ vivante de la Parole de Dieu »[276]. L’Esprit 
Saint, grâce auquel la Bible a été écrite, est le même Esprit qui éclaire « d’une lumière nouvelle la 
Parole de Dieu aux fondateurs et aux fondatrices. D’elle tout charisme est né et d’elle, toute règle 



veut être l’expression »[277], en donnant vie à des itinéraires de vie chrétienne caractérisés par la 
radicalité évangélique.

Je voudrais rappeler que la grande tradition monastique a toujours considéré la méditation de 
l’Écriture Sainte comme un élément constitutif de sa spiritualité propre, en particulier sous la forme 
de la lectio divina. Aujourd’hui encore, les anciennes et nouvelles réalités de consécration 
particulière sont appelées à être de véritables écoles de vie spirituelle où les Écritures sont lues 
selon l’Esprit Saint dans l’Église, afin que tout le Peuple de Dieu puisse en bénéficier. Le Synode 
recommande donc que les communautés de Vie consacrée ne manquent jamais d’une formation 
solide à la lecture croyante de la Bible[278].

Je désire encore me faire l’interprète de l’attention et de la gratitude que le Synode a exprimées à 
l’égard des formes de vie contemplative qui, en vertu de leur charisme spécifique, consacrent une 
grande partie de leurs journées à imiter la Mère de Dieu, qui méditait assidûment les paroles et les 
gestes de son Fils (cf. Lc 2, 19. 51), et Marie de Béthanie qui, assise aux pieds du Seigneur, écoutait
sa parole (cf. Lc 10, 38). Ma pensée se tourne en particulier vers les moines et moniales cloîtrés qui,
par leur séparation du monde, se trouvent plus intimement unis au Christ, cœur du monde. Plus que 
jamais, l’Église a besoin du témoignage de ceux qui s’engagent à « ne rien préférer à l’amour du 
Christ »[279]. Le monde actuel est souvent trop absorbé par les activités extérieures dans lesquelles 
il risque de se perdre. Les contemplatifs et les contemplatives, par leur vie de prière, d’écoute et de 
méditation de la Parole de Dieu nous rappellent que l’homme ne vit pas seulement de pain mais de 
toute parole qui sort de la bouche de Dieu (cf. Mt 4, 4). Par conséquent, tous les fidèles doivent bien
se souvenir qu’une telle forme de vie « indique au monde d’aujourd’hui la chose la plus importante,
et c’est même en fin de compte la seule chose décisive : il existe une ultime raison pour laquelle il 
vaut la peine de vivre, qui est Dieu et son amour impénétrable »[280].

d) La Parole de Dieu et les fidèles laïcs

84. Le Synode a très souvent dirigé son attention vers les fidèles laïcs, les remerciant de leur 
généreux engagement dans la diffusion de l’Évangile dans les différents milieux de leur vie 
quotidienne, au travail, à l’école, en famille et dans l’éducation[281]. Cette tâche, qui vient du 
baptême, doit pouvoir se développer à travers une vie chrétienne toujours plus consciente, capable 
de rendre raison de l’espérance qui est en nous (cf. 1 P 3, 15). Jésus, dans l’Évangile de Matthieu, 
indique que « le champ c’est le monde ; le bon grain, ce sont les fils du Royaume » (13, 38). Ces 
paroles s’appliquent particulièrement aux laïcs chrétiens qui vivent leur vocation personnelle à la 
sainteté dans une existence selon l’Esprit qui s’exprime « de façon particulière dans leur insertion 
dans les réalités temporelles et dans leur participation aux activités terrestres »[282]. Ils ont besoin 
d’être formés pour discerner la volonté de Dieu grâce à une familiarité avec la Parole de Dieu, lue et
étudiée dans l’Église, sous la conduite des Pasteurs légitimes. Ils peuvent tirer cette formation des 
écoles de grandes spiritualités ecclésiales, à la racine desquelles se trouve toujours l’Écriture Sainte.
Que selon leurs possibilités, les diocèses eux-mêmes fassent, en ce sens, des offres de formation aux
laïcs ayant des responsabilités ecclésiales particulières[283].

e) La Parole de Dieu, le mariage et la famille

85. Le Synode a éprouvé la nécessité de souligner aussi le rapport entre la Parole de Dieu, le 
mariage et la famille chrétienne. En effet, « en annonçant la Parole de Dieu, l’Église révèle à la 
famille chrétienne sa véritable identité, autrement dit ce qu’elle est et ce qu’elle doit être selon le 
dessein du Seigneur »[284]. Il faut donc ne jamais perdre de vue que la Parole de Dieu est à 
l’origine du mariage (cf. Gn 2, 24) et que Jésus lui-même a voulu inclure le mariage parmi les 
institutions de son Royaume (cf. Mt 19, 4-8), faisant un Sacrement de ce qui était inscrit à l’origine 
dans la nature humaine. « Dans la célébration sacramentelle, l’homme et la femme prononcent une 



parole prophétique de don mutuel, d’être « une seule chair », signe du mystère de l’union du Christ 
et de l’Église (cf. Ep 5, 31-32) »[285]. La fidélité à la Parole de Dieu amène également à constater 
qu’aujourd’hui cette institution est attaquée sous de nombreux aspects par la mentalité ambiante. 
Face au désordre général des sentiments et à l’apparition de modes de pensée qui banalisent le corps
humain et la différence sexuelle, la Parole de Dieu réaffirme la bonté originelle de l’être humain, 
créé homme et femme, et appelé à l’amour fidèle, réciproque et fécond.

Du grand mystère nuptial, provient une incontournable responsabilité des parents à l’égard de leurs 
enfants. En effet, c’est à la paternité et à la maternité vécus de façon authentique qu’il revient de 
communiquer et de témoigner du sens de la vie dans le Christ : à travers leur fidélité et l’unité de la 
vie de famille, les époux sont pour leurs enfants les premiers messagers de la Parole de Dieu. La 
communauté ecclésiale doit les soutenir et les aider à développer la prière en famille, l’écoute de la 
Parole et la connaissance de la Bible. C’est pourquoi le Synode souhaite que chaque foyer ait sa 
Bible et la conserve dignement, afin de pouvoir la lire et l’utiliser dans la prière. L’aide nécessaire 
peut être fournie par les prêtres, les diacres ou les laïcs bien préparés. Le Synode a recommandé 
aussi la création de petites communautés composées de familles, où l’on pratique la prière et la 
méditation commune de passages choisis des Écritures[286]. Que les époux se rappellent, en outre, 
« que la Parole de Dieu est aussi un précieux soutien dans les difficultés de la vie conjugale et 
familiale »[287].

Dans ce contexte, je désire souligner encore ce que le Synode a recommandé au sujet de la tâche 
des femmes à l’égard de la Parole de Dieu. La contribution du « génie féminin » - comme l’appelait 
le Pape Jean-Paul II[288] -, à la connaissance de l’Écriture et à la vie entière de l’Église, est plus 
grande aujourd’hui que par le passé et touche aussi désormais le domaine des études bibliques elles-
mêmes. Le Synode s’est arrêté en particulier sur le rôle indispensable des femmes dans la famille et 
dans l’éducation, dans la catéchèse, dans la transmission des valeurs. En effet, elles « savent susciter
l’écoute de la Parole, la relation personnelle avec Dieu et transmettre le sens du pardon et du 
partage évangélique »[289], comme elles savent aussi être porteuses d’amour, modèles de 
miséricorde et artisans de paix, communicatrices de chaleur et d’humanité dans un monde qui, trop 
souvent, juge les personnes selon les critères froids de l’exploitation et du profit.

La lecture orante de la Sainte Écriture et la ‘lectio divina’

86. Le Synode a insisté à plusieurs reprises sur l’exigence d’une approche priante du texte sacré 
comme élément fondamental de la vie spirituelle de tout croyant, dans les divers ministères et états 
de vie, en se référant notamment à la lectio divina[290]. La Parole de Dieu est, en effet, à la base de 
toute spiritualité chrétienne authentique. Les Pères synodaux se sont ainsi mis en syntonie avec ce 
qu’affirme la Constitution dogmatique Dei Verbum : « Que les fidèles (…) approchent de tout leur 
cœur le texte sacré lui-même, soit par la sainte liturgie, qui est remplie des paroles divines, soit par 
une pieuse lecture, soit par des cours faits pour cela ou par d’autres méthodes qui, avec 
l’approbation et le soin qu’en prennent les pasteurs de l’Église, se répandent de manière louable 
partout de notre temps. Mais la prière – qu’on se le rappelle – doit accompagner la lecture de la 
Sainte Écriture »[291]. La réflexion conciliaire entendait reprendre la grande tradition patristique 
qui a toujours recommandé d’approcher l’Écriture en établissant un dialogue avec Dieu. Comme le 
dit saint Augustin : « Ta prière est ta parole adressée à Dieu. Quand tu lis, c’est Dieu qui te parle ; 
quand tu pries, c’est toi qui parles avec Dieu »[292]. Origène, l’un des maîtres de cette lecture de la 
Bible, soutient que l’intelligence des Écritures demande, plus encore que l’étude, l’intimité avec le 
Christ et la prière. Il est convaincu, en effet, que la voie privilégiée pour connaître Dieu est l’amour,
et que l’on n’acquiert pas une authentique scientia Christi sans s’éprendre de Lui. Dans la Lettre à 
Grégoire, le grand théologien d’Alexandrie recommande : « Applique-toi principalement à la 
lecture des divines Écritures : applique-toi bien à cela (…) En t’appliquant à les lire avec l’intention
de croire et de plaire à Dieu, frappe, dans ta lecture, à la porte de ce qui est fermé, et il t’ouvrira, le 



portier dont Jésus a dit : ‘À celui-là le portier ouvre’. En t’appliquant à cette divine lecture, cherche 
avec droiture et avec une confiance inébranlable en Dieu le sens des divins Écrits, caché au grand 
nombre. Ne te contente pas de frapper et de chercher, car il est absolument nécessaire de prier pour 
comprendre les choses divines. C’est pour nous y exhorter que le Sauveur a dit non seulement : 
‘Frappez et l’on vous ouvrira’ et ‘Cherchez et vous trouverez’, mais aussi : ‘Demandez et l’on vous 
donnera’ »[293].

Toutefois, à ce propos, il faut éviter le risque d’une approche individualiste, en se rappelant que la 
Parole de Dieu nous est précisément donnée pour construire la communion, pour nous unir dans la 
vérité durant notre marche vers Dieu. C’est une Parole qui s’adresse à chacun personnellement, 
mais c’est aussi une Parole qui construit la communauté, qui construit l’Église. C’est pourquoi le 
texte sacré doit toujours être abordé dans la communion ecclésiale. En effet, « il est très important 
d’effectuer une lecture communautaire (…), car le sujet vivant de l’Écriture Sainte c’est le Peuple 
de Dieu, c’est l’Église. (…) L’Écriture n’appartient pas au passé, car son sujet, le Peuple de Dieu 
inspiré par Dieu lui-même, est toujours le même, et la Parole est donc toujours vivante dans le sujet 
vivant. C’est pourquoi il est important de lire l’Écriture Sainte et d’entendre l’Écriture Sainte dans 
la communion de l’Église, c’est-à-dire avec tous les grands témoins de cette Parole, en commençant
par les premiers Pères jusqu’aux saints d’aujourd’hui, jusqu’au Magistère actuel »[294].

Par conséquent, dans la lecture orante de l’Écriture Sainte, le lieu privilégié est la liturgie, 
l’Eucharistie en particulier, durant laquelle, en célébrant le Corps et le Sang du Christ présent dans 
le Sacrement, se rend présente parmi nous la Parole elle-même. En un certain sens, la lecture 
priante, personnelle et communautaire, doit toujours être vécue en relation avec la célébration 
eucharistique. Comme l’adoration eucharistique prépare, accompagne et continue la célébration 
eucharistique[295], de même la lecture priante, personnelle et communautaire, prépare, accompagne
et approfondit ce que l’Église célèbre en proclamant la Parole, dans le cadre liturgique. En mettant 
en aussi étroite relation lectio et liturgie, on peut mieux saisir les critères qui doivent guider cette 
lecture dans le contexte de la pastorale et de la vie spirituelle du Peuple de Dieu.

87. Dans les documents qui ont préparé et accompagné le Synode, on a parlé de diverses méthodes 
pour approcher avec fruit et dans la foi les Écritures Saintes. Toutefois, l’attention la plus grande a 
été portée sur la lectio divina, qui « est capable d’ouvrir au fidèle le trésor de la Parole de Dieu, et 
de provoquer ainsi la rencontre avec le Christ, Parole divine vivante. »[296]. Je voudrais rappeler 
brièvement ici ses étapes fondamentales : elle s’ouvre par la lecture (lectio) du texte qui provoque 
une question portant sur la connaissance authentique de son contenu : que dit en soi le texte biblique
? Sans cette étape, le texte risquerait de devenir seulement un prétexte pour ne jamais sortir de nos 
pensées. S’en suit la méditation (meditatio) qui pose la question suivante : que nous dit le texte 
biblique ? Ici, chacun personnellement, mais aussi en tant que réalité communautaire, doit se laisser 
toucher et remettre en question, car il ne s’agit pas de considérer des paroles prononcées dans le 
passé mais dans le présent. L’on arrive ainsi à la prière (oratio) qui suppose cette autre demande : 
que disons-nous au Seigneur en réponse à sa parole ? La prière comme requête, intercession, action 
de grâce et louange, est la première manière par laquelle la Parole nous transforme. Enfin, la lectio 
divina se termine par la contemplation (contemplatio), au cours de laquelle nous adoptons, comme 
don de Dieu, le même regard que Lui pour juger la réalité, et nous nous demandons : quelle 
conversion de l’esprit, du cœur et de la vie le Seigneur nous demande-t-il ? Saint Paul, dans la 
Lettre aux Romains affirme : « Ne prenez pas pour modèle le monde présent, mais transformez-
vous en renouvelant votre façon de penser pour savoir reconnaître quelle est la volonté de Dieu : ce 
qui est bon, ce qui est capable de lui plaire, ce qui est parfait » (12, 2). La contemplation, en effet, 
tend à créer en nous une vision sapientielle de la réalité, conforme à Dieu, et à former en nous « la 
pensée du Christ » (1 Co 2, 16). La Parole de Dieu se présente ici comme un critère de 
discernement : « elle est vivante, (…) énergique et plus coupante qu’une épée à deux tranchants ; 
elle pénètre au plus profond de l’âme, jusqu’aux jointures et jusqu’aux moelles ; elle juge des 



intentions et des pensées du cœur » (He 4, 12). Il est bon, ensuite, de rappeler que la lectio divina ne
s’achève pas comme dynamique tant qu’elle ne débouche pas dans l’action (actio), qui porte 
l’existence croyante à se faire don pour les autres dans la charité.

Ces étapes se trouvent synthétisées et résumées de manière sublime dans la figure de la Mère de 
Dieu, modèle pour tous les fidèles de l’accueil docile de la Parole divine. Elle « conservait avec 
soin toutes ces choses, en les méditant dans son cœur » (Lc 2, 19 ; cf. 2, 51), elle savait trouver le 
lien profond qui unit les événements, les faits et les réalités, apparemment disjoints, dans le grand 
dessein de Dieu[297].

Je voudrais rappeler en outre ce qui a été recommandé durant le Synode en ce qui concerne 
l’importance de la lecture personnelle de l’Écriture, aussi comme pratique pénitentielle, qui prévoit 
la possibilité, selon les dispositions habituelles de l’Église, d’acquérir l’indulgence, pour soi ou pour
les défunts[298]. La pratique de l’indulgence[299] implique la doctrine des mérites infinis du Christ
– que l’Église, comme ministre de la Rédemption, dispense et applique, mais implique également 
celle de la communion des saints et nous dit « combien nous sommes unis intimement dans le 
Christ les uns avec les autres et combien la vie surnaturelle de chacun peut bénéficier aux autres 
»[300]. Dans cette perspective, la lecture de la Parole de Dieu nous soutient dans notre itinéraire de 
pénitence et de conversion, nous permet d’approfondir le sens de notre appartenance ecclésiale et 
nous soutient dans une familiarité plus grande avec Dieu. Comme l’affirmait saint Ambroise : 
lorsque nous prenons en main avec foi les Écritures Saintes et les lisons avec l’Église, l’homme 
revient se promener avec Dieu dans le paradis[301].

La Parole de Dieu et la prière mariale

88. Vous rappelant le lien indissociable entre la Parole de Dieu et Marie de Nazareth, j’invite, en 
union avec les Pères synodaux, à promouvoir parmi les fidèles, surtout dans leur vie de famille, les 
prières mariales comme une aide pour méditer les saints mystères racontés par l’Écriture. Un moyen
très utile est, par exemple, la récitation personnelle ou communautaire du Saint Rosaire[302], qui 
reprend avec Marie les mystères de la vie du Christ[303], que le Pape Jean-Paul II a voulu enrichir 
avec les mystères lumineux[304]. Il est opportun que l’énonciation des différents mystères soit 
accompagnée de brefs passages de la Bible relatifs au mystère annoncé, afin de favoriser la 
mémorisation de certaines expressions significatives de l’Écriture relatives aux mystères de la vie 
du Christ.

Par ailleurs, le Synode a recommandé d’encourager parmi les fidèles la récitation de la prière de 
l’Angelus Domini. Il s’agit d’une prière simple et profonde qui, en union avec la Mère de Dieu, 
nous permet de nous « remémorer chaque jour le mystère du Verbe incarné »[305]. Il est opportun 
que le Peuple de Dieu, les familles et les communautés de personnes consacrées soient fidèles à 
cette prière mariale que la tradition nous invite à réciter à l’aurore, à midi et au coucher du soleil. 
Dans la prière de l’Angelus Domini, nous demandons à Dieu, par l’intercession de Marie, qu’il nous
soit donné d’accomplir comme elle la volonté de Dieu et d’accueillir en nous sa Parole. Cette 
pratique peut nous aider à approfondir en nous un authentique amour pour le mystère de 
l’Incarnation.

Diverses prières anciennes de l’Orient chrétien qui, par leur référence à la Theotokos, à la Mère de 
Dieu, retracent toute l’histoire du salut, méritent d’être connues, appréciées et répandues aussi. 
Nous pensons en particulier à l’Akathistos et à la Paraklesis. Il s’agit d’hymnes de louange chantés 
sous forme de litanies, imprégnés de la foi ecclésiale et de références bibliques, qui aident les 
fidèles à méditer avec Marie les mystères du Christ. En particulier, l’hymne sacré à la Mère de 
Dieu, dit Akathistos – c’est-à-dire que l’on chante debout -, représente l’une des expressions les 
plus élevées de la piété mariale de la tradition byzantine[306]. Prier en utilisant ces mots dilate 



l’âme et la dispose à la paix qui vient d’en-haut, de Dieu, à cette paix qui est le Christ lui-même, né 
de Marie pour notre salut.

La Parole de Dieu et la Terre Sainte

89. En nous souvenant du Verbe de Dieu qui se fait chair dans le sein de Marie de Nazareth, notre 
cœur se tourne, à présent, vers cette Terre où s’est accompli le mystère de notre rédemption et 
depuis laquelle la Parole de Dieu s’est répandue jusqu’aux confins de la terre. En effet, par l’action 
de l’Esprit Saint, le Verbe s’est incarné en un moment précis et en un lieu déterminé, sur un coin de 
terre aux confins de l’empire romain. C’est pourquoi, plus nous voyons l’universalité et l’unicité de 
la Personne du Christ, plus nous considérons avec gratitude cette Terre où Jésus est né, a vécu et 
s’est donné lui-même pour nous tous. Les pierres sur lesquelles notre Rédempteur a marché 
demeurent pour nous riches de souvenirs et continuent à « crier » la Bonne Nouvelle. C’est 
pourquoi les Pères synodaux ont rappelé l’heureuse expression qui désigne la Terre Sainte, « le 
cinquième Évangile »[307]. Combien il est important qu’en ces lieux se trouvent des communautés 
chrétiennes, malgré les nombreuses difficultés ! Le Synode des Évêques exprime sa profonde 
proximité à tous les chrétiens qui vivent sur la Terre de Jésus, en témoignant leur foi dans le 
Ressuscité. Là, les chrétiens sont appelés à servir non seulement comme « un phare de la foi pour 
l’Église universelle, mais aussi comme un levain d’harmonie, de sagesse et d’équilibre dans la vie 
d’une société qui, traditionnellement, a été et continue d’être pluraliste, multiethnique et multi-
religieuse »[308].

La Terre Sainte reste encore aujourd’hui un but de pèlerinage du peuple chrétien, tel un geste de 
prière et de pénitence, ainsi qu’en témoignaient, déjà dans l’antiquité, des auteurs comme saint 
Jérôme[309] ou … . Plus nous tournons notre regard et notre cœur vers la Jérusalem terrestre, plus 
s’embrasent en nous le désir de la Jérusalem céleste, véritable but de tout pèlerinage, et la passion 
pour que le nom de Jésus, en qui seul réside le salut, soit reconnu par tous (cf. Ac 4, 12).

TROISIÈME PARTIE :

VERBUM MUNDO

« Nul n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique,
qui est tourné vers le sein du Père, lui l’a fait connaître »
(Jn 1,18).

LA MISSION DE L’ÉGLISE : ANNONCER LA PAROLE DE DIEU

La Parole du Père et vers le Père

90. Saint Jean insiste sur le paradoxe fondamental de la foi chrétienne : d’une part, il affirme que « 
Nul n’a jamais vu Dieu » (Jn 1, 18 ; 1 Jn 4, 12). En aucune manière, nos images, nos concepts ou 
nos mots ne peuvent définir ou mesurer la réalité infinie du Très-Haut. Il reste le Deus semper 
maior. D’autre part, Jean affirme que réellement « le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14). Le Fils 
unique qui est tourné vers le sein du Père, a révélé le Dieu que « personne n’a jamais vu » (Jn 1, 
18). Jésus Christ vient chez nous, « plein de grâce et de vérité » (Jn 1, 14) qui à travers lui nous sont
données (Jn 1, 17) ; en effet, « tous nous avons eu part à sa plénitude, nous avons reçu grâce après 
grâce » (Jn 1, 16). De cette manière, l’évangéliste Jean, dans son Prologue, contemple le Verbe, de 
son habitation en Dieu à son incarnation, jusqu’à son retour dans le sein du Père, emportant avec lui
notre humanité qu’il a assumée pour toujours. Par cette sortie du Père et par ce retour à Lui (cf. Jn 
13, 3 ; 16, 28 ; 17, 8.10), il se présente à nous comme le ‘Narrateur’ de Dieu (cf. Jn 1, 18). Le Fils, 
en effet, affirme saint Irénée de Lyon, « est le Révélateur du Père »[310]. Jésus de Nazareth est, 



pour ainsi dire, l’‘exégète’ de Dieu que « personne n’a jamais vu ». « Il est l’image du Dieu 
invisible » (Col 1, 15). Ici, s’accomplit la prophétie d’Isaïe sur l’efficacité de la Parole du Seigneur :
comme la pluie et la neige qui descendent des cieux pour irriguer et faire germer la terre, ainsi la 
Parole de Dieu « ne me reviendra pas sans résultat, sans avoir fait ce que je veux, sans avoir 
accompli ma mission » (Is 55, 10s). Jésus Christ est cette Parole définitive et efficace qui est venue 
du Père et qui est retournée à Lui, en réalisant parfaitement sa volonté dans le monde.

Annoncer au monde le « Logos » de l’Espérance

91. Le Verbe de Dieu nous a communiqué la vie divine qui transfigure la face de la terre, en faisant 
toutes choses nouvelles (cf. Ap 21, 5). Sa Parole fait de nous non seulement les destinataires de la 
Révélation divine, mais aussi ses messagers. Lui, l’envoyé du Père pour faire sa volonté (Jn 5, 36-
38 ; 6, 38-40 ; 7, 16-18), nous attire à lui-même par sa vie et par sa mission. L’Esprit du Ressuscité 
habilite ainsi notre vie à l’annonce efficace de la Parole dans le monde entier. C’est l’expérience de 
la première communauté chrétienne qui voyait la Parole se répandre grâce à la prédication et au 
témoignage (cf. Ac 6, 7). Je voudrais ici me référer particulièrement à la vie de l’Apôtre Paul, un 
homme totalement saisi par le Seigneur (cf. Ph 3, 12) – « je vis, mais ce n’est plus moi, c’est le 
Christ qui vit en moi » (Ga 2, 20) – et par sa mission : « malheur à moi si je n’annonçais pas 
l’Évangile » (1 Co 9,16), conscient que tout ce qui est révélé dans le Christ, est réellement le salut 
de tous les Gentils, la libération de l’esclavage du péché pour entrer dans la liberté des fils de Dieu.

En effet, ce que l’Église annonce au monde est le Logos de l’Espérance (cf. 1 P 3, 15) ; l’homme a 
besoin de la ‘grande Espérance’ pour vivre son présent, la grande Espérance qui est « Dieu qui 
possède un visage humain et qui nous ‘aima jusqu’à la fin’ (Jn 13, 1) »[311]. Pour cette raison, 
l’Église est missionnaire dans son essence. Nous ne pouvons pas garder pour nous-mêmes les 
paroles de la vie éternelle, qui nous ont été données dans la rencontre avec Jésus Christ : elles sont 
destinées à tous, à tout homme. Toute personne de notre temps, qu’elle le sache ou non, a besoin de 
cette annonce. Puisse le Seigneur lui-même, comme au temps du prophète Amos, susciter dans les 
hommes une faim et une soif nouvelles des paroles du Seigneur (cf. Am 8, 11). La responsabilité 
nous incombe de transmettre à notre tour ce que nous avons reçu par grâce.

De la Parole de Dieu, vient la mission de l’Église

92. Le Synode des Évêques a insisté sur la nécessité de stimuler dans l’Église la conscience 
missionnaire, présente au sein du Peuple de Dieu dès ses origines. Les premiers chrétiens ont 
considéré l’annonce missionnaire comme une nécessité dérivant de la nature même de la foi : ils 
croyaient en un Dieu qui était le Dieu de tous, l’unique et vrai Dieu qui s’était révélé dans l’histoire 
d’Israël et, ultimement, en son Fils, donnant ainsi la réponse qu’au fond d’eux-mêmes tous les 
hommes attendent. Les premières communautés chrétiennes ont compris que leur foi n’appartenait 
pas à une tradition culturelle particulière – distincte suivant les peuples -, mais au domaine de la 
vérité, qui est destinée également à tous les hommes.

C’est encore Saint Paul qui, par sa vie, nous éclaire sur le sens de la mission chrétienne et sur son 
universalité originelle. Pensons à l’épisode des Actes des Apôtres sur l’Aréopage d’Athènes (cf. 17, 
16-34). L’Apôtre des Gentils entre en dialogue avec des hommes de cultures diverses, en étant 
conscient que le mystère de Dieu, Connu-Inconnu, dont chaque homme a la perception, quoique 
confuse, s’est réellement révélé dans l’histoire : « ce que vous vénérez sans le connaître, voilà ce 
que, moi, je viens vous annoncer » (Ac 17, 23). En effet, la nouveauté de l’annonce chrétienne est la
possibilité de dire à tous les peuples : « Il s’est montré, lui personnellement. Et à présent, le chemin 
qui mène à Lui est ouvert. La nouveauté de l’annonce chrétienne ne réside pas dans une pensée, 
mais dans un fait : Dieu s’est révélé»[312].



La Parole et le Règne de Dieu

93. Par conséquent, la mission de l’Église ne peut être considérée comme une réalité facultative ou 
optionnelle de la vie ecclésiale. Il s’agit de laisser l’Esprit Saint nous configurer au Christ même, en
participant ainsi à sa mission : « de même que le Père m’a envoyé, moi aussi, je vous envoie » (Jn 
20, 21), de manière à communiquer la Parole par toute notre vie. La Parole elle-même, nous envoie 
vers nos frères : c’est la Parole qui illumine, purifie et convertit ; nous ne sommes que des 
serviteurs.

Il est nécessaire donc, de redécouvrir toujours davantage l’urgence et la beauté d’annoncer la 
Parole, en vue de l’avènement du Règne de Dieu annoncé par le Christ lui-même. En ce sens, 
renouvelons la conscience, combien familière chez les Pères de l’Église, que l’annonce de la Parole 
a comme contenu le Règne de Dieu (cf. Mc 1, 14-15), qui est la personne même de Jésus 
(l’Autobasileia) comme le rappelle bien Origène[313]. Le Seigneur offre le salut à tous les hommes 
de toute époque. Nous comprenons tous combien il est nécessaire que la lumière du Christ illumine 
tous les domaines de l’humanité : la famille, l’école, la culture, le travail, le temps libre et les autres 
secteurs de la vie sociale[314]. Il ne s’agit pas d’annoncer une parole de consolation, mais une 
parole de rupture qui invite à la conversion, qui rend possible la rencontre avec Dieu, germe d’une 
humanité nouvelle.

Tous les baptisés responsables de l’annonce

94. Puisque tout le Peuple de Dieu est un peuple « envoyé », le Synode a réaffirmé que « la mission 
d’annoncer la Parole de Dieu est le devoir de tous les disciples de Jésus-Christ, comme conséquence
de leur baptême »[315]. Aucun croyant dans le Christ ne peut se sentir étranger à cette 
responsabilité qui provient de l’appartenance sacramentelle au Corps du Christ. Cette conscience 
doit être réveillée dans chaque famille, paroisse, communauté, association et mouvement ecclésial. 
L'Église, comme mystère de communion, est donc tout entière missionnaire et chacun, selon son 
état de vie, est appelé à donner une contribution décidée à l’annonce chrétienne.

Les Évêques et les prêtres, selon la mission qui est la leur, sont appelés les premiers à une existence 
liée par le service de la Parole, à annoncer l’Évangile, à célébrer les Sacrements et à former les 
fidèles dans la connaissance authentique des Écritures. Les diacres sont aussi appelés à collaborer, 
selon la mission qui leur est propre, à cette œuvre d’Évangélisation.

La Vie consacrée brille dans toute l’histoire de l'Église par la capacité d’assumer explicitement la 
tâche de l’annonce et de la prédication de la Parole de Dieu, dans la mission ad gentes et dans les 
situations les plus difficiles. Attentive aussi aux nouvelles conditions de l’évangélisation, elle ouvre 
avec courage et audace de nouvelles voies et relève de nouveaux défis pour l’annonce efficace de la 
Parole de Dieu[316].

Les laïcs sont appelés à exercer leur mission prophétique, qui découle directement de leur baptême, 
et à témoigner de l’Évangile dans la vie quotidienne partout où ils se trouvent. À ce propos, les 
Pères synodaux ont exprimé « la plus vive estime, la reconnaissance et les encouragements pour le 
service de l’évangélisation que tant de laïcs, en particulier les femmes, offrent avec générosité et 
esprit d’engagement, dans les communautés dispersées à travers le monde, à l’exemple de Marie-
Madeleine, premier témoin de la joie pascale »[317]. En outre, le Synode reconnaît avec gratitude 
que les mouvements ecclésiaux et les communautés nouvelles sont, dans l’Église, une grande force 
pour l’évangélisation en notre temps, poussant l'Église à développer de nouvelles formes d’annonce
de l’Évangile[318].

La nécessité de la « missio ad gentes »



95. En exhortant tous les fidèles à l’annonce de la Parole divine, les Pères synodaux ont réaffirmé la
nécessité pour notre temps d’un engagement décidé dans la mission ad gentes. En aucune façon, 
l'Église ne peut se limiter à une pastorale de l’« entretien » en faveur de ceux qui connaissent déjà 
l’Évangile du Christ. L’élan missionnaire est un signe clair de la maturité d’une communauté 
ecclésiale. Les Pères ont, en outre, exprimé avec force la conscience que la Parole de Dieu est la 
vérité salvatrice dont chaque homme a besoin en tout temps. À cette fin, l’annonce doit être 
explicite. L'Église doit aller vers tous avec la force de l’Esprit (cf. 1 Co 2, 5), et continuer de 
manière prophétique à défendre le droit à la liberté des personnes d’entendre la Parole de Dieu, en 
cherchant les moyens les plus efficaces pour la proclamer, même au risque de la persécution[319]. 
L'Église se sent débitrice envers tous de l’annonce de la Parole qui sauve (cf. Rm 1, 14).

Annonce et nouvelle évangélisation

96. Le Pape Jean-Paul II, dans le sillage de ce que le Pape Paul VI avait déjà exprimé dans 
l’Exhortation apostolique Evangelii nuntiandi, a rappelé de bien des façons aux fidèles la nécessité 
d’une nouvelle saison missionnaire pour tout le Peuple de Dieu[320]. À l’aube du troisième 
millénaire, non seulement tant de peuples ne connaissent pas encore la Bonne Nouvelle, mais tant 
de chrétiens ont besoin que leur soit ré-annoncée de façon persuasive la Parole de Dieu, de façon à 
ce qu’ils puissent expérimenter concrètement la force de l’Évangile. Beaucoup de frères sont « 
baptisés mais pas suffisamment évangélisés »[321]. Souvent des nations, auparavant riches de foi et
de vocations, perdent leur propre identité sous l’influence d’une culture sécularisée[322]. 
L’exigence de la nouvelle évangélisation, ressentie avec tant de force par mon vénérable 
Prédécesseur, doit être réaffirmée sans peur, dans la certitude de l’efficacité de la Parole divine. 
L'Église, sûre de la fidélité de son Seigneur, ne se fatigue pas d’annoncer la bonne nouvelle de 
l’Évangile et invite tous les chrétiens à redécouvrir la beauté de marcher à la suite du Christ.

Parole de Dieu et témoignage chrétien

97. Les horizons immenses de la mission ecclésiale, la complexité de la situation présente 
demandent aujourd’hui des modalités nouvelles pour communiquer de façon efficace la Parole de 
Dieu. L’Esprit Saint, premier agent de toute évangélisation, ne manquera jamais de guider l'Église 
du Christ dans cette action. Il est important toutefois que chaque forme d’annonce soit structurée 
par la relation intrinsèque entre communication de la Parole de Dieu et témoignage chrétien. De 
cela dépend la crédibilité même de l’annonce. D’une part, la Parole est nécessaire pour 
communiquer ce que le Seigneur lui-même nous a dit ; d’autre part, il est indispensable de donner 
crédibilité à cette parole par le témoignage afin qu’elle n’apparaisse pas comme une belle 
philosophie ou une utopie, mais plutôt comme une réalité que l’on peut vivre et qui fait vivre. Cette 
réciprocité entre Parole et témoignage rappelle la manière par laquelle Dieu lui-même s’est 
communiqué dans l’incarnation de son Verbe. La Parole de Dieu rejoint les hommes « à travers la 
rencontre avec des témoins qui la rendent présente et vivante ».[323] En particulier, les nouvelles 
générations ont besoin d’être initiées à la Parole de Dieu « à travers la rencontre et le témoignage 
authentique de l’adulte, l’influence positive des amis et la grande compagnie de la communauté 
ecclésiale »[324].

Il y a un rapport étroit entre le témoignage de l’Écriture, comme attestation que la Parole de Dieu 
donne d’elle-même, et le témoignage de vie des croyants. L’un implique l’autre et y conduit. Le 
témoignage chrétien communique la Parole attestée dans les Écritures. Les Écritures, à leur tour, 
expliquent le témoignage que les chrétiens sont appelés à donner dans leur propre vie. Ceux qui 
rencontrent des témoins crédibles de l’Évangile sont ainsi amenés à constater l’efficacité de la 
Parole de Dieu chez ceux qui l’accueillent.



98. Dans ce va-et-vient entre le témoignage et la Parole, nous comprenons l’affirmation du Pape 
Paul VI dans l’Exhortation apostolique Evangelii nuntiandi. Notre responsabilité ne se limite pas à 
proposer au monde des valeurs communes ; il faut arriver à l’annonce explicite de la Parole de 
Dieu. C’est seulement ainsi que nous serons fidèles à la mission du Christ : « La Bonne Nouvelle, 
proclamée par le témoignage de la vie, devra donc être tôt ou tard proclamée par la Parole de vie. Il 
n’y a pas d’évangélisation vraie si le nom, l’enseignement, la vie, les promesses, le Règne, le 
mystère de Jésus de Nazareth, Fils de Dieu, ne sont pas annoncés »[325].

Le fait que l’annonce de la Parole de Dieu demande le témoignage de la vie personnelle est bien 
présent dans la conscience chrétienne depuis l’origine. Le Christ lui-même est le témoin fidèle et 
vrai (cf. Ap 1, 5 ; 3, 14), témoin de la Vérité (cf. Jn 18, 37). Je voudrais ici me faire le porte-parole 
des innombrables témoignages que nous avons eu la grâce d’entendre durant l’Assemblée synodale.
Nous avons été profondément touchés par les récits de ceux qui ont su vivre leur foi et donner un 
témoignage lumineux de l’Évangile y compris sous des régimes hostiles au Christianisme ou dans 
des situations de persécution.

Tout ceci ne doit pas nous faire peur. Jésus a dit lui-même à ses disciples « Le serviteur n’est pas 
plus grand que son maître. Si l’on m’a persécuté, on vous persécutera, vous aussi » (Jn 15, 20). Je 
désire donc élever vers Dieu avec toute l'Église un hymne de louange pour le témoignage de tant de 
frères et sœurs qui, encore à notre époque, ont donné leur vie pour communiquer la vérité de 
l’amour de Dieu révélé dans le Christ crucifié et ressuscité. J’exprime également la gratitude de 
toute l'Église aux chrétiens qui ne capitulent pas devant les obstacles et les persécutions à cause de 
l’Évangile. En même temps, nous nous tournons avec une affection profonde et solidaire vers les 
fidèles de toutes ces communautés chrétiennes, en Asie et en Afrique en particulier, qui, 
aujourd’hui, risquent leur vie ou la marginalisation sociale à cause de la foi. Nous voyons ainsi 
réalisé l’esprit des Béatitudes de l’Évangile pour ceux qui sont persécutés à cause du Seigneur Jésus
(cf. Mt 5, 11). En même temps, nous ne cessons pas d’élever notre voix pour que les gouvernants 
des nations garantissent à tous la liberté de conscience et de religion, tout comme celle de pouvoir 
témoigner publiquement de sa propre foi[326].

PAROLE DE DIEU ET ENGAGEMENT DANS LE MONDE

Servir Jésus dans ces « petits qui sont ses frères » (cf. Mt 25, 40)

99. La Parole divine éclaire l’existence humaine et appelle les consciences à revoir en profondeur 
leur vie, car toute l’histoire de l’humanité est soumise au jugement de Dieu : « Quand le Fils de 
l’homme viendra dans sa gloire, et tous les anges avec lui, alors il siégera sur son trône de gloire. 
Toutes les nations seront rassemblées devant lui » (Mt 25, 31-32). À notre époque, nous considérons
souvent, de manière superficielle, la valeur de l’instant qui passe, comme s’il était sans importance 
pour l’avenir. Au contraire, l’Évangile nous rappelle que chaque instant de notre existence est 
important et doit être vécu avec intensité, sachant que chacun devra rendre compte de sa propre vie. 
Au chapitre 25 de l’Évangile de Matthieu, le Fils de l’homme retient comme fait ou comme n’étant 
pas fait à lui, ce que nous aurons fait ou n’aurons pas fait à un seul de ces « petits qui sont mes 
frères » (25, 40.45) : « J’avais faim, et vous m’avez donné à manger ; j’avais soif, et vous m’avez 
donné à boire ; j’étais étranger, et vous m’avez accueilli ; j’étais nu, et vous m’avez habillé ; j’étais 
malade, et vous m’avez visité ; j’étais en prison, et vous êtes venus jusqu’à moi » (25, 35-36). C’est 
donc la Parole de Dieu elle-même qui nous rappelle la nécessité de notre engagement dans le monde
et notre responsabilité face au Christ, Seigneur de l’Histoire. En annonçant l’Évangile, 
encourageons-nous les uns les autres à accomplir le bien et à agir pour la justice, la réconciliation et
la paix.

La Parole de Dieu et l’engagement dans la société en faveur de la justice



100. La Parole de Dieu pousse l’homme à des relations animées par la droiture et par la justice ; elle
atteste la valeur précieuse, face à Dieu, de tous les efforts de l’homme pour rendre le monde plus 
juste et plus habitable[327]. C’est la Parole de Dieu elle-même qui dénonce sans ambiguïté les 
injustices et qui promeut la solidarité et l’égalité[328]. À la lumière des paroles du Seigneur, 
reconnaissons donc « les signes des temps » présents dans l’histoire, ne refusons pas de nous 
engager en faveur de ceux qui souffrent et sont victimes de l’égoïsme. Le Synode a rappelé que 
s’engager pour la justice et la transformation du monde est une exigence constitutive de 
l’évangélisation. Comme le disait le Pape Paul VI, il s’agit « d’atteindre et comme de bouleverser 
par la force de l’Évangile les critères de jugement, les valeurs déterminantes, les points d’intérêt, les
lignes de pensée, les sources inspiratrices et les modèles de vie de l’humanité, qui sont en 
opposition avec la Parole de Dieu et le dessein du salut »[329].

Dans ce but, les Pères synodaux ont eu une pensée particulière pour ceux qui sont engagés dans la 
vie politique et sociale. L’évangélisation et la diffusion de la Parole de Dieu doivent inspirer leur 
action dans le monde à la recherche du véritable bien de tous, dans le respect et dans la promotion 
de la dignité de toutes les personnes. Certes, l’Église n’a pas directement pour mission de créer une 
société plus juste, même s’il lui revient le droit et le devoir d’intervenir sur les questions éthiques et 
morales qui concernent le bien des personnes et des peuples. C’est surtout la tâche des fidèles laïcs, 
formés à l’école de l’Évangile, d’intervenir directement dans l’action sociale et politique. C’est 
pourquoi le Synode recommande une formation adéquate selon les principes de la Doctrine sociale 
de l’Église[330].

101. De plus, je désire attirer à nouveau l’attention de tous sur l’importance de défendre et de 
promouvoir les droits humains de toutes les personnes, qui comme tels sont « universels, 
inviolables, inaliénables »[331]. L’Église saisit l’occasion extraordinaire que notre époque offre afin
qu’à travers l’affirmation de ces droits, la dignité humaine soit plus efficacement reconnue et 
universellement promue[332], comme un trait imprimé par Dieu créateur sur sa créature que Jésus 
Christ a élevée et rachetée par son incarnation, sa mort et sa résurrection. C’est pourquoi la 
diffusion de la Parole de Dieu ne peut que renforcer l’affirmation et le respect des droits humains de
toutes les personnes[333].

L’annonce de la Parole de Dieu, la réconciliation et la paix entre les peuples

102. Parmi les nombreux chantiers à investir, le Synode a vivement recommandé la promotion de la
réconciliation et de la paix. Dans le contexte actuel, il est plus que jamais nécessaire de redécouvrir 
la Parole de Dieu comme source de réconciliation et de paix car, par elle, Dieu réconcilie toute 
chose en lui (cf. 2 Co 5, 18-20 ; Ep 1, 10) : le Christ « est notre paix » (Ep 2, 14), c’est lui qui abat 
les murs de séparation. Au Synode, de nombreux témoignages ont rapporté les conflits, graves et 
sanglants, et les tensions présents sur notre planète. Parfois ces hostilités semblent présenter l’aspect
d’un conflit interreligieux. Encore une fois, je désire répéter que la religion ne peut jamais justifier 
les intolérances ou les guerres. On ne peut pas utiliser la violence au nom de Dieu [334]! Toutes les 
religions devraient inciter à un usage correct de la raison et promouvoir des valeurs éthiques qui 
construisent la coexistence civile.

Fidèles à l’œuvre de réconciliation accomplie par Dieu en Jésus Christ, crucifié et ressuscité, les 
catholiques et tous les hommes de bonne volonté doivent s’engager à donner des exemples de 
réconciliation pour construire une société juste et pacifiée[335]. N’oublions jamais que « là où les 
paroles humaines deviennent impuissantes, car domine le fracas tragique de la violence et des 
armes, la force prophétique de la Parole de Dieu est présente et nous répète que la paix est possible, 
et que nous devons être des instruments de réconciliation et de paix »[336].



La Parole de Dieu et la charité agissante

103. L’engagement pour la justice, la réconciliation et la paix trouve sa racine ultime et son 
accomplissement dans l’amour qui nous a été révélé dans le Christ. En écoutant les témoignages 
présentés au Synode, nous sommes devenus plus attentifs au lien qui existe entre l’écoute 
bienveillante de la Parole de Dieu et le service désintéressé des frères ; tous les croyants doivent 
comprendre la nécessité « de traduire en gestes d’amour la parole écoutée, car ainsi seulement 
l’annonce de l’Évangile devient crédible, malgré les fragilités humaines qui marquent les personnes 
»[337]. Jésus est passé en ce monde en faisant le bien (cf. Ac 10, 38). La Parole de Dieu écoutée 
avec disponibilité dans l’Église, engendre « la charité et la justice envers tous, surtout envers les 
pauvres »[338]. Il ne faut jamais oublier que « l’amour – caritas – sera toujours nécessaire, même 
dans la société la plus juste […]. Celui qui veut s’affranchir de l’amour se prépare à s’affranchir de 
l’homme en tant qu’homme »[339]. J’encourage donc tous les fidèles à méditer fréquemment 
l’hymne à la charité que l’Apôtre Paul a écrit, et à se laisser inspirer par lui : « L’amour prend 
patience ; l’amour rend service ; l’amour ne jalouse pas ; il ne se vante pas, ne se gonfle pas 
d’orgueil ; il ne fait rien de malhonnête ; il ne cherche pas son intérêt ; il ne s’emporte pas ; il 
n’entretient pas de rancune ; il ne se réjouit pas de ce qui est mal, mais il trouve sa joie dans ce qui 
est vrai ; il supporte tout, il fait confiance en tout, il espère tout, il endure tout. L’amour ne passera 
jamais » (1 Co 13, 4-8).

L’amour du prochain, enraciné dans l’amour de Dieu, implique donc que nous soyons constamment 
engagés en tant que personnes et en tant que communauté ecclésiale, locale et universelle. Saint 
Augustin affirme : « Il est fondamental de comprendre que la plénitude de la Loi, comme de toutes 
les Écritures divines, c’est l’amour […]. Par conséquent, ceux qui croient avoir compris les 
Écritures, ou au moins une partie quelconque de celles-ci, sans s’engager à construire, à travers leur 
intelligence, ce double amour de Dieu et du prochain, démontrent qu’ils ne les ont pas encore 
comprises »[340].

L’annonce de la Parole de Dieu et les jeunes

104. Le Synode a réservé une attention particulière à l’annonce de la Parole divine aux nouvelles 
générations. Les jeunes sont dès à présent des membres actifs de l’Église et ils en représentent 
l’avenir. En eux, nous trouvons souvent une ouverture spontanée à l’écoute de la Parole de Dieu et 
un désir sincère de connaître Jésus. C’est durant la période de la jeunesse, en effet, qu’émergent de 
façon irrépressible et sincère les questions sur le sens de la vie personnelle et sur l’orientation à 
donner à sa propre existence. Seul Dieu sait apporter une véritable réponse à ces questions. Cette 
attention au monde des jeunes implique le courage d’une annonce claire ; nous devons aider les 
jeunes à acquérir une intimité et une familiarité avec la Sainte Écriture, pour qu’elle soit comme une
boussole qui leur indique la route à suivre[341]. C’est pourquoi ils ont besoin de témoins et de 
maîtres, qui marchent avec eux et qui les forment à aimer et à communiquer à leur tour l’Évangile 
surtout aux jeunes de leur âge, devenant ainsi eux-mêmes des annonciateurs authentiques et 
crédibles[342].

Il faut que la Parole divine soit aussi présentée dans ses implications vocationnelles afin qu’elle aide
et oriente les jeunes dans leurs choix de vie, y compris vers la consécration totale[343]. 
D’authentiques vocations à la Vie consacrée et au sacerdoce trouvent un terrain propice dans le 
contact régulier avec la Parole de Dieu. Je répète encore aujourd’hui l’invitation, faite au début de 
mon pontificat, à ouvrir les portes au Christ : « Celui qui fait entrer le Christ, ne perd rien, rien – 
absolument rien de ce qui rend la vie libre, belle et grande. Non ! Dans cette amitié seulement, 
s’ouvrent largement les portes de la vie. Dans cette amitié seulement, se libèrent réellement les 
grandes potentialités de la condition humaine. […] Chers jeunes : n’ayez pas peur du Christ ! Il 



n’enlève rien, et il donne tout. Celui qui se donne à lui, reçoit le centuple. Oui, ouvrez, ouvrez tout 
grand les portes au Christ – et vous trouverez la vraie vie »[344].

L’annonce de la Parole de Dieu et les migrants

105. La Parole de Dieu nous rend attentifs à l’histoire et à tout ce qui naît en elle de nouveau. C’est 
pourquoi le Synode, au sujet de la mission évangélisatrice de l’Église, a voulu aussi porter son 
attention sur le phénomène complexe des mouvements migratoires, qui ont pris ces dernières années
des proportions inédites. Surgissent ici des questions très délicates au sujet de la sécurité des nations
et de l’accueil à réserver à ceux qui cherchent un refuge, de meilleures conditions de vie, la santé et 
un travail. De très nombreuses personnes, qui ne connaissent pas le Christ ou qui en ont une image 
erronée, s’installent dans des pays de tradition chrétienne. Dans le même temps, des personnes 
appartenant à des peuples profondément imprégnés par la foi chrétienne émigrent vers des pays où 
l’annonce du Christ et une nouvelle évangélisation sont nécessaires. Ces nouvelles situations offrent
de nouvelles possibilités pour la diffusion de la Parole de Dieu. À ce propos, les Pères synodaux ont
affirmé que les migrants ont le droit d’entendre le kérygme, qui leur est proposé et non imposé. 
S’ils sont chrétiens, ils ont besoin d’une assistance pastorale adéquate pour renforcer leur foi et être 
eux-mêmes porteurs de l’annonce évangélique. Conscients de la complexité du phénomène, il est 
nécessaire que tous les diocèses intéressés se mobilisent afin que les mouvements migratoires soient
aussi considérés comme une occasion de découvrir de nouvelles modalités de présence et 
d’annonce. Ils doivent pourvoir, selon leurs possibilités, à une animation et à un accueil adaptés de 
ces frères, pour que touchés par la Bonne Nouvelle, ils deviennent eux-mêmes des messagers de la 
Parole de Dieu et des témoins de Jésus Ressuscité, espérance du monde[345].

L’annonce de la Parole de Dieu et les personnes qui souffrent

106. Durant les travaux synodaux, l’attention des Pères s’est souvent portée sur la nécessité 
d’annoncer la Parole de Dieu à tous ceux qui se trouvent également dans un état de souffrance 
physique, psychique ou spirituelle. En effet, c’est lorsqu’il connaît la douleur que naissent de 
manière plus aiguë dans le cœur de l’homme les questions ultimes sur le sens de sa propre vie. Si la 
parole de l’homme semble devenir muette devant le mystère du mal et de la souffrance et si notre 
société semble n’accorder de valeur à l’existence que si elle correspond à certains niveaux 
d’efficacité et de bien-être, la Parole nous révèle que ces circonstances sont aussi mystérieusement «
embrassées » par la tendresse divine. La foi, qui naît de la rencontre avec la Parole divine, nous aide
à considérer la vie humaine comme digne d’être pleinement vécue même lorsqu’elle est brisée par 
le mal. Dieu a créé l’homme pour le bonheur et pour la vie, tandis que la maladie et la mort sont 
entrées dans le monde comme conséquence du péché (cf. Sg 2, 23-24). Mais le Père de la vie est le 
médecin par excellence de l’homme et il ne cesse de se pencher avec tendresse sur l’humanité 
souffrante. Nous contemplons le sommet de la proximité de Dieu avec la souffrance de l’homme en 
Jésus lui-même qui est la « Parole incarnée. Il a souffert avec nous et il est mort. Par sa passion et sa
mort, il a assumé en lui et a transformé jusqu’au bout notre faiblesse »[346].

La proximité de Jésus à l’égard des personnes qui souffrent ne s’est pas interrompue : elle se 
prolonge dans le temps grâce à l’action de l’Esprit Saint dans la mission de l’Église, dans la Parole 
et dans les Sacrements, dans les hommes de bonne volonté, dans les activités d’assistance que les 
communautés promeuvent dans la charité fraternelle, en dévoilant ainsi le vrai visage de Dieu et son
amour. Le Synode rend grâce à Dieu pour le témoignage lumineux, et souvent caché, de nombreux 
chrétiens – prêtres, religieux et laïcs – qui ont prêté et continuent de prêter leurs mains, leurs yeux et
leur cœur au Christ, véritable médecin des corps et des âmes ! Il exhorte encore à continuer à avoir 
soin des personnes malades en leur apportant la présence vivifiante du Seigneur Jésus, dans la 
Parole et dans l’Eucharistie. Qu’elles soient aidées à lire l’Écriture et à découvrir que, dans leur 



condition, elles peuvent participer d’une façon particulière aux souffrances rédemptrices du Christ 
pour le salut du monde (cf. 2 Co 4, 8-11. 14)[347] !

L’annonce de la Parole de Dieu et les pauvres

107. La Sainte Écriture révèle la prédilection de Dieu pour les pauvres et les nécessiteux (cf. Mt 25, 
31-46). Souvent, les Pères synodaux ont rappelé la nécessité que l’annonce évangélique, 
l’engagement des pasteurs et des communautés soient orientés vers ces frères. En effet, « les 
premiers à avoir droit à l’annonce de l’Évangile sont précisément les pauvres, qui ont besoin non 
seulement de pain, mais aussi de paroles de vie »[348]. La diaconie de l’amour, qui ne doit jamais 
faire défaut dans nos Églises, doit toujours être unie à l’annonce de la Parole et à la célébration des 
saints mystères[349]. En même temps, il faut reconnaître et valoriser le fait que les pauvres eux-
mêmes sont aussi des agents d’évangélisation. Dans la Bible, le véritable pauvre est celui qui s’en 
remet totalement à Dieu et Jésus lui-même ,dans l’Évangile, appelle bienheureux ceux à qui « 
appartient le royaume des cieux » (Mt 5, 3; cf. Lc 6, 20 ). Le Seigneur exalte la simplicité de cœur 
de celui qui reconnaît en Dieu sa vraie richesse, qui met en lui, et non dans les biens de ce monde, 
son espérance. L’Église ne peut décevoir les pauvres : « Les pasteurs sont appelés à les écouter, à 
apprendre d’eux, à les guider dans leur foi et à les motiver pour qu’ils soient des artisans de leur 
propre histoire »[350].

L’Église sait aussi qu’il existe une pauvreté qui est vertu, à cultiver et à choisir librement, comme 
l’ont fait de nombreux saints, et qu’il existe une misère qui est souvent le résultat d’injustices, qui 
est provoquée par l’égoïsme, qui a pour symptôme l’indigence et la faim et qui alimente les conflits.
Quand l’Église annonce la Parole de Dieu, elle sait qu’il faut favoriser un « cercle vertueux » entre 
la pauvreté « à choisir » et la pauvreté « à combattre », redécouvrant « la sobriété et la solidarité, 
comme valeurs évangéliques et, en même temps, universelles… Ce qui comporte des choix de 
justice et de sobriété »[351].

La Parole de Dieu et la sauvegarde de la création

108. L’engagement dans le monde, que requiert la Parole divine, nous pousse également à regarder 
avec des yeux nouveaux le cosmos tout entier, créé par Dieu et qui porte déjà en lui les traces du 
Verbe, par lequel tout a été fait (cf. Jn 1, 2). En effet, nous avons aussi, comme chrétiens et 
messagers de l’Évangile une responsabilité vis-à-vis de la création. Si, d’un côté, la Révélation nous
fait connaître le dessein de Dieu sur le cosmos, de l’autre, elle nous amène aussi à dénoncer les 
attitudes erronées de l’homme, quand il ne reconnaît pas toutes les choses comme l’empreinte du 
Créateur, mais comme une simple matière à manipuler sans scrupules. De cette manière, l’homme 
manque de l’humilité essentielle qui lui permet de reconnaître la création comme un don de Dieu 
qu’il doit accueillir et utiliser selon son dessein. Au contraire, l’arrogance de l’homme qui vit 
‘comme si Dieu n’existait pas’, le porte à exploiter et à défigurer la nature, en ne reconnaissant pas 
en elle une œuvre de la Parole créatrice. À partir de cette vision théologique, je désire répéter les 
affirmations des Pères synodaux, qui ont rappelé « qu’accueillir la Parole de Dieu témoignée dans 
l’Écriture Sainte et dans la Tradition vivante de l’Église, engendre une nouvelle manière de voir les 
choses, en promouvant une authentique écologie, qui plonge sa racine la plus profonde dans 
l’obéissance de la foi […], en développant une sensibilité théologique renouvelée à la bonté de 
toutes les choses créées dans le Christ »[352]. L’homme a besoin d’être à nouveau éduqué à 
l’émerveillement et à reconnaître la beauté authentique qui se manifeste dans les choses 
créées[353].

LA PAROLE DE DIEU ET LA CULTURE

La valeur de la culture pour la vie de l’homme



109. L’annonce johannique concernant l’incarnation du Verbe révèle le lien indissoluble qui existe 
entre la Parole divine et les paroles humaines, à travers lesquelles elle se communique à nous. C’est 
à partir de cette considération que le Synode des Évêques s’est arrêté sur le rapport entre la Parole 
de Dieu et la culture. En effet, Dieu ne se révèle pas à l’homme de façon abstraite, mais en 
assumant des langages, des images et des expressions liés aux différentes cultures. Il s’agit d’un 
rapport fécond amplement attesté dans l’histoire de l’Église. Aujourd’hui, ce rapport entre dans une 
nouvelle phase dûe à l’extension et à l’enracinement de l’évangélisation au sein des différentes 
cultures et aux développements les plus récents de la culture occidentale. Ceci implique avant tout 
la reconnaissance de l’importance de la culture comme telle dans la vie de tout homme. Le 
phénomène de la culture dans ses multiples aspects se présente, en effet, comme un élément 
constitutif de l’expérience humaine : « L’homme vit toujours selon une culture qui lui est propre, et 
qui, à son tour, crée entre les hommes un lien qui leur est propre lui aussi, en déterminant le 
caractère interhumain et social de l’existence humaine »[354].

La Parole de Dieu a inspiré tout au long des siècles les différentes cultures en engendrant des 
valeurs morales fondamentales, des expressions artistiques de choix et des styles de vie 
exemplaires[355]. C’est pourquoi, dans la perspective d’une rencontre renouvelée entre la Bible et 
les cultures, je voudrais répéter à tous les acteurs du monde culturel qu’ils n’ont pas à craindre de 
s’ouvrir à la Parole de Dieu, qui ne détruit jamais la vraie culture, mais qui constitue un stimulant 
constant dans la recherche d’expressions humaines toujours plus appropriées et significatives. Toute
culture authentique, pour être véritablement en faveur de l’homme, doit être ouverte à la 
transcendance, et ultimement à Dieu.

La Bible, un grand trésor pour les cultures

110. Les Pères synodaux ont souligné combien il importe de favoriser chez les hommes de culture 
une juste connaissance de la Bible, y compris dans les milieux sécularisés et parmi les non-
croyants[356] ; l’Écriture Sainte contient des valeurs anthropologiques et philosophiques qui ont 
influencé positivement l’humanité entière[357]. Il faut pleinement retrouver le sens de la Bible 
comme un grand trésor pour les cultures.

La connaissance de la Bible dans les écoles et les universités

111. L’école et l’université constituent un cadre singulier de la rencontre entre la Parole de Dieu et 
les cultures. Que les pasteurs aient une attention particulière à ces milieux, en promouvant une 
connaissance profonde de la Bible de façon à pouvoir en comprendre les fécondes implications 
culturelles, y compris aujourd’hui. Que les centres d’études dépendant des entités catholiques 
apportent une contribution originale – qui doit être reconnue – à la promotion de la culture et de 
l’instruction. Il ne faut pas non plus négliger l’enseignement de la religion, en formant avec soin les 
enseignants. Dans de nombreux cas, celui-ci représente pour les étudiants une occasion unique de 
contact avec le message de la foi. Il est bon que, dans cet enseignement, soit promue la 
connaissance de l’Écriture Sainte, dissipant les préjugés, anciens et nouveaux, et cherchant à faire 
connaître sa vérité[358].

La Sainte Écriture à travers les différentes expressions artistiques

112. La relation entre Parole de Dieu et cultures a trouvé une expression concrète dans différents 
cadres, en particulier dans le monde de l’art. C’est pourquoi la grande tradition de l’Orient et de 
l’Occident a toujours estimé les manifestations artistiques inspirées de l’Écriture Sainte, telles que 
par exemple les arts figuratifs, ou encore l’architecture, la littérature et la musique. Je pense aussi à 
l’antique langage exprimé par les icônes qui, à partir de la tradition orientale se diffuse 



progressivement partout dans le monde. Avec les Pères synodaux, toute l’Église exprime sa 
considération, son estime et son admiration envers les artistes « épris de la beauté », qui se sont 
laissés inspirer par des textes sacrés ; ils ont contribué à la décoration de nos églises, à la célébration
de notre foi, à l’enrichissement de notre liturgie et, en même temps, beaucoup d’entre eux ont aidé à
rendre de quelque façon perceptibles, dans le temps et dans l’espace, les réalités invisibles et 
éternelles[359]. J’exhorte les organismes compétents à promouvoir dans l’Église une solide 
formation des artistes à l’égard de l’Écriture Sainte à la lumière de la Tradition vivante de l’Église 
et du Magistère.

La Parole de Dieu et les moyens de communication sociale

113. Au rapport entre Parole de Dieu et cultures, est liée l’importance de l’utilisation attentive et 
intelligente des moyens de communication sociale, anciens et nouveaux. Les Pères synodaux ont 
recommandé une connaissance appropriée de ces instruments, en prêtant attention à leur 
développement rapide et à leurs différents niveaux d’interaction et en investissant plus d’énergies 
pour acquérir une compétence dans les différents secteurs, en particulier dans ce que l’on appelle les
nouveaux médias, comme par exemple internet. Il existe déjà une présence significative de l’Église 
dans le monde de la communication de masse et le Magistère ecclésial s’est aussi exprimé à 
plusieurs reprises sur ce thème depuis le Concile Vatican II[360]. L’acquisition de nouvelles 
méthodes pour transmettre le message évangélique fait partie de la tension évangélisatrice 
permanente des croyants et aujourd’hui, la communication étend un réseau qui enveloppe tout le 
globe, donnant un sens renouvelé à l’appel du Christ : « Ce que je vous dis dans l’ombre, dites-le au
grand jour ; ce que vous entendez dans le creux de l’oreille, proclamez-le sur les toits » (Mt 10, 27).
La Parole divine, outre sa forme imprimée, doit résonner aussi à travers les autres formes de 
communication[361]. C’est pourquoi, avec les Pères synodaux, je désire remercier les catholiques 
qui s’engagent avec compétence en vue d’une présence significative dans le monde des médias, en 
souhaitant un engagement encore plus large et plus qualifié[362].

Parmi les formes nouvelles de communication de masse, un rôle croissant est aujourd’hui reconnu à
internet qui constitue un nouveau forum sur lequel il faut faire résonner l’Évangile avec la 
conscience. Il faut cependant avoir conscience que le monde virtuel ne pourra jamais remplacer le 
monde réel et que l’évangélisation ne pourra profiter de la virtualité offerte par les nouveaux médias
pour instaurer des relations qui n’auront du sens que si on rejoint une approche personnelle qui 
demeure irremplaçable. Dans le monde d’internet, qui permet à des milliards d’images d’apparaître 
sur des millions d’écrans dans le monde, devra apparaître le visage du Christ ainsi que la possibilité 
d’entendre Sa voix, car « s’il n’y a pas de place pour le Christ, il n’y a pas de place pour l’homme 
»[363].

La Bible et l’inculturation

114. Le mystère de l’Incarnation nous fait savoir d’une part que Dieu se communique toujours dans 
une histoire concrète, en assumant les codes culturels inscrits en elle, mais que d’autre part, la 
même Parole peut et doit se transmettre dans des cultures différentes, en les transfigurant de 
l’intérieur, grâce à ce que le Pape Paul VI appelait l’évangélisation des cultures[364]. La Parole de 
Dieu, comme du reste la foi chrétienne, manifeste ainsi un caractère profondément interculturel, 
susceptible de rencontrer et de faire se rencontrer les différentes cultures[365].

Dans ce contexte, on comprend aussi la valeur de l’inculturation de l’Évangile[366]. L’Église est 
fermement persuadée de la capacité intrinsèque de la Parole de Dieu de rejoindre toutes les 
personnes quel que soit le contexte culturel qui est le leur : « cette conviction découle de la Bible 
elle-même, qui, dès le livre de la Genèse, prend une orientation universelle (Gn 1, 27-28), la 
maintient ensuite dans la bénédiction promise à tous les peuples grâce à Abraham et à sa 



descendance (cf. Gn 12, 3 ; 18, 18) et la confirme définitivement en étendant à ‘toutes les nations’ 
l’évangélisation »[367]. C’est pourquoi l’inculturation ne doit pas être confondue avec des 
processus superficiels d’adaptation et moins encore avec un syncrétisme confus qui dilue 
l’originalité de l’Évangile pour le rendre plus facilement acceptable[368]. L’authentique paradigme 
de l’inculturation est l’Incarnation même du Verbe : « une culture, transformée et régénérée par 
l’Évangile, qui produit à partir de sa propre tradition vivante des expressions originales de vie, de 
célébration et de pensées chrétiennes »[369], en germant à partir de la culture locale, en valorisant 
les semina Verbi et tout ce qui est présent en elle de positif, en l’ouvrant aux valeurs 
évangéliques[370].

Les traductions et la diffusion de la Bible

115. Si l’inculturation de la Parole de Dieu est une part indispensable de la mission de l’Église dans 
le monde, la diffusion de la Bible à travers le précieux travail de traduction dans les différentes 
langues est un moment décisif de ce processus. À ce sujet, on doit toujours avoir présent à l’esprit 
que le travail de traduction des Écritures a commencé « dès le temps de l’Ancien Testament, 
lorsqu’on a traduit le texte hébreu de la Bible oralement en araméen (Ne 8, 8.12) et, plus tard, par 
écrit en grec. Une traduction, en effet, est toujours plus qu’une simple transcription du texte 
original. Le passage d’une langue à une autre comporte nécessairement un changement de contexte 
culturel : les concepts ne sont pas identiques et la portée des symboles est différente, car ils mettent 
en rapport avec d’autres traditions de pensée et d’autres façons de vivre »[371].

Pendant les travaux du Synode, on a dû faire le constat que différentes Églises locales ne disposent 
pas encore d’une traduction intégrale de la Bible dans leurs propres langues. Combien de peuples 
ont aujourd’hui faim et soif de la Parole de Dieu, mais malheureusement ne peuvent encore avoir « 
un accès largement ouvert à la sainte Écriture »[372] comme cela avait été souhaité au Concile 
Vatican II ! C’est pourquoi le Synode considère qu’il est important avant tout de former des experts 
qui se consacrent à la traduction de la Bible dans les diverses langues[373]. J’encourage 
l’investissement de ressources en ce domaine. Je voudrais en particulier recommander de soutenir 
l’engagement de la Fédération biblique catholique afin que le nombre de traductions de l’Écriture 
puisse s’accroître et leur diffusion progresser[374]. Il est bon que, en vertu de la nature même d’un 
tel travail, celui-ci soit réalisé dans la mesure du possible en collaboration avec les différentes 
Sociétés bibliques.

La Parole de Dieu dépasse les limites des cultures

116. L’Assemblée synodale, dans le débat autour de la relation entre la Parole de Dieu et les 
cultures, a éprouvé le besoin de réaffirmer ce que les premiers chrétiens ont pu expérimenter à partir
du jour de la Pentecôte (cf. Ac 2, 1-13). La Parole divine est capable de pénétrer et de s’exprimer 
dans des cultures et des langues différentes, mais la même Parole dépasse les limites des cultures 
particulières en créant une communion entre les divers peuples. La parole du Seigneur nous invite à 
aller vers une communion plus large. « Nous sortons de l’étroitesse de nos expériences et entrons 
dans la réalité qui est vraiment universelle. En entrant dans la communion avec la Parole de Dieu, 
nous entrons dans la communion de l’Église qui vit la Parole de Dieu. (…) C’est sortir des limites 
de chaque culture dans l’universalité qui nous relie tous, nous unit tous, nous fait tous frères »[375].
C’est pourquoi, annoncer la Parole de Dieu demande toujours, à nous les premiers, un nouvel 
exode, d’abandonner nos cadres et nos représentations limitées pour laisser place en nous à la 
présence du Christ.

LA PAROLE DE DIEU ET LE DIALOGUE INTERRELIGIEUX

La valeur du dialogue interreligieux



117. L’Église reconnaît comme une part essentielle de l’annonce de la Parole, la rencontre et le 
dialogue avec tous les hommes de bonne volonté, en particulier avec les personnes appartenant aux 
diverses traditions religieuses, en évitant toute forme de syncrétisme et de relativisme, et en suivant 
les lignes indiquées par la Déclaration du Concile Vatican II Nostra aetate, et précisées par le 
Magistère ultérieur des Souverains Pontifes[376]. Le rapide processus de la mondialisation, 
caractéristique de notre époque, offre la possibilité de vivre dans un contact plus étroit avec des 
personnes de culture et de religions diverses. Il s’agit d’une opportunité providentielle pour 
manifester comment un authentique sens religieux peut promouvoir entre les hommes des relations 
de fraternité universelle. Il est d’une grande importance que les religions puissent favoriser dans nos
sociétés, souvent sécularisées, un regard qui voit en Dieu Tout-Puissant le fondement de tout bien, 
la source inépuisable de la vie morale, le soutien d’un sens profond de la fraternité universelle.

À titre d’exemple, dans la tradition judéo-chrétienne, on rencontre l’attestation claire de l’amour de 
Dieu pour tous les peuples, qu’Il réunit, déjà dans l’Alliance étroite avec Noé, en une grande et 
unique étreinte symbolisée par l’« arc au milieu des nuages » (Gn 9, 13.14.16) et que, selon les 
paroles des prophètes, Il entend rassembler en une unique famille universelle (cf. Is 2, 2ss ; 42, 6 ; 
66, 18-21 ; Jr 4, 2 ; Ps 47). De fait, des témoignages du lien intime existant entre le rapport avec 
Dieu et l’éthique de l’amour pour tout homme se retrouvent dans de nombreuses grandes traditions 
religieuses.

Le dialogue entre chrétiens et musulmans

118. Parmi les différentes religions, je désire rappeler que l’Église regarde « aussi avec estime les 
musulmans, qui adorent le Dieu un »[377] . Ces derniers se réfèrent à Abraham et rendent un culte à
Dieu surtout par la prière, l’aumône et le jeûne. Nous reconnaissons que dans la tradition de l’Islam 
sont présents de nombreuses figures, des symboles et des thèmes bibliques. Dans la continuité de 
l’œuvre importante du Vénérable Jean-Paul II, je souhaite que les rapports inspirés par la confiance,
qui se sont instaurés depuis plusieurs années entre chrétiens et musulmans, se poursuivent et se 
développent dans un esprit de dialogue sincère et respectueux[378]. Dans ce dialogue, le Synode a 
exprimé le souhait que puissent être approfondis le thème du respect de la vie en tant que valeur 
fondamentale, et celui des droits inaliénables de l’homme et de la femme et de leur égale dignité. 
En tenant compte de la problématique importante de la distinction entre l’ordre sociopolitique et 
l’ordre religieux, les religions doivent apporter leur contribution au bien commun. Le Synode 
demande aux Conférences épiscopales, là où cela apparaît opportun et profitable, de favoriser des 
rencontres pour que chrétiens et musulmans se connaissent mutuellement afin de promouvoir les 
valeurs dont la société a besoin pour une coexistence pacifique et positive[379].

Le dialogue avec les autres religions

119. En cette circonstance, je voudrais par ailleurs manifester le respect de l’Église pour les 
religions traditionnelles et les antiques traditions spirituelles des différents continents qui 
contiennent également des valeurs qui peuvent favoriser la compréhension entre les personnes et les
peuples[380]. Nous constatons également une syntonie avec des valeurs exprimées aussi dans leurs 
livres religieux, comme par exemple le respect de la vie, la contemplation, le silence, la simplicité 
dans le bouddhisme ; le sens de la sacralité, du sacrifice et du jeûne dans l’hindouisme ; et encore 
les valeurs familiales et sociales dans le confucianisme. Nous découvrons avec satisfaction aussi 
dans d’autres expériences religieuses, une attention sincère pour la transcendance de Dieu, reconnu 
comme Créateur, tout comme le respect de la vie, du mariage et de la famille et le sens fort de la 
solidarité.

Le dialogue et la liberté religieuse



120. Cependant, le dialogue ne serait pas fécond s’il n’incluait pas aussi un respect authentique 
envers chaque personne, afin qu’elle puisse adhérer librement à sa religion. Le Synode, alors qu’il 
encourage la collaboration entre les représentants des diverses religions, rappelle donc également « 
la nécessité que soit assurée de manière effective à tous les croyants la liberté de professer sa propre
religion en privé et en public, ainsi que la liberté de conscience »[381] : en effet, « le respect et le 
dialogue requièrent la réciprocité dans tous les domaines, surtout en ce qui concerne les libertés 
fondamentales et plus particulièrement la liberté religieuse. Ils favorisent la paix et l’entente entre 
les peuples »[382].

 

CONCLUSION

La parole définitive de Dieu

121. Au terme de ces réflexions par lesquelles j’ai voulu recueillir et approfondir la richesse de la 
XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques sur la Parole de Dieu dans la vie et la 
mission de l’Église, je désire encore une fois exhorter le Peuple de Dieu tout entier, les Pasteurs, les 
personnes consacrées et les laïcs à s’engager pour devenir toujours plus familiers des Écritures 
Saintes. Nous ne devons jamais oublier qu’à la base de toute spiritualité chrétienne authentique et 
vivante, se trouve la Parole de Dieu annoncée, écoutée, célébrée et méditée dans l’Église. Cette 
intensification de la relation avec la Parole divine se réalisera avec d’autant plus d’élan que nous 
serons davantage conscients de nous trouver, dans l’Écriture comme dans la Tradition vivante de 
l’Église, face à la Parole définitive de Dieu sur le monde et sur l’histoire.

Comme nous le fait contempler le Prologue de l’Évangile de Jean, tout ce qui est se trouve sous le 
signe de la Parole. Le Verbe jaillit du Père et il vient demeurer parmi les siens et puis il retourne 
dans le sein du Père pour porter avec Lui toute la création qui, en Lui et par Lui, a été créée. 
Aujourd’hui, l’Église vit sa mission dans l’attente anxieuse de la manifestation eschatologique de 
l’Époux : « L’Esprit et l’Épouse disent : ‘Viens !’ » (Ap 22, 17). Cette attente n’est jamais passive 
mais elle est une tension missionnaire dans l’annonce de la Parole de Dieu qui purifie et rachète tout
homme : aujourd’hui encore Jésus ressuscité nous dit : « Allez dans le monde entier. Proclamez la 
Bonne Nouvelle à toute la création » (Mc 16, 15).

La Nouvelle Évangélisation et la nouvelle écoute

122. En conséquence, notre temps doit être toujours davantage le temps d’une nouvelle écoute de la 
Parole de Dieu et d’une Nouvelle Évangélisation. Redécouvrir le caractère central de la Parole 
divine dans la vie chrétienne nous fait retrouver aussi le sens le plus profond de ce que le Pape Jean-
Paul II a rappelé avec force : continuer la missio ad gentes et entreprendre avec toutes les forces la 
Nouvelle Évangélisation, surtout dans les pays où l’Évangile a été oublié ou souffre de 
l’indifférence du plus grand nombre en raison d’un sécularisme diffus. Que l’Esprit Saint éveille 
chez les hommes la faim et la soif de la Parole de Dieu et suscite de zélés messagers et témoins de 
l’Évangile !

À l’exemple du grand Apôtre des Nations, qui fut transformé après avoir entendu la voix du 
Seigneur (cf. Ac 9, 1-30), écoutons nous aussi la Parole divine qui nous interpelle toujours 
personnellement, ici et maintenant. Les Actes des Apôtres nous racontent que l’Esprit Saint se 
réserva Paul et Barnabé en vue de la prédication et de la diffusion de la Bonne Nouvelle (cf. Ac 13, 
2). Ainsi, aujourd’hui, l’Esprit Saint ne cesse de susciter des auditeurs et des messagers convaincus 
et persuasifs de la Parole du Seigneur !



La Parole et la joie

123. Plus nous saurons être disponibles à la Parole divine, plus nous pourrons constater que le 
mystère de la Pentecôte est ‘en action’ aujourd’hui aussi dans l’Église de Dieu. L’Esprit du Seigneur
continue de répandre ses dons sur l’Église afin que nous soyons conduits à la vérité toute entière, en
nous ouvrant le sens des Écritures et en faisant de nous des messagers crédibles de la Parole du 
salut. Nous revenons ainsi à la Première Lettre de saint Jean. À travers la Parole de Dieu, nous 
aussi, nous avons entendu, vu et touché le Verbe de vie. Nous avons écouté par grâce l’annonce que 
la vie éternelle s’est manifestée, afin que nous reconnaissions que nous sommes en communion les 
uns avec les autres, avec ceux qui nous ont précédés sous le signe de la foi et avec tous ceux qui, 
répandus à travers le monde, écoutent la Parole, célèbrent l’Eucharistie, vivent le témoignage de la 
charité. La communication de cette annonce – nous rappelle l’apôtre Jean – est donnée pour que « 
nous ayons la plénitude de la joie » (1 Jn 1, 4).

L’Assemblée synodale nous a permis d’expérimenter ce qui est contenu dans le message johannique
: l’annonce de la Parole crée la communion et apporte la joie. Il s’agit d’une joie profonde qui jaillit 
du cœur même de la vie trinitaire et qui se communique à nous dans le Fils. Il s’agit de la joie, 
comme don ineffable, que le monde ne peut donner. On peut organiser des fêtes, mais pas la joie. 
Selon l’Écriture, la joie est un fruit de l’Esprit Saint (cf. Ga 5, 22), qui nous permet de pénétrer dans
la Parole et de faire en sorte que la Parole divine entre en nous en portant ses fruits pour la vie 
éternelle. En annonçant la Parole de Dieu dans la force de l’Esprit Saint, nous désirons 
communiquer aussi la source de la vraie joie, non une joie superficielle et éphémère mais celle qui 
jaillit de la conscience que seul le Seigneur Jésus a les paroles de la vie éternelle (cf. Jn 6, 68).

« Mater Verbi et Mater laetitiae »

124. Cette relation intime entre la Parole de Dieu et la joie est manifestée avec évidence chez la 
Mère de Dieu. Rappelons les paroles de sainte Élisabeth : « Heureuse celle qui a cru à 
l’accomplissement des paroles qui lui furent dites de la part du Seigneur » (Lc 1, 45). Marie est 
bienheureuse parce qu’elle a la foi, qu’elle a cru, et que dans cette foi, elle a accueilli dans son sein 
le Verbe de Dieu pour le donner au monde. La joie provenant de la Parole peut maintenant s’étendre
à tous ceux qui, dans la foi, se laissent transformer par la Parole de Dieu. L’Évangile de Luc nous 
présente à travers deux textes ce mystère d’écoute et de joie. Jésus affirme : « Ma mère et mes 
frères, ce sont ceux qui entendent la Parole de Dieu, et qui la mettent en pratique » (Lc 8, 21). Et, 
face à l’exclamation d’une femme qui, au milieu de la foule, entend exalter le ventre qui l’a porté et 
le sein qui l’a allaité, Jésus révèle le secret de la vraie joie : « Heureux plutôt ceux qui entendent la 
parole de Dieu, et qui la gardent ! » (Lc 11, 28). Jésus indique la vraie grandeur de Marie, en 
ouvrant ainsi à chacun de nous la possibilité de cette béatitude qui naît de la Parole écoutée et mise 
en pratique. C’est pourquoi, à tous les chrétiens, je rappelle que notre relation personnelle et 
communautaire avec Dieu dépend de l’accroissement de notre familiarité avec la Parole divine. 
Enfin, je m’adresse à tous les hommes, également à ceux qui se sont éloignés de l’Église, qui ont 
abandonné la foi ou qui n’ont jamais entendu l’annonce du salut. À chacun, le Seigneur dit : « Voici 
que je me tiens à la porte, et je frappe. Si quelqu’un entend ma voix et ouvre la porte, j’entrerai chez
lui ; je prendrai mon repas avec lui, et lui avec moi » (Ap 3, 20).

Que chacune de nos journées soit donc modelée par la rencontre renouvelée du Christ, le Verbe du 
Père fait chair : Il est à l’origine et à la fin et « tout subsiste en lui » (Col 1, 17). Faisons silence 
pour écouter la Parole du Seigneur et pour la méditer, afin que, par l’action efficace de l’Esprit 
Saint, elle continue à demeurer, à vivre et à nous parler tous les jours de notre vie. De cette façon, 
l’Église se rénove et rajeunit grâce à la Parole du Seigneur qui demeure éternellement (cf. 1 P 1, 
25 ; Is 40, 8). Ainsi, nous pourrons nous aussi entrer dans le grand dialogue nuptial par lequel se 



clôt l’Écriture Sainte : « L’Esprit et l’Épouse disent : ‘Viens !’ (…) Celui qui témoigne de tout cela 
déclare : ‘Oui, je viens sans tarder.’ – Amen ! Viens, Seigneur Jésus ! » (Ap 22, 17.20).

[1] Cf. Proposition 1.

[2] Cf. XIIe Assemblée générale ordinaire du Synode des Évêques, Instrumentum laboris, n. 27.

[3] Cf. Léon XIII, Lett. enc. Providentissimus Deus (18 novembre 1893) : ASS (1893-94), 269-
292 ; Benoît XV, Lett. enc. Spiritus Paraclitus (15 septembre 1920) : AAS 12 (1920), pp. 385-422 ; 
Pie XII, Lett. enc. Divino afflante Spiritu (30 septembre 1943) : AAS 35 (1943), pp. 297-325.

[4] Proposition 2.

[5] Ibidem.

[6] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2 (Traduction 
française tirée de Les Conciles œcuméniques, tome 2, Cerf, Paris, 1994).

[7] Ibidem, n. 4.

[8] Cf. Parmi les interventions de diverses natures on rappellera : Paul VI, Lett. Apost. Summi Dei 
Verbum (4 novembre 1963) : AAS 55 (1963), pp. 979-995 ; Paul VI, Motu proprio Sedula cura (27 
juin 1971) AAS 63 (1971), pp. 665-669; Jean-Paul II, Audience générale (22 mai 1985) : 
L’Osservatore Romano en langue française (par la suite L’ORf ), 28 mai 1985, p. 12 ; Id., Discours 
sur l’interprétation de la Bible dans l’Église (23 avril 1993) AAS 86 (1994), pp. 232-242 : La 
Documentation catholique (par la suite La DC ) n. 2073, p. 503 ; Benoît XVI, Audience au Congrès 
pour le 40ème anniversaire de la Constitution dogmatique sur la Révélation divine (16 septembre 
2005) : AAS 97 (2005), p. 957, L’ORf, 20 septembre 2005, p. 3 ; Id., Angelus (6 novembre 2005) : 
L’ORf, 8 novembre 2005, p. 1. Il faut aussi rappeler les interventions de la Commission Biblique 
Pontificale, De sacra Scriptura et christologia (1984) : Ench. Vat. 9. n. 1208-1339 ; Unité et 
diversité dans l’Église (11 avril 1988) : Ench. Vat. 11. n. 544-643 ; L’interprétation de la Bible dans 
l’Église (15 avril 1993) : Ench. Vat. 13. n. 2846-3150 ; Le peuple juif et ses Saintes Écritures dans 
la Bible chrétienne (24 mai 2001) : Ench. Vat. 20. n. 733-1150 ; Bible et morale. Racines bibliques 
de l’agir chrétien (11 mai 2008), Città del Vaticano 2008.

[9] Cf. Benoît XVI, Discours à la Curie romaine à l’occasion de la présentation des vœux de Noël 
(22 décembre 2008) : AAS 101 (2009), p. 49 ; L’ORf, 23/30 décembre 2008, p. 3.

[10] Cf. Proposition 37.

[11] Cf. Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Saintes Écritures dans la Bible 
chrétienne (24 mai 2001) : Ench. Vat. 20. n. 733-1150 .

[12] Benoît XVI, Discours à la Curie romaine à l’occasion de la présentation des vœux de Noël (22 
décembre 2008) : AAS 101 (2009) p. 50 ; L’ORf, 23/30 décembre 2008, p. 4.

[13] Cf. Benoît XVI, Angelus (4 janvier 2009) : L’ORf, 6 janvier 2009, p. 7.

[14] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques, Relatio ante disceptationem, I
: L’ORf, 4 novembre 2008, p. 9.

[15] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.



[16] Benoît XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 1 : AAS 98 (2006), pp. 217-
218.

[17] XIIe Assemblée Générale ordinaire du Synode des Évêques, Instrumentum laboris, n. 9.

[18] Credo de Nicée Constantinople : DS 150.

[19] Saint Bernard de Clairvaux, Homelia super missus est, IV, 11 : PL 183, 86 B.

[20] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.

[21] Cf. Proposition 3.

[22] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Déclaration sur l’unicité et l’universalité 
salvifique de Jésus Christ et de l’Église Dominus Iesus (6 août 2000) nn. 13-15 : AAS 92 (2000), 
pp. 754-756.

[23] Cf. In Hexaemeron, XX, 5: Opera Omnia, V, Quaracchi 1891, pp. 425-426 ; Breviloquium I, 8:
Opera Omnia, V, Quaracchi 1891, pp. 216-217.

[24] Saint Bonaventure, Itinerarium mentis in Deum, II, 12 : Opera Omnia, V, Quaracchi, 1891, pp. 
302-303 ; cf. Commentarius in librum Ecclesiastes, Chap. 1, vers. 11; Quaestiones, II, 3, Quaracchi 
1891, p. 16.

[25] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 3 ; cf. Conc. 
Œcum. Vat. I, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, chap. 2, De revelatione : DS 3004.

[26] Cf. Proposition 13.

[27] Commission Théologique Internationale, À la recherche d’une éthique universelle : un regard 
nouveau sur la loi naturelle, n. 39.

[28] Cf. Summa Theologiae, Ia-IIae, q. 94, a. 2.

[29] Cf. Commission Biblique Pontificale, Bible et morale, Racines bibliques de l’agir chrétien (11 
mai 2008), nn. 13, 32 et 109.

[30] Cf. Commission Théologique Internationale, À la recherche d’une éthique universelle : un 
regard nouveau sur la loi naturelle, n. 102.

[31] Cf. Benoît XVI, Méditation à l’occasion de l’ouverture du Synode des Évêques (6 octobre 
2008) : ASS 100 (2008), 758-761, L’ORf, 14 octobre 2008, p. 11.

[32] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 14.

[33] Benoît XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 1 : AAS 98 (2006), pp. 217-
218.

[34] « Ho Logos pachynetai (ou brachynetai) ». Cf. Origène d’Alexandrie, Péri Archon, I, 2, 8 : 
Sources Chrétiennes (par la suite SC ) 252, p. 127-129.



[35] Benoît XVI, Homélie au cours de la Messe de la Nativité du Seigneur (24 décembre 2006) : 
AAS 99 (2007), p. 12, L’ORf, 2 janvier 2007, p. 2.

[36] Cf. XIIe Assemblée générale ordinaire du Synode des Évêques, Message final, II, 4-6.

[37] Saint Maxime le Confesseur, La vie de Marie, n. 89 : CSCO 479, p. 77.

[38] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 9-10 :
AAS 99 (2007), pp. 111- 112.

[39] Cf. Benoît XVI, Audience Générale (15 avril 2009) : L’ORf, 21 avril 2009, p. 2.

[40] Cf. Benoît XVI, Homélie en la solennité de l’Épiphanie du Seigneur (6 janvier 2009) : L’ORf, 
13 janvier 2009, p. 6.

[41] Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. Sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 4.

[42] Proposition 4.

[43] Cf. Saint Jean de la Croix, Montée au Mont Carmel, II, 22.

[44] Proposition 47.

[45] Catéchisme de l'Église Catholique, n. 67.

[46] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Le message de Fatima, (26 juin 2000) : Ench. Vat.
19, n. 974-1021.

[47] Adversus Haereses, IV, 7, 4 ; SC 100, p. 465 ; V, 1, 3 : SC 153, p. 73 ; V, 28,4 : SC 153, p. 361.

[48] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 12 : 
AAS 99 (2007), pp. 113-114.

[49] Cf. Proposition 5.

[50] Adversus Haereses, III 24, 1 : SC 34, p. 401.

[51] Homeliae in Genesim, XXI, n. 1 ; PG 53, 175.

[52] Epistola 120, 10 : CSEL 55, pp. 500-506.

[53] Homiliae Ezechielem I. VII. 17 : CC 142, p. 94.

[54] « Oculi ergo devotae animae sunt columbarum quia sensus eius per Spiritum sanctum sunt 
illuminati et edocti, spiritualia sapientes… Nunc quidem aperitur animae talis sensus, ut intellegat 
Scripturas » : Richard de Saint-Victor, Explicatio in Cantica canticorum, 15 : PL 196, 450 B et D.

[55] Sacramentum Serapionis, II (XX), Didascalia et Constitutiones apostolorum, ed. F. X. Funk II, 
Paderborn 1906, p. 161.

[56] Conc. œcum. Vat. ii, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 7.



[57] Ibidem, n. 8.

[58] Ibidem.

[59] Cf. Proposition 3.

[60] Cf. XIIe Assemblée Générale ordinaire du Synode des Évêques, Message final, n. 5.

[61] Expositio Evangelii secundum Lucam 6, 33 : SC 45, p. 240.

[62] Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 13.

[63] Catéchisme de l'Église Catholique n. 102. Cf. aussi Rupert de Deutz, De operibus Spiritus 
Sancti, I, 6 : SC 131, pp. 72-74.

[64] Enarrationes in Psalmos, CIII, IV, 1 : PL 37, 1378. Affirmations analogues chez Origène, In 
Ioannem V, 5-6 : SC 120, pp. 380-384.

[65] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 21.

[66] Ibidem n. 9.

[67] Cf. Propositions 5 et 12.

[68] Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 12.

[69] Cf. Proposition 12.

[70] Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 11.

[71] Proposition 4.

[72] Prol. Opera omnia V, Quaracchi 1891, pp. 201-202.

[73] Cf. Benoît xvi, Discours au monde de la Culture au Collège des Bernardins à Paris (12 
septembre 2008) : AAS 100 (2008), pp. 721-730.

[74] Cf. Proposition 4.

[75] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques, Relatio post disceptationem, 
n. 12.

[76] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. Sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 5.

[77] Proposition 4.

[78] Par exemple Dt 28,1-2.15.45 ; 32,1 ; dans les prophètes cf. Jr 7,22-28 ; Is 2,8 ; 3,10 ; 6,3 ; 
13,2 ; jusqu’aux derniers : cf. Za 3,8. Chez saint Paul cf. Rm 10,14-18 ; 1Th 2,13.

[79] Proposition 55.



[80] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 33 : 
AAS 99 (2007), pp. 132-133).

[81] Idem, Deus caritas est (25 décembre 2005), 41 : AAS 98 (2006), p. 251.

[82] Proposition 55.

[83] Cf. Expositio Evangelii secundum Lucam 2, 19 : PL 15, pp. 1559-1560.

[84] Breviloquium, Prol. Opera Omnia, V, Quaracchi 1891, pp. 201-202.

[85] Somme Théologique, Ia-IIae, q.106, art.2.

[86] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l'Église (15 avril 1993), III, 
A, 3 : Ench. Vat. 13, n. 3035. Dans l’édition du Cerf, Paris, 2010 (citée par la suite), p. 83.

[87] Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 12.

[88] Contra epistulam Manichaei quam vocant fundamenti, V, 6: PL 42,176.

[89] Cf. Benoît XVI, Audience générale (14 novembre 2007) : L’ORf, 20 novembre 2007, p. 12.

[90] Commentariorum in Isaiam, Prol. : PL 24,17.

[91] Epistola 52, 7 : CSEL 54, p. 426.

[92] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l'Église (15 avril 1993), II, 
A, 2 : Ench. Vat. 13, n. 2988.

[93] Ibidem, II, A, 2 : Ench. Vat. 13, n. 2991.

[94] Homiliae in Ezechielem, I, VII, 8: CCL 142, 87 (PL 76, 843 D).

[95] Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 24 ; cf. Léon XIII, 
Lett. enc. Providentissimus Deus (18 novembre 1893), Pars II, sub fine : AAS 26 (1893-94), pp. 
269-292 ; Benoît XV, Lett.enc. Spiritus Paraclitus (15 septembre 1920), Pars III : AAS 12(1920), 
pp. 285-422.

[96] Cf. Proposition 26.

[97] Cf. Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l'Église (15 avril 1993), 
A-B : Ench. Vat. 13, nn. 2846-3150.

[98] Benoît XVI, Intervention orale durant la XIVe Congrégation Générale du Synode des Évêques 
(14 octobre 2008) ; La DC n. 2412, p. 1015 ; cf. Proposition 25.

[99] Idem Benoît XVI, Discours au monde de la Culture au Collège des Bernardins à Paris (12 
septembre 2008) : AAS 100 (2008), pp. 721-730 : la référence vient de l’ouvrage de J. Leclerq, 
L’amour des lettres et le désir de Dieu.

[100] Conc. œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.



[101] Cf. Jean-Paul II, Discours à l’occasion du 100e anniversaire de Providentissimus Deus et du 
50e anniversaire de Divino afflante Spiritu (23 avril 1993) : AAS 86 (1994), pp. 232-243.

[102] Ibid. n. 4 : AAS 86 (1994), p. 235 ; La DC n. 2073, p. 504.

[103] Ibid. n. 5 : AAS 86 (1994), p. 235 ; La DC n. 2073, p. 505.

[104] Ibid. n. 5 : AAS 86 (1994), p. 236 ; La DC n. 2073, p. 505.

[105] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l'Église (15 avril 1993), 
III, C, 1: Ench. Vat. 13, n. 3065.

[106] N. 12.

[107] Benoît XVI, Aux participants de la XIVe Congrégation Générale du Synode des Évêques (14 
octobre 2008) ; La DC n. 2412, p. 1015 ; cf. Proposition 25.

[108] Cf. Proposition 26.

[109] Proposition 27.

[110] Benoît XVI, Aux participants de la XIVe Congrégation Générale du Synode des Évêques (14 
octobre 2008) ; La DC n. 2412, pp. 1015-1016 ; Proposition 26.

[111] Cf. Ibid.

[112] Ibid.

[113] Cf. Proposition 27.

[114] Benoît XVI, Aux participants de la XIVe Congrégation Générale du Synode des Évêques (14 
octobre 2008) ; La DC n. 2412, pp. 1015-1016.

[115] Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 55 : AAS 91 (1999), pp. 49-50.

[116] Cf. Benoît XVI, Discours au 4eme Congrès national ecclésial d’Italie (19 octobre 2006) : 
AAS 98 (2006), pp. 804-815 ; L’ORf, 24 octobre 2006, p. 3-4.

[117] Cf. Proposition 6.

[118] Cf. Saint Augustin, De libero arbitrio, III, XXI, 59 : PL 32, 1300 ; De Trinitate, II, I, 2 : PL 
42, 845.

[119] Congrégation pour l’Éducation Catholique, Instr. Inspectis dierum (10 novembre 1989), n. 
26 : AAS 82 (1990), p. 618.

[120] Catéchisme de l’Église Catholique, n. 116.

[121] Somme théologique, I, q.1, a.10, ad 1.

[122] Catéchisme de l’Église Catholique, n. 118.



[123] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l'Église (15 avril 1993), II,
A, 2 : Ench. Vat. N. 2987.

[124] Ibid., II, B, 2 : Ench. Vat. 13, n. 3003.

[125] Benoît XVI, Rencontre avec le monde de la culture au Collège des Bernardins de Paris (12 
septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 726.

[126] Ibidem.

[127] Cf. Benoît XVI, Audience générale (9 janvier 2008) : L’ORf, 15 janvier 2008, p. 12.

[128] Cf. Proposition 29.

[129] De arca Noe, 2, 8 : PL 176, 642 C-D.

[130] Cf. Benoît XVI, Rencontre avec le monde de la culture au Collège des Bernardins de Paris 
(12 septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 725.

[131] Cf. Proposition 10 ; Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Écritures saintes 
dans la Bible chrétienne (24 mai 2001), n. 3-5 : Ench. Vat. 20, nn. 748-755.

[132] Cf. Catéchisme de l'Église catholique, n. 121-122.

[133] Proposition 52.

[134] Cf. Préface à Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Écritures saintes dans la 
Bible chrétienne (24 mai 2001), 19 : Ench. Vat. 20, nn. 799-801 ; cf. Origène, Homélies sur les 
Nombres 9, 4 : SC 415, p. 238-242.

[135] Catéchisme de l'Église catholique, 128.

[136] Ibidem, 129.

[137] Proposition 52.

[138] Questiones in Heptateucum, 2, 73 : PL 34, 623.

[139] Homiliae in Ezechielem, I, VI, 15 : PL, 76, 836 B.

[140] Proposition 29.

[141] Jean-Paul II, Message au Grand Rabbin de Rome (22 mai 2004). La DC n. 2316, p. 553.

[142] Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Écritures saintes dans la Bible 
chrétienne (24 mai 2001), n. 87 : Ench. Vat. 20, n. 1150.

[143] Cf. Benoît XVI, Discours de congé à l’aéroport international Ben Gourion de Tel Aviv (15 
mai 2009) : L’ORf, 26 mai 2009, p. 13.

[144] Jean-Paul II, Discours aux grands rabbins d’Israël (23 mars 2000), La DC n. 2224, p. 372.



[145] Cf. Propositions 46 et 47.

[146] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l’Église (15 avril 1993), I, 
F ; pp. 62-63 : Ench. Vat. 13, n. 2974

[147] Cf. Benoît XVI, Rencontre avec le monde de la culture au Collège des Bernardins de Paris 
(12 septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 726.

[148] Proposition 46.

[149] Proposition 28.

[150] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 23.

[151] On rappelle cependant qu’en ce qui concerne les Livres dits deutérocanoniques de l’Ancien 
Testament et leur inspiration, les Catholiques et les Orthodoxes n’ont pas exactement le même 
canon biblique que les Anglicans et les Protestants.

[152] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques, Relatio post disceptationem, 
n. 36.

[153] Proposition 36.

[154] Cf. Benoît XVI, Discours au IXe Conseil ordinaire du Secrétariat général du Synode des 
Évêques (25 janvier 2007) : AAS 99 (2007), pp. 85-86.

[155] Conc. Œcum. Vat. II, Décret sur l’œcuménisme Unitatis redintegratio, n. 21.

[156] Cf. Proposition 36.

[157] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.

[158] Lett. enc. Ut unum sint, (25 mai 1995), n. 44 : AAS 87 (1995), p. 947.

[159] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.

[160] Ibidem.

[161] Cf. Ibid., n. 24.

[162] Cf. Proposition 22.

[163] S. Grégoire le Grand, Moralia in Job XXIV, VIII, 16 : PL 76, 295.

[164] Cf. Saint Athanase, Vita Antonii, 2, 4 : PL 73, 127.

[165] Regula : LXXX, XXII, PG 31, 867.

[166] Règle, n. 73, 3 : SC 182, p. 673.

[167] Tommaso de Celano, La vita prima di S. Francesco, 22, 2-3 : FF 670.672.



[168] Règle, I, 1-2 : FF 2292.

[169] B. Giordano da Sassonia, Libellus de principiis Ordinis Praedicatorum, 104 : Monumenta 
Fratrum Praedicatorum Historica, Roma 1935, 16, p. 75.

[170] Ordre des Frères Prêcheurs, Premières Constitutions ou Consuetudines, II, XXXI.

[171] Vie 40, 1.

[172] Cf. Histoire d’une âme, Ms B, foglio 3 recto.

[173] Ibidem, Ms C, foglio 35 verso.

[174] In Iohannis Evangelium Tractatus, 1,12 : CCL 36,7.

[175] Lett. enc. Veritatis splendor (6 août 1993), n. 25 : AAS 85 (1993) p. 1153.

[176] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 8.

[177] Relatio post disceptationem, n. 11 : L’ORf, 11 novembre 2008, p. 11.

[178] N. 1.

[179] benoît XVI, Discours au Congrès International sur « l’Écriture Sainte dans la vie de l’Église »
(16 septembre 2005) : AAS 97 (2005), p. 956 ; La DC n. 2344, p. 948.

[180] Cf. Relatio post disceptationem, n. 10 : L’ORf, 11 novembre 2008, p. 14.

[181] Message final, III, 6.

[182] Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 24.

[183] Ibidem, n. 7.

[184] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 4.

[185] Ibidem, n. 9.

[186] Ibidem, n. 3 ; cf. Lc 4, 16-21 ; 24, 25-35.44-49.

[187] Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 102.

[188] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), nn. 44-
45 : AAS 99 (2007), pp. 139-141.

[189] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l’Église (15 avril 1993), 
IV, C, 1 ; p. 110 ; Ench. Vat. 13, n. 3123.

[190] Ibidem, III, B, 3 ; p. 89 ; Ench. Vat. 13, n. 3056.

[191] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, nn. 48.51.56 ;
Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, nn. 21.26 ; Décret sur l’activité missionnaire de 



l’Église Ad gentes, nn. 6.15 ; Décret sur le ministère et la vie des prêtres Presbyterorum ordinis, n. 
18 ; Décret sur la rénovation et l’adaptation de la vie religieuse Perfectae caritatis, n. 6. Dans la 
grande tradition de l’Église, nous trouvons des expressions significatives comme : « Corpus Christi 
intelligitur etiam […] Scriptura Dei » (l’Écriture [la Parole] de Dieu est aussi considérée Corps du 
Christ) : Waltramus, De unitate Ecclesiae conservanda, 13, éd. W. Schwenkenbecher, Hannoverae 
1883, p. 33 ; « La chair du Seigneur est une vraie nourriture et son sang est une vraie boisson ; ce 
vrai bien qui nous est réservé dans la vie présente, consiste à manger sa chair et à boire son sang, 
non seulement dans l’Eucharistie, mais aussi dans la lecture de la Sainte Écriture. En effet, la parole
de Dieu, puisée dans la connaissance des Écritures, est une vraie nourriture et une vraie boisson » : 
Saint Jérôme, Commentarius in Ecclesiasten, n. 313 : CCL 72,278.

[192] J. Ratzinger (Benoît XVI), Jésus de Nazareth, Flammarion, Paris 2007, p. 295.

[193] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 10.

[194] Ibidem.

[195] Cf. Proposition 7.

[196] Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 13 : AAS 91 (1999), p. 16.

[197] Catéchisme de l’Église Catholique, n. 1373-1374.

[198] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 7.

[199] In Psalmum. 147 : CCL 78, 337-338.

[200] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.

[201] Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, nn. 107-108.

[202] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 66.

[203] Proposition 16.

[204] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 45 : 
AAS 99 (2007), pp. 140-141.

[205] Cf. Proposition 14.

[206] Cf. CIC, can. 230 §2 ; 204 §1.

[207] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 55.

[208] Ibidem, n. 8.

[209] N. 46: AAS 99 (2007), p. 141.

[210] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 25.

[211] Proposition 15.



[212] Ibidem.

[213] Sermo 179,1 ; PL 38, 966.

[214] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 93: 
AAS 99 (2007), p. 177.

[215] congregation pour le culte divin et la discipline des sacrements, Compendium Eucharisticum 
(25 mars 2009), Cité du Vatican 2009.

[216] Epistola 52,7 ; CSEL 54,426-427.

[217] Proposition 8

[218] Rituel de la Pénitence et de la Réconciliation . Orientations doctrinales et pastorale, n. 17.

[219] Ibidem, n. 19.

[220] Proposition 8.

[221] Proposition 19.

[222] Principes et normes de la Liturgie des Heures, III, 15.

[223] Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 85.

[224] Cf. CIC, cc. 276 § 3 ; 1174 § 1.

[225] Cf. CCEO, cc. 377 ; 473, § 1 et 2, 1°; 538 § 1 ; 881 § 1.

[226] Livre des Bénédictions, Préliminaires généraux, n. 21.

[227] Cf. Proposition 18 ; Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum 
Concilium, n. 35.

[228] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 75 : 
AAS 99 (207), pp. 162-163.

[229] Ibidem.

[230] Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Directoire sur la piété 
populaire et la liturgie, Principes et orientations, n. 87 ; Ench. Vat. 20, n. 2461.

[231] Cf. Proposition 14.

[232] Cf. Saint Ignace d’Antioche, Ad Ephesios 15, 2 : Patres Apostolici, éd. F. X. FUNK, 
Tübingen 1901, I, 224.

[233] Cf. Saint Augustin, Sermo 288, 5 : PL 38, 1307 ; Sermo 120, 2 : PL 38, 677.

[234] Présentation générale du Missel Romain, n. 56.



[235] Ibidem, n. 45 ; cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum 
Concilium, n. 30.

[236] Missel romain, Présentation générale du Lectionnaire de la messe, n.13.

[237] Cf. ibidem n. 17.

[238] Proposition 40.

[239] Présentation générale du Missel Romain, n. 309.

[240] Proposition 14.

[241] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 69 : 
AAS 100 (207), p. 157.

[242], Présentation générale du Missel Romain, n. 57.

[243] Proposition 14

[244] Cf. le canon 36 du Synode d’Hippone en 393, Denzinger-Schönmetzer, 186.

[245] Cf. Jean-Paul II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 4 décembre 1988, n. 13 : AAS 81 (1988),
p. 910 ; Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Instruction sur certaines 
choses à observer ou à éviter au sujet de la Très Sainte Eucharistie Redemptionis sacramentum (25 
mars 2004), n. 62 : Ench. Vat. 22, n. 2248.

[246] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 116 ; 
Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Présentation générale du Missel 
Romain, n. 41.

[247] Cf. Proposition 14.

[248] Proposition 9.

[249] Epistola 30, 7 : CSEL 54, 246.

[250] Id., Epistola 133, 13 : CSEL 56, 260.

[251] Id., Epistola 107, 9.12 : CSEL 55, 300.302

[252] Id., Epistola 52, 7 : CSEL 54, 426.

[253] Jean-Paul II, Lett. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 31 : AAS 83 (2001), pp. 287-
288.

[254] Proposition 30 ; cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. Dogm. Sur la Révélation divine Dei Verbum, 
n. 24.

[255] Saint Jérôme, Commentariorum. in Isaiam, Prol ; PL 24, 17B.

[256] Proposition 21.



[257] Cf. Proposition 23.

[258] Cf. Congrégation pour le Clergé, Directoire général pour la catéchèse (15 août 1997), n. 94 ; 
Jean-Paul II, Exhort. apost. Catechesi tradendae (16 octobre 1979), n. 27 : AAS 71 (1979), p. 1298.

[259] Ibidem, n. 127 ; cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. Catechesi tradendae (16 octobre 1979), n. 27 : 
AAS 71 (1979), p. 1299.

[260] Ibidem, n. 128 : Ench. Vat. 16, n. 936.

[261] Cf. Proposition 33.

[262] Cf. Proposition 45.

[263] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur l’Église Lumen gentium, chap. 5.

[264] Proposition 31.

[265] N. 15 : AAS 96n (2004), pp. 846-847.

[266] N. 26 : AAS 84 (1992), p. 698.

[267] Ibidem.

[268] Benoît XVI, Homélie, Messe chrismale 2009 ; L’ORf, 14 avril 2009, p. 4.

[269] Ibidem.

[270] Congrégation pour l’Éducation catholique, Normes fondamentales pour la formation des 
diacres permanents (22 février 1998), n. 11 ; Ench. Vat. 17, n. 174-175 ; La DC, n.2181, p.411.

[271] Ibidem, n. 74 : Ench. Vat. 17, n. 263 ; La DC n. 2181, p. 420.

[272] Cf. ibidem, n. 81.a : Ench. Vat. 17, n. 271 : La DC, ibid., p. 421.

[273] Proposition 32.

[274] Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Pastores dabo vobis (25 mars 1992), n. 47 : AAS 84
(1992), p. 740-742.

[275]Proposition 24.

[276]Benoît XVI, Discours pour la XIe Journée mondiale de la Vie consacrée, 2 février 2008: AAS 
100 (2008) p. 133, L’ORf, 12 février 2008, p. 7 ; cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Vita 
consecrata (25 mars 1996), n. 82 : AAS 88 (1996), pp. 458-460.

[277]Congrégation pour les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique, 
Instruction Repartir du Christ : un engagement renouvelé de la Vie consacrée au troisième 
millénaire (19 mai 2002), n. 24.

[278] Cf. Proposition 24



[279] Saint Benoît, Règle, IV, 21: SC 181, p. 456-458.

[280] Benoît XVI, Discours aux moines dans l’abbaye de Heiligenkreuz (9 septembre 2007), 
L’ORf, 18 septembre 2007, p. 14.

[281] Cf. Proposition 30.

[282] Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 17 : 
AAS 81 (1989), p. 418.

[283] Cf. Proposition 33.

[284] Jean-Paul II, Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 49 : AAS 74 (1982), 
pp. 140-141.

[285] Proposition 20.

[286] Cf. Proposition 21.

[287] Proposition 20.

[288] Cf. Lett. apost. Mulieris dignitatem (15 août 1988), n. 31 : AAS 80 (1988), p. 1727-1729.

[289] Proposition 17.

[290] Cf. Propositions 9 et 22.

[291] N. 25.

[292] Enarratio in Psalmum 85, 7 : CCL 39, 1177.

[293] Origène, Origenis Epistola ad Gregorium, 3 : PG 11, 92.

[294] Benoît XVI, Discours au grand Séminaire pontifical romain (17 février 2007) : AAS 99 
(2007), p. 254, L’ORf, 27 février 2007, p. 3.

[295] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis, n. 66 : AAS 99 (2007), 
pp. 155-156.

[296] Message final, n. 9.

[297] Cf. Message final, n. 9.

[298] “Plenaria indulgentia conceditur christifideli qui Sacram Scripturam, iuxta textum a 
competenti auctoritate adprobatum, cum veneratione divino eloquio debita et ad modum lectionis 
spritalis, per dimidiam saltem horam legerit ; si per minus tempus id egerit indulgentia erit partialis 
» : Pénitencerie Apostolique, Enchiridion Indulgentiarum (16 juillet 1999), Alie concessiones, 30, § 
1.

[299] Cf. Catéchisme de l’Eglise catholique, 1471-1479.



[300] Paul VI, Const. apost. Indulgentiarum doctrina (1 janvier 1967): AAS 59 (1967), 18-19.

[301] Cf. Epistola 49, 3 : PL 16, 1204.

[302] Cf. Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Directoire sur la piété 
populaire et la liturgie, Principes et orientations (9 avril 2002), nn. 197-202. Ench. Vat. 20, n. 2638-
2643.

[303] Cf. Proposition 55.

[304] Cf. Jean-Paul II, Lett. apost. Rosarium Virginis Mariae (16 octobre 2002) : AAS 95 (2003), 
pp. 5-36.

[305] Proposition 55.

[306] Cf. Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Directoire sur la piété 
populaire et la liturgie, Principes et orientations (9 avril 2002), n. 207 ; Ench. Vat. 20, n. 2656-2657.

[307] Cf. Proposition 51.

[308] Benoît XVI, Homélie de la messe dans la Vallée de Josaphat, Jérusalem (12 mai 2009) : AAS 
101 (2009), p. 473, L’ORf, 19 mai 2009, p. 12.

[309] Cf. Epistola 108, 14 : CSEL 55, 324-325.

[310] Adversus Haereses, IV, XX, 7 : SC 100, pp. 646-7.

[311] Benoît XVI, Lett. enc. Spe salvi (30 novembre 2007), n. 31 : AAS, 99 (2007), p. 1010.

[312] Benoît XVI, Discours aux hommes de culture au Collège des Bernardins de Paris (12 
septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 730.

[313] Cf. In Evangelium secundum Mattheum 17, 7 : PG 13, 1197B ; Hom in Lc 36 : PL 26,324; 
Eusebe Jerome : Translatio Homiliarum Origenis in Lucam, 36 : PL 26, 324-325.

[314] Cf. Benoît XVI, Homélie à l’occasion de l’ouverture de la XIIe Assemblée générale ordinaire 
du Synode des Évêques (5 octobre 2008) : AAS 100 (2008), p. 757 : La DC n. 2411, p. 948.

[315] Proposition 38.

[316] Cf. Congrégation pour les instituts de vie consacrée et les sociétés de vie apostolique, Repartir
du Christ : un engagement renouvelé de la Vie Consacrée pour le 3ème millénaire, n. 36 : Ench. Vat.
21, n. 488-491.

[317] Proposition 30.

[318] Cf. Proposition 38.

[319] Cf. Proposition 49.



[320] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Redemptoris missio (7 décembre 1990) : AAS 83 (1991), pp. 149-
340 ; et Id., Lett. apost. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 40 : AAS 93 (2001), pp. 294-
295.

[321] Proposition 38.

[322] Cf. Benoît XVI, Homélie à l’occasion de l’ouverture de la XIIe Assemblée générale ordinaire 
du Synode des Évêques (5 octobre 2008) : AAS 100 (2008), pp. 753-757 ; L’ORf, 7 octobre 2008, 
pp. 1 et 9.

[323] Proposition 38.

[324] Message final, n. 12.

[325] Paul VI, Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 22: AAS 68 (1976), p. 20.

[326]Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Déclaration sur la liberté religieuse Dignitatis humanae, nn. 2.7.

[327] Cf. Proposition 39.

[328] Cf. Benoît XVI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2009 ; L’ORf, 16 décembre 
2008, pp. 3-4.

[329] Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 19 : AAS 68 (1976), p. 18.

[330] Cf. Proposition 39.

[331] Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 avril 1963), n. 1 : AAS 55 (1963), p. 259.

[332] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 47 : AAS 83 (1991), pp. 851-
852 ; Id., Discours à l’Assemblée générale des Nations Unies (2 octobre 1979), n. 13 : AAS 71 
(1979), pp. 1152-1153.

[333] Cf. Abrégé de la doctrine sociale de l’Église, nn. 152-159.

[334] Cf. Benoît XVI, Message pour la célébration de la Journée mondiale de la Paix 2007 : ORf 
19-26 décembre 2006, p. 3.

[335] Cf. Proposition 8.

[336] Benoît XVI, Homélie à l’occasion de la clôture de la Semaine de prière pour l’unité des 
chrétiens à Saint-Paul-hors-les-Murs (25 janvier 2009) : L’ORf, 27 janvier 2009, p. 24.

[337] Benoît XVI, Homélie à l’occasion de la clôture de la XIIe Assemblée générale ordinaire du 
Synode des Évêques (26 octobre 2008) : AAS 100 (2008), p. 779 ; L’ORf, 28 octobre 2008, p. 3.

[338] Proposition 11.

[339] Benoît XVI, Lett. enc. Deux caritas est (25 décembre 2005), n. 28 : AAS 98 (2006), p. 240.

[340] De doctrina christiana, I, XXXVI, 40 : PL 34, 34.



[341] Cf. Benoît XVI, Message pour la XXIe Journée Mondiale de la Jeunesse 2006: AAS 98 
(2006), pp. 282-286 ; La DC n. 2355, pp. 307-309.

[342] Cf. Proposition 34.

[343] Cf. Ibidem.

[344] Benoît XVI, Homélie pour la messe inaugurale du Pontificat (24 avril 2005) : AAS 97 (2005),
p. 712 ; La DC n. 2337, p. 549.

[345] Cf. Proposition 38.

[346] Cf. Benoît XVI, Homélie à l’occasion de la XVIIe Journée Mondiale des Malades (11 février 
2009) : L’ORf, 10 février 2009, p. 4.

[347] Cf. Proposition 35.

[348] Proposition 11.

[349] Cf. Benoît XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 25 : AAS 98 (2006), pp. 
236-237.

[350] Proposition 11.

[351] Benoît XVI, Homélie (1er janvier 2009) : L’ORf, 6 janvier 2009, p. 12.

[352] Proposition 54.

[353] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 92 : 
AAS 99 (2007), pp. 176-177.

[354] Jean-Paul II, Discours à l’UNESCO (2 juin 1980), n. 6 : AAS 72 (1980), p. 738 ; La DC, n. 
1788, p. 604.

[355] Cf. Proposition 41.

[356] Cf. Ibidem.

[357] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 80 : AAS 91 (1999), pp. 67-
68.

[358] Cf. Lineamenta n. 23.

[359] Cf. Proposition 40.

[360] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Décret sur les moyens de communication sociale Inter mirifica ; 
Conseil Pontifical pour les Communications Sociales, Instr. pastorale Communio et progressio sur 
les moyens de communication sociale publiée selon les dispositions du Concile Œcuménique 
Vatican II (23 mai 1971) : AAS 63 (1971), pp. 593-656 ; Jean-Paul II, Lett. apost. Le 
développement rapide des technologies dans le domaine des médias (24 janvier 2005) : AAS 97 
(2005), pp. 265-274 ; La DC, n. 2333, pp. 315-320 ; Conseil Pontifical pour les Communications 
Sociales, Instr. pastorale sur les communications sociales pour le 20e anniversaire de ‘Communio et



progressio’ Aetatis novae (22 février 1992) : AAS 84 (1992), pp. 447-468 ; idem, L’Église en 
internet (22 février 2002) : Ench. Vat. 66-95 ; idem, Étique en internet (22 février 2002) : Ench. Vat.
21, n. 96-127.

[361] Cf. Message final, n. 11 ; Benoît XVI, Message pour la XLIIIe Journée mondiale des 
Communications sociales 2009 ; La DC, n. 2418, pp. 168-170.

[362] Cf. Proposition 44.

[363] Jean-Paul II, Message pour la XXXVIe Journée mondiale des Communications sociales 2002,
n. 6 ; La DC, n. 2265, p. 203.

[364] Cf. Paul VI, Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 20 : AAS 68 (1976), pp.
18-19.

[365] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 78 : 
AAS 99 (2007), p. 165.

[366] Cf. Proposition 48.

[367] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l’Église (15 avril 1993), 
IV, B ; p. 107.

[368] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Décret sur l’activité missionnaire de l’Église Ad gentes, n. 22 ; 
Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l’Église (15 avril 1993), IV, B.

[369] Jean-Paul II, Discours aux Évêques du Kenya (Nairobi, 7 mai 1980), n. 6 : AAS 72 (1980), p. 
497 ; La DC, n. 1787, p. 534.

[370] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Évêques, Instrumentum laboris n. 56.

[371] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans l’Église (15 avril 1993), 
IV, B ; p. 107-108.

[372] Conc. Œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 22.

[373] Cf. Proposition 42.

[374] Cf. Proposition 43.

[375] Benoît XVI, Méditation à l’occasion de l’ouverture du Synode des Évêques (6 octobre 2008) :
ASS 100 (2008), 758-760, L’ORf, 14 octobre 2008, p. 12.

[376] Parmi les nombreuses interventions de diverses natures, on rappelle : Jean-Paul II, Lett. enc. 
Dominum et vivificatem (18 mai 1986) : AAS 78 (1986), pp. 809-900 ; Id. Lett. enc. Redemptoris 
missio (7 décembre 1990) : AAS 83 (1991), pp. 249-340 ; Id., Discours et Homélies à Assise à 
l’occasion de la Journée de prière pour la paix du 26 octobre 1986 ; La DC n. 1929, pp. 1065-1083 
et en janvier 2002 en écho aux événements du 11 septembre 2001 : La DC n. 2255, pp. 837.839-
840; Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Déclaration sur l’unicité et l’universalité salvifique de
Jésus Christ et de l’Église Dominus Iesus (6 août 2000) : AAS 92 (2000), pp. 742-765.



[377] Conc. Œcum. Vat. II, Déclaration sur les relations de l’Église avec les religions non-
chrétiennes Nostra aetate, n. 3.

[378] Cf. Benoît XVI, Discours aux Ambassadeurs des Pays à majorité musulmane accrédités 
auprès du Saint-Siège et à quelques représentants de la communauté musulmane en Italie (25 
septembre 2006) : AAS 98 (2006), pp. 704-706 ; La DC n. 2366, pp. 884-885.

[379] Cf. Proposition 53.

[380] Cf. Proposition 50.

[381] Ibidem.

[382] Jean-Paul II, Discours lors de la rencontre avec les jeunes musulmans à Casablanca au Maroc 
(19 août 1985), n. 5 : AAS 7 (1986), p. 99 ; La DC, n. 1903, p. 943.


	VERBUM DOMINI
	INTRODUCTION
	PREMIÈRE PARTIE : VERBUM DEI
	LE DIEU QUI PARLE
	LA RÉPONSE DE L’HOMME À DIEU QUI PARLE
	L’HERMÉNEUTIQUE DE L’ÉCRITURE SAINTE DANS L’ÉGLISE

	DEUXIÈME PARTIE : VERBUM IN ECCLESIA
	LA PAROLE DE DIEU ET L’ÉGLISE


