EXHORTATION APOSTOLIQUE
POST-SYNODALE

VERBUM DOMINI

DU PAPE
BENOIT XVI

AUX EVEQUES, AU CLERGE,

AUX PERSONNES CONSACREES

ET AUX FIDELES LAICS

SUR LA PAROLE DE DIEU

DANS LA VIE ET DANS LA MISSION
DE L'EGLISE

TABLE
Introduction

Pour que notre joie soit parfaite [2]

De Dei Verbum au Synode sur la Parole de Dieu [3]
Le Synode des Evéques sur la Parole de Dieu [4]
Le Prologue de I’Evangile de Jean comme guide [5]

PREMIERE PARTIE
VERBUM DEI

Le Dieu qui parle

Dieu en dialogue [6]

Analogie de la Parole de Dieu [7]
Dimension cosmique de la Parole [8]

La création de ’homme [9]

Le réalisme de la Parole [10]

Christologie de la Parole [11-13]

Dimension eschatologique de la Parole de Dieu [14]
La Parole de Dieu et I’Esprit Saint [15-16]
Tradition et Ecriture [17-18]

Ecriture Sainte, inspiration et vérité [19]
Dieu Pere, source et origine de la Parole [20]

La réponse de I'homme a Dieu qui parle

Appelés a entre dans 1’ Alliance avec Dieu [22]

Dieu écoute I’homme et répond a ses demandes [23]

Dialoguer avec Dieu a travers ses paroles [24]

La Parole de Dieu et la foi [25]

Le péché comme non-écoute de la Parole de Dieu [26]

Marie, « Mére du Verbe de Dieu » et « Meére de la foi » [27-28]

L’herméneutique de ’Ecriture sainte dans 'Eglise



L’Eglise, lieu originaire de I’herméneutique de la Bible [29-30]

« L’ame de la théologie sacrée » [31]

Développement de la recherche biblique et Magistere ecclésial [32-33]
L’herméneutique biblique conciliaire : une indication a recevoir [34]
Le péril du dualisme et I’herméneutique sécularisée [35]

Foi et raison dans 1’approche de I’Ecriture [36]

Sens littéral et sens spirituel [37]

Le nécessaire dépassement de la lettre [38]

L’unité intrinseque de la Bible [39]

Le rapport entre 1I’Ancien et le Nouveau Testament [40-41]

Les pages « obscures » de la Bible [42]

Chrétiens et Juifs face aux Ecritures [43]

L’interprétation fondamentaliste de la Sainte Ecriture [44]

Le dialogue entre Pasteurs, théologiens et exégetes [45]

Bible et cecuménisme [46]

Conséquences sur I’organisation des études théologiques [47]

Les saints et I’interprétation de I’Ecriture [48-49]

DEUXIEME PARTIE
VERBUM IN ECCLESIA

La Parole de Dieu et ’Eglise

L’Eglise accueille la Parole [50]
La présence actuelle du Christ dans la vie de 1’Eglise [51]

La liturgie, lieu privilégié de la Parole de Dieu

La Parole de Dieu dans la sainte liturgie [52]

La Sainte Ecriture et les Sacrements [53]

La Parole de Dieu et I’Eucharistie [54]

La sacramentalité de la Parole [56]

La Sainte Ecriture et le Lectionnaire [57]

Proclamation de la Parole et ministére du lectorat [58]
L’importance de I’homélie [59]

L’opportunité d’un Directoire homilétique [60]

Parole de Dieu, Réconciliation et Onction des malades [61]
Parole de Dieu et Liturgie des Heures [62]

La Parole de Dieu et le Livre des Bénédictions [63]
Suggestions et propositions concretes pour 1’animation liturgique [64]
a) Célébrations de la Parole de Dieu [65]

b) La Parole et le silence [66]

) Proclamation solennelle de la Parole de Dieu [67]

d) La Parole de Dieu dans I’église [68]

e) Exclusivité des textes bibliques dans la liturgie [69]

f) Chant liturgique bibliquement inspiré [70]

g) Attention particuliére aux aveugles et aux sourds [71]

La Parole de Dieu dans la vie ecclésiale

Rencontrer la Parole de Dieu dans la Sainte Ecriture [72]
L’animation biblique de la pastorale [73]



Dimension biblique de la catéchése [74]

Formation biblique des chrétiens [75]

La Sainte Ecriture dans les grands rassemblements ecclésiaux [76]
Parole de Dieu et vocations [77]

a) Parole de Dieu et ministres ordonnés [78-81]

b) La Parole de Dieu et les candidats a I’Ordination [82]

c) Parole de Dieu et Vie consacrée [83]

d) La Parole de Dieu et les fideles laics [84]

e) La Parole de Dieu, le mariage et la famille [85]

La lecture orante de la Sainte Ecriture et la Lectio divina [86-87]
La Parole de Dieu et la priere mariale [88]

La Parole de Dieu et la Terre Sainte [89]

TROISIEME PARTIE
VERBUM MUNDO

La mission de ’Eglise : annoncer la Parole de Dieu

La Parole du Pére et vers le Pére [90]

Annoncer au monde le Logos de I’espérance [91]

De la Parole de Dieu vient la mission de I’Eglise [92]
La Parole et le Regne de Dieu [93]

Tous les baptisés responsables de 1’annonce [94]

La nécessité de la missio ad gentes [95]

Annonce et nouvelle Evangélisation [96]

Parole de Dieu et témoignage chrétien [97]

Parole de Dieu et engagement dans le monde

Servir Jésus dans « ces petits qui sont ses fréres » (cf. Mt 25,40) [99]

La Parole de Dieu et I’engagement dans la société en faveur de la justice [100]
L’annonce de la Parole de Dieu, la réconciliation et la paix entre les peuples [102]
La Parole de Dieu et la charité agissante [103]

L’annonce de la Parole de Dieu et les jeunes [104]

L’annonce de la Parole de Dieu et les migrants [105]

L’annonce de la Parole de Dieu et les personnes qui souffrent [106]

L’annonce de la Parole de Dieu et les pauvres [107]

La Parole de Dieu et la sauvegarde de la création [108]

La Parole de Dieu et la culture

La valeur de la culture pour la vie de I’homme [109]

La Bible, un grand trésor pour les cultures [110]

La connaissance de la Bible dans les écoles et les universités [111]

La Sainte Ecriture a travers les différentes expressions artistiques [112]
La Parole de Dieu et les moyens de communication sociale [113]

La Bible et ’inculturation [114]

Les traductions et la diffusion de la Bible [115]

La Parole de Dieu dépasse les limites des cultures [116]

La Parole de Dieu et le dialogue interreligieux



La valeur du dialogue interreligieux [117]

Le dialogue entre Chrétiens et Musulmans [118]
Le dialogue avec les autres religions [119]

Le dialogue et la liberté religieuse [120]

CONCLUSION

La Parole définitive de Dieu [121]

La nouvelle Evangélisation et la nouvelle écoute [122]
La Parole et la joie [123]

« Mater Verbi et Mater laetitiae » [124]

INTRODUCTION

1. « LA PAROLE DU SEIGNEUR demeure pour toujours. Or cette parole, c’est I’Evangile qui
vous a été annoncé » (1 P 1, 25; cf. Is 40, 8). Avec cette expression de la Premiére Lettre de saint
Pierre, qui reprend les paroles du prophete Isaie, nous sommes placés face au mystere de Dieu qui
se communique lui-méme par le don de sa Parole. Cette Parole, qui demeure pour toujours, est
entrée dans le temps. Dieu a prononcé sa Parole éternelle de fagon humaine ; son Verbe « s’est fait
chair » (Jn 1, 14). C’est cela la bonne nouvelle. C’est I’annonce qui traverse les siecles, pour arriver
jusqu’a nous aujourd’hui. La XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques, célébrée
au Vatican du 5 au 26 octobre 2008, a eu pour theme La Parole de Dieu dans la vie et dans la
mission de I’Eglise. Ce fut une profonde expérience de rencontre avec le Christ, Verbe du Pére, qui
est présent la ou deux ou trois sont réunis en son nom (cf. Mt 18, 20). Par cette Exhortation
apostolique post-synodale, j’accueille volontiers la demande des Péres de faire connaitre au Peuple
de Dieu tout entier la richesse ressortie des assises vaticanes et les indications exprimées dans le
travail commun[1]. Dans cette perspective, j’entends reprendre tout ce qui a été élaboré par le
Synode, tenant compte des documents présentés : les Lineamenta, I’Instrumentum laboris, les
Relations ante et post disceptationem et le texte des interventions, lues en séance et in scriptis, les
comptes rendus des groupes de travail et de leurs échanges, le Message de conclusion adressé au
Peuple de Dieu et surtout certaines propositions spécifiques (Propositiones) que les Péeres ont
retenues comme étant d’un intérét particulier. De cette facon, je désire indiquer quelques lignes
fondamentales pour une redécouverte dans la vie de I’Eglise, source de renouvellement constant,
souhaitant en méme temps qu’elle devienne toujours plus le cceur de toute activité ecclésiale.

Pour que notre joie soit parfaite

2. Je voudrais avant tout faire mémoire de la beauté attrayante de la rencontre renouvelée avec le
Seigneur Jésus expérimentée au cours de 1’ Assemblée synodale. Pour cela, faisant écho a la voix
des Péres, je m’adresse a tous les fidéles avec les paroles de saint Jean dans sa premiére lettre : «
Nous vous annongons cette vie éternelle qui était aupres du Pére et qui s’est manifestée a nous. Ce
que nous avons contemplé, ce que nous avons entendu, nous vous 1’annongons a vous aussi, pour
que, vous aussi, vous soyez en communion avec nous. Et nous, nous sommes en communion avec le
Pere et avec son Fils, Jésus Christ » (1 Jn 1, 2-3). L’ Apotre utilise les verbes entendre, voir, toucher
et contempler (cf. 1 Jn 1, 1) le Verbe de Vie, puisque la Vie elle-méme s’est manifestée dans le
Christ. Et nous, appelés a la communion avec Dieu et entre nous, nous devons étre des messagers de
ce don. Dans cette perspective kérygmatique, I’ Assemblée synodale a été pour I’Eglise et pour le
monde un témoignage de la beauté de la rencontre avec la Parole de Dieu dans la communion
ecclésiale. Par conséquent, j’exhorte tous les fideles a redécouvrir 1’expérience de la rencontre
personnelle et communautaire avec le Christ, Verbe de Vie qui s’est rendu visible, et a s’en faire les
messagers pour que le don de la vie divine, la communion, s’étende toujours davantage dans le



monde entier. En effet, participer a la vie de Dieu, Trinité d’ Amour, est plénitude de joie (cf. 1 Jn 1,
4). Et c’est un don et une tiche incontournable de ’Eglise de communiquer la joie qui vient de la
rencontre avec la Personne du Christ, Parole de Dieu présente au milieu de nous. Dans un monde
qui souvent ressent Dieu comme superflu ou étranger, nous confessons comme Pierre que Lui seul a
« les paroles de la vie éternelle » (Jn 6, 68). Il n’existe pas de priorité plus grande que celle-ci :
ouvrir a nouveau a I’homme d’aujourd’hui I’acces a Dieu, au Dieu qui parle et qui nous
communique son amour pour que nous ayons la vie en abondance (cf. Jn 10, 10).

De « Dei Verbum » au Synode sur la Parole de Dieu

3. Avec la XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques sur la Parole de Dieu, nous
sommes conscients d’avoir pris pour theme, en un certain sens, le cceur méme de la vie chrétienne,
en continuité avec la précédente Assemblée synodale sur I’Eucharistie source et sommet de la vie et
de la mission de I’Eglise. En effet, I’Eglise est fondée sur la Parole de Dieu, elle en nait et en vit[2].
Tout au long des siecles de son histoire, le Peuple de Dieu a toujours trouvé en elle sa force et
aujourd’hui encore la communauté ecclésiale grandit dans 1’écoute, dans la célébration et dans
1’étude de la Parole de Dieu. On doit reconnaitre qu’au cours des derniéres décennies la sensibilité
de la vie ecclésiale sur ce theme s’est accrue, avec une attention particuliere a la Révélation
chrétienne, a la Tradition vivante et & la Sainte Ecriture. A partir du pontificat du Pape Léon XIII, il
y a eu un crescendo d’interventions susceptibles de faire prendre une plus grande conscience de
I’importance de la Parole de Dieu et des études bibliques dans la vie de 1’Eglise[3], et qui a culminé
avec le Concile Vatican II, de facon particuliére avec la promulgation de la Constitution dogmatique
sur la Révélation divine Dei Verbum. Elle représente une borne milliaire sur le chemin ecclésial : «
Les Péres synodaux reconnaissent avec gratitude les grands bénéfices apportés par ce document a la
vie de ’Eglise, au point de vue exégétique, théologique, spirituel, pastoral et cecuménique »[4]. Au
cours de ces années, la conscience de « I’horizon trinitaire, historique et salvifique de la
Révélation»[5] et la reconnaissance de Jésus Christ, comme « le médiateur et la plénitude de toute
la Révélation »[6] ont particuliérement grandi. L’Eglise confesse sans cesse a toutes les générations
que le Christ, « par toute sa présence et par toute la manifestation de lui-méme, par ses paroles et
ses ceuvres, par ses signes et ses miracles, mais surtout par sa mort et sa résurrection glorieuse
d’entre les morts, enfin par I’envoi de I’Esprit de vérité, achéve la Révélation en 1’accomplissant
»[7].

La grande impulsion que la Constitution Dei Verbum a donnée a la redécouverte de la Parole de
Dieu dans la vie de I’Eglise, a la réflexion théologique sur la Révélation divine et a I’étude de la
Sainte Ecriture, est connue de tous. Nombreuses ont aussi été les interventions du Magistére
ecclésial en ces matiéres au cours des quarante dernieres années[8]. Avec la célébration de ce
Synode, I’Eglise, dans la conscience de la continuité de son propre parcours sous la conduite de
I’Esprit Saint, s’est sentie appelée a approfondir davantage le théeme de la Parole divine, a la fois
pour vérifier la mise en ceuvre des indications conciliaires, et pour faire face aux nouveaux défis
que le temps présent lance a ceux qui croient dans le Christ.

Le Synode des Evéques sur la Parole de Dieu

4. Durant la XIle Assemblée synodale, des Pasteurs provenant du monde entier se sont réunis autour
de la Parole de Dieu et ont symboliquement mis au centre de 1’ Assemblée le texte de la Bible pour
redécouvrir ce que dans le quotidien nous risquons de tenir pour acquis : le fait que Dieu parle et
répond a nos demandes[9]. Nous avons écouté et célébré ensemble la Parole du Seigneur. Nous
nous sommes raconté mutuellement ce que le Seigneur accomplit dans le Peuple de Dieu,
partageant espérances et préoccupations. Tout cela nous a rendus conscients que nous ne pouvons
approfondir notre relation avec la Parole de Dieu qu’a partir du « nous » de 1’Eglise, dans 1’écoute
et dans I’accueil réciproque. De la, jaillit la gratitude pour les témoignages sur la vie ecclésiale dans



les diverses régions du monde, qui ressortent des différentes interventions dans I’aula. De la méme
maniere, il fut également émouvant d’écouter les Délégués fraternels, qui ont accueilli ’invitation a
participer a la rencontre synodale. Je pense en particulier a la méditation que nous a offerte Sa
Sainteté Bartholoméos ler, Patriarche cecuménique de Constantinople, pour laquelle les Peres
synodaux ont exprimé une profonde reconnaissance[10]. En outre, pour la premiere fois, le Synode
des Evéques a voulu aussi inviter un Rabbin pour qu’il nous donne un précieux témoignage sur les
Saintes Ecritures juives, qui justement sont une partie de nos Saintes Ecritures[11].

Nous avons pu ainsi constater avec joie et gratitude que « dans 1’Eglise, il existe une Pentecote
également aujourd’hui — c’est-a-dire qu’elle parle dans plusieurs langues. Non seulement
extérieurement toutes les grandes langues du monde sont représentées en son sein, mais il y existe
un sens plus profond encore : en elle, sont présents les multiples modes de 1’expérience de Dieu et
du monde, la richesse des cultures. Ce n’est qu’ainsi qu’apparait toute 1’étendue de 1’existence
humaine et, a partir d’elle, I’étendue de la Parole de Dieu »[12]. Nous avons pu constater aussi que
la PentecGte est encore ‘en chemin’ ; différents peuples attendent encore que la Parole de Dieu soit
annoncée dans leur langue et dans leur culture.

Ensuite, comment ne pas se souvenir que, durant tout le Synode, le témoignage de 1’ Apotre Paul
nous a accompagnés ! Il a été providentiel, en effet, que la XIle Assemblée Générale Ordinaire se
soit tenue au cours de 1’année consacrée a la figure du grand Apétre des Gentils, a I’occasion du
bimillénaire de sa naissance. Son existence a été totalement caractérisée par le zele pour la diffusion
de la Parole de Dieu. Comment ne pas ressentir dans notre ceeur ses paroles vibrantes se référant a
sa mission de messager de la Parole divine : « tout cela, je le fais a cause de 1’Evangile » (1Co 9,
23) ; « Je n’ai pas honte d’étre au service de I’Evangile — écrit-il dans la Lettre aux Romains — car il
est la puissance de Dieu pour le salut de tout homme qui est devenu croyant » (1, 16). Quand nous
réfléchissons sur la Parole de Dieu dans la vie et dans la mission de I’Eglise, nous ne pouvons pas
ne pas penser a saint Paul et a sa vie donnée pour faire entendre I’annonce du salut du Christ a tous.

Le Prologue de I’Evangile de Jean comme guide

5. Par cette Exhortation apostolique, je désire que les acquis du Synode influencent efficacement la
vie de I’Eglise : dans la relation personnelle avec les Saintes Ecritures, dans leur interprétation au
cours de la Liturgie et dans la catéchese, de méme que dans la recherche scientifique, afin que la
Bible ne demeure pas une Parole du passé, mais une Parole vivante et actuelle. Dans ce but
j’entends présenter et approfondir les résultats du Synode en faisant une référence constante au
Prologue de I’Evangile de Jean (Jn 1, 1-18), dans lequel nous est communiqué le fondement de
notre vie : le Verbe, qui depuis le commencement est aupres de Dieu, s’est fait chair et a habité
parmi nous (cf. Jn 1, 14). 1l s’agit d’un texte admirable, qui offre une synthése de toute la foi
chrétienne. De cette expérience personnelle que fut pour lui la rencontre du Christ et I’engagement a
sa suite, Jean, que la tradition identifie au « disciple que Jésus aimait » (Jn 13, 23 ; 20, 2 ; 21, 7.20),
« a tiré une certitude intime : Jésus est la Sagesse de Dieu incarnée, il est sa Parole éternelle qui
s’est faite homme sujet a la mort »[13]. Que celui qui « vit et crut » (Jn 20, 8) nous aide nous aussi a
appuyer notre téte sur la poitrine du Christ (cf. Jn 13, 25), d’ou ont jailli du sang et de 1’eau (cf. Jn
19, 34), symboles des Sacrements de I’Eglise. Suivant I’exemple de 1’ Apétre Jean et des autres
auteurs inspirés, laissons-nous guider par 1’Esprit Saint afin de pouvoir aimer toujours plus la Parole
de Dieu.

PREMIERE PARTIE : VERBUM DEI

« Au commencement était le Verbe,
et le Verbe était aupres de Dieu,



et le Verbe était Dieu. [...]
Et le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 1. 14)

LE DIEU QUI PARLE

Dieu en dialogue

6. La nouveauté de la révélation biblique vient du fait que Dieu se fait connaitre dans le dialogue
qu’il désire instaurer avec nous[14]. La Constitution dogmatique Dei Verbum avait exposé cette
réalité en reconnaissant que « Dieu invisible dans I’immensité de sa charité, (...) s’adresse aux
hommes comme a des amis, et converse avec eux pour les inviter a entrer en communion avec lui et
les recevoir en cette communion »[15]. Mais nous ne comprendrions pas encore pleinement le
message du Prologue de saint Jean si nous nous arrétions a la constatation que Dieu se communique
a nous avec amour. En fait, le Verbe de Dieu, par lequel « tout s’est fait » (Jn 1, 3) et qui « s’est fait
chair » (Jn 1, 14), est le méme Dieu qui est « au commencement » (Jn 1, 1). Si nous percevons ici
une allusion au début du Livre de la Genese (cf. Gn 1, 1), nous nous trouvons, en réalité, face a un
principe de caractere absolu, qui nous dévoile la vie intime de Dieu. Le Prologue johannique nous
met en face du fait que le Logos est réellement depuis toujours, et depuis toujours il est Dieu lui-
meéme. Par conséquent, il n’y a jamais eu en Dieu un temps ou le Logos n’était pas. Le Verbe
préexiste a la création. C’est pourquoi, au cceur de la vie divine existe la communion, le don absolu.
« Dieu est amour » (1 Jn 4, 16) dira a un autre endroit le méme Apotre, en indiquant par la « I’image
chrétienne de Dieu ainsi que I’image de I’homme et de son chemin, qui en découle »[16]. Dieu se
fait connaitre a nous comme mystere d’amour infini dans lequel le Pére depuis 1’éternité exprime sa
Parole dans I’Esprit Saint. Par conséquent le Verbe, qui depuis le commencement est aupres de Dieu
et est Dieu, nous révele Dieu lui-méme dans le dialogue d’amour des Personnes divines et il nous
invite a y participer. C’est pourquoi, créés a I’image et a la ressemblance de Dieu amour, nous ne
pouvons nous comprendre nous-mémes que dans I’accueil du Verbe et dans la docilité a I’ceuvre de
I’Esprit Saint. C’est a la lumiere de la révélation opérée par le Verbe divin que se clarifie
définitivement I’énigme de la condition humaine.

Analogie de la Parole de Dieu

7. A partir de ces considérations, qui naissent de la méditation du mystére chrétien exprimé dans le
Prologue de Jean, il est nécessaire a présent de souligner ce qu’ont affirmé les Péres synodaux
concernant les diverses modalités avec lesquelles nous utilisons 1’expression « Parole de Dieu ». On
a parlé avec justesse d’une symphonie de la Parole, d’une Parole unique qui s’exprime de
différentes maniéres : « comme un chant a plusieurs voix »[17]. Les Péres synodaux ont parlé a ce
propos, en référence a la Parole de Dieu, d’une utilisation analogique du langage humain. En effet,
si d’un cOté cette expression concerne la communication que Dieu fait de lui-méme, de I’autre, elle
assume des significations diverses qui doivent étre considérées avec attention et mises en relation
les unes avec les autres, aussi bien du point de vue de la réflexion théologique que de I’usage
pastoral. Comme nous le montre de maniere claire le Prologue de Jean, le Logos désigne a I’origine
le Verbe éternel, c’est-a-dire, le Fils unique engendré par le Pére avant tous les siecles et qui lui est
consubstantiel : le Verbe était aupres de Dieu, et le Verbe était Dieu. Mais ce méme Verbe, affirme
saint Jean, « s’est fait chair » (Jn 1, 14) ; c’est pourquoi Jésus Christ, né de la Vierge Marie, est
réellement le Verbe de Dieu qui s’est fait consubstantiel a nous. Par conséquent, I’expression «
Parole de Dieu » indique ici la personne de Jésus Christ, le Fils éternel du Pére, fait homme.

Par ailleurs, si au centre de la Révélation divine se situe 1’événement du Christ, on doit aussi
reconnaitre que la création elle-méme, le liber naturae, fait aussi essentiellement partie de cette
symphonie a plusieurs voix dans laquelle le Verbe unique s’exprime. En méme temps, nous



affirmons que Dieu a communiqué sa Parole dans 1I’histoire du salut, qu’il a fait entendre sa voix ;
par la puissance de son Esprit, « il a parlé par les prophetes »[18]. La Parole divine se révele donc
au cours de I’histoire du salut et elle parvient a sa plénitude dans le mystére de I’incarnation, de la
mort et de la résurrection du Fils de Dieu. La Parole de Dieu est encore celle qui est préchée par les
apotres, dans 1’obéissance au commandement de Jésus ressuscité : « Allez dans le monde entier.
Proclamez la Bonne Nouvelle a toute la création » (Mc 16, 15). La Parole de Dieu est donc
transmise dans la Tradition vivante de I’Eglise. Enfin, la Parole divine, attestée et divinement
inspirée, c’est I’Ecriture Sainte, I’ Ancien et le Nouveau Testament. Tout cela nous fait comprendre
pourquoi, dans 1’Eglise, nous vénérons beaucoup les Saintes Ecritures, bien que la foi chrétienne ne
soit pas une « religion du Livre » : le Christianisme est la « religion de la Parole de Dieu », non d’«
une parole écrite et muette, mais du Verbe incarné et vivant »[19]. L’Ecriture doit donc étre
proclamée, écoutée, lue, accueillie et vécue comme la Parole de Dieu, dans le sillage de la Tradition
apostolique dont elle est inséparable[20].

Comme 1’ont affirmé les Péres synodaux, nous nous trouvons réellement face a une utilisation
analogique de I’expression « Parole de Dieu », dont nous devons étre conscients. Il faut donc que
les fideles soient davantage préparés a en saisir les différents sens et a en comprendre I’unité.
De méme, du point de vue théologique, il est nécessaire d’approfondir I’articulation des différentes
significations de cette expression pour que resplendissent davantage 1’unité du dessein divin et son
centre : la personne du Christ[21].

Dimension cosmique de la Parole

8. Conscients de la signification essentielle de la Parole de Dieu en référence au Verbe éternel de
Dieu fait chair, unique sauveur et médiateur entre Dieu et I’homme[22], et en écoutant cette Parole,
nous sommes amenés par la Révélation biblique a reconnaitre qu’elle est le fondement de toute la
réalité. Le Prologue de saint Jean affirme, en référence au Logos divin, que « par Lui tout s’est fait
et rien de ce qui s’est fait ne s’est fait sans lui » (Jn 1, 3) ; de méme, dans la Lettre aux Colossiens,
il est affirmé en ce qui concerne le Christ, « premier-né par rapport a toute créature » (1, 15), que «
tout est créé par lui et pour lui » (1, 16). Et I’auteur de la Lettre aux Hébreux rappelle aussi que «
grace a la foi, nous comprenons que les mondes ont été organisés par la parole de Dieu, si bien que
I’univers visible provient de ce qui n’apparait pas au regard » (11, 3).

Cette annonce est pour nous une parole libératrice. En effet, les affirmations de 1’Ecriture indiquent
que tout ce qui existe n’est pas le fruit d’un hasard irrationnel, mais est voulu par Dieu, fait partie de
son dessein, au sommet duquel il nous est offert de participer, dans le Christ, a la vie divine. La
création nait du Logos et porte de facon indélébile la marque de la Raison créatrice qui ordonne et
guide. Les psaumes chantent cette joyeuse certitude : « Le Seigneur a fait les cieux par sa parole,
I’univers, par le souffle de sa bouche » (Ps 33, 6) ; et encore : « il parla, et ce qu’il dit exista ; il
commanda, et ce qu’il dit survint » (Ps 33, 9). Toute la réalité exprime ce mystere : « Les cieux
proclament la gloire de Dieu, le firmament raconte 1’ouvrage de ses mains » (Ps 19, 2). Par
conséquent, c’est I’Ecriture Sainte elle-méme qui nous invite & connaitre le Créateur en observant la
création (cf. Ps 13, 5; Rm 1, 19-20). La tradition de la pensée chrétienne a su approfondir cet
élément-clé de la symphonie de la Parole, quand, par exemple, saint Bonaventure qui, avec la
grande tradition des Péres grecs, a vu toutes les possibilités de la création dans le Logos[23],
affirme que « toute créature est parole de Dieu, puisqu’elle proclame Dieu »[24]. La Constitution
dogmatique Dei Verbum avait résumé cet élément en déclarant qu’« en créant (cf. Jn 1, 3) et en
conservant toutes choses par le Verbe, Dieu offre aux hommes dans les choses créées un
témoignage durable de lui-méme »[25].

La création de ’homme



9. La réalité nait donc de la Parole, comme creatura Verbi et tout est appelé a servir la Parole. La
création, en effet, est le lieu ou se développe toute I’histoire de I’amour entre Dieu et sa créature.
Par conséquent, le salut de I’homme est la raison de tout. En contemplant le cosmos dans la
perspective de I’histoire du salut, nous sommes amenés a découvrir la position unique et singuliere
qu’occupe I’homme dans la création : « Dieu créa I’homme a son image, a I’image de Dieu il le
créa, il les créa homme et femme » (Gn 1, 27). Cela nous permet de reconnaitre pleinement les dons
précieux recus du Créateur : la valeur de notre propre corps, le don de la raison, de la liberté et de la
conscience. En cela, nous trouvons aussi tout ce que la tradition philosophique appelle la « loi
naturelle »[26]. En effet, « tout étre humain qui accede a la conscience et a la responsabilité fait
I’expérience d’un appel intérieur a accomplir le bien »[27] et, donc, a éviter le mal. Comme le
rappelle saint Thomas d’Aquin, tous les autres préceptes de la loi naturelle se fondent également sur
ce principe[28]. L’écoute de la Parole de Dieu nous porte avant tout a apprécier 1’exigence de vivre
selon cette loi « écrite dans notre cceur » (cf. Rm 2, 15 ; 7, 23)[29]. De plus, Jésus Christ donne aux
hommes la nouvelle Loi, la Loi de I’Evangile, qui assume et réalise de maniére éminente la loi
naturelle, en nous affranchissant de la loi du péché qui fait que, comme le dit saint Paul, « ce qui est
a ma portée, c’est d’avoir envie de faire le bien, mais pas de I’accomplir » (Rm 7, 18) et, par la
grace, il permet aux hommes la participation a la vie divine et leur donne la capacité de dépasser
leur égoisme [30].

Le réalisme de la Parole

10. Celui qui connait la Parole divine connait aussi pleinement la signification de toute créature. Si
toutes les choses, en effet, « subsistent » en Celui qui est « avant toutes choses » (cf. Col 1, 17),
alors celui qui construit sa propre vie sur sa Parole batit vraiment de maniere solide et durable. La
Parole de Dieu nous pousse a changer notre idée du réalisme : la personne réaliste est celle qui
reconnait dans le Verbe de Dieu, le fondement de tout[31]. Nous en avons particuliérement
besoin a notre époque, ou de nombreuses choses sur lesquelles nous nous appuyons pour construire
notre vie, sur lesquelles nous sommes tentés de reporter notre espérance, se révelent éphémeres.
L’avoir, le plaisir et le pouvoir se manifestent tot ou tard incapables de réaliser les aspirations les
plus profondes du cceur de I’homme. En effet, pour construire sa vie, celui-ci a besoin de
fondements solides, qui demeurent méme lorsque les certitudes humaines s’estompent. En réalité,
puisque « pour toujours, ta parole, Seigneur, se dresse dans les cieux » et que la fidélité du Seigneur
dure « d’age en age » (cf. Ps 119, 89-90), celui qui batit sur cette parole construit la maison de sa
vie sur le roc (cf. Mt 7, 24). Que notre cceur puisse dire tous les jours a Dieu : « Toi mon abri, mon
bouclier, j’espere en ta parole » (Ps 119, 114) et, comme saint Pierre, que nous puissions agir tous
les jours en nous en remettant au Seigneur Jésus : « sur ton ordre, je vais jeter les filets » (Lc 5, 5) !

Christologie de la Parole

11. A partir de ce regard sur la réalité comme ceuvre de la Sainte Trinité, a travers le Verbe divin,
nous pouvons comprendre les paroles de 1’auteur de la Lettre aux Hébreux : « Souvent, dans le
passé, Dieu a parlé a nos peres par les prophétes sous des formes fragmentaires et variées ; mais,
dans les derniers temps, dans ces jours ou nous sommes, il nous a parlé par ce Fils qu’il a établi
héritier de toutes choses et par qui il a créé les mondes » (1, 1-2). Il est beau de noter que tout

I’ Ancien Testament se présente déja a nous comme 1’histoire dans laquelle Dieu communique sa
Parole : « En effet, apres avoir conclu une alliance avec Abraham (cf. Gn 15, 18) et, par Moise, avec
le peuple d’Israél (cf. Ex 24, 8), il se révéla au peuple qu’il s’était acquis, par des paroles et par des
actions, comme le Dieu unique, vivant et vrai, de sorte qu’Israél fit I’expérience des voies de Dieu
avec les hommes, qu’il en acquit une intelligence de jour en jour plus profonde et plus claire grace a
Dieu parlant lui-méme par la bouche des prophétes, et qu’il manifesta toujours plus largement
parmi les nations (cf. Ps 21, 28-29 ; 95, 1-3 ; Is 2, 1-4 ; Jr 3, 17) »[32].



Cette complaisance de Dieu se réalise de maniere indépassable au moment de 1’incarnation du
Verbe. La Parole éternelle qui s’exprime dans la création et qui se communique dans 1’histoire du
salut est devenue dans le Christ un homme, « né d’une femme » (Ga 4, 4). La Parole ne s’exprime
plus ici d’abord a travers un discours, fait de concepts ou de regles. Ici, nous sommes mis face a la
personne méme de Jésus. Son histoire unique et singuliére est la parole définitive que Dieu dit a
I’humanité. D’ot I’on comprend pourquoi « a I’origine du fait d’étre chrétien, il n’y a pas une
décision éthique ou une grande idée, mais la rencontre avec un événement, avec une Personne, qui
donne a la vie un nouvel horizon et par la son orientation décisive »[33]. Le renouvellement de cette
rencontre et de cette conscience génere dans le cceur des croyants la stupéfaction devant I’initiative
divine que I’homme, avec ses facultés rationnelles et avec son imagination n’aurait jamais pu
concevoir. Il s’agit d’une nouveauté incroyable et humainement inconcevable : « Le Verbe s’est fait
chair, il a habité parmi nous » (Jn 1, 14a). Ces expressions n’indiquent pas une figure rhétorique
mais une expérience vécue ! C’est saint Jean, témoin oculaire, qui la rapporte : « nous avons vu sa
gloire, la gloire qu’il tient de son Pere comme Fils unique, plein de grace et de vérité » (Jn 1, 14b).
La foi apostolique témoigne que la Parole éternelle s’est faite Un de nous. La Parole divine
s’exprime vraiment a travers des paroles humaines.

12. En contemplant cette « Christologie de la Parole », la tradition patristique médiévale a utilisé
une expression suggestive : le Verbe s’est abrégé[34]. Dans leur traduction grecque de I’ Ancien
Testament, les Péres de I’Eglise ont trouvé une parole du prophéte Isaie - que saint Paul cite aussi -
pour montrer que les voies nouvelles de Dieu étaient déja annoncées dans 1’ Ancien Testament. On
pouvait y lire : « Dieu a rendu breve sa Parole, il I’a abrégee » (Is 10, 23 ; Rm 9, 28). Le Fils, lui-
méme, est la Parole de Dieu, il est le « Logos : la Parole éternelle s’est faite petite — si petite qu’elle
peut entrer dans une mangeoire. Elle s’est faite enfant, afin que la Parole devienne pour nous
saisissable »[35]. A présent, la Parole n’est pas seulement audible, elle ne posséde pas seulement
une voix, maintenant la Parole a un visage, qu’en conséquence nous pouvons voir : Jésus de
Nazareth[36].

En suivant le récit des Evangiles, nous relevons que I’humanité méme de Jésus apparait dans toute
son originalité dans sa référence a la Parole de Dieu. En effet, il réalise heure par heure, dans son
humanité parfaite, la volonté du Pére. Jésus écoute sa voix et il lui obéit de tout son cceur. Il connait
le Pére et il observe sa parole (cf. Jn 8, 55). Il nous raconte les choses du Peére (cf. Jn 12, 50). « Je
leur ai donné les paroles que tu m’as données » (Jn 17, 8). Jésus montre donc qu’il est le Logos
divin qui se donne a nous, mais aussi le nouvel Adam, I’homme vrai, celui qui accomplit a chaque
instant non sa propre volonté mais celle du Pere. Il « grandissait en sagesse, en taille et en grace
sous le regard de Dieu et des hommes » (Lc 2, 52). De maniére parfaite, il écoute, il réalise en lui-
méme et il nous communique la Parole divine (cf. Lc 5, 1).

La mission de Jésus trouve enfin son accomplissement dans le Mystére Pascal : nous nous trouvons
ici face au « langage de la croix » (1 Co 1, 18). Le Verbe se tait, il devient silence de mort, car il
s’est « dit » jusqu’a se taire, ne conservant rien de ce qu’il devait communiquer. De maniére
suggestive, les Péres de I’Eglise, contemplant ce mystére, mettent sur les lévres de la Mére de Dieu
cette expression : « Sans parole est la parole du Peére, laquelle a créé toute la nature parlante, sans
mouvement sont les yeux éteints de celui par la parole et le geste de qui est mi tout ce qui se meut
»[37]. Ici, nous est vraiment révélé 1’amour le « plus grand », celui qui donne sa vie pour ses
propres amis (cf. Jn 15, 13).

Dans ce grand mystére, Jésus se manifeste comme la Parole de I’ Alliance Nouvelle et Eternelle : la
liberté de Dieu et la liberté de I’homme se sont définitivement rencontrées dans sa chair crucifiée,
en un pacte indissoluble, a jamais valable. Au cours de ’institution de I’Eucharistie, Jésus lui-méme
- a la derniére Céne - avait parlé de « la Nouvelle et Eternelle Alliance », scellée par son sang versé



(cf. Mt 26, 28 ; Mc 14, 24 ; Lc 22, 20), se montrant comme le véritable Agneau immolé, en qui
s’accomplit la libération définitive de 1’esclavage[38].

Dans le mystére lumineux de la résurrection, ce silence de la Parole se manifeste dans sa
signification authentique et définitive. Le Christ, Parole de Dieu incarnée, crucifiée et ressuscitée,
est le Seigneur de toutes choses ; il est le Vainqueur, le Pantokrator, et tout est récapitulé pour
toujours en lui (cf. Ep 1, 10). Le Christ est donc « la lumiére du monde » (Jn 8, 12), cette lumiére
qui « brille dans les ténebres » (Jn 1, 5) et que les ténébres n’ont pas arrétée (cf. Jn 1, 5). Nous
comprenons pleinement ici le sens du Psaume 119 : « ta parole est la lumiere de mes pas, la lampe
de ma route » (v. 105) ; la Parole qui ressuscite est cette lumieére définitive sur notre route. Deés le
début, les chrétiens ont eu conscience que, dans le Christ, la Parole de Dieu est présente en tant que
Personne. La Parole de Dieu est la véritable lumiére dont ’homme a besoin. Oui, au moment de la
résurrection, le Fils de Dieu s’est manifesté comme Lumiére du monde. A présent, en vivant avec
lui et par lui, nous pouvons vivre dans la lumiere.

13. Parvenus, si I’on peut s’exprimer ainsi, au cceur de la « Christologie de la Parole », il est
important de souligner I’unité du dessein divin dans le Verbe incarné : c’est pour cela que le
Nouveau Testament nous présente le Mystére Pascal en accord avec les Saintes Ecritures, comme
leur accomplissement parfait. Saint Paul, dans la Premiere lettre aux Corinthiens, affirme que Jésus
Christ est mort pour nos péchés « conformément aux Ecritures » (15, 3) et qu’il est ressuscité le
troisiéme jour « conformément aux Ecritures » (15, 4). De cette maniére, 1’ Apotre place
I’événement de la mort et de la résurrection du Seigneur en relation avec 1’histoire de 1’antique
Alliance de Dieu avec son peuple. Il nous fait comprendre que c’est méme de cet événement que
cette histoire tire sa logique et sa véritable signification. Dans le Mystére Pascal s’accomplissent «
les paroles de I’Ecriture ; c’est-a-dire que - cette mort réalisée "conformément aux Ecritures" - est
un évenement qui porte en soi un logos, une logique : la mort du Christ témoigne que la Parole de
Dieu s’est faite pleinement "chair", "histoire" humaine »[39]. La résurrection de Jésus se produit
aussi « le troisiéme jour conformément aux Ecritures » : puisque, suivant I’ interprétation juive, la
décomposition commencait apreés le troisiéme jour, la parole de I’Ecriture s’accomplit en Jésus qui
ressuscite avant que ne commence la décomposition. Ainsi, en transmettant fidélement
I’enseignement des Apotres (cf. 1 Co 15, 3), saint Paul souligne que la victoire du Christ sur la mort
advient par la puissance créatrice de la Parole de Dieu. Cette puissance divine apporte 1’espérance et
la joie : c’est 13, en définitive, le contenu libérateur de la Révélation pascale. A Paques, Dieu se
révele lui-méme ainsi que la puissance de I’ Amour trinitaire qui anéantit les forces destructrices du
mal et de la mort.

En rappelant ces éléments essentiels de notre foi, nous pouvons contempler la profonde unité entre
la création et la nouvelle création et celle de toute I’histoire du salut dans le Christ. En recourant a
une image, nous pouvons comparer 1’univers a un « livre » - comme le disait également Galilée — le
considérant comme « 1’ceuvre d’un Auteur qui s’exprime a travers la « symphonie » de la création.
Au sein de cette symphonie, on trouve, a un certain moment, ce que 1’on appellerait en langage
musical un « solo », un théme confié a un seul instrument ou a une voix unique ; et celui-ci est
tellement important que la signification de toute I’ceuvre dépend de lui. Ce « solo », c’est Jésus ...
Le Fils de I’homme résume en Lui la terre et le ciel, la création et le Créateur, la chair et 1’Esprit. Il
est le centre de ’univers et de 1’histoire, parce qu’en Lui s’unissent sans se confondre 1’ Auteur et
son ceuvre »[40].

Dimension eschatologique de la Parole de Dieu
14. A travers tout cela, 1’Eglise exprime qu’elle est consciente de se trouver, avec Jésus Christ, face

a la Parole définitive de Dieu ; il est « le Premier et le Dernier » (Ap 1, 17). Il a donné a la création
et a I’histoire son sens définitif ; c’est pourquoi nous sommes appelés a vivre le temps, a habiter la



création de Dieu selon le rythme eschatologique de la Parole ; « I’économie chrétienne, du fait
qu’elle est I’ Alliance nouvelle et définitive, ne passera jamais et aucune nouvelle révélation
publique ne doit plus étre attendue avant la glorieuse manifestation de notre Seigneur Jésus Christ
(cf. 1 Tm 6, 14 et Tt 2, 13) »[41]. En effet, comme 1’ont rappelé les Péres durant le Synode, « la
spécificité du Christianisme se manifeste dans 1’événement Jésus-Christ, sommet de la Révélation,
accomplissement des promesses de Dieu et médiateur de la rencontre entre I’homme et Dieu. Lui «
qui nous a révélé Dieu » (cf. Jn 1, 18) est la Parole unique et définitive donnée a I’humanité »[42].
Saint Jean de la Croix a exprimé cette vérité de facon admirable : « Deés lors qu’il nous a donné son
Fils, qui est sa Parole - unique et définitive —, il nous a tout dit a la fois et d’un seul coup en cette
seule Parole et il n’a rien de plus a dire. [...] Car ce qu’il disait par parties aux prophetes, il I’a dit
tout entier dans son Fils, en nous donnant ce tout qu’est son Fils. Voila pourquoi celui qui voudrait
maintenant interroger le Seigneur et lui demander des visions ou révélations, non seulement ferait
une folie, mais il ferait injure a Dieu, en ne jetant pas les yeux uniquement sur le Christ et en
cherchant autre chose ou quelque nouveauté »[43].

Par conséquent, le Synode a recommandé d’« aider les fidéles a bien distinguer la Parole de Dieu
des révélations privées »[44], dont le role « n’est pas de (...) "compléter" la Révélation définitive
du Christ, mais d’aider a en vivre plus pleinement a une certaine époque de I’histoire »[45]. La
valeur des révélations privées est foncierement diverse de 1’unique révélation publique : celle-ci
exige notre foi ; en effet, en elle, au moyen de paroles humaines et par la médiation de la
communauté vivante de I’Eglise, Dieu lui-méme nous parle. Le critére pour établir la vérité d’une
révélation privée est son orientation vers le Christ lui-méme. Quand celle-ci nous éloigne de Lui, a
ce moment-1a elle ne vient certainement pas de 1’Esprit Saint, qui nous conduit & I’Evangile et non
hors de lui. La révélation privée est une aide pour la foi, et elle se montre crédible précisément
parce qu’elle renvoie a I’unique révélation publique. C’est pourquoi I’approbation ecclésiastique
d’une révélation privée indique essentiellement que le message s’y rapportant ne contient rien qui
s’oppose a la foi et aux bonnes meceurs. Il est permis de le rendre public, et les fideles sont autorisés
a y adhérer de maniere prudente. Une révélation privée peut introduire de nouvelles expressions,
faire émerger de nouvelles formes de piété ou en approfondir d’anciennes. Elle peut avoir un certain
caractere prophétique (cf. 1 Th 5, 19-21) et elle peut étre une aide valable pour comprendre et pour
mieux vivre I’Evangile a I’heure actuelle. Elle ne doit donc pas &tre négligée. C’est une aide, qui
nous est offerte, mais il n’est pas obligatoire de s’en servir. Dans tous les cas, il doit s’agir de
quelque chose qui nourrit la foi, 1’espérance et la charité, qui sont pour tous le chemin permanent du
salut[46].

La Parole de Dieu et ’Esprit Saint

15. Aprés nous étre arrétés sur la Parole derniere et définitive de Dieu au monde, nous devons parler
a présent de la mission de 1’Esprit Saint en lien avec la Parole divine. En effet, aucune
compréhension authentique de la Révélation chrétienne ne peut étre atteinte en dehors de 1’action du
Paraclet. Et ce, parce que la communication que Dieu fait de lui-méme implique toujours la relation
entre le Fils et I’Esprit Saint, qu’Irénée de Lyon appelle, de fait, « les deux mains du Pere »[47]. De
plus, c’est I’Ecriture Sainte qui nous montre la présence de I’Esprit Saint dans 1histoire du salut et
en particulier dans la vie de Jésus, qui a été concu de la Vierge Marie par 1’action de 1’Esprit Saint
(cf. Mt 1, 18 ; Lc 1, 35) ; au début de son ministere public, sur les rives du Jourdain, Jésus le voit
descendre sur lui sous la forme d’une colombe (cf. Mt 3, 16 et par.) ; par ce méme Esprit, il agit, il
parle et il exulte (cf. Lc 10, 21) ; et c’est en Lui qu’il peut s’offrir lui-méme (cf. He 9,14). Alors que
sa mission s’acheve, suivant le récit de I’Evangéliste Jean, c’est Jésus lui-méme qui met clairement
en relation le don de sa vie avec 1’envoi de I’Esprit aux siens (cf. Jn 16, 7). Ensuite, Jésus ressuscité,
portant dans sa chair les signes de sa passion, répand I’Esprit (cf. Jn 20, 22), rendant les siens
participants de sa propre mission (cf. Jn 20, 21). Ce sera alors I’Esprit Saint qui enseignera toutes
choses aux disciples et qui leur rappellera tout ce que le Christ a dit (cf. Jn 14, 26), parce qu’il lui



revient, en tant qu’Esprit de Vérité (cf. Jn 15, 26), d’introduire les disciples dans la Vérité tout
entiere (cf. Jn 16, 13). Enfin, comme on lit dans les Actes des Apdtres, I’Esprit descend sur les
Douze réunis en priére avec Marie, au jour de la Pentecote (cf. 2, 1-4), et il les remplit de force en
vue de leur mission d’annoncer la Bonne Nouvelle a tous les peuples [48].

La Parole de Dieu s’exprime donc en paroles humaines grace a I’action de I’Esprit Saint. La
mission du Fils et celle de I’Esprit Saint sont inséparables et constituent une unique économie du
salut. L’Esprit, qui agit au moment de I’incarnation du verbe dans le sein de la vierge Marie, est le
méme Esprit qui guide Jésus au cours de sa mission et qui est promis aux disciples. Le méme Esprit,
qui a parlé par I’intermédiaire des prophétes, soutient et inspire 1’Eglise dans sa tache d’annoncer la
Parole de Dieu et dans la prédication des apotres. Enfin, c’est cet Esprit qui inspire les auteurs des
Saintes Ecritures.

16. Attentifs a cet horizon pneumatologique, les Péres synodaux ont voulu rappeler I’importance de
I’action de I’Esprit Saint dans la vie de I’Eglise et dans le cceur des croyants par rapport a 1’Ecriture
Sainte[49]. En effet, sans 1’action efficace de « I’Esprit de Vérité » (Jn 14, 16) on ne peut
comprendre les paroles du Seigneur. Comme le rappelle saint [rénée : « Ceux qui ne participent pas
a I’Esprit ne puisent pas au sein de leur Mére (1’Eglise) la nourriture de Vie, ils ne recoivent rien de
la source tres pure qui coule du Corps du Christ »[50]. Comme la Parole de Dieu vient a nous dans
le Corps du Christ, dans le corps eucharistique et dans le corps des Ecritures par ’action de 1’Esprit
Saint, de méme elle ne peut étre accueillie et comprise pleinement que grace a ce méme Esprit.

Les grands écrivains de la tradition chrétienne prennent unanimement en considération le role de
I’Esprit Saint dans le rapport que les croyants doivent avoir avec les Ecritures. Saint Jean
Chrysostome affirme que 1’Ecriture « a besoin de la révélation de I’Esprit, afin qu’en découvrant le
véritable sens des choses qui s’y trouvent, nous en tirions abondamment profit »[51]. Saint Jérome
est lui aussi fermement convaincu que « nous ne pouvons arriver a comprendre 1’Ecriture sans
’aide de I"Esprit Saint qui I’a inspirée »[52]. Saint Grégoire le Grand souligne également de
maniere suggestive 1’ceuvre du méme Esprit dans la formation et dans I’interprétation de la Bible : «
Il a lui-méme créé les paroles des Saints Testaments, c’est lui-méme qui les ouvre »[53]. Richard de
Saint-Victor rappelle qu’il faut des « yeux de colombe », illuminés et instruits par I’Esprit, pour
comprendre le texte sacré[54].

Je voudrais souligner encore 1’importance du témoignage que nous trouvons, a propos de la relation
entre I’Esprit Saint et I’Ecriture, dans les textes liturgiques, ol la Parole de Dieu est proclamée,
écoutée et expliquée aux fideles. C’est le cas d’anciennes priéeres qui, sous forme d’épicleses,
invoquent I’Esprit avant la proclamation des lectures : « Envoie ton Esprit Saint Paraclet dans nos
ames et fais-nous comprendre les Ecritures qu’il a inspirées ; et concéde-moi de les interpréter de
maniére digne, pour que les fideles ici réunis en tirent avantage ». En méme temps, nous trouvons
des prieres qui, au terme de I’homélie, invoquent a nouveau Dieu pour le don de I’Esprit sur les
fideles : « Dieu sauveur (...) nous t’implorons pour ce peuple : envoie sur lui I’Esprit Saint ; que le
Seigneur Jésus vienne le visiter, qu’il parle aux consciences de tous et qu’il prépare les cceurs a la
foi et conduise a toi nos ames, Dieu des Miséricordes »[55]. Tout cela nous permet de comprendre
pourquoi 1’on ne peut pas arriver a saisir le sens de la Parole si I’action du Paraclet n’est pas
accueillie dans I’Eglise et dans le cceur des croyants.

Tradition et Ecriture

17. En réaffirmant le lien profond entre I’Esprit Saint et la Parole de Dieu, nous avons aussi posé les
fondations pour comprendre le sens et la valeur déterminante de la Tradition vivante et des Ecritures
Saintes dans 1’Eglise. En effet, puisque « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique »

(Jn 3, 16), la Parole divine, prononcée dans le temps, s’est donnée et « livrée » a 1’Eglise de maniére



définitive, afin que 1’annonce du salut puisse étre communiquée de maniere efficace a toutes les
époques et en tous lieux. Comme nous le rappelle la Constitution dogmatique Dei Verbum, Jésus
Christ lui-méme « ayant accompli lui-méme et proclamé de sa propre bouche 1’Evangile d’abord
promis par les propheétes, ordonna a ses Apotres de Le précher a tous comme la source de toute
vérité salutaire et de toute regle morale, en leur communiquant les dons divins. Ce qui fut
fidelement accompli tant6t par les Apotres, qui, dans la prédication orale, dans les exemples et les
institutions transmirent, soit ce qu’ils avaient appris de la bouche du Christ en vivant avec Lui et en
le voyant agir, soit ce qu’ils tenaient des suggestions du Saint-Esprit, tantot par ces Apotres et des
hommes de leur entourage, qui, sous I’inspiration du méme Esprit- Saint, consignerent par écrit le
message de salut »[56].

Le Concile Vatican II rappelle, par ailleurs, que cette Tradition d’origine apostolique est une réalité
vivante et dynamique : elle progresse dans I’Eglise sous I’assistance du Saint-Esprit, non dans le
sens qu’elle change dans sa vérité, qui est éternelle, mais plutot que « la perception des réalités
aussi bien que des paroles transmises s’accroit », par la contemplation et par 1’étude, avec
I’intelligence que donne une expérience spirituelle plus profonde, et par « la prédication de ceux
qui, avec la succession dans 1’épiscopat, ont recu un charisme certain de vérité »[57].

La Tradition vivante est essentielle afin que I’Eglise puisse grandir au fil du temps dans la
compréhension de la vérité révélée dans les Ecritures ; en effet, « par cette méme Tradition, le
canon intégral des Livres saints se fait connaitre a I’Eglise, et en elle aussi les Saintes Ecritures
elles-mémes sont comprises plus a fond et sans cesse rendues agissantes »[58]. En fin de compte,
C’est la Tradition vivante de ’Eglise qui nous fait comprendre de maniére adéquate la Sainte
Ecriture comme Parole de Dieu. Méme si le Verbe de Dieu précéde et transcende la Sainte
Ecriture, toutefois, dans la mesure ot elle est inspirée par Dieu, elle contient la Parole divine (cf. 2
Tm 3, 16) « d’une maniére tout a fait particuliere »[59].

18. D’ou I’importance d’éduquer et de former de facon claire le Peuple de Dieu a s’approcher des
Saintes Ecritures par rapport a la Tradition vivante de 1’Eglise, en reconnaissant en elles la Parole
méme de Dieu. Faire grandir cette attitude chez les fideles est trés important du point de vue de la
vie spirituelle. Il peut étre utile de rappeler a ce propos une analogie développée par les Peres de
I’Eglise entre le Verbe de Dieu qui se fait « chair » et la Parole qui se fait « livre »[60]. La
Constitution dogmatique Dei Verbum, recueillant cette ancienne tradition selon laquelle « son corps
(celui du Fils), ce sont les enseignements des Ecritures » - comme le disait saint Ambroise[61] -,
affirme : « les paroles de Dieu, exprimées en langues humaines, sont devenues semblables au
langage humain, de méme que jadis le Verbe du Pere éternel, ayant assumé la chair humaine avec
ses faiblesses, est devenu semblable aux hommes »[62]. Comprise ainsi, I’Ecriture Sainte se
présente a nous, bien que dans la multiplicité de ses formes et de ses contenus, comme une réalité
unifiée. En effet, « a travers toutes les paroles de I’Ecriture Sainte, Dieu ne dit qu’une seule Parole,
son Verbe unique en qui il se dit tout entier (cf. He 1, 1-3) »[63], comme I’affirmait déja saint
Augustin avec clarté : « Rappelez-vous que le discours de Dieu, qui est développé dans toute la
Sainte Ecriture, est un seul et qu’un seul est le Verbe qui résonne sur la bouche de tous les auteurs
sacrés »[64].

En fin de compte, a travers I’action de I’Esprit Saint et sous la conduite du Magistére, I’Eglise
transmet & toutes les générations tout ce qui a été révélé dans le Christ. L’Eglise vit dans la certitude
que son Seigneur, qui a parlé dans le passé, ne cesse de communiquer sa Parole, aujourd’hui, dans
la Tradition vivante de I’Eglise et dans I’Ecriture Sainte. En effet, la Parole de Dieu se donne a nous
dans I’Ecriture Sainte comme témoignage inspiré de la Révélation qui, avec la Tradition vivante de
I’Eglise, constitue la régle supréme de la foi[65].

Ecriture Sainte, inspiration et vérité



19. Un concept clé pour accueillir le texte sacré, en tant que Parole de Dieu, faite paroles humaines,
est indubitablement celui de 1’inspiration. Ici aussi, nous pouvons suggérer une analogie : comme le
Verbe de Dieu s’est fait chair par I’action de I’Esprit Saint dans le sein de la Vierge Marie, de méme
I’Ecriture Sainte nait du sein de I’Eglise par ’action du méme Esprit. L’Ecriture Sainte est « Parole
de Dieu en tant que, sous le souffle de 1I’Esprit divin, elle est consignée par écrit »[66]. On reconnait
de cette maniere toute I’importance de I’auteur humain qui a écrit les textes inspirés et, en méme
temps, de Dieu lui-méme, reconnu comme son auteur véritable.

Comme les Péres synodaux 1’ont affirmé, il apparait a 1’évidence combien le théme de 1’inspiration
est décisif pour s’approcher de facon juste des Ecritures et pour en faire une exégése correcte[67],
qui, a son tour, doit étre effectuée dans I’Esprit méme dans lequel elles ont été écrites[68]. Lorsque
s’affaiblit en nous la conscience de son inspiration, on risque de lire I’Ecriture comme un objet de
curiosité historique et non plus comme I’ceuvre de 1’Esprit Saint, par laquelle nous pouvons
entendre la voix méme du Seigneur et connaitre sa présence dans 1’histoire.

En outre, les Péres synodaux ont souligné avec justesse que le théeme de I’inspiration est aussi lié au
théme de la vérité des Ecritures[69]. C’est pourquoi, un approfondissement de la compréhension de
I’inspiration portera sans aucun doute aussi a une plus grande intelligence de la vérité contenue dans
les livres saints. Comme I’affirmait la doctrine conciliaire sur ce théme, les livres inspirés
enseignent la vérité : « Des lors, puisque tout ce que les auteurs inspirés ou hagiographes affirment
doit étre tenu pour affirmé par I’Esprit Saint, il faut par conséquent professer que les livres de
I’Ecriture enseignent fermement, fidélement et sans erreur la vérité que Dieu a voulu voir consignée
dans les saintes Lettres en vue de notre salut. C’est pourquoi "toute Ecriture inspirée de Dieu est
utile pour enseigner, réfuter, redresser, former a la justice afin que I’homme de Dieu se trouve
accompli, équipé pour toute ceuvre bonne" (2 Tm 3, 16-17, gr.) »[70].

La réflexion théologique a certainement toujours considéré 1’inspiration et la vérité comme deux
concepts clé pour une herméneutique ecclésiale des Saintes Ecritures. Toutefois, nous devons
reconnaitre la nécessité actuelle d’approfondir de facon adéquate ces réalités, afin de pouvoir mieux
répondre aux exigences relatives a 1’interprétation des textes sacrés selon leur nature. Dans cette
perspective, je souhaite ardemment que la recherche dans ce domaine puisse progresser et qu’elle
porte du fruit pour la science biblique et pour la vie spirituelle des fideles.

Dieu Pére, Alfa et Omega de la Parole

20. L’économie de la Révélation a donc son commencement et son origine en Dieu le Pére. Par sa
Parole « il a fait les cieux, I’univers par le souffle de sa bouche » (Ps 33, 6). C’est Lui qui fait «
resplendir la connaissance de la gloire de Dieu qui rayonne sur le visage du Christ » (cf. 2 Co 4, 6 ;
cf. Mt 16, 17 ; Lc 9, 29).

Dans le Fils, Logos fait chair (cf. Jn 1, 14), venu accomplir la volonté de Celui qui I’a envoyé (cf.
Jn 4, 34), Dieu, source de la Révélation, se manifeste en tant que Pere et porte a sa pleine réalisation
la divinisation de I’homme, déja assurée auparavant par les paroles des prophetes et par les
merveilles qu’il a réalisées dans la création et dans 1’histoire de son peuple et de tous les hommes.
Le sommet de la révélation de Dieu le Pere est offert par le Fils a travers le don du Paraclet (cf. Jn
14, 16), Esprit du Peére et de son Fils, qui nous « guide vers la vérité tout entiére » (cf. Jn 16, 13).

C’est ainsi que toutes les promesses de Dieu deviennent « oui » en Jésus Christ (cf. 2 Co 1, 20).
S’ouvre ainsi a I’homme la possibilité de parcourir le chemin qui le conduit au Peére (cf. Jn 14, 6),
pour qu’a la fin « Dieu soit tout en tous » (1 Co 15, 28).



21. Comme le montre la croix du Christ, Dieu parle aussi a travers son silence. Le silence de Dieu,
I’expérience de 1’éloignement du Tout-Puissant et du Pere est une étape décisive du parcours
terrestre du Fils de Dieu, Parole incarnée. Pendu au bois de la croix, il a crié la douleur qu’un tel
silence lui causait : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? » (Mc 15, 34 ; Mt 27,
46). Persévérant dans 1’obéissance jusqu’a son dernier souffle de vie, dans I’obscurité de la mort,
Jésus a percu la présence de Dieu Pere et I’a invoqué. C’est a Lui qu’il s’en remet au moment du
passage, a travers la mort, a la vie éternelle : « Pere, entre tes mains je remets mon esprit » (Lc 23,
46).Cette expérience de Jésus est comparable a la situation de I’homme qui, apres avoir écouté et
reconnu la Parole de Dieu, doit aussi se mesurer avec son silence. Bien des saints et des mystiques
ont vécu une telle expérience qui aujourd’hui encore fait partie du cheminement de nombreux
chrétiens. Le silence de Dieu prolonge ses paroles précédemment énoncées. Dans ces moments
obscurs, il parle paradoxalement par son silence. C’est pourquoi, dans la dynamique de la
Révélation chrétienne, le silence apparait comme une expression importante de la Parole de Dieu.

LA REPONSE DE L’HOMME A DIEU QUI PARLE

Appelés a entrer dans I’Alliance avec Dieu

22. Soulignant la multiplicité des formes de la Parole, nous avons pu contempler, a travers toutes
ces modalités, Dieu qui parle et qui vient a la rencontre de I’homme, en se faisant connaitre dans un
dialogue. Bien siir, comme 1’ont affirmé les Péres synodaux, « quand il se référe a la Révélation, le
dialogue comporte le primat de la Parole de Dieu adressée a ’homme »[71]. Le mystére de

1’ Alliance exprime cette relation entre Dieu qui appelle par sa Parole et ’homme qui répond, dans
la claire conscience qu’il ne s’agit pas d’une rencontre entre deux parties contractantes situées sur
un pied d’égalité ; ce que nous appelons 1’ Ancienne et la Nouvelle Alliance n’est pas un acte
d’entente entre deux parties égales, mais un pur don de Dieu. Par ce don de son amour, dépassant
toute distance, Dieu fait vraiment de nous ses « partenaires », réalisant ainsi le mystére nuptial de
I’amour entre le Christ et I'Eglise. Dans cette perspective, chaque homme apparait comme
destinataire de la Parole, interpellé et appelé a entrer dans ce dialogue d’amour par une réponse
libre. Chacun de nous est ainsi rendu par Dieu capable d’écouter et de répondre a la Parole divine.
L’homme est créé dans la Parole et il vit en elle ; il ne peut se comprendre lui-méme s’il ne s’ouvre
a ce dialogue. La Parole de Dieu révele la nature filiale et relationnelle de notre vie. Nous sommes
vraiment appelés par grace a nous conformer au Christ, le Fils du Peére, et a étre transformés en Lui.

Dieu écoute I’homme et répond a ses demandes

23. Dans ce dialogue avec Dieu, nous nous comprenons nous-mémes et nous trouvons la réponse
aux interrogations les plus profondes qui habitent notre ceeur. Car la Parole de Dieu ne s’oppose pas
a I’homme, ne mortifie pas ses désirs authentiques, bien au contraire, elle les illumine, les purifie et
les porte a leur accomplissement. Comme il est important pour notre temps de découvrir que seul
Dieu répond a la soif qui est dans le cceur de tout homme ! A notre époque et surtout en Occident,
s’est malheureusement diffusée I’idée que Dieu est étranger a la vie et aux problémes de I’homme
et, plus encore, que sa présence peut étre une menace pour son autonomie. En réalité, toute
1I’économie du Salut nous montre que Dieu parle et intervient dans 1’histoire en faveur de I’homme
et de son salut intégral. Il est donc décisif, d’un point de vue pastoral, de présenter la Parole de Dieu
dans sa capacité de répondre aux problémes que I’homme doit affronter dans la vie quotidienne.
Jésus se présente justement a nous comme celui qui est venu pour que nous puissions avoir la vie en
abondance (cf. Jn 10, 10). Pour cela, nous devons déployer tous nos efforts pour que la Parole de
Dieu apparaisse a chacun comme une ouverture a ses problemes, une réponse a ses questions, un
élargissement des valeurs et en méme temps comme une satisfaction apportée a ses aspirations. La
pastorale de 'Eglise doit &tre attentive a illustrer avec soin comment Dieu écoute les besoins de



1’homme et son cri. Saint Bonaventure affirme dans le Breviloquium : « Le fruit de I’Ecriture Sainte
n’est pas quelconque, c’est la plénitude de 1’éternelle félicité. Car elle est I’Ecriture Sainte dans
laquelle sont les paroles de la vie éternelle ; elle est donc écrite, non seulement pour que nous
croyions, mais aussi pour que nous possédions la vie éternelle dans laquelle, nous verrons, nous
aimerons et ou nos désirs seront universellement comblés»[72].

Dialoguer avec Dieu a travers ses Paroles

24. La Parole divine introduit chacun de nous dans un dialogue avec le Seigneur. Le Dieu qui parle,
nous apprend comment nous pouvons parler avec Lui. Spontanément vient a 1’esprit le Livre des
Psaumes, dans lequel Dieu nous donne les paroles avec lesquelles nous pouvons nous adresser a
Lui, Lui présenter notre vie dans un colloque avec Lui, transformant ainsi la vie-méme en un
mouvement vers Dieu[73]. Dans les Psaumes, en effet, nous trouvons toute la gamme des
sentiments que I’homme peut éprouver dans son existence et qui prennent place avec sagesse devant
Dieu : joie et douleur, angoisse et espérance, peur et anxiété trouvent ici leur expression. Avec les
Psaumes, nous pensons aussi aux nombreux autres textes de la Sainte Ecriture qui expriment la
maniere dont I’homme s’adresse a Dieu sous la forme de la priere d’intercession (cf. Ex 33, 12-16),
du chant de joie pour la victoire (cf. Ex 15), ou d’une lamentation dans 1’accomplissement de sa
propre mission (cf. Jr 20, 7-18). De cette facon, la parole que I’homme adresse a Dieu devient a son
tour Parole de Dieu, confirmant le caractére de dialogue de toute la Révélation chrétienne[74].
L’existence tout entiere de I’homme devient, dans cette perspective, un dialogue avec Dieu qui parle
et écoute, qui appelle et engage notre vie. La Parole de Dieu révele que toute 1’existence de
I’homme se situe dans le champ de I’appel divin[75].

La Parole de Dieu et la foi

25. « A Dieu qui révele il faut apporter ‘I’obéissance de la foi’ (Rm 16, 26 ; cf. Rm 1, 5 ; 2 Co 10,
5-6), par laquelle I’homme s’en remet tout entier librement a Dieu, en présentant ‘a Dieu qui révele
la pleine soumission de I’intelligence et de la volonté’ et en donnant de plein gré son assentiment a
la Révélation qu’Il a faite »[76]. Avec ces paroles, la Constitution dogmatique Dei Verbum a
exprimé, de maniere précise, |’attitude de ’homme devant Dieu. La réponse propre de I’homme a
Dieu qui parle est la foi. En cela il est évident que « pour accueillir la Révélation, I’homme doit
ouvrir sa conscience et son cceur a 1’action de 1’Esprit Saint qui lui fait comprendre la Parole de
Dieu présente dans les Ecritures Saintes »[77]. En effet, c’est le propre de la prédication de la
Parole divine de faire surgir la foi, par laquelle nous adhérons de cceur a la vérité révélée et nous
nous confions tout entier au Christ : « la foi nait de ce qu’on entend, et ce qu’on entend, c’est
I’annonce de la parole du Christ » (Rm 10, 17). C’est toute I’histoire du Salut qui, de facon
progressive, nous montre ce lien intime entre la Parole de Dieu et la foi qui s’accomplit dans la
rencontre avec le Christ. Avec Lui, la foi prend la forme de la rencontre avec une Personne a
laquelle on confie sa propre vie. Le Christ Jésus reste présent aujourd’hui dans 1’histoire, dans son
corps qui est I’Eglise ; ainsi, 1’acte de notre foi est simultanément un acte personnel et ecclésial.

Le péché comme non-écoute de la Parole de Dieu

26. La Parole de Dieu révele inévitablement aussi la possibilité dramatique, de la part de la liberté
de ’homme, de se soustraire a ce dialogue d’alliance avec Dieu pour lequel nous avons été créeés.
La Parole divine révele aussi le péché qui habite le cceur de I’homme. Nous trouvons trés souvent,
aussi bien dans 1’ Ancien que dans le Nouveau Testament, la description du péché comme non-
écoute de la Parole, comme rupture de 1’ Alliance et donc comme fermeture a 1’égard de Dieu qui
appelle a la communion avec Lui[78]. En effet, I’Ecriture Sainte nous montre comment le péché de
I’homme est essentiellement désobéissance et ‘non-écoute’. C’est vraiment 1’obéissance radicale de
Jésus jusqu’a la mort de la Croix (Ph 2, 8) qui démasquera totalement ce péché. Dans son



obéissance s’accomplit la Nouvelle Alliance entre Dieu et I’homme et nous est donnée la possibilité
de la réconciliation. Jésus, en effet, a été envoyé par le Pére comme victime d’expiation pour nos
péchés et pour ceux du monde entier (cf 1 Jn 2, 2 ; 4, 10 ; Hb 7, 27). Ainsi, la possibilité
miséricordieuse de la rédemption nous est offerte et le début d’une vie nouvelle dans le Christ. Pour
cela, il est important que les fideles soient formés a reconnaitre la racine du péché dans la non-
écoute de la Parole du Seigneur et a accueillir en Jésus, le Verbe de Dieu, le pardon qui nous ouvre
au salut.

Marie, « Mére du Verbe de Dieu » et « Mére de la foi »

27. Les Peres synodaux ont déclaré que le but fondamental de la XIIe Assemblée était avant tout de
« renouveler la foi de 'Eglise dans la Parole de Dieu » ; pour cela, il est nécessaire de regarder la ol
la réciprocité entre la Parole de Dieu et la foi s’est accomplie parfaitement, c'est-a-dire chez la
Vierge Marie, « qui par son ‘oui’ a la parole de 1’ Alliance et a sa mission, accomplit parfaitement la
vocation divine de I’humanité »[79]. La réalité humaine, créée par le Verbe, trouve vraiment son
plein accomplissement dans la foi obéissante de Marie. De I’ Annonciation a la Pentecote, elle se
présente a nous comme la femme totalement disponible a la volonté de Dieu. Elle est I’Immaculée
Conception, celle qui est « pleine de la grace » de Dieu (cf. Lc 1, 28), docile a la Parole divine de
facon inconditionnelle (cf. Lc 1, 38). Sa foi obéissante place son existence a chaque instant face a
I’initiative de Dieu. Vierge a I’écoute, elle vit en pleine syntonie avec la volonté divine ; elle garde
dans son cceur les événements de la vie de son Fils, en les ordonnant en une seule mosaique (cf. Lc
2, 19.51)[80].

A notre époque, il est nécessaire que les fidéles soient initiés & mieux découvrir le lien entre Marie
de Nazareth et I’écoute croyante de la Parole divine. J’exhorte aussi les chercheurs a approfondir le
plus possible le rapport entre la mariologie et la théologie de la Parole. De cela, on pourra tirer un
grand bénéfice autant pour la vie spirituelle que pour les études théologiques et bibliques. En effet,
ce que ’intelligence de la foi a saisi concernant Marie se situe au centre le plus intime de la vérité
chrétienne. En réalité, I’incarnation du Verbe ne peut étre pensée en faisant abstraction de la liberté
de cette jeune fille qui, par son assentiment, coopére de facon décisive a I’entrée de 1’Eternel dans le
temps. Elle est la figure de I'Eglise a I’écoute de la Parole de Dieu qui, en elle, s’est faite chair.
Marie est aussi le symbole de I’ouverture a Dieu et aux autres ; de 1’écoute active qui intériorise, qui
assimile et ou la Parole divine devient la matrice de la vie.

28. A ce point, je désire attirer 1attention sur la familiarité de Marie avec la Parole de Dieu. C’est
ce qui resplendit avec une force particuliére dans le Magnificat. Ici, en un certain sens, on voit
comment elle s’identifie a la Parole, comment elle entre en elle ; dans ce merveilleux cantique de
foi, la Vierge exalte le Seigneur avec sa propre Parole : « Le Magnificat, - portrait, pour ainsi dire,
de son ame - est entiérement tissé de fils de I’Ecriture Sainte, de fils extraits de la Parole de Dieu.
On voit ainsi apparaitre que, dans la Parole de Dieu, Marie est vraiment chez elle, elle en sort et elle
y rentre avec un grand naturel. Elle parle et pense au moyen de la Parole de Dieu ; la Parole de Dieu
devient sa parole, et sa parole nait de la Parole de Dieu. De plus, se manifeste ainsi que ses pensées
sont au diapason des pensées de Dieu, que sa volonté consiste a vouloir avec Dieu. Etant
profondément pénétrée par la Parole de Dieu, elle peut devenir la mére de la Parole incarnée »[81].

En outre, la référence a la Meére de Dieu nous montre comment 1’agir de Dieu dans le monde
implique aussi notre liberté parce que, dans la foi, la Parole divine nous transforme. Aussi, notre
action apostolique et pastorale ne pourra jamais étre efficace si nous n’apprenons pas de Marie a
nous laisser modeler par 1’ceuvre de Dieu en nous : « |’attention pleine d’amour et de dévotion a la
figure de Marie comme modéle et archétype de la foi de I'Eglise, est d’une importance capitale pour
opérer aujourd'hui aussi un changement concret de paradigme dans la relation de 1’Eglise avec la



Parole, aussi bien dans I’attitude d’écoute orante qu’a travers la générosité de 1’engagement pour la
mission et I’annonce » [82].

Contemplant chez la Meére de Dieu une existence totalement modelée par la Parole, nous
découvrons aussi que nous sommes appelés a entrer dans le mystere de la foi, par laquelle le Christ
vient demeurer dans notre vie. Chaque chrétien qui croit, nous rappelle saint Ambroise, concoit et
engendre en un certain sens, le Verbe de Dieu en lui-méme : s’il n’y a qu’une seule Mére du Christ
selon la chair, en revanche, selon la foi, le Christ est le fruit de tous[83]. Donc ce qui est arrivé a
Marie peut arriver en chacun de nous, chaque jour, dans 1’écoute de la Parole et dans la célébration
des Sacrements.

L’HERMENEUTIQUE DE L’ECRITURE SAINTE DANS L’EGLISE

L'Eglise, lieu originaire de ’herméneutique de la Bible

29. Un autre grand sujet mis en valeur lors du Synode, sur lequel j’entends maintenant appeler
I’attention, est I’interprétation de 1’Ecriture Sainte dans I’Eglise. Le lien intrinséque entre la Parole
et la foi met vraiment en évidence que I’authentique herméneutique de la Bible ne peut se situer
que dans la foi ecclésiale, qui a dans le ‘oui’ de Marie, son paradigme. Saint Bonaventure affirme a
ce sujet que, sans la foi, on n’a pas la clé d’acces au texte sacré : « C’est de cette connaissance de
Jésus-Christ que découle, telle une source, la certitude et I’intelligence contenue dans toute
I’Ecriture Sainte. En conséquence, il est impossible d’entrer dans la connaissance de I’Ecriture
Sainte sans cette foi venant du Christ. Cette foi est lumiere, porte et aussi fondement de toute
I’Ecriture »[84]. Et saint Thomas d’Aquin, en mentionnant saint Augustin, insiste avec force : «
Méme la lettre de I’Evangile tue s’il manque a I’intérieur de I’homme, la grace de la foi qui guérit
»[85].

Cela nous permet de rappeler un critere fondamental de 1’herméneutique biblique : le lieu originaire
de P’interprétation scripturaire est la vie de I’Eglise. Cette affirmation n’indique pas la référence
ecclésiale comme un critére extrinseque auquel les exégéetes doivent se plier, mais elle est demandée
par la réalité méme des Ecritures et par la maniére dont elles se sont formées dans le temps. En
effet, « les traditions de la foi formaient le milieu vital dans lequel s’est insérée 1’activité littéraire
des auteurs de I’Ecriture Sainte. Cette insertion comprenait aussi la participation a la vie liturgique
et a ’activité extérieure des communautés, a leur monde spirituel, a leur culture et aux péripéties de
leur destinée historique. L’interprétation de I’Ecriture Sainte exige donc, de maniére semblable, la
participation des exégétes a toute la vie et a toute la foi de la communauté croyante de leur
temps»[86]. Par conséquent, « puisque la Sainte Ecriture doit aussi étre lue et interprétée a la
lumiére du méme Esprit que celui qui la fit rédiger »[87], il convient que les exégetes, les
théologiens et tout le Peuple de Dieu la considerent pour ce qu’elle est réellement, la Parole de Dieu
qui se communique a nous a travers une parole humaine (cf. 1 Th 2, 13). Ceci est une donnée
constante contenue implicitement dans la Bible méme : « aucune prophétie de 1’Ecriture ne vient
d’une intuition personnelle. En effet, ce n’est jamais la volonté d’un homme qui a porté une
prophétie : c’est portés par 1I’Esprit Saint que des hommes ont parlé de la part de Dieu » (2 P 1, 20-
21). Du reste, c’est le propre de la foi de I'Eglise de reconnaitre dans la Bible la Parole de Dieu ;
comme le dit admirablement saint Augustin, « Je ne croirais pas en I’Evangile si 1’autorité de
I'Eglise ne m’y entrafnait pas »[88]. C’est ’Esprit Saint, qui anime la vie de ’Eglise, pour la
rendre capable d’interpréter authentiquement les Ecritures. La Bible est le livre de 'Eglise et,
de son immanence dans la vie ecclésiale, jaillit aussi sa véritable herméneutique.

30. Saint Jérdme rappelle que nous ne pouvons jamais lire seuls I’Ecriture. Nous trouvons trop de
portes fermées et nous glissons facilement dans I’erreur. La Bible a été écrite par le Peuple de Dieu



et pour le Peuple de Dieu, sous I’inspiration de 1’Esprit Saint. C’est seulement dans cette
communion avec le Peuple de Dieu, dans ce ‘nous’ que nous pouvons réellement entrer dans le
ceeur de la vérité que Dieu lui-méme veut nous dire.[89] Le grand savant, pour qui « I’ignorance des
Ecritures est I’ignorance du Christ »[90], affirme que 1’ecclésialité de 1’interprétation biblique n’est
pas une exigence imposée de 1’extérieur ; le Livre est vraiment la voix du Peuple de Dieu
pérégrinant, et c’est seulement dans la foi de ce peuple que nous sommes, pour ainsi dire, dans la
tonalité juste pour comprendre la Sainte Ecriture. Une authentique interprétation de la Bible doit
toujours étre dans une harmonieuse concordance avec la foi de 1'Eglise catholique. Saint Jérome
s’adressait ainsi a un prétre : « Reste fermement attaché a la doctrine traditionnelle qui t’a été
enseignée, afin que tu puisses exhorter selon la saine doctrine et réfuter ceux qui la contredisent
»[91].

Les approches du texte sacré qui font abstraction de la foi peuvent suggérer des éléments
intéressants, en s’arrétant sur la structure du texte et sur ses formes, cependant, une telle tentative ne
serait inévitablement qu’un préliminaire, structurellement incomplet. En effet, comme 1’a affirmé la
Commission Biblique Pontificale, faisant écho a un principe partagé par I’herméneutique moderne,
« le juste sens d’un texte ne peut étre donné pleinement que s’il est actualisé dans le vécu de
lecteurs qui se I’approprient »[92]. Tout cela met en relief la relation entre la vie spirituelle et
I’herméneutique de 1’Ecriture. En effet, « avec la croissance de la vie dans I’Esprit grandit, chez le
lecteur, la compréhension des réalités dont parle le texte biblique »[93]. L’intensité d’une
authentique expérience ecclésiale ne peut que développer une intelligence de la foi authentique a
1’égard de la Parole de Dieu ; réciproquement, on doit dire que lire dans la foi les Ecritures fait
grandir la vie ecclésiale méme. De la, nous pouvons comprendre d’une fagcon nouvelle I’affirmation
connue de saint Grégoire le Grand : « les paroles divines grandissent avec celui qui les lit »[94]. De
cette fagon, 1’écoute de la Parole de Dieu introduit et accroit la communion ecclésiale avec ceux qui
cheminent dans la foi.

« L’ame de la Théologie sacrée »

31. « Que I’étude de la Sainte Ecriture soit comme 1’ame de la théologie sacrée »[95] : cette
expression de la Constitution dogmatique Dei Verbum nous est devenue au cours des ans toujours
plus familiére. On peut dire que I’époque qui a suivi le Concile Vatican II, en ce qui concerne les
études théologiques et exégétiques, a fréquemment fait référence a cette expression comme symbole
de I’intérét renouvelé pour la Sainte Ecriture. La XIIe Assemblée du Synode des Evéques s’est
souvent référée a cette affirmation pour indiquer la relation entre la recherche historique et
I’herméneutique de la foi en référence au texte sacré. Dans cette perspective, les Péres ont constaté
avec joie la réalité de I’étude accrue de la Parole de Dieu dans I'Eglise au long des derniéres
décennies et ont exprimé avec conviction une vive reconnaissance aux nombreux exégetes et
théologiens qui, avec dévouement, engagement et compétence ont donné et donnent une
contribution essentielle a 1’approfondissement du sens de I’Ecriture, en affrontant les problémes
complexes que notre temps pose a la recherche biblique[96]. Ils ont également manifesté des
sentiments de sinceére gratitude a 1’égard des membres de la Commission Biblique Pontificale qui se
sont succédés au cours de ces années et qui, en lien étroit avec la Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, continuent a offrir leur apport qualifié pour aborder les questions particuliéres inhérentes a
1’étude de la Sainte Ecriture. Le Synode a éprouvé, en outre, le besoin de s’interroger sur le statut
actuel des études bibliques et sur leur importance dans le domaine théologique. En effet, du rapport
fécond entre exégese et théologie dépend en grande partie 1’efficacité pastorale de 1’action de
I'Eglise et de la vie spirituelle des fidéles. Pour cela, je crois important de reprendre certaines
réflexions apparues au cours des échanges sur ce theme dans les travaux du Synode.

Développement de la recherche biblique et Magistére ecclésial



32. Avant tout, il est nécessaire de reconnaitre dans la vie de I’Eglise le bénéfice provenant de
I’exégese historico-critique et des autres méthodes d’analyse du texte développées récemment[97].
Dans I’approche catholique de la Sainte Ecriture, 1’attention a ces méthodes est indispensable et elle
est liée au réalisme de I’incarnation : « Cette nécessité est la conséquence du principe chrétien
formulé dans I’Evangile selon saint Jean 1,14 : le Verbe s’est fait chair. Le fait historique est une
dimension constitutive de la foi chrétienne. L’histoire du salut n’est pas une mythologie, mais une
véritable histoire et pour cela elle est a étudier avec les méthodes de la recherche historique sérieuse
»[98]. Cependant, 1’étude de la Bible exige la connaissance et 1’utilisation appropriée de ces
méthodes de recherche. S’il est vrai que cette sensibilité dans les études s’est développée plus
intensément a I’époque moderne, il y a toujours eu cependant dans la saine tradition ecclésiale, bien
que de facon inégale suivant les lieux, un amour pour 1’étude de « la lettre ». Il suffit ici de rappeler
la culture monastique, a laquelle nous devons en derniere instance le fondement de la culture
européenne a la racine de laquelle se trouve 1’intérét pour la parole. Le désir de Dieu comprend
I’amour des lettres, I’amour pour la parole dans toutes ses dimensions : « puisque dans la parole
biblique, Dieu est en chemin vers nous et nous vers Lui, il faut apprendre a pénétrer le secret de la
langue, a la comprendre dans sa structure et dans ses usages. Ainsi, en raison méme de la recherche
de Dieu, les sciences profanes, qui nous indiquent les chemins vers la langue, deviennent
importantes »[99].

33. Le Magistére vivant de 'Eglise, auquel il appartient « d’interpréter de facon authentique la
Parole de Dieu, écrite ou transmise »[100], est intervenu avec un sage équilibre par rapport a la
juste position a avoir face a I’introduction des nouvelles méthodes d’analyse historique. Je me
réfere particuliérement aux

. Ce fut mon vénérable prédécesseur Jean-Paul II qui rappela
I’importance de ces documents pour 1’exégese et la théologie a 1’occasion des célébrations
respectivement du centenaire et du cinquantenaire de leur promulgation[101]. L’intervention du
Pape Léon XIII eut le mérite de protéger I’interprétation catholique de la Bible des attaques du
rationalisme, mais sans se réfugier dans un sens spirituel détaché de I’histoire. Ne reculant pas
devant la critique scientifique, il se méfiait seulement « des idées précongues qui prétendent se
fonder sur la science mais qui, en réalité, font subrepticement sortir la science de son
domaine»[102]. Le Pape Pie XII, au contraire, se trouvait face aux attaques des partisans d’une
exégese soi-disant mystique qui refusait toute approche scientifique. L’encyclique Divino afflante
Spiritu, avec une grande finesse, a évité d’engendrer 1’idée d’une dichotomie entre 1’"exégese
scientifique" pour I’usage apologétique et 1’"interprétation spirituelle réservée a 1’usage interne",
affirmant au contraire aussi bien la « portée théologique du sens littéral méthodiquement défini »,
que I’appartenance de la « détermination du sens spirituel... au domaine de la science exégétique
»[103]. De cette fagon, les deux documents refusaient « la rupture entre I’humain et le divin, entre
la recherche scientifique et le regard de la foi, entre le sens littéral et le sens spirituel »[104]. Cet
équilibre a ensuite été repris dans le document de la Commission Biblique Pontificale de 1993 : «
Dans leur travail d’interprétation, les exégetes catholiques ne doivent jamais oublier que ce qu’ils
interpretent est la Parole de Dieu. Leur tache commune n’est pas terminée lorsqu’ils ont distingué
les sources, défini les formes ou expliqué les procédés littéraires. Le but de leur travail n’est atteint
que lorsqu’ils ont éclairé le sens du texte biblique comme parole actuelle de Dieu »[105].

L’herméneutique biblique conciliaire : une indication a recevoir

34. Sur cet horizon, il est possible de mieux apprécier les grands principes d’interprétation propre a
I’exégese catholique exprimés au Concile Vatican II, particulierement dans la Constitution
dogmatique Dei Verbum : « Puisque Dieu, dans la Sainte Ecriture, a parlé par des hommes a la
maniére des hommes, I’interpréte de la Sainte Ecriture, pour percevoir ce que Dieu Lui-méme a
voulu nous communiquer, doit chercher attentivement ce que les hagiographes ont réellement eu
I’intention de dire et ce qu’il a plu a Dieu de faire savoir par leurs paroles »[106]. Ensuite, le texte,



d’une part, souligne, comme éléments fondamentaux pour saisir la signification que I’hagiographe,
I’étude des genres littéraires et du contexte. D’autre part, la Sainte Ecriture devant étre interprétée
dans le méme Esprit que celui dans lequel elle a été écrite, la Constitution dogmatique indique trois
critéres de base pour tenir compte de la dimension divine de la Bible : 1) interpréter le texte en
tenant compte de I’unité de 1’ensemble de 1’Ecriture - on parle aujourd’hui d’exégése canonique ; 2)
tenir compte ensuite de la Tradition vivante de toute 'Eglise, et 3) respecter enfin 1’analogie de la
foi. «Seulement dans le cas ou les deux niveaux méthodologiques, celui de nature historique et
critique et celui de nature théologique, sont observés, on peut alors parler d’une exégese
théologique, d’une exégese adaptée a ce Livre »[107].

Les Pere synodaux ont affirmé avec raison que le fruit positif apporté par 1’usage de la recherche
historico-critique moderne est incontestable. Toutefois, alors que 1’exégese académique actuelle, y
compris catholique, travaille a un haut niveau sur le plan de la méthodologie historico-critique en
intégrant les apports les plus récents, on ne peut pas en dire autant pour ce qui concerne 1’étude de
la dimension théologique des textes bibliques. L’approfondissement théologique selon les trois
éléments indiqués par la Constitution dogmatique Dei Verbum semble, trop souvent, presque
absent[108].

Le péril du dualisme et I’herméneutique sécularisée

35. Il convient de signaler a ce sujet le risque grave d’un dualisme qui apparait aujourd’hui dans
1’approche des Saintes Ecritures. En effet, en distinguant les deux niveaux d’approche, il ne s’agit
pas de les séparer, ni de les opposer, ni simplement de les juxtaposer. Ils sont liés I’un a I’autre.
Malheureusement, il n’est pas rare qu’une séparation infructueuse des deux engendre une
hétérogénéité entre exégese et théologie, qui « touche aussi les niveaux académiques les plus élevés
»[109]. Je voudrais ici rappeler les conséquences les plus préoccupantes qu’il convient d’éviter.

a) Avant tout, si I’activité exégétique se réduit seulement au premier niveau, cela a pour
conséquence de faire de I’Ecriture méme un texte du passé : « On peut en tirer des conséquences
morales, on peut en apprendre 1’histoire, mais le Livre en tant que tel, parle seulement du passé et
I’exégese n’est plus véritablement théologique, mais devient une pure historiographie, une histoire
de la littérature »[110]. Il est clair qu’avec une telle réduction, on ne peut en aucune fagon
comprendre 1’événement de la Révélation de Dieu par sa Parole qui se transmet a nous dans la
Tradition vivante et dans 1’Ecriture.

b) Le déficit d’une herméneutique de la foi a 1’égard de I’Ecriture ne se résume pas seulement en
termes d’absence ; a sa place s’inscrit inévitablement une autre herméneutique, une herméneutique
sécularisée, positiviste, dont la clé fondamentale est la conviction que le Divin n’apparait pas dans
"histoire humaine. Selon cette herméneutique, lorsqu’il semble qu’existe un élément divin, on doit
I’expliquer d’une autre facon et tout ramener a la dimension humaine. En conséquence, on propose
des interprétations qui nient ’historicité des éléments divins[111].

c) Une telle position ne peut que produire des dégats dans la vie de 'Eglise, répandant un doute sur
les mystéres fondamentaux du Christianisme et sur leur valeur historique, comme par exemple
I’institution de I’Eucharistie et la résurrection du Christ. On impose alors une herméneutique
philosophique, qui nie la possibilité de I’entrée et de la présence du Divin dans I’histoire.
L’acceptation d’une telle herméneutique dans les études théologiques introduit inévitablement un
dualisme pesant entre 1’exégese, qui s’établit uniquement sur le premier niveau et la théologie qui
s’ouvre a la dérive d’une spiritualisation du sens des Ecritures qui ne respecte pas le caractére
historique de la Révélation.



Cette position ne peut qu’avoir un résultat négatif tant sur la vie spirituelle que sur I’activité
pastorale ; « la conséquence de 1’absence du second niveau méthodologique est qu’il s’est créé un
profond fossé entre exégese scientifique et Lectio divina ; il en ressort parfois une forme de
perplexité également dans la préparation des homélies »[112]. On doit aussi signaler qu’un tel
dualisme produit parfois incertitude et manque de solidité dans le chemin de formation intellectuelle
de certains candidats aux ministéres ordonnés[113]. En définitif, « la ot I’exégese n’est pas
théologie, I’Ecriture ne peut étre I’ame de la théologie, et vice versa, 1a ot la théologie n’est pas
essentiellement interprétation de 1’Ecriture dans I'Eglise, cette théologie n’a plus de fondement
»[114]. Il est donc nécessaire de se résoudre fermement a considérer avec davantage d’attention les
indications données par la Constitution dogmatique Dei Verbum sur ce point.

Foi et raison dans ’approche de ’Ecriture

36. Je crois que ce qu’a écrit le Pape Jean-Paul II a ce sujet dans I’encyclique Fides et ratio peut
contribuer a une compréhension plus compléte de 1’exégese et, donc, de son rapport avec toute la
théologie. Il soutenait qu’il ne faut pas sous-estimer « le danger inhérent a la volonté de faire
découler la vérité de ’Ecriture Sainte de I’application d’une méthodologie unique, oubliant la
nécessité d’une exégése plus large qui permet d’accéder, avec toute 1’Eglise, au sens plénier des
textes. Ceux qui se consacrent a 1’étude des saintes Ecritures doivent toujours avoir présent a
I’esprit que les diverses méthodologies herméneutiques ont, elles aussi, a leur base une conception
philosophique : il convient de I’examiner avec discernement avant de 1’appliquer aux textes
sacrés»[115].

Cette réflexion clairvoyante nous permet d’observer comment dans 1’approche herméneutique de la
Sainte Ecriture, se joue inévitablement le rapport correct entre foi et raison. En effet,
I’herméneutique sécularisée de la Sainte Ecriture se place comme 1’acte d’une raison qui veut
structuralement exclure la possibilité que Dieu entre dans la vie des hommes et qu’il parle aux
hommes en une parole humaine. Pour cela il est aussi nécessaire d’inviter a élargir les espaces de la
rationalité elle-méme[116]. C’est pourquoi dans |’utilisation des méthodes d’analyse historique, on
devra éviter de prendre a son compte, la ou ils se présentent, des critéres qui, au préalable, se
ferment a la révélation de Dieu dans la vie des hommes. L’unité des deux niveaux du travail
d’interprétation de la Sainte Ecriture présuppose, en définitive, une harmonie entre la foi et la
raison. D’une part, il faut une foi qui, maintenant un rapport adéquat avec la droite raison, ne
dégénére jamais en fidéisme, fauteur d’une lecture fondamentaliste de 1’Ecriture. D’autre part, il y a
besoin d’une raison qui, en recherchant les éléments historiques présents dans la Bible, se montre
ouverte et ne refuse pas a priori tout ce qui excéde sa propre mesure. Du reste, la religion du Verbe
incarné ne pourra que se montrer profondément raisonnable a I’homme qui cherche sincerement la
vérité et le sens ultime de sa propre vie et de I’histoire.

Sens littéral et sens spirituel

37. Une écoute renouvelée des Péres de I’Eglise et de leur approche exégétique contribuera de
facon significative a revaloriser une herméneutique adéquate de I’Ecriture, comme

1’ Assemblée synodale I’a affirmé[117]. En effet, les Péres de I’Eglise nous offrent encore
aujourd’hui une théologie de grande valeur parce que centrée sur I’étude de I’Ecriture Sainte dans
son intégralité ; ils sont d’abord et avant tout des « commentateurs de la Sainte Ecriture »[118].
Leur exemple peut « enseigner aux exégetes modernes une approche vraiment religieuse de la
Sainte Ecriture, ainsi qu’une interprétation qui s’en tienne constamment au critére de communion
avec ’expérience de 1’Eglise, qui chemine dans 1’histoire sous la conduite de I’Esprit Saint »[119].

Ignorant, bien siir, les ressources d’ordre philologique et historique qui sont a la disposition de
I’exégese moderne, la tradition patristique et médiévale savait reconnaitre les divers sens de



I’Ecriture en commencant par le sens littéral, celui qui est « signifié par les paroles de I’Ecriture et
découvert par I’exégese qui suit les regles de la juste interprétation »[120]. Par exemple, saint
Thomas d’ Aquin affirme : « tous les sens de la Sainte Ecriture se basent sur le sens littéral »[121]. Il
est nécessaire, cependant, de rappeler qu’au temps patristique et médiéval, toute forme d’exégese, y
compris littérale, était conduite sur la base de la foi et ne faisait pas nécessairement la distinction
entre sens littéral et sens spirituel. Rappelons ici la distinction classique qui établit la relation entre
les divers sens de I’Ecriture :

«Littera gesta docet, quid credas allegoria,

Moralis quid agas, quo tendas anagogia.

Le sens littéral enseigne les événements, 1’allégorie ce qu’il faut croire,

le sens moral ce qu’il faut faire, I’anagogie vers quoi il faut tendre »[122].

Notons ici I’unité et ’articulation entre sens littéral et sens spirituel, lequel se subdivise en trois
sens, avec lesquels sont décrits les contenus de la foi, de la morale et de la tension eschatologique.

En définitive, en reconnaissant la valeur et la nécessité, méme avec ses limites, de la méthode
historico-critique, nous apprenons de 1’exégese patristique que « on n’est fidele a ’intentionnalité
des textes bibliques que dans la mesure ou on essaie de retrouver, au cceur de leur
formulation, la réalité de foi qu’ils expriment et qu’on relie cette réalité a I’expérience
croyante de notre monde »[123]. C’est seulement dans cette perspective que I’on peut reconnaitre
que la Parole de Dieu est vivante et s’adresse a chacun dans I’actualité de sa vie. En ce sens,
I’affirmation de la Commission Biblique Pontificale demeure pleinement valable, qui définit le sens
spirituel selon la foi chrétienne comme « le sens exprimé par les textes bibliques lorsqu’on les lit
sous I’influence de I’Esprit Saint dans le contexte du mystere pascal du Christ et de la vie nouvelle
qui en résulte. Ce contexte existe effectivement. Le Nouveau Testament y reconnait
1’accomplissement des Ecritures. Il est donc normal de relire les Ecritures a la lumiére de ce
nouveau contexte, qui est celui de la vie dans I’Esprit »[124].

Le nécessaire dépassement de la lettre

38. Dans la saisie de I’articulation entre les différents sens de 1’Ecriture, il devient alors décisif de
comprendre le passage de la lettre a ’esprit. Il ne s’agit pas d’un passage automatique et spontané ;
il faut plut6t un dépassement de la lettre : « la parole de Dieu, en effet, n’est jamais simplement
présente dans la seule littéralité du texte. Pour I’atteindre, il faut un dépassement et un processus de
compréhension qui se laisse guider par le mouvement intérieur de I’ensemble des textes et, a partir
de 1a, doit également devenir un processus vital »[125]. Nous découvrons ainsi pourquoi le
processus d’interprétation authentique n’est jamais purement intellectuel mais aussi vital, pour
lequel est requis une pleine implication dans la vie ecclésiale, en tant que vie « sous la conduite de
I’Esprit de Dieu » (Ga 5, 16). De cette fagon, les critéres mis en évidence par le numéro 12 de la
Constitution dogmatique Dei Verbum deviennent plus clairs : un tel dépassement ne peut étre réalisé
a partir d’un seul fragment littéraire mais en lien avec la totalité de ’Ecriture. C’est en effet en
direction d’une Parole unique que nous sommes appelés a opérer ce dépassement. Un tel processus
comporte un caractére dramatique profond ; puisque dans le processus de dépassement, le passage
qui s’accomplit dans I’Esprit rencontre inévitablement la liberté de chacun. saint Paul a pleinement
vécu ce passage dans sa propre existence. Ce que signifie le dépassement de la lettre et sa
compréhension uniquement a partir du tout, il I’a exprimé de fagon radicale dans la phrase : « la
lettre tue, mais I’Esprit donne la vie » (2 Co 3, 6). Saint Paul découvre que « I’Esprit qui rend libre
possede un nom et donc que la liberté a une mesure intérieure : « Le Seigneur, c’est I’Esprit, et 1a ou
I’Esprit du Seigneur est présent, la est la liberté » (2 Co 3, 17). L’Esprit qui rend libre ne se réeduit
pas a I’idée ou a la vision personnelle de celui qui interpréte. L’Esprit, c’est le Christ et le
Christ est le Seigneur qui nous indique le chemin »[126]. Nous savons aussi combien pour saint



Augustin ce passage fut a la fois dramatique et libérateur ; il criit aux Ecritures, qui lui apparurent
dans un premier temps si particuliéres et en méme temps grossieres, uniquement grace a ce
dépassement qu’il apprit de saint Ambroise a travers 1’interprétation typologique, pour laquelle tout
I’ Ancien Testament est un chemin vers Jésus Christ. Pour saint Augustin, le dépassement de la lettre
a rendu crédible la lettre elle-méme et lui a permis de trouver enfin la réponse aux profondes
inquiétudes de son ame, assoiffée de la vérité[127].

L’unité intrinséque de la Bible

39. A I’école de la grande Tradition de I’Eglise, nous apprenons a saisir également dans le passage
de la lettre & I’esprit I’unité de toute 1’Ecriture, puisque unique est la Parole de Dieu qui interpelle
notre vie en I’appelant constamment a la conversion[128]. Les expressions d’Hugues de Saint-
Victor demeurent un guide siir pour nous : « Toute I’Ecriture divine constitue un livre unique et ce
livre unique, c’est le Christ, il parle du Christ et trouve dans le Christ son accomplissement »[129].
Envisagé sous 1’aspect purement historique ou littéraire, la Bible n’est certainement pas simplement
un livre, mais un recueil de textes littéraires, dont la composition s’étend sur plus d’un millénaire et
dont chaque livre n’est pas aisément reconnaissable comme faisant partie d’un tout ; il existe au
contraire entre ces textes des tensions visibles. Ceci vaut déja dans la Bible d’Israél, que nous
chrétiens appelons I’ Ancien Testament. Et cela vaut plus encore quand nous, en tant que chrétiens,
relions le Nouveau Testament et ses écrits, presque comme clé herméneutique, avec la Bible
d’Israél, I’interprétant comme un chemin vers le Christ. Dans le Nouveau Testament, en général, le
terme « I’Ecriture » (cf. Rm 4, 3 ; 1 P 2, 6) n’est pas utilisé, mais plutdt « les Ecritures » (cf. Mt 21,
43;Jn5,39;Rm 1, 2; 2P 3, 16), qui, néanmoins, sont ensuite considérées dans leur ensemble
comme 1’unique Parole de Dieu qui nous est adressée[130]. Il apparait ainsi clairement de quelle
facon c’est la personne du Christ qui donne son unité aux « Ecritures » en référence a I’unique «
Parole ». Ainsi, on comprend ce qu’affirme le numéro 12 de la Constitution dogmatique Dei
Verbum, en indiquant 1’unité interne de la Bible comme le critére décisif pour une herméneutique
correcte de la foi.

Le rapport entre I’ Ancien et le Nouveau Testament

40. Dans la perspective de I’unité des Ecritures dans le Christ, il est nécessaire pour les théologiens
comme pour les pasteurs d’étre conscients des relations qui existent entre I’ Ancien et le Nouveau
Testament. Avant tout, il est évident que le Nouveau Testament lui-méme reconnait I’ Ancien
Testament comme Parole de Dieu et c’est pourquoi il accueille 1’autorité des saintes Ecritures du
peuple juif[131]. II le reconnait implicitement en recourant au méme langage et en faisant
fréquemment allusion a des passages de ces Ecritures. Il le reconnait explicitement parce qu’il en
cite de nombreux extraits et qu’il s’en sert pour argumenter. Une argumentation fondée sur des
textes de I’ Ancien Testament possede ainsi dans le Nouveau Testament une valeur décisive,
supérieure a celle des raisonnements purement humains. Dans le quatriéme Evangile, Jésus déclare
a ce propos que « I’Ecriture ne peut étre abolie » (Jn 10, 35) et saint Paul précise en particulier que
la révélation de I’ Ancien Testament continue a valoir pour nous chrétiens (cf. Rm 15, 4 ; 1 Co 10,
11)[132]. En outre, nous affirmons que « Jésus de Nazareth était un juif et que la Terre sainte est la
terre-mere de I’Eglise »[133]. La racine du Christianisme se trouve dans I’ Ancien Testament et le
Christianisme se nourrit toujours de cette racine. Aussi, la saine doctrine chrétienne a-t-elle toujours
refusé toute forme récurrente de marcionisme qui tend, de diverses manieres, a opposer 1’ Ancien et
le Nouveau Testament[134].

Par ailleurs, le Nouveau Testament lui-méme s’affirme conforme a 1’ Ancien et proclame que dans le
mystére de la vie, de la mort et de la résurrection du Christ, les saintes Ecritures du peuple juif ont
trouvé leur parfait accomplissement. Il faut observer cependant que le concept d’accomplissement
des Ecritures est complexe, parce qu’il posséde une triple dimension : un aspect fondamental de



continuité avec la révélation de I’ Ancien Testament, un aspect de rupture et un aspect
d’accomplissement et de dépassement. Le mystere du Christ est en continuité d’intention avec le
culte sacrificiel de I’ Ancien Testament ; il s’est cependant réalisé d’une maniere tres différente, qui
correspond a plusieurs oracles des propheétes, et il a atteint ainsi une perfection jamais obtenue
auparavant. L’ Ancien Testament, en effet, est plein de tensions entre ses aspects institutionnels et
ses aspects prophétiques. Le mystére pascal du Christ est pleinement conforme — d’une fagon qui
toutefois était imprévisible — aux prophéties et a 1’aspect préfiguratif des Ecritures ; néanmoins, il
présente des aspects évidents de discontinuité par rapport aux institutions de 1’ Ancien Testament.

41. Ces considérations manifestent ainsi I’importance incontournable de 1’ Ancien Testament pour
les chrétiens, mais en méme temps, mettent en évidence 1’originalité de la lecture christologique.
Depuis les temps apostoliques et ensuite dans la Tradition vivante, I’Eglise a mis en lumiére 1’unité
du plan divin dans les deux Testaments grace a la typologie, laquelle n’a pas un caractere arbitraire
mais est intrinseque aux événements racontés par le texte sacré et concerne par voie de conséquence
toute 1’Ecriture. La typologie « discerne dans les ceuvres de Dieu sous 1’ Ancienne Alliance des
préfigurations de ce que Dieu a accompli dans la plénitude des temps, en la personne de son Fils
incarné »[135]. Les chrétiens lisent donc 1’ Ancien Testament a la lumiére du Christ mort et
ressuscité. Si la lecture typologique révele 1’inépuisable contenu de I’ Ancien Testament en relation
avec le Nouveau, cela ne doit toutefois pas conduire a oublier qu’il conserve sa valeur propre de
Révélation que Notre Seigneur lui-méme a réaffirmée (cf. Mc 12, 29-31). En conséquence, « le
Nouveau Testament demande aussi d’étre lu a la lumiére de I’ Ancien. La catéchese chrétienne
primitive y aura constamment recours (1 Co 5, 6-8 ; 1 Co 10, 1-11) »[136]. Les Péres synodaux ont
pour cette raison affirmé que « la compréhension juive de la Bible peut aider les chrétiens dans
I’intelligence et 1’étude des Ecritures »[137].

« Le Nouveau Testament est caché dans I’ Ancien et 1’ Ancien est révélé dans le Nouveau »[138],
c’est ainsi qu’avec une profonde sagesse, saint Augustin s’exprimait sur ce theme. Il est donc
important qu’aussi bien dans la pastorale que dans le milieu académique, soit bien mise en évidence
la relation intime entre les deux Testaments, en rappelant avec saint Grégoire le Grand que ce que «
I’ Ancien Testament a promis, le Nouveau Testament 1’a fait voir ; ce que celui-la annoncait de fagon
cachée, celui-ci le proclame ouvertement comme présent. C’est pourquoi I’ Ancien Testament est
prophétie du Nouveau Testament ; et le meilleur commentaire de 1’ Ancien Testament est le
Nouveau Testament »[139].

Les pages « obscures » de la Bible

42. Dans le contexte de la relation entre 1’ Ancien et le Nouveau Testament, le Synode a aussi abordé
le théeme des pages de la Bible qui se révelent obscures et difficiles en raison de la violence et de
I’immoralité qu’elles contiennent parfois. A ce sujet, il faut avant tout tenir compte du fait que la
révélation biblique est profondément enracinée dans 1’histoire. Le dessein de Dieu s’y manifeste
progressivement et se réalise lentement a travers des étapes successives, malgré la résistance des
hommes. Dieu choisit un peuple et I’éduque avec patience. La Révélation s’adapte au niveau
culturel et moral d’époques lointaines et rapporte par conséquent des faits et des usages, par
exemple des manceuvres frauduleuses, des interventions violentes, I’extermination de populations,
sans en dénoncer explicitement I’immoralité ; cela s’explique par le contexte historique, mais peut
surprendre le lecteur moderne, surtout lorsqu’on oublie les nombreux comportements « obscurs »
que les hommes ont toujours eus au long des siécles, et cela jusqu’a nos jours. Dans I’ Ancien
Testament, la prédication des prophetes s’éléve vigoureusement contre tout type d’injustice et de
violence, collective ou individuelle, et elle est de cette fagon 1’instrument d’éducation donné par
Dieu a son peuple pour le préparer a I’Evangile. Il serait donc erroné de ne pas considérer ces
passages de 1’Ecriture qui nous apparaissent problématiques. Il faut plutot étre conscient que la
lecture de ces pages requiert 1’acquisition d’une compétence spécifique, a travers une formation qui



lit les textes dans leur contexte historico-littéraire et dans la perspective chrétienne qui a pour ultime
clé herméneutique « I’Evangile et le commandement nouveau de Jésus Christ accompli dans le
mystere pascal »[140]. J’exhorte donc les chercheurs et les pasteurs a aider tous les fideles a
s’approcher aussi de ces pages a travers une lecture qui fasse découvrir leur signification a la
lumieére du mystere du Christ.

Chrétiens et juifs face aux Ecritures

43. En considérant les étroites relations qui lient le Nouveau Testament a I’ Ancien, 1’attention se
porte spontanément maintenant sur le lien particulier qui en résulte entre chrétiens et juifs, un lien
qui ne devrait jamais étre oublié. Aux juifs, le Pape Jean-Paul II a déclaré : vous étes « ‘nos freres
préférés’ dans la foi d’ Abraham, notre patriarche »[141]. Certes, cette déclaration ne signifie pas
une méconnaissance des ruptures affirmées dans le Nouveau Testament a 1’égard des institutions de
I’ Ancien Testament et encore moins, de 1’affirmation de 1’accomplissement des Ecritures dans le
mystere de Jésus Christ, reconnu Messie et Fils de Dieu. Cependant, cette différence profonde et
radicale n’implique aucunement une hostilité réciproque. L’exemple de saint Paul (cf. Rm 9-11)
démontre, au contraire, qu’« une attitude de respect, d’estime et d’amour pour le peuple juif est la
seule attitude véritablement chrétienne dans cette situation qui fait mystérieusement partie du
dessein, totalement positif, de Dieu »[142]. Saint Paul, en effet, affirme a propos des juifs que « le
choix de Dieu en a fait des bien-aimés, et c’est a cause de leurs péres. Les dons de Dieu et son appel
sont irrévocables » (Rm 11, 28-29).

En outre, saint Paul utilise la belle image de 1’olivier pour décrire les relations tres étroites entre
chrétiens et juifs : I’Eglise des Gentils est comme un rameau d’olivier sauvage, greffé sur 1’olivier
franc qui est le peuple de 1’ Alliance (cf. Rm 11, 17-24). Nous tirons donc notre nourriture des
mémes racines spirituelles. Nous nous rencontrons comme des fréres, des fréres qui a certains
moments de leur histoire ont eu une relation tendue, mais qui sont maintenant fermement engagés
dans la construction de ponts sur la base d’une amitié durable[143]. C’est encore le Pape Jean-Paul
IT qui disait : « Nous avons beaucoup en commun. Ensemble, nous pouvons faire beaucoup pour la
paix, pour la justice et pour un monde plus fraternel et plus humain »[144].

Je désire réaffirmer encore une fois combien le dialogue avec les juifs est précieux pour I’Eglise. 11
est bon que, la ou on en voit I’opportunité, se créent des occasions de rencontre et d’échange, y
compris publiques, qui favorisent I’approfondissement de la connaissance mutuelle, de I’estime
réciproque et de la collaboration, également dans 1’étude des Saintes Ecritures.

L’interprétation fondamentaliste de la Sainte Ecriture

44. 1’attention que nous avons voulu donner jusqu’a présent au theme de I’herméneutique biblique
sous ses différents aspects nous permet d’aborder celui, apparu plusieurs fois au cours du débat
synodal, de I’interprétation fondamentaliste de la Sainte Ecriture[145]. Sur ce théme, la
Commission biblique pontificale, dans le document sur L’interprétation de la Bible dans I’Eglise, a
formulé des indications importantes. Dans ce contexte, je voudrais attirer I’attention surtout sur ces
lectures qui ne respectent pas la nature authentique du texte sacré, favorisant des interprétations
subjectives et arbitraires. En effet, le « littéralisme » mis en avant par la lecture fondamentaliste
représente en réalité une trahison aussi bien du sens littéral que du sens spirituel, en ouvrant la voie
a des instrumentalisations de diverses natures, en répandant par exemple des interprétations anti-
ecclésiales des Ecritures elles-mémes. L’aspect problématique de la « lecture fondamentaliste est
que, en refusant de tenir compte du caractere historique de la Révélation biblique, se rend incapable
d’accepter pleinement la vérité de I’Incarnation elle-méme. Le fondamentalisme fuit 1’étroite
relation du divin et de I’humain dans les rapports avec Dieu (...) Pour cette raison, il tend a traiter le
texte biblique comme s’il avait été dicté mot a mot par I’Esprit et n’arrive pas a reconnaitre que la



Parole de Dieu a été formulée dans un langage et une phraséologie conditionnés par telle ou telle
époque »[146]. Au contraire, le Christianisme percoit dans les paroles la Parole, le Logos lui-méme,
qui fait rayonner son mystere a travers cette multiplicité et la réalité d’une histoire humaine[147].
La véritable réponse a une lecture fondamentaliste est « la lecture croyante de I’Ecriture Sainte,
pratiquée depuis 1’ Antiquité dans la Tradition de 1’Eglise, [Celle-ci] cherche la vérité qui sauve pour
la vie de chaque fidéle et pour I’Eglise. Cette lecture reconnait la valeur historique de la tradition
biblique. C’est précisément a cause de cette valeur de témoignage historique que celle-ci veut
redécouvrir la signification vivante des Ecritures Saintes destinées aussi a la vie du croyant
d’aujourd’hui »[148], sans ignorer, donc, la médiation humaine du texte inspiré et ses genres
littéraires ».

Le dialogue entre pasteurs, théologiens et exégétes

45. I’herméneutique authentique de la foi entraine avec elle certaines conséquences importantes
dans le domaine de I’activité pastorale de 1’Eglise. Précisément & ce propos, les Péres synodaux ont
recommandé, par exemple, un lien plus étroit entre Pasteurs, exégetes et théologiens. Il est bon que
les Conférences épiscopales favorisent ce type de rencontre « en vue de promouvoir une plus
grande communion au service de la Parole de Dieu »[149]. Une telle coopération aidera chacun a
mieux remplir sa tAche propre au bénéfice de toute I’Eglise. En effet, s’inscrire sur I’horizon du
travail pastoral signifie, également pour les chercheurs, se trouver face au texte sacré en tant que
communication que le Seigneur fait aux hommes pour le salut. C’est pourquoi, comme 1’a déclaré la
Constitution dogmatique Dei Verbum, il est recommandé que « les exégetes catholiques et ceux qui
s’adonnent a la Théologie sacrée, unissant avec zéle leurs forces, s’appliquent, sous la vigilance du
Magistere sacré, et par le recours aux moyens appropriés, a scruter les divines Lettres et a les
présenter si bien que le plus grand nombre possible des serviteurs de la Parole divine puissent
fournir au Peuple de Dieu, de facon fructueuse, 1’aliment des Ecritures, qui éclaire les esprits,
affermit les volontés, enflamme le cceur des hommes pour 1’amour de Dieu »[150].

Bible et cecuménisme

46. Dans la conscience que I’Eglise a d’étre fondée sur le Christ, le Verbe de Dieu fait chair, le
Synode a voulu souligner le caractere central des études bibliques dans le dialogue cecuménique en
vue de la pleine expression de 1’unité de tous les croyants dans le Christ[151]. Dans 1’Ecriture elle-
méme, en effet, nous trouvons la priére vibrante de Jésus au Pére pour que ses disciples soient un
afin que le monde croie (cf. Jn 17, 21). Tout cela nous renforce dans la conviction qu’écouter et
méditer ensemble les Ecritures nous fait vivre une communion réelle méme si elle n’est pas encore
pleine[152] ; « I’écoute commune des Ecritures nous pousse ainsi au dialogue de la charité et fait
grandir celui de la vérité »[153]. En effet, écouter ensemble la Parole de Dieu, pratiquer la lectio
divina de la Bible, se laisser surprendre par la nouveauté, qui jamais ne vieillit ou ne s’épuise, de la
Parole de Dieu, dépasser notre surdité par ces paroles qui ne s’accordent pas avec nos opinions et
nos préjugés, écouter et étudier dans la communion avec les croyants de tous les temps : tout cela
constitue un chemin a parcourir pour atteindre 1’unité de la foi, en tant que réponse a I’écoute de la
Parole[154]. Les paroles du Concile Vatican II étaient véritablement éclairantes : « Les Ecritures
Saintes sont, dans le dialogue [eecuménique] lui-méme, des instruments insignes entre les mains
puissantes de Dieu pour obtenir cette unité que le Sauveur offre a tous les hommes »[155]. En
conséquence, il est bon de développer I’étude, le débat et les célébrations cecuméniques de la Parole
de Dieu, dans le respect des regles en vigueur et des diverses traditions[156]. Ces célébrations
profitent a la cause de I’cecuménisme et, quand elles sont vécues dans leur sens véritable, elles
constituent des moments intenses d’une authentique priére pour demander a Dieu de hater le jour
désiré ou nous pourrons tous nous approcher de la méme table et boire a I’unique calice. Cependant,
dans la juste et louable promotion de ces temps, il faut faire en sorte qu'ils ne soient pas proposés
aux fideles en remplacement de la sainte Messe prévue les jours d'obligation.



,,,,,

demandent a étres approfondis et sur lesquels nous sommes encore éloignés, comme par exemple la
compréhension du sujet qui, dans I’Eglise, fait autorité pour I’interprétation et le role décisif du
Magistere[157].

Je voudrais souligner, par ailleurs, ce qu’ont dit les Péres synodaux au sujet de I’importance, dans
ce labeur cecuménique, des traductions de la Bible dans les différentes langues. Nous savons en
effet que traduire un texte n’est pas une tache purement mécanique mais fait partie en un certain
sens du travail d’interprétation. A ce sujet, le vénérable Jean-Paul II a affirmé : « Ceux qui se
rappellent quelle influence les débats autour de I’Ecriture ont eue sur les divisions, surtout en
Occident, peuvent comprendre 1’avancée notable que représentent ces traductions communes
»[158]. En ce sens, la promotion des traductions communes de la Bible participent a I’effort
cecumeénique. Je désire remercier ici tous ceux qui portent cette grande responsabilité et les
encourager a poursuivre leur tache.

Conséquences sur I’organisation des études théologiques

47. Une autre conséquence qui dérive d’une herméneutique correcte de la foi concerne la nécessité
d’en montrer les implications pour la formation exégétique et théologique, en particulier des
candidats au sacerdoce. On doit faire en sorte que 1’étude de la Sainte Ecriture soit véritablement
I’ame de la théologie dans la mesure ou I’on reconnatit en elle la Parole de Dieu, qui s’adresse
aujourd’hui au monde, & I’Eglise et & chacun personnellement. Il est important que les critéres
indiqués par le numéro 12 de la Constitution dogmatique Dei Verbum soient effectivement pris en
considération et fassent 1’objet d’un approfondissement. Qu’on évite de cultiver un concept de
recherche scientifique, que I’on voudrait neutre face a ’Ecriture. C’est pourquoi, en méme
temps que I’étude des langues dans lesquelles la Bible a été écrite et des méthodes d’interprétation
qui conviennent, il est nécessaire que les étudiants aient une profonde vie spirituelle, de facon a
saisir qu’on ne peut comprendre 1’Ecriture que si on la vit.

Dans cette perspective, je recommande que 1’étude de la Parole de Dieu, transmise et écrite, ait lieu
dans un esprit profondément ecclésial. Dans ce but, qu’on tienne justement compte, dans la
formation académique, des interventions du Magistere sur cette thématique, lequel « n’est pas au-
dessus de la Parole de Dieu, mais est a son service, n’enseignant que ce qui a été transmis, pour
autant que, par mandat divin et avec 1’assistance du Saint-Esprit, il écoute cette Parole pieusement,
la garde saintement et 1’expose fidéelement »[159]. Qu’on ait ainsi soin que les études se déroulent
dans la reconnaissance que « selon le trés sage dessein de Dieu, la sainte Tradition, la Sainte
Ecriture et le Magistére de 1’Eglise sont reliés et associés entre eux de telle facon qu’aucun d’entre
eux ne subsiste sans les autres »[160]. Je souhaite donc que, selon I’enseignement du Concile
Vatican II, I’étude de I’Ecriture Sainte, lue dans la communion de I’Eglise universelle, soit
réellement comme 1’ame des études théologiques[161].

Les saints et ’interprétation de ’Ecriture

48. L’interprétation de la Sainte Ecriture demeurerait incompléte si on ne se mettait pas a 1’écoute
de qui a véritablement vécu la Parole de Dieu, c’est-a-dire les saints[162]. De fait, « viva lectio est
vita bonorum »[163]. En effet, I’interprétation la plus profonde de 1’Ecriture vient proprement de
ceux qui se sont laissés modeler par la Parole de Dieu, a travers I’écoute, la lecture et la méditation
assidue.

Ce n’est certainement pas un hasard si les grandes spiritualités qui ont marqué 1’histoire de 1’Eglise
sont issues d’une référence explicite a I’Ecriture. Je pense par exemple a saint Antoine abbé, mu par



1’écoute des paroles du Christ : « Si tu veux étre parfait, va, vends ce que tu possedes, donne-le aux
pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis viens, suis-moi » (Mt 19, 21)[164]. Le cas de
Saint Basile le Grand n’est pas moins suggestif, lui qui, dans 1’ Asceticon s’interroge : « Qu’est-ce
qui est le propre de la foi ? C’est la pleine et indubitable certitude de la vérité des paroles inspirées
par Dieu (...) Qu’est-ce qui est le propre du fidele ? De se conformer avec cette totale certitude a ce
qu’expriment les paroles de I’Ecriture, et ne pas oser en retrancher ou en ajouter une seule »[165].
Saint Benoit, dans sa Régle, renvoie a I’Ecriture en tant que « norme parfaitement droite pour la vie
humaine »[166]. Saint Francois d’ Assise — écrit Tommaso de Celano — « en entendant que les
disciples du Christ ne devaient posséder ni or, ni argent, ni monnaie, ni prendre de besace, ni pain,
ni baton pour la route, ni avoir de sandales, ni deux tuniques ... aussitot, exultant dans I’Esprit
Saint, s’exclama : ‘cela je le veux, cela je le demande, cela je désire le faire de tout mon cceur !’
»[167]. Saint Claire d’Assise reprend pleinement a son compte 1’expérience de saint Francois : « La
forme de vie de 1’Ordre des Sceurs pauvres (...) est celle-ci : observer le saint Evangile de notre
Seigneur Jésus Christ »[168]. Saint Dominique de Guzman aussi, « partout, se présentait comme un
homme évangélique, dans ses paroles comme dans ses ceuvres »[169] et il voulait que tels soient ses
freres prédicateurs : « des hommes évangéliques »[170]. Sainte Thérese de Jésus, carmélite, qui
dans ses écrits recourt continuellement a des images bibliques pour expliquer son expérience
mystique, rappelle que Jésus lui-méme lui révele que « tout le mal du monde provient de 1’absence
de connaissance claire des vérités de 1’Ecriture Sainte »[171]. Sainte Thérése de I’Enfant-Jésus
découvre I’ Amour comme sa vocation personnelle en scrutant les Ecritures, en particulier les
chapitres 12 et 13 de la Premiére Lettre aux Corinthiens[172] ; c’est la méme sainte qui décrit la
fascination qu’exercent les Ecritures : « Je n’ai qu’a jeter les yeux dans le saint Evangile, aussitot je
respire les parfums de la vie de Jésus et je sais de quel coté courir »[173]. Chaque saint représente
comme un rayon de lumiére qui jaillit de la Parole de Dieu : de méme nous pensons a saint Ignace
de Loyola dans sa recherche de la vérité et dans le discernement spirituel ; a saint Jean Bosco dans
sa passion pour I’éducation des jeunes ; a saint Jean-Marie Vianney dans sa conscience de la
grandeur du sacerdoce comme don et devoir ; a saint Pio de Pietrelcina en tant qu’instrument de la
miséricorde divine ; a saint Josemaria Escriva dans sa prédication sur 1’appel universel a la sainteté ;
a la bienheureuse Terese de Calcutta, missionnaire de la charité de Dieu pour les plus délaissés, et
jusqu’aux martyrs du nazisme et du communisme, représentés, d’une part, par sainte Bénédicte de
la Croix (Edith Stein), moniale carmélite, et, d’autre part, par le bienheureux Aloys Stepinac,
Cardinal Archevéque de Zagreb.

49. La sainteté dans son rapport a la Parole de Dieu s’inscrit ainsi d’une certaine facon dans la
tradition prophétique, ou la Parole de Dieu prend a son service la vie méme du propheéte. En ce sens,
la sainteté dans I’Eglise constitue une herméneutique de I’Ecriture dont personne ne peut faire
abstraction. L’Esprit Saint qui a inspiré les auteurs sacrés est le méme qui conduit les saints a
donner leur vie pour I’Evangile. Se mettre a leur école représente un chemin siir pour entreprendre
une interprétation vivante et efficace de la Parole de Dieu.

De ce lien entre Parole de Dieu et sainteté, nous avons eu un témoignage direct pendant la XIIe
Assemblée du Synode, lorsque le 12 octobre, sur la place saint Pierre, s’est déroulée la canonisation
de quatre nouveaux saints : le prétre Gaetano Errico, fondateur de la Congrégation des
Missionnaires des Sacrés Coeurs de Jésus et Marie ; Mére Maria Bernarda Biitler, née en Suisse et
missionnaire en Equateur et en Colombie ; Sceur Alphonsine de I’Immaculée Conception, premiére
sainte canonisée née en Inde ; la jeune laique équatorienne Narcisa de Jésus Martillo Moran. Par
leur vie, ils ont rendu témoignage pour le monde et pour I’Eglise a la fécondité éternelle de
I’Evangile du Christ. Demandons au Seigneur que, par I’intercession de ces saints, canonisés
précisément au cours de 1’ Assemblée synodale sur la Parole de Dieu, notre vie soit cette « bonne
terre » sur laquelle le divin Semeur puisse semer la Parole afin qu’elle porte en nous des fruits de
sainteté, « trente, soixante, cent pour un » (Mc 4, 20).



DEUXIEME PARTIE : VERBUM IN ECCLESIA

« Mais a tous ceux qui I’ont accueilli, il a donné pouvoir de
devenir enfants de Dieu » (Jn 1,12)

LA PAROLE DE DIEU ET L’EGLISE

L’Eglise accueille la Parole

50. Le Seigneur énonce sa Parole afin qu’elle soit accueillie par ceux qui ont été créés “par” le
Verbe lui-méme. « Il est venu chez les siens » (Jn 1, 11) : la Parole ne nous est pas originellement
étrangere et la création a été voulue dans un rapport d’intimité avec la vie divine. Le Prologue du
quatriéme Evangile nous met aussi devant le refus opposé a la Parole divine par les « siens », qui «
ne I’ont pas accueilli » (Jn 1, 11). Ne pas I’accueillir veut dire, ne pas écouter sa voix, ne pas se
conformer au Logos. En revanche, la ot I’homme, méme fragile et pécheur, s’ouvre sincérement a
la rencontre avec le Christ, la commence une transformation radicale : « mais a tous ceux qui I’ont
accueilli, il a donné pouvoir de devenir enfants de Dieu » (Jn 1, 12). Accueillir le Verbe signifie se
laisser modeler par Lui afin d’étre conforme au Christ, au « Fils unique qui vient du Peére » (Jn 1,
13) par la puissance de 1’Esprit Saint. Cela marque le début d’une nouvelle création. Nait alors la
créature nouvelle, ainsi qu’un peuple nouveau. Ceux qui croient, ou mieux ceux qui vivent dans
I’obéissance de la foi, « sont nés de Dieu » (Jn 1, 13), et sont rendus participants de la vie divine :
ils sont fils dans le Fils (cf. Ga 4, 5-6 ; Rm 8, 14-17). En commentant ce passage de 1’Evangile de
Jean, Saint Augustin dit d’une maniéere suggestive : « par le Verbe tu as été créé, mais il est
nécessaire que tu sois recréé par le Verbe »[174]. Nous y voyons le visage de I’Eglise prendre forme
comme une réalité déterminée par 1’accueil du Verbe de Dieu qui, en se faisant chair, est venu
établir sa tente au milieu de nous (Jn 1, 14). Cette demeure de Dieu parmi les hommes, cette
shekinah (cf. Ex 26, 1), préfigurée dans 1’ Ancien Testament, se réalise maintenant dans la présence
définitive de Dieu avec les hommes dans le Christ.

La Présence actuelle du Christ dans la vie de I’Eglise

51. Le rapport entre le Christ, Parole du Pére, et I’Eglise ne peut étre compris comme un simple
événement passé ; il s’agit plutot d’une relation vitale dans laquelle chaque fideéle est appelé a entrer
personnellement. En effet, nous parlons de la présence de la Parole de Dieu qui demeure avec nous
aujourd’hui : « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’a la fin du monde » (Mt 28, 20).
Comme le Pape Jean-Paul II I’a affirmé : « La présence du Christ aux hommes de tous les temps se
réalise dans son corps qui est ’Eglise. Pour cela, le Seigneur a promis a ses disciples 1’Esprit Saint,
qui leur “rappellerait” et ferait comprendre ses commandements (cf. Jn 14, 26) et serait le principe
et la source d’une vie nouvelle dans le monde (cf. Jn 3, 5-8 ; Rm 8, 1-13)»[175]. La Constitution
dogmatique Dei Verbum exprime ce mystére avec la terminologie biblique du dialogue nuptial : «
Dieu, qui a parlé autrefois, converse sans cesse avec I’Epouse de son Fils bien-aimé, et 1’Esprit-
Saint, par qui la voix vivante de I’Evangile retentit dans ’Eglise et par 1’Eglise dans le monde,
introduit les croyants dans la vérité tout entiere et fait habiter en eux la parole du Christ en
abondance (cf. Col 3,16) »[176].

L’Epouse du Christ, maitresse de 1’écoute, dit encore aujourd’hui avec foi : « Parle, Seigneur, que
ton Eglise t’écoute »[177]. C’est pourquoi la Constitution dogmatique Dei Verbum commence
ainsi : « En se mettant religieusement a 1’écoute de la Parole de Dieu et en la proclamant avec
assurance, le saint Concile... »[178]. Il s’agit en effet d’une définition dynamique de la vie de
I’Eglise : « Ce sont 1a des mots par lesquels le Concile indique un aspect qui qualifie I’Eglise : elle



est une communauté qui écoute et annonce la Parole de Dieu. L’Eglise ne vit pas d’elle-méme mais
de I’Evangile et, de cet Evangile, elle tire toujours a nouveau une orientation pour son chemin.
C’est une remarque que tout chrétien doit recevoir et appliquer a lui-méme : seul celui qui se met a
I’écoute de la Parole peut ensuite en devenir I’annonciateur »[179]. Dans la Parole de Dieu
proclamée et écoutée, dans les Sacrements, Jésus dit aujourd’hui, ici et maintenant, a chacun : « Je
suis tien, je me donne a toi » pour que I’homme puisse répondre et dire a son tour : « Je suis tien
»[180]. L’Eglise se manifeste ainsi comme le lieu ot par la grace, nous pouvons expérimenter ce
que raconte le Prologue de Saint Jean : « Mais tous ceux qui I’ont recu, il leur a donné de pouvoir
devenir enfants de Dieu » (Jn 1, 12).

LA LITURGIE, LIEU PRIVILEGIE DE LA PAROLE DE DIEU
La Parole de Dieu dans la sainte Liturgie

52. En considérant 1’Eglise comme « la demeure de la Parole »[181], on doit avant tout préter
attention a la sainte Liturgie. C’est vraiment le lieu privilégié ou Dieu nous parle dans notre vie
actuelle, ou il parle aujourd’hui a son peuple qui écoute et qui répond. Chaque action liturgique est
par nature nourrie par les Saintes Ecritures. Comme 1’affirme la Constitution Sacrosanctum
Concilium, « dans la célébration de la liturgie, la Sainte Ecriture est de la plus grande importance.
C’est d’elle que sont tirés les textes qui sont lus et qui sont expliqués dans 1’homélie, ainsi que les
psaumes qui sont chantés, et c’est sous son inspiration et sous son impulsion que les priéres, les
oraisons et les hymnes liturgiques ont pris naissance et c’est d’elle que les actions et les symboles
recoivent leur signification »[182]. Mieux encore, on doit dire que c’est le Christ lui-méme qui « est
la présent dans sa parole, puisque lui-méme parle pendant que sont lues dans ’Eglise les Saintes
Ecritures »[183]. En effet, « la célébration liturgique devient elle-méme une proclamation continue,
pleine et efficace de la Parole de Dieu. C’est pourquoi, la Parole de Dieu, assidiment proclamée
dans la liturgie est toujours vivante et efficace par la puissance de 1’Esprit Saint, et manifeste
I’amour agissant du Pére qui ne cesse jamais d’agir pour tous les hommes »[184]. L’Eglise a
toujours été consciente que durant 1’action liturgique, la Parole de Dieu est accompagnée par
’action intime de I’Esprit Saint qui la rend efficace dans les cceurs des fidéles. En fait, c’est grace
au Paraclet que « la Parole de Dieu devient le fondement de I’action liturgique, la regle et le support
de toute la vie. L’ceuvre de I’Esprit Saint (...) suggere au ceeur de chacun tout ce qui, dans la
proclamation de la Parole de Dieu, est prononcé pour I’assemblée des fideles dans son ensemble ; et
tandis qu’elle renforce 1’unité de tous, elle ravive aussi la diversité des charismes et pousse a
’action sous des formes multiples »[185].

Par conséquent, il faut comprendre et vivre la valeur essentielle de 1’action liturgique par la
compréhension de la Parole de Dieu. En un certain sens, I’herméneutique de la foi sur la base des
Saintes Ecritures, doit toujours avoir comme point de référence la liturgie, ot la Parole de Dieu est
célébrée comme une parole actuelle et vivante : « Ainsi, dans la liturgie, I’Eglise suit-elle
fidélement la maniére de lire et d’interpréter 1’Ecriture qui fut celle du Christ, lui qui, depuis I’
‘aujourd’hui’ de sa venue, exhorte a scruter attentivement toutes les Ecritures »[186].

Se manifeste, ici, la sage pédagogie de I’Eglise qui proclame et écoute la Sainte Ecriture en suivant
le rythme de I’année liturgique. Cette dilatation de la Parole de Dieu dans le temps advient
particulierement dans la célébration eucharistique et dans la Liturgie des Heures. Au centre de tout,
resplendit le Mystere Pascal auquel sont liés tous les mysteres du Christ et de 1’histoire du salut, qui
s’actualisent sacramentalement : « Tout en célébrant ainsi les mystéres de la rédemption, elle
[I’Eglise] ouvre aux fidéles les richesses de la puissance et des mérites de son Seigneur de telle
sorte que ces mysteres sont en quelque sorte rendus présents tout le temps et que les fidéles sont mis
en contact avec eux et remplis de la grace du salut »[187]. J’exhorte les Pasteurs de I’Eglise et les
assistants pastoraux a faire de telle sorte que tous les fideles soient éduqués a goiiter le sens profond



de la Parole de Dieu qui se déploie dans la liturgie tout au long de 1’année, en manifestant les
mysteres fondamentaux de notre foi. La juste approche de la Sainte Ecriture en dépend aussi.

La Sainte Ecriture et les Sacrements

53. En abordant le theme de la valeur de la liturgie pour la compréhension de la Parole de Dieu, le
Synode des Evéques a voulu souligner aussi la relation entre la Sainte Ecriture et 1’action
sacramentelle. Il est trés opportun d’approfondir le lien entre la Parole et le Sacrement, aussi bien
dans ’action pastorale de I’Eglise que dans la recherche théologique[188]. Il est certain que « la
liturgie de la Parole est un élément décisif dans la célébration de chacun des Sacrements de I’Eglise
»[189] ; néanmoins, dans 1’action pastorale, les fideles ne sont pas toujours conscients de ce lien et
ne percoivent pas toujours 1’unité entre le geste et la parole. « Il appartient aux prétres et aux
diacres, surtout lorsqu’ils administrent les Sacrements, de mettre en lumiere 1’unité que Parole et
Sacrement forment dans le ministére de I’Eglise »[190]. En effet, dans le rapport entre la Parole et
le geste sacramentel, 1’action méme de Dieu dans I’histoire est manifestée sous la forme liturgique a
travers le caractére performatif de la Parole. Dans I’histoire du salut en effet, il n’existe pas de
séparation entre ce que Dieu dit et fait ; sa Parole méme est vivante et efficace (cf. He 4, 12),
comme le traduit bien I’expression hébraique ‘dabar’. De méme, nous sommes en présence de sa
Parole qui réalise ce qu’elle dit dans 1’action liturgique. En éduquant le Peuple de Dieu a découvrir
le caractere performatif de la Parole de Dieu dans la liturgie, on 1’aide aussi a percevoir I’action de
Dieu dans I’histoire du salut et dans 1’histoire personnelle de chacun de ses membres.

La Parole de Dieu et I’Eucharistie

54. Ce qui vient d’étre affirmé de fagon générale sur la relation entre la Parole et les Sacrements,
s’approfondit quand nous nous référons a la célébration eucharistique. D’ailleurs, I’unité intime
entre la Parole et I’Eucharistie se base sur le témoignage scripturaire (cf. Jn 6 ; Lc 24), attesté par
les Péres de I’Eglise et réaffirmée par le Concile Vatican I1[191]. A ce sujet, nous pensons au grand
discours de Jésus sur le pain de vie dans la synagogue de Capharnaiim (cf. Jn 6, 22-69), qui est
sous-tendu par la comparaison entre Moise et Jésus, entre celui qui s’est entretenu avec Dieu face a
face (cf. Ex 33, 11) et celui qui révéla Dieu (cf. Jn 1, 18). Le discours sur le pain, en effet, renvoie
au don de Dieu, que Moise a obtenu pour son peuple avec la manne dans le désert et qui est en
réalité la Torah, la Parole de Dieu qui fait vivre (cf. Ps 119 ; Pr 9, 5). Jésus accomplit en sa personne
la figure antique : « Le pain de Dieu, c’est celui qui descend du ciel et qui donne la vie au monde...
Moi, je suis le pain de vie » (Jn 6, 33.35). Ici, « la Loi est devenue Personne. Dans la rencontre avec
Jésus, nous nous nourrissons pour ainsi dire du Dieu vivant lui-méme, nous mangeons vraiment “le
pain venu du ciel” »[192]. Le Prologue de Jean trouve un approfondissement dans le discours de
Capharnaiim : si la le Logos de Dieu devient chair, ici cette chair devient “pain” donné pour la vie
du monde (cf. Jn 6, 51), faisant ainsi allusion au don que Jésus fera de lui-méme dans le mystere de
la croix, qui est confirmé par 1’affirmation sur son sang donné « pour étre bu » (cf. Jn 6, 53). De
cette maniere, il est révélé dans le mystere de I’Eucharistie quelle est la vraie manne, le vrai pain du
ciel : c’est le Logos de Dieu qui s’est fait chair, et qui s’est offert lui-méme pour nous dans le
Mystere Pascal.

Le récit de Luc sur les disciples d’Emmaiis nous permet de progresser dans la réflexion sur le lien
entre la Parole et la fraction du pain (cf. Lc 24, 13-35). Jésus alla a leur rencontre le jour apres le
sabbat, écouta I’expression de leur espérance décue, et, devenant leur compagnon de route, « il leur
expliqua, dans toute I’Ecriture, ce qui le concernait » (Lc 24, 27). Les deux disciples commencent a
scruter d’une maniére nouvelle les Ecritures en présence de ce voyageur qui, de facon inattendue, se
montre si proche de leur vie. Ce qui est arrivé en ces jours-la n’apparait plus comme un échec, mais
comme un accomplissement et un nouveau départ. Toutefois, ces paroles ne semblent pas encore
satisfaire les disciples. L’Evangile de Luc nous dit que « leurs yeux s’ouvrirent, et ils le reconnurent



» (Lc 24, 31), seulement quand Jésus prit le pain, dit la bénédiction, le rompit et le leur donna, alors
qu’auparavant, « leurs yeux étaient aveuglés, et ils ne le reconnaissaient pas » (Lc 24, 16). La
présence de Jésus, d’abord a travers ses paroles, puis avec le geste de la fraction du pain, a permis
aux disciples de le reconnaitre ; ils purent éprouver d’une maniere nouvelle ce qu’ils avaient
précédemment vécu avec Lui : « Notre cceur n’était-il pas briilant en nous, tandis qu’il nous parlait
sur la route, et qu’il nous faisait comprendre les Ecritures ? » (Lc 24, 32).

55. Ces récits montrent comment 1’Ecriture elle-méme conduit a appréhender son lien indissoluble
avec I’Eucharistie. « C’est pourquoi il faut toujours avoir présent a I’esprit que la parole de Dieu,
lue et annoncée par ’Eglise dans la liturgie, conduit au sacrifice de 1’alliance et au banquet de la
grace, c’est-a-dire a I’Eucharistie »[193]. La Parole et I’Eucharistie sont corrélées intimement au
point de ne pouvoir étre comprises 1’une sans I’autre : la Parole de Dieu se fait chair sacramentelle
dans 1’événement eucharistique. L’Eucharistie nous ouvre a I’intelligence de la Sainte Ecriture,
comme la Sainte Ecriture illumine et explique a son tour le Mystére eucharistique. En effet, sans la
reconnaissance de la présence réelle du Seigneur dans 1’Eucharistie, I’intelligence de 1’Ecriture
demeure incomplete. C’est pourquoi, «la Parole de Dieu et le Mysteére eucharistique ont toujours et
partout recu de I’Eglise non pas le méme culte mais la méme vénération. C’est ce qu’elle a établi,
poussée par I’exemple de son Fondateur, en ne cessant jamais de célébrer son mystere pascal, en se
réunissant pour ‘lire dans toute ’Ecriture, ce qui le concernait’ (Lc 24, 27), et pour réaliser 1’ceuvre
du salut par le mémorial du Seigneur et les Sacrements »[194].

La sacramentalité de la Parole

56. En rappelant le caractére performatif de la Parole de Dieu dans I’action sacramentelle et
I’approfondissement de la relation entre la Parole et I’Eucharistie, nous sommes conduits a
poursuivre avec un theme important, relevé durant I’ Assemblée du Synode, concernant la
sacramentalité de la Parole[195]. A ce propos, il est utile de rappeler que le Pape Jean-Paul II avait
fait référence a « la perspective sacramentelle de la Révélation et, en particulier, au signe
eucharistique dans lequel I’unité indivisible entre la réalité et sa signification permet de saisir la
profondeur du Mystére »[196]. De 1a, nous comprenons que le Mysteére de 1’Incarnation est
vraiment a I’origine de la sacramentalité de la Parole de Dieu : « le Verbe s’est fait chair » (Jn 1,
14), la réalité du mystere révélé nous est offerte dans la “chair” du Fils. La Parole de Dieu se rend
perceptible a la foi par le “signe” des paroles et des gestes humains. La foi, donc, reconnait le Verbe
de Dieu, en accueillant les gestes et les paroles par lesquels il se présente lui-méme a nous. La
perspective sacramentelle de la Révélation indique, par conséquent, la modalité historico-salvifique
par laquelle le Verbe de Dieu entre dans le temps et I’espace, devenant I’interlocuteur de I’homme,
qui est appelé a accueillir dans la foi le don qui lui est fait.

La sacramentalité de la Parole se comprend alors par analogie a la présence réelle du Christ sous les
especes du pain et du vin consacrés[197]. En nous approchant de 1’autel et en prenant part au
banquet eucharistique, nous communions réellement au corps et au sang du Christ. La proclamation
de la Parole de Dieu dans la célébration implique la reconnaissance que le Christ lui-méme est
présent et s’adresse a nous[198] pour étre écouté. Sur I’attitude a avoir aussi bien envers
I’Eucharistie qu’envers la Parole de Dieu, saint Jérome affirme : «Nous lisons les Saintes Ecritures.
Je pense que I’Evangile est le Corps du Christ ; je pense que les Saintes Ecritures sont son
enseignement. Et quand il dit : si vous ne mangez pas la chair du Fils de I’homme, et si vous ne
buvez pas son sang (Jn 6, 53), ses paroles se réferent au Mystere [eucharistique], toutefois, le corps
du Christ et son sang sont vraiment la Parole de 1’Ecriture, c’est I’enseignement de Dieu. Quand
nous nous référons au Mystere [eucharistique] et qu’une miette de pain tombe, nous nous sentons
perdus. Et quand nous écoutons la Parole de Dieu, c’est la Parole de Dieu et la chair du Christ et son
sang qui tombent dans nos oreilles, et nous nous pensons a autre chose. Pouvons-nous imaginer le
grand danger que nous courons ? »[199]. Le Christ, réellement présent dans les espéces du pain et



du vin, est présent analogiquement dans la Parole proclamée dans la liturgie. Approfondir le sens de
la sacramentalité de la Parole de Dieu, peut donc favoriser une compréhension plus unifiée du
mystere de la révélation se réalisant « par des actions et des paroles intrinsequement liées entre elles
»[200], qui profitera a la vie spirituelle des fidéles et & I’action pastorale de ’Eglise.

La Sainte Ecriture et le lectionnaire

57. En soulignant le rapport entre la Parole et I’Eucharistie, le Synode a voulu justement rappeler
certains aspects de la célébration, qui sont inhérents au service de la Parole. Je voudrais faire
référence surtout a I’importance du lectionnaire. La réforme voulue par le Concile Vatican I1[201] a
montré ses fruits en élargissant ’accés a la Sainte Ecriture qui est abondamment proposée, surtout
dans la liturgie dominicale. La structure actuelle, en plus de présenter fréquemment les textes les
plus importants de 1’Ecriture, favorise la compréhension de 1’unité du dessein divin, a travers la
corrélation entre les lectures de 1’ Ancien et du Nouveau Testament, « dont le centre est le Christ
célébré dans son Mystere pascal »[202]. Les quelques difficultés qui persistent dans la
compréhension des relations entre les lectures des deux Testaments, doivent étre considérées a la
lumiére de la lecture canonique, c’est-a-dire a la lumiéere de 1’unité intrinséque de toute la Bible. La
ou le besoin s’en fait sentir, les organes compétents peuvent pourvoir a la publication de matériel
didactique qui facilitera la compréhension du lien entre les lectures proposées par le lectionnaire,
lesquelles doivent étre toutes proclamées a I’assemblée liturgique, comme le prévoit la liturgie du
jour. Les autres problemes éventuels et les difficultés doivent étre notifiés a la Congrégation pour le
Culte divin et la Discipline des Sacrements.

En outre, nous ne devons pas oublier que le lectionnaire actuel du rite latin renferme aussi un sens
cecuménique, car il est aussi utilisé et apprécié par des confessions qui ne sont pas encore en pleine
communion avec I’Eglise Catholique. Le probléme du lectionnaire dans les liturgies des Eglises
Catholiques Orientales se pose différemment ; le Synode demande qu’il « soit analysé de maniere
autorisée »[203] selon les traditions propres et les compétences des Eglises sui iuris en tenant
compte, la aussi, du contexte cecuménique.

Proclamation de la Parole et ministére du lectorat

58. Durant I’ Assemblée synodale sur I’Eucharistie, il avait déja été demandé un plus grand soin
dans la proclamation de la Parole de Dieu[204]. Comme on le sait, tandis que l’Evangile est
proclamé par le prétre ou le diacre, la premiere et la seconde lecture, dans la tradition latine, sont
proclamées par le lecteur choisi, homme ou femme. Je voudrais ici me référer aux Peres synodaux
qui, encore en cette circonstance, ont souligné la nécessité de soigner par une formation
adéquate[205] I’exercice du munus du lecteur dans la célébration liturgique[206] et, de maniere
particuliere le ministere du lectorat qui, comme tel dans le rite latin, est un ministere laic. Il est
nécessaire que les lecteurs chargés d’un tel service, méme s’ils n’ont pas été institués, soient
vraiment idoines et préparés avec soin. Une telle préparation doit étre aussi bien biblique et
liturgique que technique : « La formation biblique doit permettre aux lecteurs de situer les lectures
dans leur contexte propre et de comprendre, a la lumiéere de la foi, le point central du message
révélé. La formation liturgique doit fournir aux lecteurs la possibilité de saisir le sens et la structure
de la liturgie de la Parole et de comprendre les liens entre celle-ci et la liturgie eucharistique. La
préparation technique doit rendre les lecteurs toujours plus compétents dans 1’art de lire devant le
peuple, soit directement, soit en utilisant les moyens modernes qui amplifient la voix »[207].

L’importance de I’homélie

59. « Les fonctions et les charges qui reviennent a chacun par rapport a la Parole de Dieu sont
également variées : ainsi, les fideles écoutent et méditent cette Parole, tandis que, seuls, la



présentent ceux qui ont recu, par I’Ordination, la charge du magistére, ou ceux a qui I’exercice de ce
méme ministére a été confié »[208], a savoir les évéques, les prétres et les diacres. A partir de 13, on
comprend I’attention que le Synode a donnée au theme de I’homélie. Déja dans 1’Exhortation
apostolique post-synodale Sacramentum Caritatis, je rappelais qu’ « en relation avec I’importance
de la Parole de Dieu, il est nécessaire d’ameéliorer la qualité de I’homélie. Elle ‘fait partie de
I’action’ liturgique ; elle a pour fonction de favoriser une compréhension plus large et plus efficace
de la Parole de Dieu dans la vie des fideles »[209]. L’homélie est en effet une actualisation du
message scripturaire, de telle sorte que les fideles soient amenés a découvrir la présence et
’efficacité de la Parole de Dieu dans 1’aujourd’hui de leur vie. Elle doit aider a la compréhension
du mystere qui est célébré, inviter a la mission, en préparant 1’assemblée a la profession de foi, a la
priere universelle et a la liturgie eucharistique. Par conséquent, que ceux qui, en vertu de leur
ministére spécial, sont députés a la prédication, prennent a cceur ce devoir. On doit éviter les
homélies vagues et abstraites, qui occultent la simplicité de la Parole de Dieu, comme aussi les
divagations inutiles qui risquent d’attirer 1’attention plus sur le prédicateur que sur la substance du
message évangélique. Il doit étre clair pour les fideles que ce qui tient au ceeur du prédicateur, c’est
de montrer le Christ, sur lequel I’homélie est centrée. Pour ce faire, il convient que les prédicateurs
aient une familiarité et un contact assidu avec le texte sacré[210] ; qu’ils se préparent pour
I’homélie dans la méditation et la priére afin de pouvoir précher avec conviction et passion.

L’ Assemblée synodale a exhorté a considérer les questions suivantes : « Que disent les lectures
proclamées ? Que me disent-elles a moi personnellement ? Que dois-je dire a la communauté, en
tenant compte de sa situation concréte ? »[211]. Le prédicateur doit « étre le premier a étre
interpellé par la Parole de Dieu qu’il annonce »[212], car, comme le dit Saint Augustin : « qui
préche extérieurement la Parole de Dieu et ne I’écoute pas intérieurement ne peut pas porter du fruit
»[213]. Qu’on prenne particulierement soin de I’homélie du dimanche et des solennités ; mais qu’on
n’omette pas aussi durant les messes cum populo en semaine, si possible, d’offrir de bréeves
réflexions appropriées a la situation, pour aider les fideles a accueillir et faire fructifier la Parole
qu’ils ont écoutée.

L’opportunité d’un Directoire homilétique

60. Précher d’une maniere juste en s’appuyant sur le lectionnaire est véritablement un art qui doit
étre développé. Par conséquent, dans la continuité avec ce qui a été demandé par le Synode
précédent[214], je demande aux autorités compétentes, en se référant au Compendium
eucharistique[215], de penser aux instruments et aux outils appropriés pour aider les ministres a
assurer le mieux possible leur ministére, en élaborant par exemple un Directoire sur I’homélie de
facon que les prédicateurs y puissent trouver une aide précieuse pour se préparer a I’exercice de leur
ministere. Comme nous le rappelle saint Jérome, la prédication doit étre aussi accompagnée par le
témoignage de sa propre vie : « Que tes actions ne trahissent pas tes paroles, pour qu’il n’advienne
pas que, quand tu préches dans 1’église, quelqu’un commente intérieurement : ‘Pourquoi donc
n’agis-tu pas toi-méme ainsi ?’ (...) L’esprit et la parole doivent s’accorder dans le prétre du Christ
»[216].

Parole de Dieu, Réconciliation et Onction des malades

61. Si I’Eucharistie se trouve sans aucun doute au centre de la relation entre la Parole de Dieu et les
Sacrements, il est bon de souligner aussi I’importance de la Sainte Ecriture pour les autres
Sacrements, en particulier ceux qui apportent une guérison, le Sacrement de la Réconciliation, ou de
la Pénitence, et le Sacrement de I’Onction des malades. La référence a la Sainte Ecriture y est
souvent négligée, alors qu’il faut lui donner la place qui lui revient. En effet, on ne doit jamais
oublier que « la Parole de Dieu est parole de réconciliation parce qu’en elle Dieu réconcilie en Lui
toute chose (cf. 2 Co 5, 18-20 ; Ep 1, 10). La miséricorde de Dieu, incarné en Jésus, reléve le
pécheur »[217]. La Parole de Dieu « éclaire le croyant pour lui faire discerner ses péchés, I’invite a



la conversion et a la confiance en la miséricorde de Dieu »[218]. Afin de percevoir davantage la
puissance de réconciliation que possede la Parole de Dieu, on recommande a chaque pénitent de se
préparer a la confession en méditant un passage adapté de la Sainte Ecriture et de commencer sa
confession par la lecture ou 1’écoute d’une exhortation biblique, selon ce que prévoit son rite
propre. Puis, quand il manifeste sa contrition, il est bon que le pénitent prenne « une priére formée
de paroles tirées de la Sainte Ecriture »[219] prévue par le rite. Quand cela est possible, il est bon
qu’a certains moments de 1’année ou quand 1’occasion s’en présente, la confession individuelle de
plusieurs pénitents se fasse dans le cadre de célébrations pénitentielles, selon ce que prévoit le
rituel, dans le respect des différentes traditions liturgiques, pour pouvoir donner toute sa place a la
célébration de la Parole par I’usage de lectures appropriées.

En ce qui concerne le Sacrement de I’Onction des malades, qu’on n’oublie pas que « la force de
guérison de la Parole de Dieu est un appel puissant a une conversion personnelle permanente de
celui qui I’écoute »[220]. La Sainte Ecriture contient de nombreuses pages qui montrent le
réconfort, le soutien et la guérison donnés par 1’intervention de Dieu. Qu’on se souvienne en
particulier de la proximité de Jésus a 1’égard de ceux qui souffrent : Lui-méme, le Verbe de Dieu
incarné, s’est chargé de nos douleurs et il a souffert par amour pour I’homme, en donnant ainsi un
sens a la maladie et a la mort. Il est bon que, dans les paroisses et surtout dans les hopitaux, on
célebre en communauté, selon les circonstances, le Sacrement des malades. Qu’on donne en ces
occasions une large place a la célébration de la Parole et qu’on aide les fidéles malades a vivre avec
foi leur état de souffrance, en union au Sacrifice rédempteur du Christ qui nous délivre du mal.

Parole de Dieu et Liturgie des Heures

62. Parmi les formes de priére qui exaltent la Sainte Ecriture, il y a sans aucun doute la Liturgie des
Heures. Les Péres synodaux ont affirmé qu’elle constitue « une forme privilégiée d’écoute de la
Parole de Dieu parce qu’elle met en contact les fidéles avec 1’Ecriture Sainte et avec la Tradition
vivante de I’Eglise»[221]. On doit avant tout rappeler la dignité théologique et ecclésiale de cette
priére. En effet, « dans la Liturgie des Heures, I’Eglise, exercant la fonction sacerdotale de son
Chef, offre a Dieu ‘incessamment’ (1 Th 5, 17) le sacrifice de louange, c’est-a-dire le fruit des
lévres qui confessent son nom (cf. He 13, 15). Cette priére est ‘la voix de I’Epouse elle-méme qui
s’adresse a son Epoux ; et mieux encore, c’est la priére du Christ que celui-ci, avec son Corps,
présente au Pére’ »[222]. A ce sujet, le Concile Vatican II avait affirmé : « Tous ceux qui assurent
cette charge accomplissent 1’office de I’Eglise et, en méme temps, participent de I’honneur supréme
de I’Epouse du Christ, parce qu’en s’acquittant des louanges divines, ils se tiennent devant le trone
de Dieu au nom de la Mére Eglise »[223]. Dans la Liturgie des Heures, priére publique de I’Eglise,
apparait 1’idéal chrétien de sanctification de toute la journée, rythmée par I’écoute de la Parole de
Dieu et par la priere des psaumes, si bien que toute activité trouve son point de référence dans la
louange offerte a Dieu.

Ceux qui sont tenus par leur état de vie a la récitation de la Liturgie des Heures doivent vivre cet
engagement en faveur de toute 1’Eglise. Les évéques, les prétres et les diacres ordonnés en vue du
sacerdoce, qui ont recu de 1’Eglise la mission de la célébrer, ont I’obligation d’acquitter chaque jour
toutes les Heures[224]. Dans les Eglises Catholiques orientales sui iuris, cette obligation sera
respectée en fonction des indications données par leur droit propre[225]. En outre, je recommande
aux communautés de vie consacrée d’étre « exemplaires dans la célébration de la Liturgie des
Heures, au point de constituer une référence et une source d’inspiration pour la vie spirituelle et
pastorale de toute 1’Eglise.

Le Synode a exprimé le désir de voir se diffuser plus largement dans le Peuple de Dieu ce genre de
priere, surtout la récitation des Laudes et des Vépres. Un tel développement ne pourra que faire
grandir parmi les fidéles la familiarité avec la Parole de Dieu. On doit souligner aussi la valeur de la



Liturgie des Heures prévue pour les premiéres Vépres du dimanche et des solennités, notamment
dans les Eglises Catholiques orientales. C’est pourquoi je recommande que, la ou c’est possible, les
paroisses et les communautés de vie religieuse favorisent cette priere en y associant les fideles.

La Parole de Dieu et le Livre des Bénédictions

63. Dans ’usage du Livre des Bénédictions, on prétera attention a la place prévue pour la
proclamation, I’écoute et 1’explication de la Parole de Dieu, grace a de bréves monitions. En effet,
dans les cas prévus par I’Eglise et 4 la demande des fidéles, le geste de la bénédiction n’est pas a
isoler, mais a relier a la vie liturgique du Peuple de Dieu selon sa nature propre. En ce sens, la
bénédiction, véritable signe sacré, « puise son sens et son efficacité de la proclamation de la Parole
de Dieu »[226]. Je recommande donc de profiter aussi de ces occasions pour raviver chez les fidéles
la faim et la soif de toute parole qui sort de la bouche de Dieu (cf. Mt 4, 4).

Suggestions et propositions concretes pour I’animation liturgique

64. Apres avoir rappelé quelques éléments fondamentaux de la relation entre Liturgie et Parole de
Dieu, je désire maintenant reprendre et mettre en valeur quelques propositions et suggestions faites
par les Peres synodaux pour favoriser dans le Peuple de Dieu une familiarité toujours plus grande
avec la Parole de Dieu dans le cadre des actions liturgiques ou du moins de ce qui s’y rapporte.

a) Célébrations de la Parole de Dieu

65. Les Peres synodaux ont exhorté tous les Pasteurs a diffuser dans les communautés qui leur sont
confiées les moments de célébration de la Parole[227]. Il s’agit d’une occasion privilégiée de
rencontre avec le Seigneur. C’est pourquoi une telle pratique ne peut qu’apporter une grande aide
aux fideles et il faut y voir un élément de valeur de la pastorale liturgique. Ces célébrations ont une
importance particuliére pour la préparation de 1’Eucharistie dominicale, afin de donner aux croyants
la possibilité de pénétrer davantage dans la richesse du Lectionnaire pour méditer et prier la Sainte
Ecriture, surtout dans les temps forts de la liturgie, 1’ Avent et Noél, le Caréme et Paques. La
célébration de la Parole de Dieu est fortement recommandée dans les communautés qui, par manque
de prétres, ne peuvent célébrer le sacrifice eucharistique les jours d’obligation. En tenant compte
des indications déja exprimées dans 1’Exhortation apostolique post-synodale Sacramentum caritatis
sur les assemblées dominicales en absence de prétre[228], je recommande que les autorités
compétentes élaborent des rituels, en valorisant I’expérience des Eglises particuliéres. C’est ainsi
que seront favorisées, dans ces situations, des célébrations de la Parole qui puissent nourrir la foi
des croyants, en évitant néanmoins de les confondre avec les célébrations eucharistiques ; « elles
devraient plutot étre des occasions privilégiées de priere adressée a Dieu pour qu’il envoie de saints
prétres selon son cceur »[229].

En outre, les Péres synodaux ont recommandé de célébrer aussi la Parole de Dieu a 1’occasion des
pélerinages, des fétes particuliéres, des missions populaires, des retraites spirituelles et des jours
spéciaux de pénitence, de réparation et de pardon. En ce qui concerne les différentes formes de piété
populaire, bien qu’il ne s’agisse pas d’actes liturgiques et qu’il faille éviter toute confusion avec les
célébrations liturgiques, il est bon qu’elles s’en inspirent et, surtout, qu’elles donnent une juste
place a la proclamation et a 1I’écoute de la Parole de Dieu ; en effet, « la piété populaire trouvera
dans la Sainte Ecriture une source inépuisable d’inspiration, des modéles de priére inégalables et
des propositions particulierement fécondes de thémes »[230].

b) La Parole et le silence



66. De nombreuses interventions des Peres synodaux ont insisté sur la valeur du silence en lien avec
la Parole de Dieu et sa réception dans la vie des fidéles[231]. En effet, la parole ne peut étre
prononcée et entendue que dans le silence, extérieur et intérieur. Notre temps ne favorise pas le
recueillement et, parfois, on a I’impression qu’il y a comme une peur a se détacher, méme
momentanément, des instruments de communication de masse. C’est pourquoi il est nécessaire
aujourd’hui d’éduquer le Peuple de Dieu a la valeur du silence. Redécouvrir le caractere central de
la Parole de Dieu dans la vie de I’Eglise veut dire redécouvrir le sens du recueillement et de la paix
intérieure. La grande tradition patristique nous enseigne que les mysteres du Christ sont liés au
silence[232] ; par lui seul, la Parole peut faire en nous sa demeure, comme chez Marie, qui est
inséparablement la femme de la Parole et du silence. Nos liturgies doivent faciliter cette écoute
authentique : Verbo crescente, verba deficiunt [233].

Que cette valeur apparaisse particulierement dans la Liturgie de la Parole, qui « doit se célébrer de
manieére a favoriser la méditation »[234]. Le silence, quand il est prévu, est a considérer « comme
une partie de la célébration »[235]. C’est pourquoi j’exhorte les Pasteurs a encourager les moments
de recueillement, par le moyen desquels, avec 1’aide de 1I’Esprit Saint, la Parole de Dieu est recue
dans le cceur.

c) Proclamation solennelle de la Parole de Dieu

67. Le Synode a fait une autre suggestion : solenniser, surtout dans les fétes liturgiques importantes,
la proclamation de la Parole, spécialement I’Evangile, en utilisant I’évangéliaire porté en procession
pendant le rite d’entrée, puis placé sur I’ambon par le diacre ou par un prétre pour étre proclamé.
C’est ainsi qu’on aide le Peuple de Dieu a reconnaitre que « la lecture de 1’Evangile constitue le
sommet de cette liturgie de la Parole »[236]. En suivant les indications de la Présentation générale
du lectionnaire de la Messe, il est bon de mettre en valeur la proclamation de la Parole de Dieu par
le chant, notamment l’Evangile, surtout en certaines solennités. Il serait bon de chanter le salut,
I’annonce initiale « Evangile de ... » et la fin « Acclamons la Parole de Dieu », pour souligner
I’importance de ce qui est lu[237].

68. Pour favoriser 1’écoute de la Parole de Dieu, il ne faut pas négliger les moyens qui peuvent aider
les fidéles a avoir une plus grande attention. Il est nécessaire pour cela qu’on ne néglige jamais
’acoustique des édifices sacrés, dans le respect des normes liturgiques et architectoniques. « Lors
de la construction d’églises, les évéques, diiment aidés, doivent étre attentifs a ce que celles-ci
soient des lieux adaptés a la proclamation de la Parole, a la méditation et a la célébration
eucharistique. Les espaces saints, qui présentent le Mystere chrétien en relation avec la Parole de
Dieu, doivent le faire de maniere éloquente, méme en dehors des célébrations liturgiques »[238].

Une attention particuliére sera réservée a I’ambon en tant que lieu liturgique depuis lequel est
proclamée la Parole de Dieu. Il doit étre placé en un endroit bien visible, capable d’attirer
spontanément 1’attention des fidéles pendant la liturgie de la Parole. Il est bon qu’il soit fixe, établi
comme un élément sculpté en harmonie esthétique avec 1’autel, de maniere a représenter aussi
visiblement le sens théologique des deux tables de la Parole et de I’Eucharistie. Depuis I’ambon, on
proclame les lectures, le psaume responsorial et I’annonce de la Paque ; on peut également y faire
I’homélie et y dire la priere des fideles[239].

Les Péeres synodaux suggerent en outre que, dans les églises, il y ait un lieu privilégié ou 1’on place
la Sainte Ecriture méme en-dehors de la célébration[240]. En effet, il est bon que le livre qui

contient la Parole de Dieu soit dans un endroit visible et honorable a 1’intérieur du temple chrétien,
sans pour autant priver de sa place centrale le tabernacle qui contient le Tres Saint Sacrement[241].

e) Exclusivité des textes bibliques dans la liturgie



69. En outre, le Synode a fortement insisté sur ce qui, d’ailleurs, a déja été fixé par la norme
liturgique de I’Eglise[242] : les lectures tirées de la Sainte Ecriture ne doivent jamais &tre
remplacées par d’autres textes, aussi significatifs soient-ils du point de vue pastoral ou spirituel : «
Aucun texte de spiritualité ou de littérature ne peut atteindre la valeur et la richesse contenues dans
les Saintes Ecritures qui sont la Parole de Dieu »[243]. 11 s’agit d’une régle antique de I’Eglise qui
doit étre conservée[244]. Face a certains abus, le Pape Jean-Paul II avait rappelé 1’importance du
fait de ne jamais remplacer la Sainte Ecriture par d’autres lectures[245]. Souvenons-nous que le
psaume responsorial est une Parole de Dieu, par laquelle nous répondons a la voix du Seigneur, et
qu’il ne doit donc pas étre remplacé par d’autres textes, et qu’il est tout a fait opportun de le chanter.

f) Chant liturgique bibliquement inspiré

70. Dans le cadre de la valorisation de la Parole de Dieu durant la célébration liturgique, on fera
aussi attention au chant retenu pour les moments prévus selon chaque rite, favorisant celui qui est
clairement inspiré par la Bible et qui exprime, par 1’accord harmonieux des paroles et de la
musique, la beauté de la Parole divine. En ce sens, il est bon de mettre en valeur les chants que la
tradition de 1’Eglise nous a livrés et qui respectent ce critére. Je pense en particulier a I’importance
du chant grégorien[246].

g) Attention particuliére aux aveugles et aux sourds

71. Dans ce contexte, je voudrais aussi rappeler que le Synode a recommandé que I’on fasse
particuliéerement attention a ceux qui, a cause de leur état, ont des difficultés a participer activement
a la liturgie, comme par exemple ceux qui ne voient pas ou n’entendent pas. J’encourage les
communautés chrétiennes a prévoir, dans la mesure du possible, des outils adaptés pour venir en
aide aux freres et aux sceurs qui souffrent de ces difficultés, afin qu’il leur soit donné, a eux aussi, la
possibilité d’un contact vivant avec la Parole du Seigneur[247].

LA PAROLE DE DIEU DANS LA VIE ECCLESIALE
Rencontrer la Parole de Dieu dans la Sainte Ecriture

72. S’il est vrai que la liturgie est le lieu privilégié pour la proclamation, I’écoute et la célébration
de la Parole de Dieu, il est tout aussi vrai que cette rencontre doit étre préparée dans le cceur des
fideles et surtout étre approfondie et assimilée par eux. En effet, la vie chrétienne est caractérisée
essentiellement par la rencontre avec Jésus Christ qui nous appelle a le suivre. C’est pourquoi le
Synode des Evéques a réaffirmé plusieurs fois I’importance de la pastorale dans les communautés
chrétiennes comme cadre dans lequel parcourir un itinéraire personnel et communautaire par
rapport a la Parole de Dieu, de sorte que celle-ci soit vraiment au fondement de la vie spirituelle.
Avec les Péres du Synode, j’exprime le vif désir que fleurisse « une nouvelle saison de plus grand
amour pour la Sainte Ecriture, de la part de tous les membres du Peuple de Dieu, afin que la lecture
orante et fidele dans le temps leur permette d’approfondir leur relation avec la personne méme de
Jésus »[248].

Dans I’histoire de I’Eglise, les recommandations des saints sur la nécessité de connaitre 1’Ecriture
pour grandir dans 1’amour du Christ ne manquent pas. C’est un fait particulierement évident chez
les Péres de I’Eglise. Saint Jérome, grand « amoureux » de la Parole de Dieu se demandait : «
Comment pourrait-on vivre sans la science des Ecritures, a travers lesquelles on apprend a connaitre
le Christ lui-méme, qui est la vie des croyants ? »[249]. 1l était bien conscient que la Bible est
I’instrument « par lequel Dieu parle chaque jour aux croyants »[250]. Il conseille ainsi Leta, une
matrone romaine, pour I’éducation de sa fille : « Assure-toi qu’elle étudie chaque jour un passage de



I’Ecriture... A la priére fais suivre la lecture, et a la lecture, la priére... Plutot que les bijoux et les
vétements de soie, qu’elle aime les Livres divins »[251]. Ce que saint Jérome écrivait au prétre
Neposianus vaut aussi pour nous : « Lis fréquemment les divines Ecritures ; et méme, que le Livre
Saint ne soit jamais enlevé de tes mains. Apprends-y ce que tu dois enseigner »[252]. A I’exemple
du grand saint qui consacra sa vie a I’étude de la Bible et qui donna a I’Eglise sa traduction latine, la
Vulgate, et de tous les saints qui ont placé au centre de leur vie spirituelle la rencontre avec le
Christ, renouvelons notre engagement & approfondir la Parole que Dieu a donnée a 1’Eglise. De
cette facon nous pourrons tendre a ce « haut degré de la vie chrétienne ordinaire »[253], souhaité
par le Pape Jean-Paul IT au commencement du troisieme millénaire chrétien, qui se nourrit
constamment de 1’écoute de la Parole de Dieu.

L’animation biblique de la pastorale

73. Dans cette ligne, le Synode a invité a un engagement pastoral particulier pour faire ressortir la
place centrale de la Parole de Dieu dans la vie ecclésiale, recommandant « d’intensifier « la
pastorale biblique » non en la juxtaposant a d’autres formes de la pastorale, mais comme animation
biblique de toute la pastorale »[254]. Il ne s’agit donc pas d’ajouter quelques rencontres dans la
paroisse ou dans le diocéese, mais de vérifier que, dans les activités habituelles des communautés
chrétiennes, dans les paroisses, dans les associations et dans les mouvements, on a vraiment a coeur
la rencontre personnelle avec le Christ qui se communique a nous dans sa Parole. Ainsi, si «
I’ignorance de la Sainte Ecriture est ignorance du Christ »[255], ’animation biblique de toute la
pastorale ordinaire et extraordinaire conduira a une plus grande connaissance de la personne du
Christ, Révélateur du Pere et plénitude de la Révélation divine.

J’exhorte donc les Pasteurs et les fideles a tenir compte de I’importance de cette animation : ce sera
aussi la meilleure fagcon de faire face a certains problémes pastoraux mis en évidence au cours de

I’ Assemblée synodale liés, par exemple, a la prolifération des sectes qui répandent une lecture
déformée et instrumentalisée de la Sainte Ecriture. La ot les fidéles ne se forment pas a une
connaissance de la Bible selon la foi de I’Eglise dans le creuset de sa Tradition vivante, on laisse de
fait un vide pastoral dans lequel des réalités comme les sectes peuvent trouver un terrain pour
prendre pied. C’est pourquoi il est aussi nécessaire de pourvoir a une préparation adéquate des
prétres et des laics afin qu’ils puissent instruire le Peuple de Dieu dans une approche authentique
des Ecritures.

En outre, comme cela a été souligné durant les travaux synodaux, il est bon que dans I’activité
pastorale soit favorisé aussi le développement de petites communautés, « composées de familles,
enracinées dans les paroisses ou liées aux divers mouvements ecclésiaux ou nouvelles
communautés »[256], dans lesquelles seront encouragées la formation, la priére et la connaissance
de la Bible selon la foi de I’Eglise.

Dimension biblique de la catéchése

74. Un temps important de I’animation pastorale de ’Eglise, oli I’on peut avec sagesse redécouvrir
le caractere central de la Parole de Dieu, est la catéchése qui, dans ses diverses formes et phases,
doit toujours accompagner le Peuple de Dieu. La rencontre des disciples d’Emmaiis avec Jésus
décrite par 1’évangéliste Luc (cf. Lc 24, 13-35) représente, en un certain sens, le modele d’une
catéchése au centre de laquelle se trouve « ’explication des Ecritures », que seul le Christ est en
mesure de donner (cf. Lc 24, 27-28), en montrant leur accomplissement dans sa personne[257].
C’est ainsi que renatit 1’espérance, plus forte que tout échec, qui fait de ces disciples des témoins
convaincus et crédibles du Ressuscité.



Dans le Directoire général pour la catéchese, nous trouvons des indications valables pour
I’animation biblique de la catéchese et j’y renvoie volontiers[258]. Dans ces circonstances, je désire
surtout souligner que la catéchese « doit s’imprégner et se pénétrer de la pensée, de ’esprit et des
attitudes bibliques et évangéliques par un contact assidu avec les textes eux-mémes ; ce qui veut
aussi rappeler que la catécheése sera d’autant plus riche et efficace qu’elle lira les textes avec
I’intelligence et le cceur de 1’Eglise »[259] et qu’elle s’inspirera de la réflexion et de la vie deux fois
millénaire de I’Eglise. On doit encourager de cette facon la connaissance des figures, des
événements et des expressions fondamentaux du texte sacré ; a cette fin, une mémorisation
intelligente de certains passages bibliques — particulierement ceux qui parlent des Mysteéres
chrétiens - peut aussi étre profitable. L’activité catéchétique implique toujours de rapprocher les
Ecritures de la foi et de la Tradition de I’Eglise, de sorte que ces paroles soient percues comme
vivantes, comme le Christ est vivant aujourd’hui la ou deux ou trois se réunissent en son nom (cf.
Mt 18, 20). Elle doit communiquer de fagon vitale 1’histoire du salut et les contenus de la foi de
I’Eglise, afin que tout fidéle reconnaisse que sa propre existence personnelle appartient aussi a cette
histoire.

Dans cette perspective, il est important de souligner le lien entre la Sainte Ecriture et le Catéchisme
de I’Eglise catholique, comme I’a affirmé le Directoire général pour la catéchése : « En effet,
I’Ecriture Sainte, ‘Parole de Dieu mise par écrit sous I’inspiration de I’Esprit Saint’ et le Catéchisme
de I’Eglise catholique, expression actuelle de la Tradition vivante de I’Eglise et norme sfire pour
I’enseignement de la foi, sont appelés, chacun a sa facon, et selon son autorité spécifique, a
féconder la catéchése dans I’Eglise contemporaine »[260].

Formation biblique des chrétiens

75. Pour atteindre le but souhaité par le Synode de donner un caractere plus fortement biblique a
toute la pastorale de I’Eglise, il est nécessaire qu’il y ait une formation convenable des chrétiens et,
en particulier, des catéchistes. A cet égard, il faut porter attention a 1’apostolat biblique, méthode
trés valable pour cette finalité, comme le montre ’expérience ecclésiale. Les Péres synodaux ont, de
plus, recommandé que, si possible par la valorisation de structures académiques déja existantes,
soient établis des centres de formation pour laics et pour missionnaires, ou I’on apprenne a
comprendre, a vivre et a annoncer la Parole de Dieu, et que, la ou on en voit la nécessité, soient
constitués des instituts spécialisés dans les études bibliques pour former des exégetes qui aient une
solide compréhension théologique et qui soient sensibles aux contextes de leur mission[261].

La Sainte Ecriture dans les grands rassemblements ecclésiaux

76. Parmi les multiples initiatives qui peuvent étre prises, le Synode suggere que, dans les
rassemblements, aussi bien au niveau diocésain que national ou international, I’importance de la
Parole de Dieu, de son écoute et de la lecture croyante et orante de la Bible soit soulignée le plus
possible. Par conséquent, dans les congres eucharistiques, nationaux et internationaux, aux Journées
Mondiales de la Jeunesse et dans les autres rencontres on pourra avec raison trouver de plus amples
espaces pour des célébrations de la Parole et pour des moments de formation biblique[262].

Parole de Dieu et vocations

77. Le Synode, en soulignant I’exigence intrinseque de la foi d’approfondir la relation avec le
Christ, Parole de Dieu parmi nous, a voulu aussi mettre en évidence le fait que cette Parole appelle
chacun en termes personnels, révélant ainsi que la vie elle-méme est vocation par rapport a Dieu.
Cela veut dire que plus nous approfondissons notre relation avec le Seigneur Jésus, plus nous nous
apercevons qu’Il nous appelle a la sainteté, au moyen de choix définitifs, par lesquels notre vie
répond a son amour, assumant des tiches et des ministéres pour édifier 1’Eglise. Dans cette



perspective se comprennent les invitations faites par le Synode a tous les chrétiens d’approfondir
leur relation avec la Parole de Dieu en tant que baptisés, mais aussi en tant qu’appelés a vivre selon
les divers états de vie. Ici nous touchons I’un des points cardinaux de la doctrine du Concile Vatican
IT qui a souligné la vocation a la sainteté de tout fidele, chacun dans son propre état de vie[263].
C’est dans la Sainte Ecriture que se trouve révélée notre vocation a la sainteté : « Vous serez saints
parce que je suis Saint » (Lv 11, 44 ; 19, 2 ; 20, 7). Puis saint Paul en souligne la racine
christologique : dans le Christ, le Pére « nous a choisis avant la création du monde, pour que nous
soyons, dans 1’amour, saints et irréprochables sous son regard » (Ep 1, 4). Ainsi pouvons-nous
entendre comme adressé a chacun de nous son salut aux fréres et aux sceurs de la communauté de
Rome : « A tous les bien-aimés de Dieu ... aux saints par vocation, a vous grace et paix de par Dieu
notre Peére et le Seigneur Jésus-Christ. » (Rm 1, 7).

a) Parole de Dieu et Ministres ordonnés

78. Avant tout, en m’adressant maintenant aux Ministres ordonnés de I’Eglise, je leur rappelle ce
qu’a affirmé le Synode : « La Parole de Dieu est indispensable pour former le cceur d’un bon
Pasteur, Ministre de la Parole »[264]. Evéques, prétres, diacres ne peuvent en aucune facon penser
vivre leur vocation et leur mission sans un engagement décidé et renouvelé de sanctification qui
trouve 1’un de ses piliers dans le contact avec la Bible.

79. Pour ceux qui sont appelés a 1’épiscopat, et qui sont les premiers annonciateurs autorisés de la
Parole, je désire réaffirmer ce qui a été dit par le Pape Jean-Paul II dans I’Exhortation apostolique
post-synodale Pastores gregis. Pour nourrir et faire progresser sa vie spirituelle, 1’évéque doit
toujours mettre « a la premiere place la lecture et la méditation de la Parole de Dieu. Tout évéque
devra toujours se confier et se sentir confié ‘a Dieu et a son message de grace, qui a le pouvoir de
construire 1’édifice et de faire participer les hommes a I’héritage de ceux qui ont été sanctifiés’ (Ac
20, 32). C’est pourquoi, avant d’étre un transmetteur de la Parole, I’Evéque, avec ses prétres et
comme tout fidéle, bien plus comme I’Eglise elle-méme, doit étre un auditeur de la Parole. 11 doit
étre comme ‘a I’intérieur’ de la Parole, pour se laisser garder et nourrir par elle, comme dans le sein
maternel »[265]. A ’imitation de Marie, Virgo audiens et Reine des Apotres, je recommande a tous
mes fréres dans 1’épiscopat la lecture personnelle fréquente et 1’étude assidue de la Sainte Ecriture.

80. A Iattention des prétres aussi, je voudrais rappeler les paroles du Pape Jean-Paul II qui, dans
I’Exhortation apostolique post-synodale Pastores dabo vobis, a rappelé que « le prétre est avant tout
ministre de la Parole de Dieu. Il est consacré et envoyé pour annoncer a tous I’Evangile du
Royaume, appelant tout homme a 1’obéissance de la foi et conduisant les croyants a une
connaissance et a une communion toujours plus profonde du Mystere de Dieu, a nous révélé et
communiqué par le Christ. C’est pourquoi le prétre lui-méme doit tout d’abord acquérir une grande
familiarité avec la Parole de Dieu. Il ne lui suffit pas d’en connaitre I’aspect linguistique ou
exégétique, ce qui est cependant nécessaire. Il lui faut accueillir la Parole avec un cceur docile et
priant, pour qu’elle pénetre a fond dans ses pensées et ses sentiments et engendre en lui un esprit
nouveau, ‘la pensée du Christ’ (1 Co 2, 16)[266]. Ainsi, ses paroles, et plus encore ses choix et ses
attitudes seront toujours plus transparents a I’Evangile, I’annonceront et en rendront témoignage.
C’est seulement ‘en demeurant’ dans la Parole que le prétre deviendra parfait disciple du Seigneur,
connaitra la vérité et sera vraiment libre »[267].

En définitive, 1’appel au sacerdoce demande d’étre consacrés ‘dans la vérité’. Jésus lui-méme
formule cette exigence a 1’égard de ses disciples : « Consacre-les par la vérité : ta parole est vérité.
De méme que tu m’as envoyé dans le monde, moi aussi je les ai envoyés dans le monde » (Jn 17,
17-18). Les disciples sont en un certain sens « attirés dans 1’intimité de Dieu par leur immersion
dans la Parole de Dieu. La Parole de Dieu est, pour ainsi dire, le bain qui les purifie, le pouvoir
créateur qui les transforme dans I’étre de Dieu »[268]. Et puisque le Christ lui-méme est la Parole



de Dieu faite chair (Jn 1, 14), qu’il est ‘la Vérité’ (Jn 14, 6), alors la priére de Jésus au Pére «
Consacre-les par la vérité » veut dire au sens le plus profond : « Fais qu’ils ne soient qu’un avec
moi, le Christ. Attache-les a moi. Attire-les en moi. Et, de fait, il n’existe qu’un seul prétre de la
Nouvelle Alliance, Jésus Christ lui-méme »[269]. Il est donc nécessaire que les prétres renouvellent
toujours plus profondément leur conscience de cette réalité.

81. Je voudrais me référer aussi a la place de la Parole de Dieu dans la vie de ceux qui sont appelés
au diaconat, non seulement comme degré précédant 1’ordre du presbytérat, mais comme service
permanent. Les Normes fondamentales pour la formation des diacres permanents affirment que de «
I’identité théologique du diaconat, dérivent avec clarté les traits de sa spiritualité spécifique, qui se
présente essentiellement comme une spiritualité du service. Le modéle par excellence est le Christ
serviteur, qui a vécu totalement au service de Dieu pour le bien des hommes »[270]. Dans cette
perspective on comprend que, dans les différentes dimensions du ministere diaconal, « un élément
caractéristique de la spiritualité diaconale est la Parole de Dieu, dont le diacre est appelé a étre
I’annonciateur autorisé, en croyant ce qu’il proclame, en enseignant ce qu’il croit, en vivant ce qu’il
enseigne »[271]. Je recommande donc que les diacres nourrissent leur vie d’une lecture croyante de
la Sainte Ecriture avec I’étude et la priére. Qu’ils soient introduits a « la Sainte Ecriture et & sa juste
interprétation ; a la théologie de 1’ Ancien et du Nouveau Testament ; au rapport réciproque entre
I’Ecriture et la Tradition ; en particulier  I’usage de I’Ecriture dans la prédication, dans la catéchése
et dans I’activité pastorale en général »[272].

b) La Parole de Dieu et les candidats a I’Ordination

82. Le Synode a donné une importance particuliere au role décisif de la Parole de Dieu dans la vie
spirituelle des candidats au sacerdoce ministériel : « Les candidats au sacerdoce doivent apprendre a
aimer la Parole de Dieu. Que I’Ecriture soit donc 1’ame de leur formation théologique, en soulignant
la circularité indispensable entre exégese, théologie, spiritualité et mission »[273]. Les aspirants au
sacerdoce ministériel sont appelés a une profonde relation personnelle avec la Parole de Dieu, en
particulier dans la lectio divina, pour que leur vocation elle-méme se nourrisse de cette relation:
c’est dans la lumiére et dans la force de la Parole de Dieu que chacun peut découvrir, comprendre,
aimer et suivre sa vocation propre et accomplir sa mission, faisant grandir dans le cceur les pensées
de Dieu, de sorte que la foi, en tant que réponse a la Parole, devienne le nouveau critére de
jugement et d’évaluation des hommes et des choses, des événements et des problemes [274].

Cette attention a la lecture priante de I’Ecriture ne doit en aucune facon alimenter une dichotomie
par rapport a 1’étude exégétique demandée au temps de la formation. Le Synode a recommandé que
les séminaristes soient aidés concretement a voir la relation entre 1’étude biblique et la priere avec
I’Ecriture. Etudier les Ecritures doit rendre plus conscient du mystére de la Révélation divine et
alimenter une attitude de réponse priante au Seigneur qui parle. D’autre part, une authentique vie de
priere ne pourra que faire grandir dans 1’ame du candidat le désir de connaitre toujours plus le Dieu
qui s’est révélé dans sa Parole comme amour infini. Par conséquent, on devra apporter le plus grand
soin a cultiver dans la vie des séminaristes cette réciprocité entre étude et priére. Dans ce but, il faut
que les candidats soient initiés a une étude de la Sainte Ecriture par des méthodes qui en favorisent
une telle approche intégrale.

c) Parole de Dieu et Vie consacrée

83. En ce qui concerne la Vie consacrée, le Synode a rappelé avant tout qu’elle « nait de 1’écoute de
la Parole de Dieu et accueille I’Evangile comme regle de vie »[275]. Vivre a la suite du Christ,
chaste, pauvre et obéissant, est ainsi une « ‘exégese’ vivante de la Parole de Dieu »[276]. L’Esprit
Saint, grace auquel la Bible a été écrite, est le méme Esprit qui éclaire « d’une lumiéere nouvelle la
Parole de Dieu aux fondateurs et aux fondatrices. D’elle tout charisme est né et d’elle, toute regle



veut étre I’expression »[277], en donnant vie a des itinéraires de vie chrétienne caractérisés par la
radicalité évangélique.

Je voudrais rappeler que la grande tradition monastique a toujours considéré la méditation de
I’Ecriture Sainte comme un élément constitutif de sa spiritualité propre, en particulier sous la forme
de la lectio divina. Aujourd’hui encore, les anciennes et nouvelles réalités de consécration
particuliére sont appelées a étre de véritables écoles de vie spirituelle oti les Ecritures sont lues
selon I’Esprit Saint dans I’Eglise, afin que tout le Peuple de Dieu puisse en bénéficier. Le Synode
recommande donc que les communautés de Vie consacrée ne manquent jamais d’une formation
solide a la lecture croyante de la Bible[278].

Je désire encore me faire I’interpréete de 1’attention et de la gratitude que le Synode a exprimées a
I’égard des formes de vie contemplative qui, en vertu de leur charisme spécifique, consacrent une
grande partie de leurs journées a imiter la Mere de Dieu, qui méditait assidiiment les paroles et les
gestes de son Fils (cf. Lc 2, 19. 51), et Marie de Béthanie qui, assise aux pieds du Seigneur, écoutait
sa parole (cf. Lc 10, 38). Ma pensée se tourne en particulier vers les moines et moniales cloitrés qui,
par leur séparation du monde, se trouvent plus intimement unis au Christ, cceur du monde. Plus que
jamais, I’Eglise a besoin du témoignage de ceux qui s’engagent a « ne rien préférer a I’amour du
Christ »[279]. Le monde actuel est souvent trop absorbé par les activités extérieures dans lesquelles
il risque de se perdre. Les contemplatifs et les contemplatives, par leur vie de priére, d’écoute et de
méditation de la Parole de Dieu nous rappellent que I’homme ne vit pas seulement de pain mais de
toute parole qui sort de la bouche de Dieu (cf. Mt 4, 4). Par conséquent, tous les fidéles doivent bien
se souvenir qu’une telle forme de vie « indique au monde d’aujourd’hui la chose la plus importante,
et c’est méme en fin de compte la seule chose décisive : il existe une ultime raison pour laquelle il
vaut la peine de vivre, qui est Dieu et son amour impénétrable »[280].

d) La Parole de Dieu et les fideles laics

84. Le Synode a trés souvent dirigé son attention vers les fideles laics, les remerciant de leur
généreux engagement dans la diffusion de I’Evangile dans les différents milieux de leur vie
quotidienne, au travail, a 1’école, en famille et dans 1’éducation[281]. Cette tache, qui vient du
baptéme, doit pouvoir se développer a travers une vie chrétienne toujours plus consciente, capable
de rendre raison de 1’espérance qui est en nous (cf. 1 P 3, 15). Jésus, dans I’Evangile de Matthieu,
indique que « le champ c’est le monde ; le bon grain, ce sont les fils du Royaume » (13, 38). Ces
paroles s’appliquent particulierement aux laics chrétiens qui vivent leur vocation personnelle a la
sainteté dans une existence selon I’Esprit qui s’exprime « de fagon particuliére dans leur insertion
dans les réalités temporelles et dans leur participation aux activités terrestres »[282]. Ils ont besoin
d’étre formés pour discerner la volonté de Dieu grace a une familiarité avec la Parole de Dieu, lue et
étudiée dans I’Eglise, sous la conduite des Pasteurs légitimes. Ils peuvent tirer cette formation des
écoles de grandes spiritualités ecclésiales, a la racine desquelles se trouve toujours I’Ecriture Sainte.
Que selon leurs possibilités, les dioceses eux-mémes fassent, en ce sens, des offres de formation aux
laics ayant des responsabilités ecclésiales particulieres[283].

e) La Parole de Dieu, le mariage et la famille

85. Le Synode a éprouvé la nécessité de souligner aussi le rapport entre la Parole de Dieu, le
mariage et la famille chrétienne. En effet, « en annoncant la Parole de Dieu, I’Eglise révéle a la
famille chrétienne sa véritable identité, autrement dit ce qu’elle est et ce qu’elle doit étre selon le
dessein du Seigneur »[284]. Il faut donc ne jamais perdre de vue que la Parole de Dieu est a
’origine du mariage (cf. Gn 2, 24) et que Jésus lui-méme a voulu inclure le mariage parmi les
institutions de son Royaume (cf. Mt 19, 4-8), faisant un Sacrement de ce qui était inscrit a 1’origine
dans la nature humaine. « Dans la célébration sacramentelle, I’homme et la femme prononcent une



parole prophétique de don mutuel, d’étre « une seule chair », signe du mysteére de I’union du Christ
et de I’Eglise (cf. Ep 5, 31-32) »[285]. La fidélité a la Parole de Dieu améne également a constater
qu’aujourd’hui cette institution est attaquée sous de nombreux aspects par la mentalité ambiante.
Face au désordre général des sentiments et a 1’apparition de modes de pensée qui banalisent le corps
humain et la différence sexuelle, la Parole de Dieu réaffirme la bonté originelle de 1’étre humain,
créé homme et femme, et appelé a I’amour fidéle, réciproque et fécond.

Du grand mystere nuptial, provient une incontournable responsabilité des parents a 1’égard de leurs
enfants. En effet, c’est a la paternité et a la maternité vécus de facon authentique qu’il revient de
communiquer et de témoigner du sens de la vie dans le Christ : a travers leur fidélité et I’unité de la
vie de famille, les époux sont pour leurs enfants les premiers messagers de la Parole de Dieu. La
communauté ecclésiale doit les soutenir et les aider a développer la priere en famille, 1’écoute de la
Parole et la connaissance de la Bible. C’est pourquoi le Synode souhaite que chaque foyer ait sa
Bible et la conserve dignement, afin de pouvoir la lire et I’utiliser dans la priére. I.’aide nécessaire
peut étre fournie par les prétres, les diacres ou les laics bien préparés. Le Synode a recommandé
aussi la création de petites communautés composées de familles, ou I’on pratique la priere et la
méditation commune de passages choisis des Ecritures[286]. Que les époux se rappellent, en outre,
« que la Parole de Dieu est aussi un précieux soutien dans les difficultés de la vie conjugale et
familiale »[287].

Dans ce contexte, je désire souligner encore ce que le Synode a recommandé au sujet de la tache
des femmes a 1’égard de la Parole de Dieu. La contribution du « génie féminin » - comme 1’appelait
le Pape Jean-Paul I1[288] -, a la connaissance de I’Ecriture et a la vie entiére de I’Eglise, est plus
grande aujourd’hui que par le passé et touche aussi désormais le domaine des études bibliques elles-
meémes. Le Synode s’est arrété en particulier sur le role indispensable des femmes dans la famille et
dans 1’éducation, dans la catéchése, dans la transmission des valeurs. En effet, elles « savent susciter
I’écoute de la Parole, la relation personnelle avec Dieu et transmettre le sens du pardon et du
partage évangélique »[289], comme elles savent aussi étre porteuses d’amour, modeéles de
miséricorde et artisans de paix, communicatrices de chaleur et d’humanité dans un monde qui, trop
souvent, juge les personnes selon les critéeres froids de 1’exploitation et du profit.

La lecture orante de la Sainte Ecriture et la ‘lectio divina’

86. Le Synode a insisté a plusieurs reprises sur I’exigence d’une approche priante du texte sacré
comme élément fondamental de la vie spirituelle de tout croyant, dans les divers ministéeres et états
de vie, en se référant notamment a la lectio divina[290]. La Parole de Dieu est, en effet, a la base de
toute spiritualité chrétienne authentique. Les Péres synodaux se sont ainsi mis en syntonie avec ce
qu’affirme la Constitution dogmatique Dei Verbum : « Que les fideéles (...) approchent de tout leur
cceur le texte sacré lui-méme, soit par la sainte liturgie, qui est remplie des paroles divines, soit par
une pieuse lecture, soit par des cours faits pour cela ou par d’autres méthodes qui, avec
1’approbation et le soin qu’en prennent les pasteurs de I’Eglise, se répandent de maniére louable
partout de notre temps. Mais la priere — qu’on se le rappelle — doit accompagner la lecture de la
Sainte Ecriture »[291]. La réflexion conciliaire entendait reprendre la grande tradition patristique
qui a toujours recommandé d’approcher I’Ecriture en établissant un dialogue avec Dieu. Comme le
dit saint Augustin : « Ta prieére est ta parole adressée a Dieu. Quand tu lis, c’est Dieu qui te parle ;
quand tu pries, c’est toi qui parles avec Dieu »[292]. Origene, I’un des maitres de cette lecture de la
Bible, soutient que I’intelligence des Ecritures demande, plus encore que 1’étude, I’intimité avec le
Christ et la priere. Il est convaincu, en effet, que la voie privilégiée pour connaitre Dieu est I’amour,
et que 1’on n’acquiert pas une authentique scientia Christi sans s’éprendre de Lui. Dans la Lettre a
Grégoire, le grand théologien d’ Alexandrie recommande : « Applique-toi principalement a la
lecture des divines Ecritures : applique-toi bien & cela (...) En t’appliquant a les lire avec I’intention
de croire et de plaire a Dieu, frappe, dans ta lecture, a la porte de ce qui est fermé, et il t’ouvrira, le



portier dont Jésus a dit : ‘A celui-1a le portier ouvre’. En t’appliquant  cette divine lecture, cherche
avec droiture et avec une confiance inébranlable en Dieu le sens des divins Ecrits, caché au grand
nombre. Ne te contente pas de frapper et de chercher, car il est absolument nécessaire de prier pour
comprendre les choses divines. C’est pour nous y exhorter que le Sauveur a dit non seulement :
‘Frappez et I’on vous ouvrira’ et ‘Cherchez et vous trouverez’, mais aussi : ‘Demandez et 1’on vous
donnera’ »[293].

Toutefois, a ce propos, il faut éviter le risque d’une approche individualiste, en se rappelant que la
Parole de Dieu nous est précisément donnée pour construire la communion, pour nous unir dans la
vérité durant notre marche vers Dieu. C’est une Parole qui s’adresse a chacun personnellement,
mais c’est aussi une Parole qui construit la communauté, qui construit I’Eglise. C’est pourquoi le
texte sacré doit toujours étre abordé dans la communion ecclésiale. En effet, « il est trés important
d’effectuer une lecture communautaire (...), car le sujet vivant de I’Ecriture Sainte c’est le Peuple
de Dieu, c’est I’Eglise. (...) L’Ecriture n’appartient pas au passé, car son sujet, le Peuple de Dieu
inspiré par Dieu lui-méme, est toujours le méme, et la Parole est donc toujours vivante dans le sujet
vivant. C’est pourquoi il est important de lire I’Ecriture Sainte et d’entendre 1’Ecriture Sainte dans
la communion de I’Eglise, c’est-a-dire avec tous les grands témoins de cette Parole, en commencant
par les premiers Peres jusqu’aux saints d’aujourd’hui, jusqu’au Magistére actuel »[294].

Par conséquent, dans la lecture orante de 1’Ecriture Sainte, le lieu privilégié est la liturgie,
I’Eucharistie en particulier, durant laquelle, en célébrant le Corps et le Sang du Christ présent dans
le Sacrement, se rend présente parmi nous la Parole elle-méme. En un certain sens, la lecture
priante, personnelle et communautaire, doit toujours étre vécue en relation avec la célébration
eucharistique. Comme 1’adoration eucharistique prépare, accompagne et continue la célébration
eucharistique[295], de méme la lecture priante, personnelle et communautaire, prépare, accompagne
et approfondit ce que I’Eglise célébre en proclamant la Parole, dans le cadre liturgique. En mettant
en aussi étroite relation lectio et liturgie, on peut mieux saisir les critéres qui doivent guider cette
lecture dans le contexte de la pastorale et de la vie spirituelle du Peuple de Dieu.

87. Dans les documents qui ont préparé et accompagné le Synode, on a parlé de diverses méthodes
pour approcher avec fruit et dans la foi les Ecritures Saintes. Toutefois, I’attention la plus grande a
été portée sur la lectio divina, qui « est capable d’ouvrir au fidéle le trésor de la Parole de Dieu, et
de provoquer ainsi la rencontre avec le Christ, Parole divine vivante. »[296]. Je voudrais rappeler
briévement ici ses étapes fondamentales : elle s’ouvre par la lecture (lectio) du texte qui provoque
une question portant sur la connaissance authentique de son contenu : que dit en soi le texte biblique
? Sans cette étape, le texte risquerait de devenir seulement un prétexte pour ne jamais sortir de nos
pensées. S’en suit la méditation (meditatio) qui pose la question suivante : que nous dit le texte
biblique ? Ici, chacun personnellement, mais aussi en tant que réalité communautaire, doit se laisser
toucher et remettre en question, car il ne s’agit pas de considérer des paroles prononcées dans le
passé mais dans le présent. L’on arrive ainsi a la priere (oratio) qui suppose cette autre demande :
que disons-nous au Seigneur en réponse a sa parole ? La priére comme requéte, intercession, action
de grace et louange, est la premiere maniére par laquelle la Parole nous transforme. Enfin, la lectio
divina se termine par la contemplation (contemplatio), au cours de laquelle nous adoptons, comme
don de Dieu, le méme regard que Lui pour juger la réalité, et nous nous demandons : quelle
conversion de I’esprit, du cceur et de la vie le Seigneur nous demande-t-il ? Saint Paul, dans la
Lettre aux Romains affirme : « Ne prenez pas pour modeéle le monde présent, mais transformez-
vous en renouvelant votre facon de penser pour savoir reconnaitre quelle est la volonté de Dieu : ce
qui est bon, ce qui est capable de lui plaire, ce qui est parfait » (12, 2). La contemplation, en effet,
tend a créer en nous une vision sapientielle de la réalité, conforme a Dieu, et a former en nous « la
pensée du Christ » (1 Co 2, 16). La Parole de Dieu se présente ici comme un critére de
discernement : « elle est vivante, (...) énergique et plus coupante qu’une épée a deux tranchants ;
elle péneétre au plus profond de 1’dme, jusqu’aux jointures et jusqu’aux moelles ; elle juge des



intentions et des pensées du cceur » (He 4, 12). Il est bon, ensuite, de rappeler que la lectio divina ne
s’acheve pas comme dynamique tant qu’elle ne débouche pas dans 1’action (actio), qui porte
’existence croyante a se faire don pour les autres dans la charité.

Ces étapes se trouvent synthétisées et résumées de maniere sublime dans la figure de la Meére de
Dieu, modeéle pour tous les fidéles de 1’accueil docile de la Parole divine. Elle « conservait avec
soin toutes ces choses, en les méditant dans son coeur » (Lc 2, 19 ; cf. 2, 51), elle savait trouver le
lien profond qui unit les événements, les faits et les réalités, apparemment disjoints, dans le grand
dessein de Dieu[297].

Je voudrais rappeler en outre ce qui a été recommandé durant le Synode en ce qui concerne
I’importance de la lecture personnelle de 1’Ecriture, aussi comme pratique pénitentielle, qui prévoit
la possibilité, selon les dispositions habituelles de I’Eglise, d’acquérir I’indulgence, pour soi ou pour
les défunts[298]. La pratique de I’indulgence[299] implique la doctrine des mérites infinis du Christ
— que I’Eglise, comme ministre de la Rédemption, dispense et applique, mais implique également
celle de la communion des saints et nous dit « combien nous sommes unis intimement dans le
Christ les uns avec les autres et combien la vie surnaturelle de chacun peut bénéficier aux autres
»[300]. Dans cette perspective, la lecture de la Parole de Dieu nous soutient dans notre itinéraire de
pénitence et de conversion, nous permet d’approfondir le sens de notre appartenance ecclésiale et
nous soutient dans une familiarité plus grande avec Dieu. Comme 1’affirmait saint Ambroise :
lorsque nous prenons en main avec foi les Ecritures Saintes et les lisons avec 1’Eglise, ’homme
revient se promener avec Dieu dans le paradis[301].

La Parole de Dieu et la priere mariale

88. Vous rappelant le lien indissociable entre la Parole de Dieu et Marie de Nazareth, j’invite, en
union avec les Péres synodaux, a promouvoir parmi les fideles, surtout dans leur vie de famille, les
priéres mariales comme une aide pour méditer les saints mystéres racontés par I’Ecriture. Un moyen
tres utile est, par exemple, la récitation personnelle ou communautaire du Saint Rosaire[302], qui
reprend avec Marie les mysteres de la vie du Christ[303], que le Pape Jean-Paul II a voulu enrichir
avec les mysteres lumineux[304]. Il est opportun que 1’énonciation des différents mysteres soit
accompagnée de brefs passages de la Bible relatifs au mystere annoncé, afin de favoriser la
mémorisation de certaines expressions significatives de 1’Ecriture relatives aux mystéres de la vie
du Christ.

Par ailleurs, le Synode a recommandé d’encourager parmi les fidéles la récitation de la priére de

I’ Angelus Domini. Il s’agit d’une priere simple et profonde qui, en union avec la Mére de Dieu,
nous permet de nous « remémorer chaque jour le mystere du Verbe incarné »[305]. Il est opportun
que le Peuple de Dieu, les familles et les communautés de personnes consacrées soient fideles a
cette priere mariale que la tradition nous invite a réciter a 1’aurore, a midi et au coucher du soleil.
Dans la priere de I’ Angelus Domini, nous demandons a Dieu, par I’intercession de Marie, qu’il nous
soit donné d’accomplir comme elle la volonté de Dieu et d’accueillir en nous sa Parole. Cette
pratique peut nous aider a approfondir en nous un authentique amour pour le mystére de
I’Incarnation.

Diverses priéres anciennes de 1’Orient chrétien qui, par leur référence a la Theotokos, a la Meére de
Dieu, retracent toute 1’histoire du salut, méritent d’étre connues, appréciées et répandues aussi.
Nous pensons en particulier a 1’ Akathistos et a la Paraklesis. Il s’agit d’hymnes de louange chantés
sous forme de litanies, imprégnés de la foi ecclésiale et de références bibliques, qui aident les
fideles a méditer avec Marie les mystéres du Christ. En particulier, I’hymne sacré a la Mére de
Dieu, dit Akathistos — c’est-a-dire que 1’on chante debout -, représente 1’une des expressions les
plus élevées de la piété mariale de la tradition byzantine[306]. Prier en utilisant ces mots dilate



I’ame et la dispose a la paix qui vient d’en-haut, de Dieu, a cette paix qui est le Christ lui-méme, né
de Marie pour notre salut.

La Parole de Dieu et la Terre Sainte

89. En nous souvenant du Verbe de Dieu qui se fait chair dans le sein de Marie de Nazareth, notre
cceur se tourne, a présent, vers cette Terre ou s’est accompli le mystére de notre rédemption et
depuis laquelle la Parole de Dieu s’est répandue jusqu’aux confins de la terre. En effet, par ’action
de I’Esprit Saint, le Verbe s’est incarné en un moment précis et en un lieu déterminé, sur un coin de
terre aux confins de I’empire romain. C’est pourquoi, plus nous voyons I’universalité et I’unicité de
la Personne du Christ, plus nous considérons avec gratitude cette Terre ou Jésus est né, a vécu et
s’est donné lui-méme pour nous tous. Les pierres sur lesquelles notre Rédempteur a marché
demeurent pour nous riches de souvenirs et continuent a « crier » la Bonne Nouvelle. C’est
pourquoi les Peres synodaux ont rappelé I’heureuse expression qui désigne la Terre Sainte, « le
cinquiéme Evangile »[307]. Combien il est important qu’en ces lieux se trouvent des communautés
chrétiennes, malgré les nombreuses difficultés ! Le Synode des Evéques exprime sa profonde
proximité a tous les chrétiens qui vivent sur la Terre de Jésus, en témoignant leur foi dans le
Ressuscité. La, les chrétiens sont appelés a servir non seulement comme « un phare de la foi pour
’Eglise universelle, mais aussi comme un levain d’harmonie, de sagesse et d’équilibre dans la vie
d’une société qui, traditionnellement, a été et continue d’étre pluraliste, multiethnique et multi-
religieuse »[308].

La Terre Sainte reste encore aujourd’hui un but de pelerinage du peuple chrétien, tel un geste de
priere et de pénitence, ainsi qu’en témoignaient, déja dans 1’antiquité, des auteurs comme saint
Jérome[309] ou ... . Plus nous tournons notre regard et notre cceur vers la Jérusalem terrestre, plus
s’embrasent en nous le désir de la Jérusalem céleste, véritable but de tout pelerinage, et la passion
pour que le nom de Jésus, en qui seul réside le salut, soit reconnu par tous (cf. Ac 4, 12).

TROISIEME PARTIE :
VERBUM MUNDO

« Nul n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique,
qui est tourné vers le sein du Pere, lui 1’a fait connaitre »
(Jn 1,18).

LA MISSION DE L’EGLISE : ANNONCER LA PAROLE DE DIEU
La Parole du Pére et vers le Pére

90. Saint Jean insiste sur le paradoxe fondamental de la foi chrétienne : d’une part, il affirme que «
Nul n’a jamais vu Dieu » (Jn 1, 18 ; 1 Jn 4, 12). En aucune maniere, nos images, nos concepts ou
nos mots ne peuvent définir ou mesurer la réalité infinie du Tres-Haut. Il reste le Deus semper
maior. D’autre part, Jean affirme que réellement « le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14). Le Fils
unique qui est tourné vers le sein du Pere, a révélé le Dieu que « personne n’a jamais vu » (Jn 1,
18). Jésus Christ vient chez nous, « plein de grace et de vérité » (Jn 1, 14) qui a travers lui nous sont
données (Jn 1, 17) ; en effet, « tous nous avons eu part a sa plénitude, nous avons regu grace apres
grace » (Jn 1, 16). De cette maniere, 1’évangéliste Jean, dans son Prologue, contemple le Verbe, de
son habitation en Dieu a son incarnation, jusqu’a son retour dans le sein du Pére, emportant avec lui
notre humanité qu’il a assumée pour toujours. Par cette sortie du Peére et par ce retour a Lui (cf. Jn
13, 3; 16, 28 ; 17, 8.10), il se présente a nous comme le ‘Narrateur’ de Dieu (cf. Jn 1, 18). Le Fils,
en effet, affirme saint Irénée de Lyon, « est le Révélateur du Pére »[310]. Jésus de Nazareth est,



pour ainsi dire, 1’ ‘exégete’ de Dieu que « personne n’a jamais vu ». « Il est I’image du Dieu
invisible » (Col 1, 15). Ici, s’accomplit la prophétie d’Isaie sur 1’efficacité de la Parole du Seigneur :
comme la pluie et la neige qui descendent des cieux pour irriguer et faire germer la terre, ainsi la
Parole de Dieu « ne me reviendra pas sans résultat, sans avoir fait ce que je veux, sans avoir
accompli ma mission » (Is 55, 10s). Jésus Christ est cette Parole définitive et efficace qui est venue
du Pere et qui est retournée a Lui, en réalisant parfaitement sa volonté dans le monde.

Annoncer au monde le « Logos » de I’Espérance

91. Le Verbe de Dieu nous a communiqué la vie divine qui transfigure la face de la terre, en faisant
toutes choses nouvelles (cf. Ap 21, 5). Sa Parole fait de nous non seulement les destinataires de la
Révélation divine, mais aussi ses messagers. Lui, I’envoyé du Pére pour faire sa volonté (Jn 5, 36-
38 ; 6, 38-40 ; 7, 16-18), nous attire a lui-méme par sa vie et par sa mission. L’Esprit du Ressuscité
habilite ainsi notre vie a I’annonce efficace de la Parole dans le monde entier. C’est I’expérience de
la premiére communauté chrétienne qui voyait la Parole se répandre grace a la prédication et au
témoignage (cf. Ac 6, 7). Je voudrais ici me référer particulierement a la vie de I’ Apotre Paul, un
homme totalement saisi par le Seigneur (cf. Ph 3, 12) — « je vis, mais ce n’est plus moi, c’est le
Christ qui vit en moi » (Ga 2, 20) — et par sa mission : « malheur a moi si je n’annoncais pas
I’Evangile » (1 Co 9,16), conscient que tout ce qui est révélé dans le Christ, est réellement le salut
de tous les Gentils, la libération de 1’esclavage du péché pour entrer dans la liberté des fils de Dieu.

En effet, ce que 1’Eglise annonce au monde est le Logos de I’Espérance (cf. 1 P 3, 15) ; I’homme a
besoin de la ‘grande Espérance’ pour vivre son présent, la grande Espérance qui est « Dieu qui
posséde un visage humain et qui nous ‘aima jusqu’a la fin’ (Jn 13, 1) »[311]. Pour cette raison,
I’Eglise est missionnaire dans son essence. Nous ne pouvons pas garder pour nous-mémes les
paroles de la vie éternelle, qui nous ont été données dans la rencontre avec Jésus Christ : elles sont
destinées a tous, a tout homme. Toute personne de notre temps, qu’elle le sache ou non, a besoin de
cette annonce. Puisse le Seigneur lui-méme, comme au temps du prophete Amos, susciter dans les
hommes une faim et une soif nouvelles des paroles du Seigneur (cf. Am 8, 11). La responsabilité
nous incombe de transmettre a notre tour ce que nous avons recu par grace.

De la Parole de Dieu, vient la mission de I’Eglise

92. Le Synode des Evéques a insisté sur la nécessité de stimuler dans I’Eglise la conscience
missionnaire, présente au sein du Peuple de Dieu dés ses origines. Les premiers chrétiens ont
considéré I’annonce missionnaire comme une nécessité dérivant de la nature méme de la foi : ils
croyaient en un Dieu qui était le Dieu de tous, I’'unique et vrai Dieu qui s’était révélé dans 1’histoire
d’Israél et, ultimement, en son Fils, donnant ainsi la réponse qu’au fond d’eux-mémes tous les
hommes attendent. Les premieres communautés chrétiennes ont compris que leur foi n’appartenait
pas a une tradition culturelle particuliere — distincte suivant les peuples -, mais au domaine de la
Vérité, qui est destinée également a tous les hommes.

C’est encore Saint Paul qui, par sa vie, nous éclaire sur le sens de la mission chrétienne et sur son
universalité originelle. Pensons a 1’épisode des Actes des Apdtres sur 1’ Aréopage d’ Athénes (cf. 17,
16-34). L’ Apotre des Gentils entre en dialogue avec des hommes de cultures diverses, en étant
conscient que le mystere de Dieu, Connu-Inconnu, dont chaque homme a la perception, quoique
confuse, s’est réellement révélé dans 1’histoire : « ce que vous vénérez sans le connaitre, voila ce
que, moi, je viens vous annoncer » (Ac 17, 23). En effet, la nouveauté de 1’annonce chrétienne est la
possibilité de dire a tous les peuples : « Il s’est montré, lui personnellement. Et a présent, le chemin
qui mene a Lui est ouvert. La nouveauté de 1’annonce chrétienne ne réside pas dans une pensée,
mais dans un fait : Dieu s’est révélé»[312].



La Parole et le Regne de Dieu

93. Par conséquent, la mission de I’Eglise ne peut étre considérée comme une réalité facultative ou
optionnelle de la vie ecclésiale. Il s’agit de laisser 1’Esprit Saint nous configurer au Christ méme, en
participant ainsi a sa mission : « de méme que le Pére m’a envoyé, moi aussi, je vous envoie » (Jn
20, 21), de maniere a communiquer la Parole par toute notre vie. La Parole elle-méme, nous envoie
vers nos freres : c’est la Parole qui illumine, purifie et convertit ; nous ne sommes que des
serviteurs.

Il est nécessaire donc, de redécouvrir toujours davantage 1’urgence et la beauté d’annoncer la
Parole, en vue de I’avénement du Regne de Dieu annoncé par le Christ lui-méme. En ce sens,
renouvelons la conscience, combien familiére chez les Péres de I’Eglise, que 1’annonce de la Parole
a comme contenu le Regne de Dieu (cf. Mc 1, 14-15), qui est la personne méme de Jésus

(I’ Autobasileia) comme le rappelle bien Origene[313]. Le Seigneur offre le salut a tous les hommes
de toute époque. Nous comprenons tous combien il est nécessaire que la lumiere du Christ illumine
tous les domaines de I’humanité : la famille, 1’école, la culture, le travail, le temps libre et les autres
secteurs de la vie sociale[314]. Il ne s’agit pas d’annoncer une parole de consolation, mais une
parole de rupture qui invite a la conversion, qui rend possible la rencontre avec Dieu, germe d’une
humanité nouvelle.

Tous les baptisés responsables de 1’annonce

94. Puisque tout le Peuple de Dieu est un peuple « envoyé », le Synode a réaffirmé que « la mission
d’annoncer la Parole de Dieu est le devoir de tous les disciples de Jésus-Christ, comme conséquence
de leur baptéme »[315]. Aucun croyant dans le Christ ne peut se sentir étranger a cette
responsabilité qui provient de I’appartenance sacramentelle au Corps du Christ. Cette conscience
doit étre réveillée dans chaque famille, paroisse, communauté, association et mouvement ecclésial.
L'Eglise, comme mystére de communion, est donc tout entiére missionnaire et chacun, selon son
état de vie, est appelé a donner une contribution décidée a 1’annonce chrétienne.

Les Evéques et les prétres, selon la mission qui est la leur, sont appelés les premiers a une existence
liée par le service de la Parole, & annoncer I’Evangile, a célébrer les Sacrements et a former les
fidéles dans la connaissance authentique des Ecritures. Les diacres sont aussi appelés a collaborer,
selon la mission qui leur est propre, a cette ceuvre d’Evangélisation.

La Vie consacrée brille dans toute 1’histoire de I'Eglise par la capacité d’assumer explicitement la
tache de 1’annonce et de la prédication de la Parole de Dieu, dans la mission ad gentes et dans les
situations les plus difficiles. Attentive aussi aux nouvelles conditions de 1’évangélisation, elle ouvre
avec courage et audace de nouvelles voies et releve de nouveaux défis pour 1’annonce efficace de la
Parole de Dieu[316].

Les laics sont appelés a exercer leur mission prophétique, qui découle directement de leur baptéme,
et & témoigner de 1’Evangile dans la vie quotidienne partout ot ils se trouvent. A ce propos, les
Peres synodaux ont exprimé « la plus vive estime, la reconnaissance et les encouragements pour le
service de I’évangélisation que tant de laics, en particulier les femmes, offrent avec générosité et
esprit d’engagement, dans les communautés dispersées a travers le monde, a I’exemple de Marie-
Madeleine, premier témoin de la joie pascale »[317]. En outre, le Synode reconnait avec gratitude
que les mouvements ecclésiaux et les communautés nouvelles sont, dans 1’Eglise, une grande force
pour I’évangélisation en notre temps, poussant 1'Eglise a développer de nouvelles formes d’annonce
de I’Evangile[318].

La nécessité de la « missio ad gentes »



95. En exhortant tous les fidéles a I’annonce de la Parole divine, les Peres synodaux ont réaffirmé la
nécessité pour notre temps d’un engagement décidé dans la mission ad gentes. En aucune fagon,
I'Eglise ne peut se limiter a une pastorale de I’ « entretien » en faveur de ceux qui connaissent déja
I’Evangile du Christ. L’élan missionnaire est un signe clair de la maturité d’une communauté
ecclésiale. Les Peres ont, en outre, exprimé avec force la conscience que la Parole de Dieu est la
vérité salvatrice dont chaque homme a besoin en tout temps. A cette fin, I’annonce doit étre
explicite. L'Eglise doit aller vers tous avec la force de I’Esprit (cf. 1 Co 2, 5), et continuer de
maniere prophétique a défendre le droit a la liberté des personnes d’entendre la Parole de Dieu, en
cherchant les moyens les plus efficaces pour la proclamer, méme au risque de la persécution[319].
L'Eglise se sent débitrice envers tous de ’annonce de la Parole qui sauve (cf. Rm 1, 14).

Annonce et nouvelle évangélisation

96. Le Pape Jean-Paul II, dans le sillage de ce que le Pape Paul VI avait déja exprimé dans
I’Exhortation apostolique Evangelii nuntiandi, a rappelé de bien des facons aux fidéles la nécessité
d’une nouvelle saison missionnaire pour tout le Peuple de Dieu[320]. A I’aube du troisiéme
millénaire, non seulement tant de peuples ne connaissent pas encore la Bonne Nouvelle, mais tant
de chrétiens ont besoin que leur soit ré-annoncée de facon persuasive la Parole de Dieu, de fagon a
ce qu’ils puissent expérimenter concrétement la force de I’Evangile. Beaucoup de fréres sont «
baptisés mais pas suffisamment évangélisés »[321]. Souvent des nations, auparavant riches de foi et
de vocations, perdent leur propre identité sous 1’influence d’une culture sécularisée[322].
L’exigence de la nouvelle évangélisation, ressentie avec tant de force par mon vénérable
Prédécesseur, doit étre réaffirmée sans peur, dans la certitude de 1’efficacité de la Parole divine.
L'Eglise, siire de la fidélité de son Seigneur, ne se fatigue pas d’annoncer la bonne nouvelle de
I’Evangile et invite tous les chrétiens a redécouvrir la beauté de marcher a la suite du Christ.

Parole de Dieu et témoignage chrétien

97. Les horizons immenses de la mission ecclésiale, la complexité de la situation présente
demandent aujourd’hui des modalités nouvelles pour communiquer de facon efficace la Parole de
Dieu. L’Esprit Saint, premier agent de toute évangélisation, ne manquera jamais de guider I'Eglise
du Christ dans cette action. Il est important toutefois que chaque forme d’annonce soit structurée
par la relation intrinséque entre communication de la Parole de Dieu et témoignage chrétien. De
cela dépend la crédibilité méme de I’annonce. D’une part, la Parole est nécessaire pour
communiquer ce que le Seigneur lui-méme nous a dit ; d’autre part, il est indispensable de donner
crédibilité a cette parole par le témoignage afin qu’elle n’apparaisse pas comme une belle
philosophie ou une utopie, mais plutét comme une réalité que 1’on peut vivre et qui fait vivre. Cette
réciprocité entre Parole et témoignage rappelle la maniere par laquelle Dieu lui-méme s’est
communiqué dans I’incarnation de son Verbe. La Parole de Dieu rejoint les hommes « a travers la
rencontre avec des témoins qui la rendent présente et vivante ».[323] En particulier, les nouvelles
générations ont besoin d’étre initiées a la Parole de Dieu « a travers la rencontre et le témoignage
authentique de I’adulte, I’influence positive des amis et la grande compagnie de la communauté
ecclésiale »[324].

Il y a un rapport étroit entre le témoignage de 1’Ecriture, comme attestation que la Parole de Dieu
donne d’elle-méme, et le témoignage de vie des croyants. L’un implique 1’autre et y conduit. Le
témoignage chrétien communique la Parole attestée dans les Ecritures. Les Ecritures, a leur tour,
expliquent le témoignage que les chrétiens sont appelés a donner dans leur propre vie. Ceux qui
rencontrent des témoins crédibles de 1’Evangile sont ainsi amenés a constater 1’efficacité de la
Parole de Dieu chez ceux qui ’accueillent.



98. Dans ce va-et-vient entre le témoignage et la Parole, nous comprenons 1’affirmation du Pape
Paul VI dans I’Exhortation apostolique Evangelii nuntiandi. Notre responsabilité ne se limite pas a
proposer au monde des valeurs communes ; il faut arriver a 1’annonce explicite de la Parole de
Dieu. C’est seulement ainsi que nous serons fidéles a la mission du Christ : « La Bonne Nouvelle,
proclamée par le témoignage de la vie, devra donc étre t6t ou tard proclamée par la Parole de vie. Il
n’y a pas d’évangélisation vraie si le nom, 1’enseignement, la vie, les promesses, le Regne, le
mystere de Jésus de Nazareth, Fils de Dieu, ne sont pas annoncés »[325].

Le fait que I’annonce de la Parole de Dieu demande le témoignage de la vie personnelle est bien
présent dans la conscience chrétienne depuis I’origine. Le Christ lui-méme est le témoin fidele et
vrai (cf. Ap 1, 5; 3, 14), témoin de la Vérité (cf. Jn 18, 37). Je voudrais ici me faire le porte-parole
des innombrables témoignages que nous avons eu la grace d’entendre durant 1’ Assemblée synodale.
Nous avons été profondément touchés par les récits de ceux qui ont su vivre leur foi et donner un
témoignage lumineux de I’Evangile y compris sous des régimes hostiles au Christianisme ou dans
des situations de persécution.

Tout ceci ne doit pas nous faire peur. Jésus a dit lui-méme a ses disciples « Le serviteur n’est pas
plus grand que son maitre. Si I’on m’a persécuté, on vous persécutera, vous aussi » (Jn 15, 20). Je
désire donc élever vers Dieu avec toute I'Eglise un hymne de louange pour le témoignage de tant de
fréres et sceurs qui, encore a notre époque, ont donné leur vie pour communiquer la vérité de
I’amour de Dieu révélé dans le Christ crucifié et ressuscité. J’exprime également la gratitude de
toute 1'Eglise aux chrétiens qui ne capitulent pas devant les obstacles et les persécutions a cause de
’Evangile. En méme temps, nous nous tournons avec une affection profonde et solidaire vers les
fideles de toutes ces communautés chrétiennes, en Asie et en Afrique en particulier, qui,
aujourd’hui, risquent leur vie ou la marginalisation sociale a cause de la foi. Nous voyons ainsi
réalisé 1’ esprit des Béatitudes de I’Evangile pour ceux qui sont persécutés a cause du Seigneur Jésus
(cf. Mt 5, 11). En méme temps, nous ne cessons pas d’élever notre voix pour que les gouvernants
des nations garantissent a tous la liberté de conscience et de religion, tout comme celle de pouvoir
témoigner publiquement de sa propre foi[326].

PAROLE DE DIEU ET ENGAGEMENT DANS LE MONDE
Servir Jésus dans ces « petits qui sont ses freres » (cf. Mt 25, 40)

99. La Parole divine éclaire 1’existence humaine et appelle les consciences a revoir en profondeur
leur vie, car toute 1’histoire de I’humanité est soumise au jugement de Dieu : « Quand le Fils de
I’homme viendra dans sa gloire, et tous les anges avec lui, alors il siégera sur son trone de gloire.
Toutes les nations seront rassemblées devant lui » (Mt 25, 31-32). A notre époque, nous considérons
souvent, de maniere superficielle, la valeur de I’instant qui passe, comme s’il était sans importance
pour ’avenir. Au contraire, I’Evangile nous rappelle que chaque instant de notre existence est
important et doit étre vécu avec intensité, sachant que chacun devra rendre compte de sa propre vie.
Au chapitre 25 de I’Evangile de Matthieu, le Fils de I’homme retient comme fait ou comme n’étant
pas fait a lui, ce que nous aurons fait ou n’aurons pas fait a un seul de ces « petits qui sont mes
freres » (25, 40.45) : « J’avais faim, et vous m’avez donné a manger ; j’avais soif, et vous m’avez
donné a boire ; j’étais étranger, et vous m’avez accueilli ; j’étais nu, et vous m’avez habillé ; j’étais
malade, et vous m’avez visité ; j’étais en prison, et vous étes venus jusqu’a moi » (25, 35-36). C’est
donc la Parole de Dieu elle-méme qui nous rappelle la nécessité de notre engagement dans le monde
et notre responsabilité face au Christ, Seigneur de I’Histoire. En annoncant I’Evangile,
encourageons-nous les uns les autres a accomplir le bien et a agir pour la justice, la réconciliation et
la paix.

La Parole de Dieu et I’engagement dans la société en faveur de la justice



100. La Parole de Dieu pousse ’homme a des relations animées par la droiture et par la justice ; elle
atteste la valeur précieuse, face a Dieu, de tous les efforts de I’homme pour rendre le monde plus
juste et plus habitable[327]. C’est la Parole de Dieu elle-méme qui dénonce sans ambiguité les
injustices et qui promeut la solidarité et 1’égalité[328]. A la lumiére des paroles du Seigneur,
reconnaissons donc « les signes des temps » présents dans 1’histoire, ne refusons pas de nous
engager en faveur de ceux qui souffrent et sont victimes de 1’égoisme. Le Synode a rappelé que
s’engager pour la justice et la transformation du monde est une exigence constitutive de
I’évangélisation. Comme le disait le Pape Paul VI, il s’agit « d’atteindre et comme de bouleverser
par la force de I’Evangile les critéres de jugement, les valeurs déterminantes, les points d’intérét, les
lignes de pensée, les sources inspiratrices et les modeles de vie de I’humanité, qui sont en
opposition avec la Parole de Dieu et le dessein du salut »[329].

Dans ce but, les Peres synodaux ont eu une pensée particuliere pour ceux qui sont engagés dans la
vie politique et sociale. L’évangélisation et la diffusion de la Parole de Dieu doivent inspirer leur
action dans le monde a la recherche du véritable bien de tous, dans le respect et dans la promotion
de la dignité de toutes les personnes. Certes, 1’Eglise n’a pas directement pour mission de créer une
société plus juste, méme s’il lui revient le droit et le devoir d’intervenir sur les questions éthiques et
morales qui concernent le bien des personnes et des peuples. C’est surtout la tache des fideéles laics,
formés a 1’école de I’Evangile, d’intervenir directement dans 1’action sociale et politique. C’est
pourquoi le Synode recommande une formation adéquate selon les principes de la Doctrine sociale
de I’Eglise[330].

101. De plus, je désire attirer a nouveau I’attention de tous sur I’importance de défendre et de
promouvoir les droits humains de toutes les personnes, qui comme tels sont « universels,
inviolables, inaliénables »[331]. L’Eglise saisit I’occasion extraordinaire que notre époque offre afin
qu’a travers 1’affirmation de ces droits, la dignité humaine soit plus efficacement reconnue et
universellement promue[332], comme un trait imprimé par Dieu créateur sur sa créature que Jésus
Christ a élevée et rachetée par son incarnation, sa mort et sa résurrection. C’est pourquoi la
diffusion de la Parole de Dieu ne peut que renforcer 1’affirmation et le respect des droits humains de
toutes les personnes[333].

L’annonce de la Parole de Dieu, la réconciliation et la paix entre les peuples

102. Parmi les nombreux chantiers a investir, le Synode a vivement recommandé la promotion de la
réconciliation et de la paix. Dans le contexte actuel, il est plus que jamais nécessaire de redécouvrir
la Parole de Dieu comme source de réconciliation et de paix car, par elle, Dieu réconcilie toute
chose en lui (cf. 2 Co 5, 18-20 ; Ep 1, 10) : le Christ « est notre paix » (Ep 2, 14), c’est lui qui abat
les murs de séparation. Au Synode, de nombreux témoignages ont rapporté les conflits, graves et
sanglants, et les tensions présents sur notre planéte. Parfois ces hostilités semblent présenter 1’aspect
d’un conflit interreligieux. Encore une fois, je désire répéter que la religion ne peut jamais justifier
les intolérances ou les guerres. On ne peut pas utiliser la violence au nom de Dieu [334]! Toutes les
religions devraient inciter a un usage correct de la raison et promouvoir des valeurs éthiques qui
construisent la coexistence civile.

Fidéles a I’ceuvre de réconciliation accomplie par Dieu en Jésus Christ, crucifié et ressuscité, les
catholiques et tous les hommes de bonne volonté doivent s’engager a donner des exemples de
réconciliation pour construire une société juste et pacifiée[335]. N’oublions jamais que « la ot les
paroles humaines deviennent impuissantes, car domine le fracas tragique de la violence et des
armes, la force prophétique de la Parole de Dieu est présente et nous répéte que la paix est possible,
et que nous devons étre des instruments de réconciliation et de paix »[336].



La Parole de Dieu et la charité agissante

103. L’engagement pour la justice, la réconciliation et la paix trouve sa racine ultime et son
accomplissement dans I’amour qui nous a été révélé dans le Christ. En écoutant les témoignages
présentés au Synode, nous sommes devenus plus attentifs au lien qui existe entre 1’écoute
bienveillante de la Parole de Dieu et le service désintéressé des freres ; tous les croyants doivent
comprendre la nécessité « de traduire en gestes d’amour la parole écoutée, car ainsi seulement
I’annonce de I’Evangile devient crédible, malgré les fragilités humaines qui marquent les personnes
»[337]. Jésus est passé en ce monde en faisant le bien (cf. Ac 10, 38). La Parole de Dieu écoutée
avec disponibilité dans ’Eglise, engendre « la charité et la justice envers tous, surtout envers les
pauvres »[338]. Il ne faut jamais oublier que « I’amour — caritas — sera toujours nécessaire, méme
dans la société la plus juste [...]. Celui qui veut s’affranchir de 1’amour se prépare a s’affranchir de
I’homme en tant qu’homme »[339]. J’encourage donc tous les fidéles a méditer fréquemment
I’hymne a la charité que 1’ Apotre Paul a écrit, et a se laisser inspirer par lui : « L’amour prend
patience ; I’amour rend service ; I’amour ne jalouse pas ; il ne se vante pas, ne se gonfle pas
d’orgueil ; il ne fait rien de malhonnéte ; il ne cherche pas son intérét ; il ne s’emporte pas ; il
n’entretient pas de rancune ; il ne se réjouit pas de ce qui est mal, mais il trouve sa joie dans ce qui
est vrai ; il supporte tout, il fait confiance en tout, il espére tout, il endure tout. .’amour ne passera
jamais » (1 Co 13, 4-8).

L’amour du prochain, enraciné dans 1’amour de Dieu, implique donc que nous soyons constamment
engageés en tant que personnes et en tant que communauté ecclésiale, locale et universelle. Saint
Augustin affirme : « Il est fondamental de comprendre que la plénitude de la Loi, comme de toutes
les Ecritures divines, c’est I’amour [...]. Par conséquent, ceux qui croient avoir compris les
Ecritures, ou au moins une partie quelconque de celles-ci, sans s’engager a construire, a travers leur
intelligence, ce double amour de Dieu et du prochain, démontrent qu’ils ne les ont pas encore
comprises »[340].

L’annonce de la Parole de Dieu et les jeunes

104. Le Synode a réservé une attention particuliere a 1’annonce de la Parole divine aux nouvelles
générations. Les jeunes sont dés a présent des membres actifs de 1’Eglise et ils en représentent
I’avenir. En eux, nous trouvons souvent une ouverture spontanée a 1’écoute de la Parole de Dieu et
un désir sincére de connaitre Jésus. C’est durant la période de la jeunesse, en effet, qu’émergent de
facon irrépressible et sincere les questions sur le sens de la vie personnelle et sur I’orientation a
donner a sa propre existence. Seul Dieu sait apporter une véritable réponse a ces questions. Cette
attention au monde des jeunes implique le courage d’une annonce claire ; nous devons aider les
jeunes a acquérir une intimité et une familiarité avec la Sainte Ecriture, pour qu’elle soit comme une
boussole qui leur indique la route a suivre[341]. C’est pourquoi ils ont besoin de témoins et de
maitres, qui marchent avec eux et qui les forment a aimer et & communiquer  leur tour I’Evangile
surtout aux jeunes de leur age, devenant ainsi eux-mémes des annonciateurs authentiques et
crédibles[342].

Il faut que la Parole divine soit aussi présentée dans ses implications vocationnelles afin qu’elle aide
et oriente les jeunes dans leurs choix de vie, y compris vers la consécration totale[343].
D’authentiques vocations a la Vie consacrée et au sacerdoce trouvent un terrain propice dans le
contact régulier avec la Parole de Dieu. Je répéte encore aujourd’hui I’invitation, faite au début de
mon pontificat, a ouvrir les portes au Christ : « Celui qui fait entrer le Christ, ne perd rien, rien —
absolument rien de ce qui rend la vie libre, belle et grande. Non ! Dans cette amitié seulement,
s’ouvrent largement les portes de la vie. Dans cette amitié seulement, se liberent réellement les
grandes potentialités de la condition humaine. [...] Chers jeunes : n’ayez pas peur du Christ ! Il



n’enléve rien, et il donne tout. Celui qui se donne a lui, recoit le centuple. Oui, ouvrez, ouvrez tout
grand les portes au Christ — et vous trouverez la vraie vie »[344].

L’annonce de la Parole de Dieu et les migrants

105. La Parole de Dieu nous rend attentifs a I’histoire et a tout ce qui nait en elle de nouveau. C’est
pourquoi le Synode, au sujet de la mission évangélisatrice de I’Eglise, a voulu aussi porter son
attention sur le phénomene complexe des mouvements migratoires, qui ont pris ces dernieres années
des proportions inédites. Surgissent ici des questions tres délicates au sujet de la sécurité des nations
et de I’accueil a réserver a ceux qui cherchent un refuge, de meilleures conditions de vie, la santé et
un travail. De tres nombreuses personnes, qui ne connaissent pas le Christ ou qui en ont une image
erronée, s’installent dans des pays de tradition chrétienne. Dans le méme temps, des personnes
appartenant a des peuples profondément imprégnés par la foi chrétienne émigrent vers des pays ou
I’annonce du Christ et une nouvelle évangélisation sont nécessaires. Ces nouvelles situations offrent
de nouvelles possibilités pour la diffusion de la Parole de Dieu. A ce propos, les Péres synodaux ont
affirmé que les migrants ont le droit d’entendre le kérygme, qui leur est proposé et non imposé.

S’ils sont chrétiens, ils ont besoin d’une assistance pastorale adéquate pour renforcer leur foi et étre
eux-mémes porteurs de I’annonce évangélique. Conscients de la complexité du phénomene, il est
nécessaire que tous les dioceses intéressés se mobilisent afin que les mouvements migratoires soient
aussi considérés comme une occasion de découvrir de nouvelles modalités de présence et
d’annonce. Ils doivent pourvoir, selon leurs possibilités, a une animation et a un accueil adaptés de
ces fréres, pour que touchés par la Bonne Nouvelle, ils deviennent eux-mémes des messagers de la
Parole de Dieu et des témoins de Jésus Ressuscité, espérance du monde[345].

L’annonce de la Parole de Dieu et les personnes qui souffrent

106. Durant les travaux synodaux, 1’attention des Peres s’est souvent portée sur la nécessité
d’annoncer la Parole de Dieu a tous ceux qui se trouvent également dans un état de souffrance
physique, psychique ou spirituelle. En effet, c’est lorsqu’il connait la douleur que naissent de
maniere plus aigué dans le ceceur de I’homme les questions ultimes sur le sens de sa propre vie. Si la
parole de I’homme semble devenir muette devant le mystére du mal et de la souffrance et si notre
société semble n’accorder de valeur a I’existence que si elle correspond a certains niveaux
d’efficacité et de bien-étre, la Parole nous révele que ces circonstances sont aussi mystérieusement «
embrassées » par la tendresse divine. La foi, qui nait de la rencontre avec la Parole divine, nous aide
a considérer la vie humaine comme digne d’étre pleinement vécue méme lorsqu’elle est brisée par
le mal. Dieu a créé I’homme pour le bonheur et pour la vie, tandis que la maladie et la mort sont
entrées dans le monde comme conséquence du péché (cf. Sg 2, 23-24). Mais le Pere de la vie est le
médecin par excellence de ’homme et il ne cesse de se pencher avec tendresse sur I”’humanité
souffrante. Nous contemplons le sommet de la proximité de Dieu avec la souffrance de I’homme en
Jésus lui-méme qui est la « Parole incarnée. Il a souffert avec nous et il est mort. Par sa passion et sa
mort, il a assumé en lui et a transformé jusqu’au bout notre faiblesse »[346].

La proximité de Jésus a 1’égard des personnes qui souffrent ne s’est pas interrompue : elle se
prolonge dans le temps grace a ’action de 1’Esprit Saint dans la mission de I’Eglise, dans la Parole
et dans les Sacrements, dans les hommes de bonne volonté, dans les activités d’assistance que les
communautés promeuvent dans la charité fraternelle, en dévoilant ainsi le vrai visage de Dieu et son
amour. Le Synode rend grace a Dieu pour le témoignage lumineux, et souvent caché, de nombreux
chrétiens — prétres, religieux et laics — qui ont prété et continuent de préter leurs mains, leurs yeux et
leur cceur au Christ, véritable médecin des corps et des ames ! Il exhorte encore a continuer a avoir
soin des personnes malades en leur apportant la présence vivifiante du Seigneur Jésus, dans la
Parole et dans I’Eucharistie. Qu’elles soient aidées a lire I’Ecriture et & découvrir que, dans leur



condition, elles peuvent participer d’une facon particuliere aux souffrances rédemptrices du Christ
pour le salut du monde (cf. 2 Co 4, 8-11. 14)[347] !

L’annonce de la Parole de Dieu et les pauvres

107. La Sainte Ecriture révéle la prédilection de Dieu pour les pauvres et les nécessiteux (cf. Mt 25,
31-46). Souvent, les Peres synodaux ont rappelé la nécessité que 1’annonce évangélique,
I’engagement des pasteurs et des communautés soient orientés vers ces fréres. En effet, « les
premiers a avoir droit & I’annonce de 1’Evangile sont précisément les pauvres, qui ont besoin non
seulement de pain, mais aussi de paroles de vie »[348]. La diaconie de I’amour, qui ne doit jamais
faire défaut dans nos Eglises, doit toujours étre unie a I’annonce de la Parole et a la célébration des
saints mysteres[349]. En méme temps, il faut reconnaitre et valoriser le fait que les pauvres eux-
meémes sont aussi des agents d’évangélisation. Dans la Bible, le véritable pauvre est celui qui s’en
remet totalement a Dieu et Jésus lui-méme ,dans 1’Evangile, appelle bienheureux ceux a qui «
appartient le royaume des cieux » (Mt 5, 3; cf. Lc 6, 20 ). Le Seigneur exalte la simplicité de coeur
de celui qui reconnait en Dieu sa vraie richesse, qui met en lui, et non dans les biens de ce monde,
son espérance. L’Eglise ne peut décevoir les pauvres : « Les pasteurs sont appelés a les écouter, a
apprendre d’eux, a les guider dans leur foi et a les motiver pour qu’ils soient des artisans de leur
propre histoire »[350].

L’Eglise sait aussi qu’il existe une pauvreté qui est vertu, a cultiver et & choisir librement, comme
1’ont fait de nombreux saints, et qu’il existe une misere qui est souvent le résultat d’injustices, qui
est provoquée par 1’égoisme, qui a pour symptome ’indigence et la faim et qui alimente les conflits.
Quand I’Eglise annonce la Parole de Dieu, elle sait qu’il faut favoriser un « cercle vertueux » entre
la pauvreté « a choisir » et la pauvreté « a combattre », redécouvrant « la sobriété et la solidarité,
comme valeurs évangéliques et, en méme temps, universelles... Ce qui comporte des choix de
justice et de sobriété »[351].

La Parole de Dieu et la sauvegarde de la création

108. L’engagement dans le monde, que requiert la Parole divine, nous pousse également a regarder
avec des yeux nouveaux le cosmos tout entier, créé par Dieu et qui porte déja en lui les traces du
Verbe, par lequel tout a été fait (cf. Jn 1, 2). En effet, nous avons aussi, comme chrétiens et
messagers de 1’Evangile une responsabilité vis-a-vis de la création. Si, d’un coté, la Révélation nous
fait connatitre le dessein de Dieu sur le cosmos, de 1’autre, elle nous améne aussi a dénoncer les
attitudes erronées de I’homme, quand il ne reconnait pas toutes les choses comme 1’empreinte du
Créateur, mais comme une simple matiere a manipuler sans scrupules. De cette maniere, ’homme
manque de I’humilité essentielle qui lui permet de reconnaitre la création comme un don de Dieu
qu’il doit accueillir et utiliser selon son dessein. Au contraire, 1’arrogance de I’homme qui vit
‘comme si Dieu n’existait pas’, le porte a exploiter et a défigurer la nature, en ne reconnaissant pas
en elle une ceuvre de la Parole créatrice. A partir de cette vision théologique, je désire répéter les
affirmations des Péres synodaux, qui ont rappelé « qu’accueillir la Parole de Dieu témoignée dans
I’Ecriture Sainte et dans la Tradition vivante de I’Eglise, engendre une nouvelle maniére de voir les
choses, en promouvant une authentique écologie, qui plonge sa racine la plus profonde dans
’obéissance de la foi [...], en développant une sensibilité théologique renouvelée a la bonté de
toutes les choses créées dans le Christ »[352]. L’homme a besoin d’étre a nouveau éduqué a
I’émerveillement et a reconnaitre la beauté authentique qui se manifeste dans les choses
créées[353].

LA PAROLE DE DIEU ET LA CULTURE

La valeur de la culture pour la vie de ’homme



109. L’annonce johannique concernant I’incarnation du Verbe révele le lien indissoluble qui existe
entre la Parole divine et les paroles humaines, a travers lesquelles elle se communique a nous. C’est
a partir de cette considération que le Synode des Evéques s’est arrété sur le rapport entre la Parole
de Dieu et la culture. En effet, Dieu ne se révele pas a I’homme de fagon abstraite, mais en
assumant des langages, des images et des expressions liés aux différentes cultures. Il s’agit d’un
rapport fécond amplement attesté dans 1’histoire de I’Eglise. Aujourd’hui, ce rapport entre dans une
nouvelle phase diie a I’extension et a I’enracinement de 1’évangélisation au sein des différentes
cultures et aux développements les plus récents de la culture occidentale. Ceci implique avant tout
la reconnaissance de I’importance de la culture comme telle dans la vie de tout homme. Le
phénomene de la culture dans ses multiples aspects se présente, en effet, comme un élément
constitutif de I’expérience humaine : « L’homme vit toujours selon une culture qui lui est propre, et
qui, a son tour, crée entre les hommes un lien qui leur est propre lui aussi, en déterminant le
caractere interhumain et social de I’existence humaine »[354].

La Parole de Dieu a inspiré tout au long des siécles les différentes cultures en engendrant des
valeurs morales fondamentales, des expressions artistiques de choix et des styles de vie
exemplaires[355]. C’est pourquoi, dans la perspective d’une rencontre renouvelée entre la Bible et
les cultures, je voudrais répéter a tous les acteurs du monde culturel qu’ils n’ont pas a craindre de
s’ouvrir a la Parole de Dieu, qui ne détruit jamais la vraie culture, mais qui constitue un stimulant
constant dans la recherche d’expressions humaines toujours plus appropriées et significatives. Toute
culture authentique, pour étre véritablement en faveur de I’homme, doit étre ouverte a la
transcendance, et ultimement a Dieu.

La Bible, un grand trésor pour les cultures

110. Les Peres synodaux ont souligné combien il importe de favoriser chez les hommes de culture
une juste connaissance de la Bible, y compris dans les milieux sécularisés et parmi les non-
croyants[356] ; I’Ecriture Sainte contient des valeurs anthropologiques et philosophiques qui ont
influencé positivement I”’humanité entiére[357]. Il faut pleinement retrouver le sens de la Bible
comme un grand trésor pour les cultures.

La connaissance de la Bible dans les écoles et les universités

111. L’école et I’'université constituent un cadre singulier de la rencontre entre la Parole de Dieu et
les cultures. Que les pasteurs aient une attention particuliére a ces milieux, en promouvant une
connaissance profonde de la Bible de facon a pouvoir en comprendre les fécondes implications
culturelles, y compris aujourd’hui. Que les centres d’études dépendant des entités catholiques
apportent une contribution originale — qui doit étre reconnue — a la promotion de la culture et de
I’instruction. Il ne faut pas non plus négliger I’enseignement de la religion, en formant avec soin les
enseignants. Dans de nombreux cas, celui-ci représente pour les étudiants une occasion unique de
contact avec le message de la foi. Il est bon que, dans cet enseignement, soit promue la
connaissance de I’Ecriture Sainte, dissipant les préjugés, anciens et nouveaux, et cherchant a faire
connaitre sa veérité[358].

La Sainte Ecriture a travers les différentes expressions artistiques

112. La relation entre Parole de Dieu et cultures a trouvé une expression concrete dans différents
cadres, en particulier dans le monde de I’art. C’est pourquoi la grande tradition de I’Orient et de
1’Occident a toujours estimé les manifestations artistiques inspirées de 1I’Ecriture Sainte, telles que
par exemple les arts figuratifs, ou encore I’architecture, la littérature et la musique. Je pense aussi a
I’antique langage exprimé par les icones qui, a partir de la tradition orientale se diffuse



progressivement partout dans le monde. Avec les Péres synodaux, toute I’Eglise exprime sa
considération, son estime et son admiration envers les artistes « épris de la beauté », qui se sont
laissés inspirer par des textes sacrés ; ils ont contribué a la décoration de nos églises, a la célébration
de notre foi, a I’enrichissement de notre liturgie et, en méme temps, beaucoup d’entre eux ont aidé a
rendre de quelque facon perceptibles, dans le temps et dans 1’espace, les réalités invisibles et
éternelles[359]. J’exhorte les organismes compétents a promouvoir dans 1’Eglise une solide
formation des artistes a I’égard de 1’Ecriture Sainte a la lumiére de la Tradition vivante de I’Eglise
et du Magistere.

La Parole de Dieu et les moyens de communication sociale

113. Au rapport entre Parole de Dieu et cultures, est liée I’importance de 1’utilisation attentive et
intelligente des moyens de communication sociale, anciens et nouveaux. Les Péeres synodaux ont
recommandé une connaissance appropriée de ces instruments, en prétant attention a leur
développement rapide et a leurs différents niveaux d’interaction et en investissant plus d’énergies
pour acquérir une compétence dans les différents secteurs, en particulier dans ce que 1’on appelle les
nouveaux médias, comme par exemple internet. Il existe déja une présence significative de I’Eglise
dans le monde de la communication de masse et le Magistere ecclésial s’est aussi exprimé a
plusieurs reprises sur ce theme depuis le Concile Vatican II[360]. L’acquisition de nouvelles
méthodes pour transmettre le message évangélique fait partie de la tension évangélisatrice
permanente des croyants et aujourd’hui, la communication étend un réseau qui enveloppe tout le
globe, donnant un sens renouvelé a 1’appel du Christ : « Ce que je vous dis dans I’ombre, dites-le au
grand jour ; ce que vous entendez dans le creux de ’oreille, proclamez-le sur les toits » (Mt 10, 27).
La Parole divine, outre sa forme imprimée, doit résonner aussi a travers les autres formes de
communication[361]. C’est pourquoi, avec les Péres synodaux, je désire remercier les catholiques
qui s’engagent avec compétence en vue d’une présence significative dans le monde des médias, en
souhaitant un engagement encore plus large et plus qualifié[362].

Parmi les formes nouvelles de communication de masse, un role croissant est aujourd’hui reconnu a
internet qui constitue un nouveau forum sur lequel il faut faire résonner 1’Evangile avec la
conscience. Il faut cependant avoir conscience que le monde virtuel ne pourra jamais remplacer le
monde réel et que 1’évangélisation ne pourra profiter de la virtualité offerte par les nouveaux médias
pour instaurer des relations qui n’auront du sens que si on rejoint une approche personnelle qui
demeure irremplagable. Dans le monde d’internet, qui permet a des milliards d’images d’apparaitre
sur des millions d’écrans dans le monde, devra apparaitre le visage du Christ ainsi que la possibilité
d’entendre Sa voix, car « s’il n’y a pas de place pour le Christ, il n’y a pas de place pour ’homme
»[363].

La Bible et I’inculturation

114. Le mystere de I’Incarnation nous fait savoir d’une part que Dieu se communique toujours dans
une histoire concrete, en assumant les codes culturels inscrits en elle, mais que d’autre part, la
méme Parole peut et doit se transmettre dans des cultures différentes, en les transfigurant de
I’intérieur, grace a ce que le Pape Paul VI appelait I’évangélisation des cultures[364]. La Parole de
Dieu, comme du reste la foi chrétienne, manifeste ainsi un caractére profondément interculturel,
susceptible de rencontrer et de faire se rencontrer les différentes cultures[365].

Dans ce contexte, on comprend aussi la valeur de I’inculturation de I’Evangile[366]. L’Eglise est
fermement persuadée de la capacité intrinseque de la Parole de Dieu de rejoindre toutes les
personnes quel que soit le contexte culturel qui est le leur : « cette conviction découle de la Bible
elle-méme, qui, des le livre de la Genése, prend une orientation universelle (Gn 1, 27-28), la
maintient ensuite dans la bénédiction promise a tous les peuples grace a Abraham et a sa



descendance (cf. Gn 12, 3 ; 18, 18) et la confirme définitivement en étendant a ‘toutes les nations’
I’évangélisation »[367]. C’est pourquoi I’inculturation ne doit pas étre confondue avec des
processus superficiels d’adaptation et moins encore avec un syncrétisme confus qui dilue
I’originalité de I’Evangile pour le rendre plus facilement acceptable[368]. L’authentique paradigme
de I’inculturation est I’Incarnation méme du Verbe : « une culture, transformée et régénérée par
I’Evangile, qui produit a partir de sa propre tradition vivante des expressions originales de vie, de
célébration et de pensées chrétiennes »[369], en germant a partir de la culture locale, en valorisant
les semina Verbi et tout ce qui est présent en elle de positif, en I’ouvrant aux valeurs
évangéliques[370].

Les traductions et la diffusion de la Bible

115. Si I’inculturation de la Parole de Dieu est une part indispensable de la mission de I’Eglise dans
le monde, la diffusion de la Bible a travers le précieux travail de traduction dans les différentes
langues est un moment décisif de ce processus. A ce sujet, on doit toujours avoir présent a 1’esprit
que le travail de traduction des Ecritures a commencé « dés le temps de 1’ Ancien Testament,
lorsqu’on a traduit le texte hébreu de la Bible oralement en araméen (Ne 8, 8.12) et, plus tard, par
écrit en grec. Une traduction, en effet, est toujours plus qu’une simple transcription du texte
original. Le passage d’une langue a une autre comporte nécessairement un changement de contexte
culturel : les concepts ne sont pas identiques et la portée des symboles est différente, car ils mettent
en rapport avec d’autres traditions de pensée et d’autres facons de vivre »[371].

Pendant les travaux du Synode, on a dii faire le constat que différentes Eglises locales ne disposent
pas encore d’une traduction intégrale de la Bible dans leurs propres langues. Combien de peuples
ont aujourd’hui faim et soif de la Parole de Dieu, mais malheureusement ne peuvent encore avoir «
un acces largement ouvert a la sainte Ecriture »[372] comme cela avait été souhaité au Concile
Vatican IT ! C’est pourquoi le Synode considere qu’il est important avant tout de former des experts
qui se consacrent a la traduction de la Bible dans les diverses langues[373]. J’encourage
I’investissement de ressources en ce domaine. Je voudrais en particulier recommander de soutenir
I’engagement de la Fédération biblique catholique afin que le nombre de traductions de 1’Ecriture
puisse s’accroitre et leur diffusion progresser[374]. Il est bon que, en vertu de la nature méme d’un
tel travail, celui-ci soit réalisé dans la mesure du possible en collaboration avec les différentes
Sociétés bibliques.

La Parole de Dieu dépasse les limites des cultures

116. L’ Assemblée synodale, dans le débat autour de la relation entre la Parole de Dieu et les
cultures, a éprouvé le besoin de réaffirmer ce que les premiers chrétiens ont pu expérimenter a partir
du jour de la Pentecdte (cf. Ac 2, 1-13). La Parole divine est capable de pénétrer et de s’exprimer
dans des cultures et des langues différentes, mais la méme Parole dépasse les limites des cultures
particulieres en créant une communion entre les divers peuples. La parole du Seigneur nous invite a
aller vers une communion plus large. « Nous sortons de 1’étroitesse de nos expériences et entrons
dans la réalité qui est vraiment universelle. En entrant dans la communion avec la Parole de Dieu,
nous entrons dans la communion de I’Eglise qui vit la Parole de Dieu. (...) C’est sortir des limites
de chaque culture dans I’universalité qui nous relie tous, nous unit tous, nous fait tous fréres »[375].
C’est pourquoi, annoncer la Parole de Dieu demande toujours, a nous les premiers, un nouvel
exode, d’abandonner nos cadres et nos représentations limitées pour laisser place en nous a la
présence du Christ.

LA PAROLE DE DIEU ET LE DIALOGUE INTERRELIGIEUX

La valeur du dialogue interreligieux



117. L’Eglise reconnait comme une part essentielle de I’annonce de la Parole, la rencontre et le
dialogue avec tous les hommes de bonne volonté, en particulier avec les personnes appartenant aux
diverses traditions religieuses, en évitant toute forme de syncrétisme et de relativisme, et en suivant
les lignes indiquées par la Déclaration du Concile Vatican II Nostra aetate, et précisées par le
Magistére ultérieur des Souverains Pontifes[376]. Le rapide processus de la mondialisation,
caractéristique de notre époque, offre la possibilité de vivre dans un contact plus étroit avec des
personnes de culture et de religions diverses. Il s’agit d’une opportunité providentielle pour
manifester comment un authentique sens religieux peut promouvoir entre les hommes des relations
de fraternité universelle. Il est d’une grande importance que les religions puissent favoriser dans nos
sociétés, souvent sécularisées, un regard qui voit en Dieu Tout-Puissant le fondement de tout bien,
la source inépuisable de la vie morale, le soutien d’un sens profond de la fraternité universelle.

A titre d’exemple, dans la tradition judéo-chrétienne, on rencontre I’attestation claire de 1’amour de
Dieu pour tous les peuples, qu’ll réunit, déja dans 1’ Alliance étroite avec Noé, en une grande et
unique étreinte symbolisée par I’« arc au milieu des nuages » (Gn 9, 13.14.16) et que, selon les
paroles des prophetes, Il entend rassembler en une unique famille universelle (cf. Is 2, 2ss ; 42, 6 ;
66, 18-21 ; Jr 4, 2 ; Ps 47). De fait, des témoignages du lien intime existant entre le rapport avec
Dieu et I’éthique de 1’amour pour tout homme se retrouvent dans de nombreuses grandes traditions
religieuses.

Le dialogue entre chrétiens et musulmans

118. Parmi les différentes religions, je désire rappeler que 1’Eglise regarde « aussi avec estime les
musulmans, qui adorent le Dieu un »[377] . Ces derniers se réferent a Abraham et rendent un culte a
Dieu surtout par la priere, I’aumone et le jeline. Nous reconnaissons que dans la tradition de 1’Islam
sont présents de nombreuses figures, des symboles et des themes bibliques. Dans la continuité de
1’ceuvre importante du Vénérable Jean-Paul I, je souhaite que les rapports inspirés par la confiance,
qui se sont instaurés depuis plusieurs années entre chrétiens et musulmans, se poursuivent et se
développent dans un esprit de dialogue sincere et respectueux[378]. Dans ce dialogue, le Synode a
exprimé le souhait que puissent étre approfondis le theme du respect de la vie en tant que valeur
fondamentale, et celui des droits inaliénables de I’homme et de la femme et de leur égale dignité.
En tenant compte de la problématique importante de la distinction entre 1’ordre sociopolitique et
I’ordre religieux, les religions doivent apporter leur contribution au bien commun. Le Synode
demande aux Conférences épiscopales, la ou cela apparait opportun et profitable, de favoriser des
rencontres pour que chrétiens et musulmans se connaissent mutuellement afin de promouvoir les
valeurs dont la société a besoin pour une coexistence pacifique et positive[379].

Le dialogue avec les autres religions

119. En cette circonstance, je voudrais par ailleurs manifester le respect de I’Eglise pour les
religions traditionnelles et les antiques traditions spirituelles des différents continents qui
contiennent également des valeurs qui peuvent favoriser la compréhension entre les personnes et les
peuples[380]. Nous constatons également une syntonie avec des valeurs exprimées aussi dans leurs
livres religieux, comme par exemple le respect de la vie, la contemplation, le silence, la simplicité
dans le bouddhisme ; le sens de la sacralité, du sacrifice et du jeline dans I’hindouisme ; et encore
les valeurs familiales et sociales dans le confucianisme. Nous découvrons avec satisfaction aussi
dans d’autres expériences religieuses, une attention sincere pour la transcendance de Dieu, reconnu
comme Créateur, tout comme le respect de la vie, du mariage et de la famille et le sens fort de la
solidarité.

Le dialogue et la liberté religieuse



120. Cependant, le dialogue ne serait pas fécond s’il n’incluait pas aussi un respect authentique
envers chaque personne, afin qu’elle puisse adhérer librement a sa religion. Le Synode, alors qu’il
encourage la collaboration entre les représentants des diverses religions, rappelle donc également «
la nécessité que soit assurée de maniere effective a tous les croyants la liberté de professer sa propre
religion en privé et en public, ainsi que la liberté de conscience »[381] : en effet, « le respect et le
dialogue requiérent la réciprocité dans tous les domaines, surtout en ce qui concerne les libertés
fondamentales et plus particuliéerement la liberté religieuse. Ils favorisent la paix et I’entente entre
les peuples »[382].

CONCLUSION
La parole définitive de Dieu

121. Au terme de ces réflexions par lesquelles j’ai voulu recueillir et approfondir la richesse de la
XIle Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques sur la Parole de Dieu dans la vie et la
mission de ’Eglise, je désire encore une fois exhorter le Peuple de Dieu tout entier, les Pasteurs, les
personnes consacrées et les laics a s’engager pour devenir toujours plus familiers des Ecritures
Saintes. Nous ne devons jamais oublier qu’a la base de toute spiritualité chrétienne authentique et
vivante, se trouve la Parole de Dieu annoncée, écoutée, célébrée et méditée dans l’Eglise. Cette
intensification de la relation avec la Parole divine se réalisera avec d’autant plus d’élan que nous
serons davantage conscients de nous trouver, dans 1’Ecriture comme dans la Tradition vivante de
I’Eglise, face a la Parole définitive de Dieu sur le monde et sur I’histoire.

Comme nous le fait contempler le Prologue de I’Evangile de Jean, tout ce qui est se trouve sous le
signe de la Parole. Le Verbe jaillit du Pere et il vient demeurer parmi les siens et puis il retourne
dans le sein du Pere pour porter avec Lui toute la création qui, en Lui et par Lui, a été créée.
Aujourd’hui, ’Eglise vit sa mission dans I’attente anxieuse de la manifestation eschatologique de
I’Epoux : « L’Esprit et I’Epouse disent : “Viens !’ » (Ap 22, 17). Cette attente n’est jamais passive
mais elle est une tension missionnaire dans 1’annonce de la Parole de Dieu qui purifie et rachéete tout
homme : aujourd’hui encore Jésus ressuscité nous dit : « Allez dans le monde entier. Proclamez la
Bonne Nouvelle a toute la création » (Mc 16, 15).

La Nouvelle Evangélisation et la nouvelle écoute

122. En conséquence, notre temps doit étre toujours davantage le temps d’une nouvelle écoute de la
Parole de Dieu et d’une Nouvelle Evangélisation. Redécouvrir le caractére central de la Parole
divine dans la vie chrétienne nous fait retrouver aussi le sens le plus profond de ce que le Pape Jean-
Paul II a rappelé avec force : continuer la missio ad gentes et entreprendre avec toutes les forces la
Nouvelle Evangélisation, surtout dans les pays ot I’Evangile a été oublié ou souffre de
I’indifférence du plus grand nombre en raison d’un sécularisme diffus. Que 1’Esprit Saint éveille
chez les hommes la faim et la soif de la Parole de Dieu et suscite de zélés messagers et témoins de
I’Evangile !

A I’exemple du grand Apétre des Nations, qui fut transformé aprés avoir entendu la voix du
Seigneur (cf. Ac 9, 1-30), écoutons nous aussi la Parole divine qui nous interpelle toujours
personnellement, ici et maintenant. Les Actes des Apotres nous racontent que I’Esprit Saint se
réserva Paul et Barnabé en vue de la prédication et de la diffusion de la Bonne Nouvelle (cf. Ac 13,
2). Ainsi, aujourd’hui, I’Esprit Saint ne cesse de susciter des auditeurs et des messagers convaincus
et persuasifs de la Parole du Seigneur !



La Parole et la joie

123. Plus nous saurons étre disponibles a la Parole divine, plus nous pourrons constater que le
mystére de la Pentecote est ‘en action’ aujourd’hui aussi dans I’Eglise de Dieu. L’Esprit du Seigneur
continue de répandre ses dons sur I’Eglise afin que nous soyons conduits a la vérité toute entiére, en
nous ouvrant le sens des Ecritures et en faisant de nous des messagers crédibles de la Parole du
salut. Nous revenons ainsi a la Premiére Lettre de saint Jean. A travers la Parole de Dieu, nous
aussi, nous avons entendu, vu et touché le Verbe de vie. Nous avons écouté par grace I’annonce que
la vie éternelle s’est manifestée, afin que nous reconnaissions que nous sommes en communion les
uns avec les autres, avec ceux qui nous ont précédés sous le signe de la foi et avec tous ceux qui,
répandus a travers le monde, écoutent la Parole, célebrent I’Eucharistie, vivent le témoignage de la
charité. La communication de cette annonce — nous rappelle I’apotre Jean — est donnée pour que «
nous ayons la plénitude de la joie » (1 Jn 1, 4).

L’ Assemblée synodale nous a permis d’expérimenter ce qui est contenu dans le message johannique
: I’annonce de la Parole crée la communion et apporte la joie. Il s’agit d’une joie profonde qui jaillit
du cceur méme de la vie trinitaire et qui se communique a nous dans le Fils. Il s’agit de la joie,
comme don ineffable, que le monde ne peut donner. On peut organiser des fétes, mais pas la joie.
Selon I’Ecriture, la joie est un fruit de I’Esprit Saint (cf. Ga 5, 22), qui nous permet de pénétrer dans
la Parole et de faire en sorte que la Parole divine entre en nous en portant ses fruits pour la vie
éternelle. En annongant la Parole de Dieu dans la force de I’Esprit Saint, nous désirons
communiquer aussi la source de la vraie joie, non une joie superficielle et éphémere mais celle qui
jaillit de la conscience que seul le Seigneur Jésus a les paroles de la vie éternelle (cf. Jn 6, 68).

« Mater Verbi et Mater laetitiae »

124. Cette relation intime entre la Parole de Dieu et la joie est manifestée avec évidence chez la
Meére de Dieu. Rappelons les paroles de sainte Elisabeth : « Heureuse celle qui a cru a
I’accomplissement des paroles qui lui furent dites de la part du Seigneur » (Lc 1, 45). Marie est
bienheureuse parce qu’elle a la foi, qu’elle a cru, et que dans cette foi, elle a accueilli dans son sein
le Verbe de Dieu pour le donner au monde. La joie provenant de la Parole peut maintenant s’étendre
a tous ceux qui, dans la foi, se laissent transformer par la Parole de Dieu. L’Evangile de Luc nous
présente a travers deux textes ce mystére d’écoute et de joie. Jésus affirme : « Ma meére et mes
freres, ce sont ceux qui entendent la Parole de Dieu, et qui la mettent en pratique » (Lc 8, 21). Et,
face a I’exclamation d’une femme qui, au milieu de la foule, entend exalter le ventre qui 1’a porté et
le sein qui I’a allaité, Jésus révele le secret de la vraie joie : « Heureux plutot ceux qui entendent la
parole de Dieu, et qui la gardent ! » (Lc 11, 28). Jésus indique la vraie grandeur de Marie, en
ouvrant ainsi a chacun de nous la possibilité de cette béatitude qui nait de la Parole écoutée et mise
en pratique. C’est pourquoi, a tous les chrétiens, je rappelle que notre relation personnelle et
communautaire avec Dieu dépend de ’accroissement de notre familiarité avec la Parole divine.
Enfin, je m’adresse a tous les hommes, également a ceux qui se sont éloignés de 1’Eglise, qui ont
abandonné la foi ou qui n’ont jamais entendu I’annonce du salut. A chacun, le Seigneur dit : « Voici
que je me tiens a la porte, et je frappe. Si quelqu’un entend ma voix et ouvre la porte, j’entrerai chez
lui ; je prendrai mon repas avec lui, et lui avec moi » (Ap 3, 20).

Que chacune de nos journées soit donc modelée par la rencontre renouvelée du Christ, le Verbe du
Pere fait chair : Il est a I’origine et a la fin et « tout subsiste en lui » (Col 1, 17). Faisons silence
pour écouter la Parole du Seigneur et pour la méditer, afin que, par 1’action efficace de 1’Esprit
Saint, elle continue a demeurer, a vivre et a nous parler tous les jours de notre vie. De cette fagon,
I’Eglise se rénove et rajeunit grace a la Parole du Seigneur qui demeure éternellement (cf. 1 P 1,
25 ; Is 40, 8). Ainsi, nous pourrons nous aussi entrer dans le grand dialogue nuptial par lequel se



clot I’Ecriture Sainte : « L’Esprit et I’Epouse disent : “Viens !’ (...) Celui qui témoigne de tout cela
déclare : ‘Oui, je viens sans tarder.”— Amen ! Viens, Seigneur Jésus ! » (Ap 22, 17.20).

[1] Cf. Proposition 1.
[2] Cf. XIIe Assemblée générale ordinaire du Synode des Evéques, Instrumentum laboris, n. 27.

[3] Cf. Léon XIII, Lett. enc. Providentissimus Deus (18 novembre 1893) : ASS (1893-94), 269-
292 ; Benoit XV, Lett. enc. Spiritus Paraclitus (15 septembre 1920) : AAS 12 (1920), pp. 385-422 ;
Pie XII, Lett. enc. Divino afflante Spiritu (30 septembre 1943) : AAS 35 (1943), pp. 297-325.

[4] Proposition 2.
[5] Ibidem.

[6] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2 (Traduction
francaise tirée de Les Conciles cecuméniques, tome 2, Cerf, Paris, 1994).

[7] Ibidem, n. 4.

[8] Cf. Parmi les interventions de diverses natures on rappellera : Paul VI, Lett. Apost. Summi Dei
Verbum (4 novembre 1963) : AAS 55 (1963), pp. 979-995 ; Paul VI, Motu proprio Sedula cura (27
juin 1971) AAS 63 (1971), pp. 665-669; Jean-Paul II, Audience générale (22 mai 1985) :
L’Osservatore Romano en langue frangaise (par la suite L’ORf ), 28 mai 1985, p. 12 ; Id., Discours
sur I’interprétation de la Bible dans I’Eglise (23 avril 1993) AAS 86 (1994), pp. 232-242 : La
Documentation catholique (par la suite La DC ) n. 2073, p. 503 ; Benoit XVI, Audience au Congres
pour le 40éme anniversaire de la Constitution dogmatique sur la Révélation divine (16 septembre
2005) : AAS 97 (2005), p. 957, L’ORf, 20 septembre 2005, p. 3 ; Id., Angelus (6 novembre 2005) :
L’ORf, 8 novembre 2005, p. 1. Il faut aussi rappeler les interventions de la Commission Biblique
Pontificale, De sacra Scriptura et christologia (1984) : Ench. Vat. 9. n. 1208-1339 ; Unité et
diversité dans 1’Eglise (11 avril 1988) : Ench. Vat. 11. n. 544-643 ; L’interprétation de la Bible dans
I’Eglise (15 avril 1993) : Ench. Vat. 13. n. 2846-3150 ; Le peuple juif et ses Saintes Ecritures dans
la Bible chrétienne (24 mai 2001) : Ench. Vat. 20. n. 733-1150 ; Bible et morale. Racines bibliques
de I’agir chrétien (11 mai 2008), Citta del Vaticano 2008.

[9] Cf. Benoit XVI, Discours a la Curie romaine a 1’occasion de la présentation des veeux de Noél
(22 décembre 2008) : AAS 101 (2009), p. 49 ; L’ORf{, 23/30 décembre 2008, p. 3.

[10] Cf. Proposition 37.

[11] Cf. Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Saintes Ecritures dans la Bible
chrétienne (24 mai 2001) : Ench. Vat. 20. n. 733-1150 .

[12] Benoit X VI, Discours a la Curie romaine a 1’occasion de la présentation des veeux de Noél (22
décembre 2008) : AAS 101 (2009) p. 50 ; L’ORf{, 23/30 décembre 2008, p. 4.

[13] Cf. Benoit XVI, Angelus (4 janvier 2009) : L’ORf, 6 janvier 2009, p. 7.

[14] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques, Relatio ante disceptationem, I
: L’ORf, 4 novembre 2008, p. 9.

[15] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.



[16] Benoit X VI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 1 : AAS 98 (2006), pp. 217-
218.

[17] XIIe Assemblée Générale ordinaire du Synode des Evéques, Instrumentum laboris, n. 9.
[18] Credo de Nicée Constantinople : DS 150.

[19] Saint Bernard de Clairvaux, Homelia super missus est, IV, 11 : PL 183, 86 B.

[20] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.

[21] Cf. Proposition 3.

[22] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Déclaration sur I'unicité et I'universalite
salvifique de Jésus Christ et de I’Eglise Dominus Iesus (6 aotit 2000) nn. 13-15 : AAS 92 (2000),

pp. 754-756.

[23] Cf. In Hexaemeron, XX, 5: Opera Omnia, V, Quaracchi 1891, pp. 425-426 ; Breviloquium I, 8:
Opera Omnia, V, Quaracchi 1891, pp. 216-217.

[24] Saint Bonaventure, Itinerarium mentis in Deum, II, 12 : Opera Omnia, V, Quaracchi, 1891, pp.
302-303 ; cf. Commentarius in librum Ecclesiastes, Chap. 1, vers. 11; Quaestiones, II, 3, Quaracchi

1891, p. 16.

[25] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 3 ; cf. Conc.
(Ecum. Vat. I, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, chap. 2, De revelatione : DS 3004.

[26] Cf. Proposition 13.

[27] Commission Théologique Internationale, A la recherche d’une éthique universelle : un regard
nouveau sur la loi naturelle, n. 39.

[28] Cf. Summa Theologiae, Ia-Ilae, q. 94, a. 2.

[29] Cf. Commission Biblique Pontificale, Bible et morale, Racines bibliques de 1’agir chrétien (11
mai 2008), nn. 13, 32 et 109.

[30] Cf. Commission Théologique Internationale, A la recherche d’une éthique universelle : un
regard nouveau sur la loi naturelle, n. 102.

[31] Cf. Benoit XVI, Méditation a I’occasion de I’ouverture du Synode des Evéques (6 octobre
2008) : ASS 100 (2008), 758-761, L’ORf{, 14 octobre 2008, p. 11.

[32] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 14.

[33] Benoit XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 1 : AAS 98 (2006), pp. 217-
218.

[34] « Ho Logos pachynetai (ou brachynetai) ». Cf. Origéne d’ Alexandrie, Péri Archon, I, 2, 8 :
Sources Chrétiennes (par la suite SC ) 252, p. 127-129.



[35] Benoit XVI, Homélie au cours de la Messe de la Nativité du Seigneur (24 décembre 2006) :
AAS 99 (2007), p. 12, L’OR({, 2 janvier 2007, p. 2.

[36] Cf. XIIe Assemblée générale ordinaire du Synode des Evéques, Message final, II, 4-6.
[37] Saint Maxime le Confesseur, La vie de Marie, n. 89 : CSCO 479, p. 77.

[38] Cf. Benoit XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 9-10 :
AAS 99 (2007), pp. 111- 112.

[39] Cf. Benoit XVI, Audience Générale (15 avril 2009) : L’ORf{, 21 avril 2009, p. 2.

[40] Cf. Benoit XVI, Homélie en la solennité de I’Epiphanie du Seigneur (6 janvier 2009) : L’OR{,
13 janvier 2009, p. 6.

[41] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. Sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 4.
[42] Proposition 4.

[43] Cf. Saint Jean de la Croix, Montée au Mont Carmel, II, 22.

[44] Proposition 47.

[45] Catéchisme de 1'Eglise Catholique, n. 67.

[46] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Le message de Fatima, (26 juin 2000) : Ench. Vat.
19, n. 974-1021.

[47] Adversus Haereses, 1V, 7, 4 ; SC 100, p. 465; V, 1,3 : SC 153, p. 73; V, 28,4 : SC 153, p. 361.

[48] Cf. Benoit X VI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 12 :
AAS 99 (2007), pp. 113-114.

[49] Cf. Proposition 5.

[50] Adversus Haereses, 111 24, 1 : SC 34, p. 401.

[51] Homeliae in Genesim, XXI, n. 1 ; PG 53, 175.

[52] Epistola 120, 10 : CSEL 55, pp. 500-506.

[53] Homiliae Ezechielem I. VII. 17 : CC 142, p. 94.

[54] « Oculi ergo devotae animae sunt columbarum quia sensus eius per Spiritum sanctum sunt
illuminati et edocti, spiritualia sapientes... Nunc quidem aperitur animae talis sensus, ut intellegat

Scripturas » : Richard de Saint-Victor, Explicatio in Cantica canticorum, 15 : PL 196, 450 B et D.

[55] Sacramentum Serapionis, II (XX), Didascalia et Constitutiones apostolorum, ed. F. X. Funk II,
Paderborn 1906, p. 161.

[56] Conc. cecum. Vat. ii, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 7.



[57] Ibidem, n. 8.

[58] Ibidem.

[59] Cf. Proposition 3.

[60] Cf. XIIle Assemblée Générale ordinaire du Synode des Evéques, Message final, n. 5.
[61] Expositio Evangelii secundum Lucam 6, 33 : SC 45, p. 240.

[62] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 13.

[63] Catéchisme de I'Eglise Catholique n. 102. Cf. aussi Rupert de Deutz, De operibus Spiritus
Sancti, I, 6 : SC 131, pp. 72-74.

[64] Enarrationes in Psalmos, CIII, IV, 1 : PL 37, 1378. Affirmations analogues chez Origene, In
Ioannem V, 5-6 : SC 120, pp. 380-384.

[65] Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 21.
[66] Ibidem n. 9.

[67] Cf. Propositions 5 et 12.

[68] Cf. Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 12.
[69] Cf. Proposition 12.

[70] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 11.
[71] Proposition 4.

[72] Prol. Opera omnia V, Quaracchi 1891, pp. 201-202.

[73] Cf. Benoit xvi, Discours au monde de la Culture au College des Bernardins a Paris (12
septembre 2008) : AAS 100 (2008), pp. 721-730.

[74] Cf. Proposition 4.

[75] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques, Relatio post disceptationem,
n. 12.

[76] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. Sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 5.
[77] Proposition 4.

[78] Par exemple Dt 28,1-2.15.45 ; 32,1 ; dans les prophetes cf. Jr 7,22-28 ; Is 2,8 ; 3,10 ; 6,3 ;
13,2 ; jusqu’aux derniers : cf. Za 3,8. Chez saint Paul cf. Rm 10,14-18 ; 1Th 2,13.

[79] Proposition 55.



[80] Cf. Benoit XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 33 :
AAS 99 (2007), pp. 132-133).

[81] Idem, Deus caritas est (25 décembre 2005), 41 : AAS 98 (2006), p. 251.
[82] Proposition 55.

[83] Cf. Expositio Evangelii secundum Lucam 2, 19 : PL 15, pp. 1559-1560.
[84] Breviloquium, Prol. Opera Omnia, V, Quaracchi 1891, pp. 201-202.
[85] Somme Théologique, la-Ilae, q.106, art.2.

[86] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I'Eglise (15 avril 1993), III,
A, 3 : Ench. Vat. 13, n. 3035. Dans 1’édition du Cerf, Paris, 2010 (citée par la suite), p. 83.

[87] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 12.

[88] Contra epistulam Manichaei quam vocant fundamenti, V, 6: PL 42,176.

[89] Cf. Benoit XVI, Audience générale (14 novembre 2007) : L’ORf, 20 novembre 2007, p. 12.
[90] Commentariorum in Isaiam, Prol. : PL 24,17.

[91] Epistola 52, 7 : CSEL 54, p. 426.

[92] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I'Eglise (15 avril 1993), II,
A, 2 : Ench. Vat. 13, n. 2988.

[93] Ibidem, II, A, 2 : Ench. Vat. 13, n. 2991.

[94] Homiliae in Ezechielem, I, VII, 8: CCL 142, 87 (PL 76, 843 D).

[95] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 24 ; cf. Léon XIII,
Lett. enc. Providentissimus Deus (18 novembre 1893), Pars II, sub fine : AAS 26 (1893-94), pp.
269-292 ; Benoit XV, Lett.enc. Spiritus Paraclitus (15 septembre 1920), Pars III : AAS 12(1920),
pp. 285-422.

[96] Cf. Proposition 26.

[97] Cf. Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I'Eglise (15 avril 1993),
A-B : Ench. Vat. 13, nn. 2846-3150.

[98] Benoit X VI, Intervention orale durant la XIVe Congrégation Générale du Synode des Evéques
(14 octobre 2008) ; La DC n. 2412, p. 1015 ; cf. Proposition 25.

[99] Idem Benoit X VI, Discours au monde de la Culture au College des Bernardins a Paris (12
septembre 2008) : AAS 100 (2008), pp. 721-730 : la référence vient de 1’ouvrage de J. Leclerq,

L’amour des lettres et le désir de Dieu.

[100] Conc. cecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.



[101] Cf. Jean-Paul II, Discours a 1’occasion du 100e anniversaire de Providentissimus Deus et du
50e anniversaire de Divino afflante Spiritu (23 avril 1993) : AAS 86 (1994), pp. 232-243.

[102] Ibid. n. 4 : AAS 86 (1994), p. 235 ; La DC n. 2073, p. 504.
[103] Ibid. n. 5 : AAS 86 (1994), p. 235 ; La DC n. 2073, p. 505.
[104] Ibid. n. 5 : AAS 86 (1994), p. 236 ; La DC n. 2073, p. 505.

[105] Commission Biblique Pontificale, I’interprétation de la Bible dans I'Eglise (15 avril 1993),
III, C, 1: Ench. Vat. 13, n. 3065.

[106] N. 12.

[107] Benoit X VI, Aux participants de la XIVe Congrégation Générale du Synode des Evéques (14
octobre 2008) ; La DC n. 2412, p. 1015 ; cf. Proposition 25.

[108] Cf. Proposition 26.
[109] Proposition 27.

[110] Benoit XVI, Aux participants de la XIVe Congrégation Générale du Synode des Evéques (14
octobre 2008) ; La DC n. 2412, pp. 1015-1016 ; Proposition 26.

[111] Cf. Ibid.
[112] Ibid.
[113] Cf. Proposition 27.

[114] Benoit XVI, Aux participants de la XIVe Congrégation Générale du Synode des Evéques (14
octobre 2008) ; La DC n. 2412, pp. 1015-1016.

[115] Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 55 : AAS 91 (1999), pp. 49-50.

[116] Cf. Benoit X VI, Discours au 4eme Congres national ecclésial d’Italie (19 octobre 2006) :
AAS 98 (2006), pp. 804-815 ; L’ORf, 24 octobre 2006, p. 3-4.

[117] Cf. Proposition 6.

[118] Cf. Saint Augustin, De libero arbitrio, ITI, XXI, 59 : PL 32, 1300 ; De Trinitate, II, I, 2 : PL
42, 845.

[119] Congrégation pour 1’Education Catholique, Instr. Inspectis dierum (10 novembre 1989), n.
26 : AAS 82 (1990), p. 618.

[120] Catéchisme de I’Eglise Catholique, n. 116.
[121] Somme théologique, I, g.1, a.10, ad 1.

[122] Catéchisme de I’Eglise Catholique, n. 118.



[123] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I'Eglise (15 avril 1993), II,
A, 2 : Ench. Vat. N. 2987.

[124] Ibid., II, B, 2 : Ench. Vat. 13, n. 3003.

[125] Benoit XVI, Rencontre avec le monde de la culture au College des Bernardins de Paris (12
septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 726.

[126] Ibidem.

[127] Cf. Benoit XVI, Audience générale (9 janvier 2008) : L’ORf{, 15 janvier 2008, p. 12.
[128] Cf. Proposition 29.

[129] De arca Noe, 2, 8 : PL 176, 642 C-D.

[130] Cf. Benoit XVI, Rencontre avec le monde de la culture au Collége des Bernardins de Paris
(12 septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 725.

[131] Cf. Proposition 10 ; Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Ecritures saintes
dans la Bible chrétienne (24 mai 2001), n. 3-5 : Ench. Vat. 20, nn. 748-755.

[132] Cf. Catéchisme de l'Eglise catholique, n. 121-122.

[133] Proposition 52.

[134] Cf. Préface 8 Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Ecritures saintes dans la
Bible chrétienne (24 mai 2001), 19 : Ench. Vat. 20, nn. 799-801 ; cf. Origene, Homélies sur les
Nombres 9, 4 : SC 415, p. 238-242.

[135] Catéchisme de I'Eglise catholique, 128.

[136] Ibidem, 129.

[137] Proposition 52.

[138] Questiones in Heptateucum, 2, 73 : PL 34, 623.

[139] Homiliae in Ezechielem, I, VI, 15 : PL, 76, 836 B.

[140] Proposition 29.

[141] Jean-Paul II, Message au Grand Rabbin de Rome (22 mai 2004). La DC n. 2316, p. 553.

[142] Commission Biblique Pontificale, Le peuple juif et ses Ecritures saintes dans la Bible
chrétienne (24 mai 2001), n. 87 : Ench. Vat. 20, n. 1150.

[143] Cf. Benoit X VI, Discours de congé a I’aéroport international Ben Gourion de Tel Aviv (15
mai 2009) : L’ORf{, 26 mai 2009, p. 13.

[144] Jean-Paul II, Discours aux grands rabbins d’Israél (23 mars 2000), La DC n. 2224, p. 372.



[145] Cf. Propositions 46 et 47.

[146] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I’Eglise (15 avril 1993), I,
F ; pp. 62-63 : Ench. Vat. 13, n. 2974

[147] Cf. Benoit XVI, Rencontre avec le monde de la culture au Collége des Bernardins de Paris
(12 septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 726.

[148] Proposition 46.

[149] Proposition 28.

[150] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 23.

[151] On rappelle cependant qu’en ce qui concerne les Livres dits deutérocanoniques de 1’ Ancien
Testament et leur inspiration, les Catholiques et les Orthodoxes n’ont pas exactement le méme

canon biblique que les Anglicans et les Protestants.

[152] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques, Relatio post disceptationem,
n. 36.

[153] Proposition 36.

[154] Cf. Benoit XVI, Discours au IXe Conseil ordinaire du Secrétariat général du Synode des
Evéques (25 janvier 2007) : AAS 99 (2007), pp. 85-86.

[155] Conc. (Ecum. Vat. II, Décret sur 1’cecuménisme Unitatis redintegratio, n. 21.
[156] Cf. Proposition 36.

[157] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.
[158] Lett. enc. Ut unum sint, (25 mai 1995), n. 44 : AAS 87 (1995), p. 947.

[159] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 10.
[160] Ibidem.

[161] Cf. Ibid., n. 24.

[162] Cf. Proposition 22.

[163] S. Grégoire le Grand, Moralia in Job XXIV, VIII, 16 : PL 76, 295.

[164] Cf. Saint Athanase, Vita Antonii, 2, 4 : PL 73, 127.

[165] Regula : LXXX, XXII, PG 31, 867.

[166] Regle, n. 73, 3 : SC 182, p. 673.

[167] Tommaso de Celano, La vita prima di S. Francesco, 22, 2-3 : FF 670.672.



[168] Regle, I, 1-2 : FF 2292.

[169] B. Giordano da Sassonia, Libellus de principiis Ordinis Praedicatorum, 104 : Monumenta
Fratrum Praedicatorum Historica, Roma 1935, 16, p. 75.

[170] Ordre des Freres Précheurs, Premieres Constitutions ou Consuetudines, II, XXXI.
[171] Vie 40, 1.

[172] Cf. Histoire d’une ame, Ms B, foglio 3 recto.

[173] Ibidem, Ms C, foglio 35 verso.

[174] In Iohannis Evangelium Tractatus, 1,12 : CCL 36,7.

[175] Lett. enc. Veritatis splendor (6 aotit 1993), n. 25 : AAS 85 (1993) p. 1153.

[176] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 8.
[177] Relatio post disceptationem, n. 11 : L’ORf, 11 novembre 2008, p. 11.

[178] N. 1.

[179] benoit X VI, Discours au Congrés International sur « 1’Ecriture Sainte dans la vie de I’Eglise »
(16 septembre 2005) : AAS 97 (2005), p. 956 ; La DC n. 2344, p. 948.

[180] Cf. Relatio post disceptationem, n. 10 : L’ORf{, 11 novembre 2008, p. 14.

[181] Message final, III, 6.

[182] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 24.
[183] Ibidem, n. 7.

[184] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 4.

[185] Ibidem, n. 9.

[186] Ibidem, n. 3 ; cf. Lc 4, 16-21 ; 24, 25-35.44-49.

[187] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 102.

[188] Cf. Benoit X VI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), nn. 44-
45 : AAS 99 (2007), pp. 139-141.

[189] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans 1’Eglise (15 avril 1993),
IV, C, 1; p. 110 ; Ench. Vat. 13, n. 3123.

[190] Ibidem, IIL, B, 3 ; p. 89 ; Ench. Vat. 13, n. 3056.

[191] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, nn. 48.51.56 ;
Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, nn. 21.26 ; Décret sur I’activité missionnaire de



I’Eglise Ad gentes, nn. 6.15 ; Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis, n.
18 ; Décret sur la rénovation et 1’adaptation de la vie religieuse Perfectae caritatis, n. 6. Dans la
grande tradition de 1I’Eglise, nous trouvons des expressions significatives comme : « Corpus Christi
intelligitur etiam [...] Scriptura Dei » (I’Ecriture [la Parole] de Dieu est aussi considérée Corps du
Christ) : Waltramus, De unitate Ecclesiae conservanda, 13, éd. W. Schwenkenbecher, Hannoverae
1883, p. 33 ; « La chair du Seigneur est une vraie nourriture et son sang est une vraie boisson ; ce
vrai bien qui nous est réservé dans la vie présente, consiste a manger sa chair et a boire son sang,
non seulement dans I’Eucharistie, mais aussi dans la lecture de la Sainte Ecriture. En effet, la parole
de Dieu, puisée dans la connaissance des Ecritures, est une vraie nourriture et une vraie boisson » :
Saint Jérome, Commentarius in Ecclesiasten, n. 313 : CCL 72,278.

[192] J. Ratzinger (Benoit XVI), Jésus de Nazareth, Flammarion, Paris 2007, p. 295.

[193] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 10.

[194] Ibidem.

[195] Cf. Proposition 7.

[196] Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 13 : AAS 91 (1999), p. 16.

[197] Catéchisme de I’Eglise Catholique, n. 1373-1374.

[198] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 7.

[199] In Psalmum. 147 : CCL 78, 337-338.

[200] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 2.

[201] Const. sur la sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, nn. 107-108.

[202] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 66.

[203] Proposition 16.

[204] Cf. Benoit X VI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 45 :
AAS 99 (2007), pp. 140-141.

[205] Cf. Proposition 14.

[206] Cf. CIC, can. 230 §2 ; 204 §1.

[207] Missel romain, Présentation générale du lectionnaire de la messe, n. 55.

[208] Ibidem, n. 8.

[209] N. 46: AAS 99 (2007), p. 141.

[210] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 25.

[211] Proposition 15.



[212] Ibidem.
[213] Sermo 179,1 ; PL 38, 966.

[214] Cf. Benoit X VI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 93:
AAS 99 (2007), p. 177.

[215] congregation pour le culte divin et la discipline des sacrements, Compendium Eucharisticum
(25 mars 2009), Cité du Vatican 2009.

[216] Epistola 52,7 ; CSEL 54,426-427.

[217] Proposition 8

[218] Rituel de la Pénitence et de la Réconciliation . Orientations doctrinales et pastorale, n. 17.
[219] Ibidem, n. 19.

[220] Proposition 8.

[221] Proposition 19.

[222] Principes et normes de la Liturgie des Heures, III, 15.

[223] Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 85.
[224] Cf. CIC, cc. 276 § 3; 1174 § 1.

[225] Cf. CCEO, cc. 377 ; 473, 8§ 1 et 2,1°;538 § 1; 881 § 1.
[226] Livre des Bénédictions, Préliminaires généraux, n. 21.

[227] Cf. Proposition 18 ; Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum
Concilium, n. 35.

[228] Cf. Benoit X VI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 75 :
AAS 99 (207), pp. 162-163.

[229] Ibidem.

[230] Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Directoire sur la piété
populaire et la liturgie, Principes et orientations, n. 87 ; Ench. Vat. 20, n. 2461.

[231] Cf. Proposition 14.

[232] Cf. Saint Ignace d’ Antioche, Ad Ephesios 15, 2 : Patres Apostolici, éd. F. X. FUNK,
Tiibingen 1901, I, 224.

[233] Cf. Saint Augustin, Sermo 288, 5 : PL 38, 1307 ; Sermo 120, 2 : PL 38, 677.

[234] Présentation générale du Missel Romain, n. 56.



[235] Ibidem, n. 45 ; cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum
Concilium, n. 30.

[236] Missel romain, Présentation générale du Lectionnaire de la messe, n.13.
[237] Cf. ibidem n. 17.

[238] Proposition 40.

[239] Présentation générale du Missel Romain, n. 309.

[240] Proposition 14.

[241] Cf. Benoit X VI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 69 :
AAS 100 (207), p. 157.

[242], Présentation générale du Missel Romain, n. 57.

[243] Proposition 14

[244] Cf. le canon 36 du Synode d’Hippone en 393, Denzinger-Schénmetzer, 186.

[245] Cf. Jean-Paul II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 4 décembre 1988, n. 13 : AAS 81 (1988),
p. 910 ; Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Instruction sur certaines
choses a observer ou a éviter au sujet de la Tres Sainte Eucharistie Redemptionis sacramentum (25
mars 2004), n. 62 : Ench. Vat. 22, n. 2248.

[246] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. sur la Sainte Liturgie Sacrosanctum Concilium, n. 116 ;
Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Présentation générale du Missel
Romain, n. 41.

[247] Cf. Proposition 14.

[248] Proposition 9.

[249] Epistola 30, 7 : CSEL 54, 246.

[250] Id., Epistola 133, 13 : CSEL 56, 260.

[251] Id., Epistola 107, 9.12 : CSEL 55, 300.302

[252] Id., Epistola 52, 7 : CSEL 54, 426.

[253] Jean-Paul II, Lett. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 31 : AAS 83 (2001), pp. 287-
288.

[254] Proposition 30 ; cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. Dogm. Sur la Révélation divine Dei Verbum,
n. 24.

[255] Saint Jérome, Commentariorum. in Isaiam, Prol ; PL 24, 17B.

[256] Proposition 21.



[257] Cf. Proposition 23.

[258] Cf. Congrégation pour le Clergé, Directoire général pour la catéchése (15 aoiit 1997), n. 94 ;
Jean-Paul II, Exhort. apost. Catechesi tradendae (16 octobre 1979), n. 27 : AAS 71 (1979), p. 1298.

[259] Ibidem, n. 127 ; cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. Catechesi tradendae (16 octobre 1979), n. 27 :
AAS 71 (1979), p. 1299.

[260] Ibidem, n. 128 : Ench. Vat. 16, n. 936.

[261] Cf. Proposition 33.

[262] Cf. Proposition 45.

[263] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur I’Eglise Lumen gentium, chap. 5.
[264] Proposition 31.

[265] N. 15 : AAS 96n (2004), pp. 846-847.

[266] N. 26 : AAS 84 (1992), p. 698.

[267] Ibidem.

[268] Benoit XVI, Homélie, Messe chrismale 2009 ; L’ORf, 14 avril 2009, p. 4.
[269] Ibidem.

[270] Congrégation pour I’Education catholique, Normes fondamentales pour la formation des
diacres permanents (22 février 1998), n. 11 ; Ench. Vat. 17, n. 174-175 ; La DC, n.2181, p.411.

[271] Ibidem, n. 74 : Ench. Vat. 17, n. 263 ; La DC n. 2181, p. 420.
[272] Cf. ibidem, n. 81.a : Ench. Vat. 17, n. 271 : La DC, ibid., p. 421.
[273] Proposition 32.

[274] Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Pastores dabo vobis (25 mars 1992), n. 47 : AAS 84
(1992), p. 740-742.

[275]Proposition 24.

[276]Benoit X VI, Discours pour la XIe Journée mondiale de la Vie consacrée, 2 février 2008: AAS
100 (2008) p. 133, L’ORf, 12 février 2008, p. 7 ; cf. Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Vita
consecrata (25 mars 1996), n. 82 : AAS 88 (1996), pp. 458-460.

[277]Congrégation pour les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique,
Instruction Repartir du Christ : un engagement renouvelé de la Vie consacrée au troisieme

millénaire (19 mai 2002), n. 24.

[278] Cf. Proposition 24



[279] Saint Benoit, Regle, IV, 21: SC 181, p. 456-458.

[280] Benoit X VI, Discours aux moines dans 1’abbaye de Heiligenkreuz (9 septembre 2007),
L’ORf, 18 septembre 2007, p. 14.

[281] Cf. Proposition 30.

[282] Jean-Paul II, Exhort. apost. post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 17 :
AAS 81 (1989), p. 418.

[283] Cf. Proposition 33.

[284] Jean-Paul II, Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 49 : AAS 74 (1982),
pp. 140-141.

[285] Proposition 20.

[286] Cf. Proposition 21.

[287] Proposition 20.

[288] Cf. Lett. apost. Mulieris dignitatem (15 aofit 1988), n. 31 : AAS 80 (1988), p. 1727-1729.
[289] Proposition 17.

[290] Cf. Propositions 9 et 22.

[291] N. 25.

[292] Enarratio in Psalmum 85, 7 : CCL 39, 1177.

[293] Origene, Origenis Epistola ad Gregorium, 3 : PG 11, 92.

[294] Benoit X VI, Discours au grand Séminaire pontifical romain (17 février 2007) : AAS 99
(2007), p. 254, L’ORf, 27 février 2007, p. 3.

[295] Cf. Benoit XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis, n. 66 : AAS 99 (2007),
pp. 155-156.

[296] Message final, n. 9.

[297] Cf. Message final, n. 9.

[298] “Plenaria indulgentia conceditur christifideli qui Sacram Scripturam, iuxta textum a
competenti auctoritate adprobatum, cum veneratione divino eloquio debita et ad modum lectionis
spritalis, per dimidiam saltem horam legerit ; si per minus tempus id egerit indulgentia erit partialis
» : Pénitencerie Apostolique, Enchiridion Indulgentiarum (16 juillet 1999), Alie concessiones, 30, §

1.

[299] Cf. Catéchisme de I’Eglise catholique, 1471-1479.



[300] Paul VI, Const. apost. Indulgentiarum doctrina (1 janvier 1967): AAS 59 (1967), 18-19.
[301] Cf. Epistola 49, 3 : PL 16, 1204.

[302] Cf. Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Directoire sur la piété
populaire et la liturgie, Principes et orientations (9 avril 2002), nn. 197-202. Ench. Vat. 20, n. 2638-
2643.

[303] Cf. Proposition 55.

[304] Cf. Jean-Paul II, Lett. apost. Rosarium Virginis Mariae (16 octobre 2002) : AAS 95 (2003),
pp. 5-36.

[305] Proposition 55.

[306] Cf. Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Directoire sur la piété
populaire et la liturgie, Principes et orientations (9 avril 2002), n. 207 ; Ench. Vat. 20, n. 2656-2657.

[307] Cf. Proposition 51.

[308] Benoit XVI, Homélie de la messe dans la Vallée de Josaphat, Jérusalem (12 mai 2009) : AAS
101 (2009), p. 473, L’ORf, 19 mai 2009, p. 12.

[309] Cf. Epistola 108, 14 : CSEL 55, 324-325.
[310] Adversus Haereses, 1V, XX, 7 : SC 100, pp. 646-7.
[311] Benoit X VI, Lett. enc. Spe salvi (30 novembre 2007), n. 31 : AAS, 99 (2007), p. 1010.

[312] Benoit XVI, Discours aux hommes de culture au Collége des Bernardins de Paris (12
septembre 2008) : AAS 100 (2008), p. 730.

[313] Cf. In Evangelium secundum Mattheum 17, 7 : PG 13, 1197B ; Hom in Lc 36 : PL 26,324;
Eusebe Jerome : Translatio Homiliarum Origenis in Lucam, 36 : PL 26, 324-325.

[314] Cf. Benoit XVI, Homélie a ’occasion de I’ouverture de la XIle Assemblée générale ordinaire
du Synode des Evéques (5 octobre 2008) : AAS 100 (2008), p. 757 : La DC n. 2411, p. 948.

[315] Proposition 38.

[316] Cf. Congrégation pour les instituts de vie consacrée et les sociétés de vie apostolique, Repartir
du Christ : un engagement renouvelé de la Vie Consacrée pour le 3éme millénaire, n. 36 : Ench. Vat.
21, n. 488-491.

[317] Proposition 30.

[318] Cf. Proposition 38.

[319] Cf. Proposition 49.



[320] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Redemptoris missio (7 décembre 1990) : AAS 83 (1991), pp. 149-
340 ; et Id., Lett. apost. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 40 : AAS 93 (2001), pp. 294-
295.

[321] Proposition 38.

[322] Cf. Benoit XVI, Homélie a I’occasion de I’ouverture de la XIle Assemblée générale ordinaire
du Synode des Evéques (5 octobre 2008) : AAS 100 (2008), pp. 753-757 ; L’ORf{, 7 octobre 2008,
pp- let9.

[323] Proposition 38.

[324] Message final, n. 12.

[325] Paul VI, Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 22: AAS 68 (1976), p. 20.
[326]Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Déclaration sur la liberté religieuse Dignitatis humanae, nn. 2.7.

[327] Cf. Proposition 39.

[328] Cf. Benoit XVI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2009 ; L’ORf, 16 décembre
2008, pp. 3-4.

[329] Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 19 : AAS 68 (1976), p. 18.

[330] Cf. Proposition 39.

[331] Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 avril 1963), n. 1 : AAS 55 (1963), p. 259.

[332] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Centesimus annus (ler mai 1991), n. 47 : AAS 83 (1991), pp. 851-
852 ; Id., Discours a I’ Assemblée générale des Nations Unies (2 octobre 1979), n. 13 : AAS 71
(1979), pp. 1152-1153.

[333] Cf. Abrégé de la doctrine sociale de I’Eglise, nn. 152-159.

[334] Cf. Benoit XVI, Message pour la célébration de la Journée mondiale de la Paix 2007 : ORf
19-26 décembre 2006, p. 3.

[335] Cf. Proposition 8.

[336] Benoit XVI, Homélie a I’occasion de la cloture de la Semaine de priere pour 1’unité des
chrétiens a Saint-Paul-hors-les-Murs (25 janvier 2009) : L’ORf, 27 janvier 2009, p. 24.

[337] Benoit XVI, Homélie a I’occasion de la cloture de la XIle Assemblée générale ordinaire du
Synode des Evéques (26 octobre 2008) : AAS 100 (2008), p. 779 ; L’ORf, 28 octobre 2008, p. 3.

[338] Proposition 11.
[339] Benoit XVI, Lett. enc. Deux caritas est (25 décembre 2005), n. 28 : AAS 98 (2006), p. 240.

[340] De doctrina christiana, I, XXXVI, 40 : PL 34, 34.



[341] Cf. Benoit XVI, Message pour la XXIe Journée Mondiale de la Jeunesse 2006: AAS 98
(2006), pp. 282-286 ; La DC n. 2355, pp. 307-309.

[342] Cf. Proposition 34.
[343] Cf. Ibidem.

[344] Benoit XVI, Homélie pour la messe inaugurale du Pontificat (24 avril 2005) : AAS 97 (2005),
p. 712 ; La DC n. 2337, p. 549.

[345] Cf. Proposition 38.

[346] Cf. Benoit XVI, Homélie a I’occasion de la XVIIe Journée Mondiale des Malades (11 février
2009) : L’ORf, 10 février 2009, p. 4.

[347] Cf. Proposition 35.
[348] Proposition 11.

[349] Cf. Benoit X VI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 25 : AAS 98 (2006), pp.
236-237.

[350] Proposition 11.
[351] Benoit XVI, Homélie (1er janvier 2009) : L’ORf{, 6 janvier 2009, p. 12.
[352] Proposition 54.

[353] Cf. Benoit XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 92 :
AAS 99 (2007), pp. 176-177.

[354] Jean-Paul II, Discours a ’'UNESCO (2 juin 1980), n. 6 : AAS 72 (1980), p. 738 ; La DC, n.
1788, p. 604.

[355] Cf. Proposition 41.
[356] Cf. Ibidem.

[357] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 80 : AAS 91 (1999), pp. 67-
68.

[358] Cf. Lineamenta n. 23.
[359] Cf. Proposition 40.

[360] Cf. Conc. (Ecum. Vat. II, Décret sur les moyens de communication sociale Inter mirifica ;
Conseil Pontifical pour les Communications Sociales, Instr. pastorale Communio et progressio sur
les moyens de communication sociale publiée selon les dispositions du Concile (Ecuménique
Vatican II (23 mai 1971) : AAS 63 (1971), pp. 593-656 ; Jean-Paul II, Lett. apost. Le
développement rapide des technologies dans le domaine des médias (24 janvier 2005) : AAS 97
(2005), pp. 265-274 ; La DC, n. 2333, pp. 315-320 ; Conseil Pontifical pour les Communications
Sociales, Instr. pastorale sur les communications sociales pour le 20e anniversaire de ‘Communio et



progressio’ Aetatis novae (22 février 1992) : AAS 84 (1992), pp. 447-468 ; idem, L’Eglise en
internet (22 février 2002) : Ench. Vat. 66-95 ; idem, Etique en internet (22 février 2002) : Ench. Vat.
21, n. 96-127.

[361] Cf. Message final, n. 11 ; Benoit XVI, Message pour la XLIIIe Journée mondiale des
Communications sociales 2009 ; La DC, n. 2418, pp. 168-170.

[362] Cf. Proposition 44.

[363] Jean-Paul II, Message pour la XXXVIe Journée mondiale des Communications sociales 2002,
n. 6 ; La DC, n. 2265, p. 203.

[364] Cf. Paul VI, Exhort. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 20 : AAS 68 (1976), pp.
18-19.

[365] Cf. Benoit XVI, Exhort. apost. post-synodale Sacramentum caritatis (22 février 2007), n. 78 :
AAS 99 (2007), p. 165.

[366] Cf. Proposition 48.

[367] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I’Eglise (15 avril 1993),
IV, B ; p. 107.

[368] Cf. Conc. (Ecum. Vat. I, Décret sur ’activité missionnaire de I’Eglise Ad gentes, n. 22 ;
Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans I’Eglise (15 avril 1993), IV, B.

[369] Jean-Paul II, Discours aux Evéques du Kenya (Nairobi, 7 mai 1980), n. 6 : AAS 72 (1980), p.
497 ; La DC, n. 1787, p. 534.

[370] Cf. XIIe Assemblée Générale Ordinaire du Synode des Evéques, Instrumentum laboris n. 56.

[371] Commission Biblique Pontificale, L’interprétation de la Bible dans 1’Eglise (15 avril 1993),
IV, B ; p. 107-108.

[372] Conc. (Ecum. Vat. II, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 22.
[373] Cf. Proposition 42.
[374] Cf. Proposition 43.

[375] Benoit X VI, Méditation a I’occasion de 1’ouverture du Synode des Evéques (6 octobre 2008) :
ASS 100 (2008), 758-760, L’ORf, 14 octobre 2008, p. 12.

[376] Parmi les nombreuses interventions de diverses natures, on rappelle : Jean-Paul II, Lett. enc.
Dominum et vivificatem (18 mai 1986) : AAS 78 (1986), pp. 809-900 ; Id. Lett. enc. Redemptoris
missio (7 décembre 1990) : AAS 83 (1991), pp. 249-340 ; Id., Discours et Homélies a Assise a
’occasion de la Journée de priére pour la paix du 26 octobre 1986 ; La DC n. 1929, pp. 1065-1083
et en janvier 2002 en écho aux événements du 11 septembre 2001 : La DC n. 2255, pp. 837.839-
840; Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Déclaration sur I’unicité et I’universalité salvifique de
Jésus Christ et de 1’Eglise Dominus Iesus (6 aotit 2000) : AAS 92 (2000), pp. 742-765.



[377] Conc. (Ecum. Vat. II, Déclaration sur les relations de I’Eglise avec les religions non-
chrétiennes Nostra aetate, n. 3.

[378] Cf. Benoit XVI, Discours aux Ambassadeurs des Pays a majorité musulmane accrédités
aupres du Saint-Siege et a quelques représentants de la communauté musulmane en Italie (25
septembre 2006) : AAS 98 (2006), pp. 704-706 ; La DC n. 2366, pp. 884-885.

[379] Cf. Proposition 53.

[380] Cf. Proposition 50.

[381] Ibidem.

[382] Jean-Paul II, Discours lors de la rencontre avec les jeunes musulmans a Casablanca au Maroc
(19 aofit 1985), n. 5: AAS 7 (1986), p. 99 ; La DC, n. 1903, p. 943.



	VERBUM DOMINI
	INTRODUCTION
	PREMIÈRE PARTIE : VERBUM DEI
	LE DIEU QUI PARLE
	LA RÉPONSE DE L’HOMME À DIEU QUI PARLE
	L’HERMÉNEUTIQUE DE L’ÉCRITURE SAINTE DANS L’ÉGLISE

	DEUXIÈME PARTIE : VERBUM IN ECCLESIA
	LA PAROLE DE DIEU ET L’ÉGLISE


