
Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

1 

MATER ET MAGISTRA 
 

LETTRE ENCYCLIQUE  
DE SA SAINTETÉ LE PAPE JEAN XXIII 

Aux Vénérables Frères, Patriarches, Primats, Archevêques, Evêques et autres ordinaires, en paix et 
communion avec le Siège Apostolique, à yout le Clergé et aux fidèles du monde entier 

Introduction 

PREMIÈRE PARTIE : LES ENSEIGNEMENTS DE L'ENCYCLIQUE RERUM NOVARUM ET SES 
DÉVELOPPEMENTS OPPORTUNS DANS LE MAGISTÈRE DE PIE XI ET DE PIE XII 

 

SECONDE PARTIE : PRÉCISIONS ET DÉVELOPPEMENTS APPORTÉS AUX ENSEIGNEMENTS DE 
RERUM NOVARUM 

TROISIÈME PARTIE : NOUVEAUX ASPECTS DE LA QUESTION SOCIALE 

QUATRIÈME PARTIE : RENOUER DES LIENS DE VIE EN COMMUN DANS LA VÉRITÉ, LA JUSTICE 
ET L'AMOUR 

 

 

 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

2 

Vénérables frères et chers fils, Salut et bénédiction apostolique 

MÈRE ET ÉDUCATRICE de tous les peuples, l'Eglise universelle a été instituée par Jésus-Christ pour 
que tous les hommes au long des siècles trouvent en son sein et dans son amour la plénitude d'une vie 
plus élevée et la garantie de leur salut. 

A cette Eglise, « colonne et fondement de vérité » (1), son saint fondateur a confié une double tâche : 
engendrer des fils, les éduquer et les diriger, en veillant avec une providence maternelle sur la vie des 
individus et des peuples, dont elle a toujours respecté et protégé avec soin la dignité. 

Le christianisme, en effet, rejoint la terre au ciel, en tant qu'il prend l'homme dans sa réalité concrète, 
esprit et matière, intelligence et volonté, et l'invite à élever sa pensée des conditions changeantes de la 
vie terrestre vers les cimes de la vie éternelle, dans un accomplissement sans fin de bonheur et de paix. 

Bien que le rôle de la sainte Eglise soit d'abord de sanctifier les âmes et de les faire participer au bien de 
l'ordre surnaturel, elle est cependant soucieuse des exigences de la vie quotidienne des hommes, en ce 
qui regarde leur subsistance et leurs conditions de vie, mais aussi la prospérité et la civilisation dans ses 
multiples aspects et aux différentes époques. 

Réalisant tout cela, la sainte Eglise met en pratique le commandement de son Fondateur, le Christ, qui 
fait allusion surtout au salut éternel de l'homme lorsqu'il dit : « Je suis la Voie, la Vérité et la Vie » (2), et : 
« Je suis la Lumière du monde » (3), mais qui ailleurs, regardant la foule affamée, s'écrie gémissant : « 
J'ai compassion de cette foule » (4) ; donnant ainsi la preuve qu'il se préoccupe également des 
exigences terrestres des peuples. Par ses paroles, mais aussi par les exemples de sa vie, le divin 
Rédempteur manifesta ce souci quand, pour apaiser la faim de la foule, il multiplia plusieurs fois le pain 
d'une façon miraculeuse. Et par ce pain donné en nourriture du corps, il voulut annoncer cette nourriture 
céleste des âmes qu'il allait donner aux hommes la veille de sa Passion. 

Rien d'étonnant donc à ce que l'Eglise catholique, à l'imitation et au commandement du Christ, pendant 
deux mille ans, de l'institution des diacres antiques jusqu'à nos jours, ait constamment tenu très haut le 
flambeau de la charité, par ses commandements, mais aussi par ses innombrables exemples ; cette 
charité, en harmonisant les préceptes de l'amour mutuel et leur pratique, réalise admirablement le 
commandement de ce double don, qui résume la doctrine et l'action sociale de l'Eglise. 

C'est donc comme un témoin remarquable de la doctrine et de l'action exercée par l'Eglise au long des 
siècles que l'on peut, sans aucun doute, considérer l'immortelle encyclique Rerum novarum (5), 
promulguée il y a soixante-dix ans par Notre Prédécesseur de vénérée mémoire Léon XIII, pour énoncer 
les principes grâce auxquels on pourrait résoudre d'une manière chrétienne la question ouvrière. 

Rarement comme alors la parole d’un Pape, eut une résonance aussi universelle par la : profondeur et 
l'ampleur des sujets traités non moins que par leur puissance de choc. En réalité ces orientations et ces 
rappels de doctrine eurent une telle importance que jamais ils ne pourront tomber dans l'oubli. Une voie 
nouvelle s'ouvrit à l'action de l'Eglise. Le Pasteur suprême, faisant siennes les souffrances, les plaintes et 
les aspirations des humbles et des opprimés, une fois de plus se dressa comme le protecteur de leurs 
droits. 

Et aujourd'hui, même après un temps si long, l'actualité de ce message est encore réelle. Elle l'est dans 
les documents des Papes qui ont succédé à Léon XIII, et qui, dans leur enseignement social, se 
réclament continuellement de l'encyclique léonine, tantôt pour y prendre leur inspiration, tantôt pour en 
éclairer la portée, toujours pour fournir encouragement à l'action des catholiques ; elle l'est également 
dans l'organisation même des peuples. Voilà la preuve que les principes approfondis avec soin, les 
directives historiques et les monitions paternelles contenues dans la magistrale encyclique de Notre 
Prédécesseur conservent encore aujourd'hui leur valeur et même suggèrent des normes nouvelles et 
actuelles grâce auxquelles les hommes soient à même de mesurer le contenu de la question sociale, 
comme elle se présente aujourd'hui, et se décident à prendre leurs responsabilités. 

  



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

3 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

4 

PREMIÈRE PARTIE 

LES ENSEIGNEMENTS DE L'ENCYCLIQUE RERUM NOVARUM ET SES DÉVELOPPEMENTS 
OPPORTUNS DANS LE MAGISTÈRE DE PIE XI ET DE PIE XII 

L'époque de l'Encyclique "Rerum Novarum" 

Léon XIII parla à une époque de transformations radicales, de contrastes accusés et d'âpres révoltes. 
Les ombres de ce temps-là nous font d'autant mieux apprécier la lumière qui émane de son 
enseignement. 

Comme on le sait, la conception du monde économique alors la plus répandue et traduite le plus 
communément dans les faits était une conception naturaliste, qui nie tout lien entre morale et économie. 
Le motif unique de l'activité économique, affirmait-on, est l'intérêt individuel. La loi suprême qui règle les 
rapports entre les facteurs économiques est la libre concurrence illimitée. L'intérêt du capital, le prix des 
biens et services, le profit et le salaire sont exclusivement et automatiquement déterminés par les lois du 
marché. L'Etat doit s'abstenir de toute intervention dans le domaine économique. Les syndicats, suivant 
les pays, sont interdits, ou tolérés, ou considérés comme personnes juridiques de droit privé. 

Dans un monde économique ainsi conçu, la loi du plus fort trouvait sa pleine justification sur le plan 
théorique et l'emportait dans les rapports concrets entre les hommes, Il en résultait un ordre social 
radicalement bouleversé. 

Tandis que d'immenses richesses s'accumulaient entre les mains de quelques-uns, les masses 
laborieuses se trouvaient dans des conditions de gêne croissante : salaires insuffisants, ou de famine, 
conditions de travail épuisantes et sans aucun égard pour la santé physique, les mœurs et la foi 
religieuse ; inhumaines surtout les conditions de travail auxquelles étaient soumis les enfants et les 
femmes ; spectre du chômage toujours menaçant ; la famille livrée à un processus de désintégration. 

En conséquence, les classes laborieuses étaient en proie à une insatisfaction profonde ; l'esprit de 
protestation et de révolte s'insinuait, se développait parmi elles. Ce qui explique la grande faveur que 
trouvaient dans ces classes des théories extrémistes proposant des remèdes pires que les maux. 

Les voies de la reconstruction  

Dans ce chaos, il échut à Léon XIII de publier son message social, basé sur la nature humaine et pénétré 
des principes et de l'esprit de l'Evangile ; message qui, dés son apparition, suscita, même au milieu 
d'oppositions bien compréhensibles, l'admiration universelle et l'enthousiasme. 

Ce n'était certes pas la première fois que le Siège apostolique s'occupait des intérêts matériels pour 
prendre la défense des humbles. D'autres documents du même Léon XIII avaient déjà aplani la route; 
mais cette fois étaient formulées une synthèse organique des principes et une perspective historique 
tellement vaste qu'elles firent de l'encyclique Rerum novarum une Somme catholique en matière 
économique et sociale. 

Ce ne fut pas un acte dépourvu de courage. Tandis que certains osaient accuser l'Eglise catholique de 
se borner, devant la question sociale, à prêcher la résignation aux Pauvres et exhorter les riches à la 
générosité, Léon XIII n'hésita pas à proclamer et à défendre les droits légitimes de l'ouvrier. S'apprêtant à 
exposer les principes de la doctrine catholique dans le domaine social, il déclarait solennellement : « c'est 
avec assurance que Nous abordons ce sujet, et dans toute la plénitude de Notre droit ; car la question qui 
s'agite est d'une nature telle, qu'à moins de faire appel à la religion et à l'Eglise, il est impossible de lui 
trouver jamais une solution efficace. » (6) 

Ils vous sont bien connus, vénérables Frères, ces principes de base que l'immortel Pontife exposait avec 
une clarté égale à l'autorité et selon lesquels doit être réorganisé le secteur économique et social de la 
société humaine. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

5 

Ceux-ci concernent d'abord le travail, qui doit être traité non plus comme une marchandise, mais comme 
une expression de la personne humaine. Pour la grande majorité des hommes, le travail est la source 
unique d'où ils tirent leurs moyens de subsistance. En conséquence, sa rétribution ne peut pas être 
abandonnée au jeu automatique des lois du marché. Elle doit, au contraire, être déterminée selon la 
justice et l'équité, qui, autrement, resteraient profondément lésées, même si le contrat de travail avait été 
arrêté en toute liberté entre les parties. La propriété privée même des biens de production est un droit 
naturel que l'Etat ne peut supprimer. Elle comporte une fonction sociale intrinsèque ; elle est donc un 
droit exercé à l'avantage personnel du possédant et dans l'intérêt d'autrui. 

L'Etat, dont la raison d'être est la réalisation du bien commun dans l'ordre temporel, ne peut rester absent 
du monde économique ; il doit être présent pour y promouvoir avec opportunité la production d'une 
quantité suffisante de biens matériels, « dont l'usage est nécessaire à l'exercice de la vertu » (7), et pour 
protéger les droits de tous les citoyens, surtout des plus faibles, comme les ouvriers, les femmes et les 
enfants. C'est également son devoir inflexible de contribuer activement à l'amélioration des conditions de 
vie des ouvriers. 

C'est, en outre, le devoir de l'Etat de veiller à ce que les relations de travail se développent en justice et 
équité, que dans les milieux de travail la dignité de la personne humaine, corps et esprit, ne soit pas 
lésée. A cet égard, l'encyclique de Léon XIII marque les traits dont s'est inspirée la législation sociale des 
Etats contemporains ; traits, comme l'observait déjà Pie XI, dans l'encyclique Quadragesimo anno (8), qui 
ont contribué efficacement à l'apparition et au développement d'une nouvelle branche du droit, « le droit 
du travail ». 

Aux travailleurs, affirme encore l'encyclique, on reconnaît le droit naturel de créer des associations pour 
ouvriers seuls ou pour ouvriers et patrons, comme aussi le droit de leur donner la structure organique 
qu’ils estimeront la plus apte à la poursuite de leurs intérêts légitimes, économiques et professionnels, et 
le droit d'agir d'une manière autonome, de leur propre initiative, à l'intérieur de ces associations, en vue 
de la poursuite de leurs intérêts. 

Les ouvriers et les employeurs doivent régler leurs rapports en s'inspirant du principe de la solidarité 
humaine et de la fraternité chrétienne, puisque tant la concurrence au sens du libéralisme économique 
que la lutte des classes dans le sens marxiste, sont contre nature et opposées à la conception chrétienne 
de la vie. Voilà, vénérables Frères, les principes fondamentaux sur lesquels repose un ordre économique 
et social qui soit sain. 

Nous ne devons donc pas nous étonner si les catholiques les plus éminents, sensibles aux 
avertissements de l'encyclique, ont créé de multiples initiatives pour traduire ces principes dans les faits. 
Dans la même direction et sous l'impulsion des exigences objectives de la nature, des hommes de bonne 
volonté de tous les pays du monde se sont aussi mis en branle. C'est pourquoi, à bon droit, l'encyclique a 
été et continue à être reconnue comme la « grande charte » (9) de la reconstruction économique et 
sociale de l'époque moderne. 

L'Encyclique "Quadragesimo Anno"  

Pie XI, Notre Prédécesseur de sainte mémoire, à quarante ans de distance, commémora l'encyclique 
Rerum novarum par un nouveau document solennel : l'encyclique Quadragesimo anno (10). 

Dans ce document, le Souverain Pontife rappelle le droit et le devoir pour l'Eglise d'apporter sa 
contribution irremplaçable à l'heureuse solution des problèmes sociaux les plus graves et les plus urgents 
qui tourmentent la famille humaine. Il réaffirme les principes fondamentaux et les directives historiques de 
l'encyclique de Léon XIII. Il saisit, en outre, l'occasion de préciser quelques points de doctrine sur 
lesquels des doutes s’étaient élevés parmi les catholiques eux-mêmes et pour expliquer la pensée 
sociale chrétienne eu égard aux conditions nouvelles des temps. Les doutes exprimés concernaient 
spécialement la propriété privée, le régime des salaires, le comportement des catholiques en présence 
d'une forme de socialisme modéré. 

Quant à la propriété privée, Notre Prédécesseur affirme à nouveau son caractère de droit naturel, 
accentue son aspect et sa fonction sociale. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

6 

A propos du régime des salaires, il rejette la thèse qui le déclare injuste par nature ; il réprouve 
cependant les formes inhumaines et injustes selon lesquelles il est parfois pratiqué ; redit et développe 
les normes dont il doit s'inspirer et les conditions auxquelles il doit satisfaire pour ne léser ni la justice ni 
l'équité. 

En cette matière, indique clairement Notre Prédécesseur, il est opportun, étant donné les conditions 
actuelles, de tempérer le contrat de travail par des éléments empruntés au contrat de société, de manière 
à ce que « les ouvriers et employés soient appelés à participer à la propriété de l'entreprise, à sa gestion, 
et, en quelque manière, aux profits qu'elle apporte » (11). 

On doit considérer de la plus haute importance doctrinale et pratique l'affirmation selon laquelle il est 
impossible « d'estimer le travail à sa juste valeur et de lui attribuer une exacte rémunération si l'on 
néglige de prendre en considération son aspect à la fois individuel et social » (12). 

En conséquence, pour déterminer la rémunération du travail, la justice exige, déclare le Pape, que l'on 
tienne compte non seulement des besoins des travailleurs et de leurs responsabilités familiales, mais 
aussi de la situation de l'entreprise, où les ouvriers apportent leur travail, et des exigences de l'économie 
générale (13). 

Entre le communisme et le christianisme, le Pape rappelle que l'opposition est radicale. Il ajoute qu'on ne 
peut admettre en aucune manière que les catholiques donnent leur adhésion au socialisme modéré, soit 
parce qu'il est une conception de vie close sur le temporel, dans laquelle le bien-être est considéré 
comme objectif suprême de la société ; soit parce qu'il poursuit une organisation sociale de la vie 
commune au seul niveau de la production, au grand préjudice de la liberté humaine ; soit parce qu'en lui 
fait défaut tout principe de véritable autorité sociale. 

Mais il n'échappe pas à Pie XI que depuis la promulgation de l'encyclique de Léon XIII, en quarante ans, 
la situation historique a profondément évolué. De fait, la libre concurrence, en vertu d'une logique interne, 
avait fini par se détruire elle-même ou presque ; elle avait conduit à une grande concentration de la 
richesse et à l'accumulation d'un pouvoir économique énorme entre les mains de quelques hommes, « 
qui d'ordinaire ne sont pas les propriétaires, mais les simples dépositaires et gérants d'un capital qu'ils 
administrent à leur gré » (14). 

Entre temps, comme observe avec perspicacité le Souverain Pontife, « à la liberté du marché a succédé 
une dictature économique. L'appétit du gain a fait place à une ambition effrénée de dominer. Toute la vie 
économique est devenue horriblement dure, implacable, cruelle » (15), déterminant l'asservissement des 
pouvoirs publics aux intérêts de groupes et aboutissant à l'hégémonie internationale de l'argent. 

Pour porter remède à cette situation, le Pasteur suprême indique, comme principes fondamentaux, une 
nouvelle insertion du monde économique dans l'ordre moral et la poursuite des intérêts, individuels ou de 
groupes, dans la sphère du bien commun. Ceci comporte, selon son enseignement, le remaniement de la 
vie en commun moyennant la, reconstruction des corps intermédiaires autonomes, à but économique et 
professionnel, non imposés par l'Etat, mais créés spontanément par leurs membres ; la reprise de 
l'autorité par les pouvoirs publics pour assurer les tâches qui leur reviennent dans la réalisation du bien 
commun ; la collaboration économique sur le plan mondial entre communautés politiques. 

Mais deux thèmes fondamentaux caractérisent la magistrale encyclique de Pie XI et s'imposent à notre 
considération. 

Le premier interdit absolument de prendre comme règle suprême des activités et des institutions du 
monde économique, soit l'intérêt individuel ou d'un groupe, soit la libre concurrence, soit l'hégémonie 
économique, soit le prestige ou la puissance de la nation, soit d'autres normes du même genre. 

On doit, au contraire, considérer comme règles suprêmes de ces activités et des institutions la justice et 
la charité sociales. 

Le second thème recommande la création d'un ordre, juridique, national et international, doté 
d’institutions stables, publiques et privées, qui s'inspire de la justice sociale et auquel doit se conformer 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

7 

l'économie ; ainsi les facteurs économiques auront moins de difficultés à s'exercer en harmonie avec les 
exigences de la justice dans le cadre du bien commun. 

Le radio message de la Pentecôte 1941  

Pie XII, Notre Prédécesseur de vénérée mémoire, a beaucoup contribué, lui aussi, à définir et à 
développer la doctrine sociale chrétienne. Le 1er juin 1941, en la fête de Pentecôte, il transmettait un 
message radiophonique « pour attirer l'attention du monde catholique sur un anniversaire qui mérite 
d'être inscrit en lettres d'or dans les fastes de l'Eglise le cinquantenaire de la publication, le 15 mai 1891, 
de l'encyclique sociale fondamentale de Léon XIII, Rerum novarum (16) —.., et pour rendre à Dieu tout-
puissant..., d'humbles actions de grâces pour le don accordé... à l'Église avec cette encyclique de son 
Vicaire ici-bas, et pour le louer du souffle de l'Esprit régénérateur qui, par elle, s'est répandu depuis lors 
et n'a cessé de croître sur l'humanité entière » (17). 

Dans son message radiophonique, le grand Pontife revendique « l'incontestable compétence de l'Eglise..., 
pour juger si les bases d'une organisation sociale donnée sont conformes à l'ordre immuable des choses 
que Dieu, créateur et Rédempteur, a manifesté par le droit naturel et la Révélation » (18). Il réaffirme 
l'immortelle vitalité des enseignements de l'encyclique Rerum novarum et leur fécondité inépuisable ; il 
saisit cette occasion « pour rappeler les principes directifs de la morale sur trois valeurs fondamentales 
de la vie sociale et économique..., ces trois éléments fondamentaux qui s'entrecroisent, s'unissent et 
s'appuient mutuellement sont : l'usage des biens matériels, le travail, la famille » (19). 

En ce qui concerne l'usage des biens matériels, Notre Prédécesseur affirme que le droit qu'a tout homme 
d'user de ces biens pour son entretien est prioritaire par rapport à tout autre droit de nature économique ; 
et même par rapport au droit de propriété. Certes, ajoute Notre Prédécesseur, le droit de propriété des 
biens est aussi un droit naturel ; cependant, selon l'ordre objectif établi par Dieu, le droit de propriété doit 
être délimité de manière à ne pas mettre obstacle à « l'imprescriptible exigence que les biens, créés par 
Dieu pour tous les hommes, soient équitablement à la disposition de tous, selon les principes de la justice 
et de la charité » (20). 

Au sujet du travail, reprenant un thème que l'on retrouve dans l'encyclique de Léon XIII, Pie XII rappelle 
qu'il est en même temps un devoir et un droit de chaque être humain. C'est, en conséquence, aux 
hommes en premier lieu qu'il revient de régler leurs rapports mutuels de travail. C'est uniquement dans le 
cas où les intéressés ne remplissent pas ou ne peuvent pas remplir leur tâche qu'il « entre dans les 
attributions de l'Etat d'intervenir sur ce terrain, dans la division et la distribution du travail, sous la forme et 
dans la mesure que demande le bien commun justement compris » (21). 

Pour ce qui regarde la famille, le Souverain Pontife affirme que la propriété privée des biens matériels 
doit être considérée comme l' « espace vital de la famille », c'est-à-dire comme un moyen apte « à 
assurer au père de famille la saine liberté dont il a besoin pour pouvoir remplir les devoirs que le créateur 
lui a assignés, pour le bien-être physique, spirituel et religieux de la famille » (22). 

Cela comporte aussi pour la famille le droit à l'émigration. Sur ce point, Notre Prédécesseur relève que 
lorsque les Etats, ceux qui permettent l'émigration comme ceux qui accueillent de nouveaux sujets, 
mettent tout en œuvre pour éliminer ce qui « pourrait empêcher la naissance ou le développement d'une 
vraie confiance » (23) entre eux, ils obtiendront un avantage mutuel et contribueront ensemble à 
l'accroissement du bien-utile de l'humanité comme au progrès de la culture. 

Derniers changements  

La situation déjà bien évoluée au moment de la commémoration faite par Pie XII a encore subi en vingt 
ans de profondes transformations, soit à l'intérieur des Etats, soit dans leurs rapports mutuels. 

Dans le domaine scientifique, technique et économique : la découverte de l'énergie nucléaire, ses 
premières applications à des buts de guerre, son utilisation croissante pour des fins pacifiques ; les 
possibilités illimitées offertes à la chimie par les produits synthétiques ; l'extension de l'automation dans le 
secteur industriel et dans celui des services ; la modernisation du secteur agricole ; l'abolition presque 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

8 

complète de la distance dans les communications grâce surtout à la radio et à la télévision ; la rapidité 
croissante des transports ; le début de la conquête des espaces interplanétaires. 

Dans le domaine social : le développement des assurances sociales et, dans certains pays 
économiquement mieux développés, l'instauration de régimes de sécurité sociale ; la formation et 
l'extension, dans les mouvements syndicaux, d'une attitude de responsabilité vis-à-vis des principaux 
problèmes économiques et sociaux ; une élévation progressive de l'instruction de base, un bien-être 
toujours plus répandu ; une plus grande mobilité dans la vie sociale et la réduction des barrières entre les 
classes ; l'intérêt de l'homme de culture moyenne pour les événements quotidiens de portée mondiale. 
En outre, l'augmentation de l'efficacité des régimes économiques dans un nombre croissant de pays met 
mieux en relief le déséquilibre économique et social entre le secteur agricole d'une part et le secteur de 
l'industrie et des services d'autre part, entre les régions d'économie développée et les régions 
d'économie moins développée à l'intérieur de chaque pays ; et, sur le plan mondial, le déséquilibre 
économique et social encore plus flagrant entre les pays économiquement développés et les pays en 
voie de développement économique. 

Dans le domaine politique : la participation à la vie publique d'un plus grand nombre de citoyens d'origine 
sociale variée, en de nombreux pays ; l'extension et la pénétration de l'action des pouvoirs publics dans 
le domaine économique et social. A cela s'ajoute sur le plan international le déclin des régimes coloniaux 
et la conquête de l'indépendance politique de la part des peuples d'Asie et d'Afrique ; la multiplication et 
la complexité des rapports entre peuples ; l'approfondissement de leur interdépendance ; la naissance et 
le développement d'un réseau toujours plus dense d'organismes à la dimension du monde qui tendent à 
s'inspirer de critères supranationaux : des organismes à buts économiques, sociaux, culturels et 
politiques. 

Thèmes de la nouvelle Encyclique  

C'est pourquoi Nous aussi Nous éprouvons le devoir de maintenir vive la flamme allumée pas Nos 
Prédécesseurs et d'exhorter tous les hommes à en tirer élan et lumière pour résoudre la question sociale 
d'une manière plus adaptée à notre temps. Ainsi donc, en commémorant solennellement l'encyclique de 
Léon XIII, Nous sommes heureux de saisir l'occasion de rappeler et de préciser des points de doctrine 
qui ont déjà été exposés par Nos Prédécesseurs et en même temps d'expliquer la pensée de l'Eglise du 
Christ sur les nouveaux et les plus importants problèmes du moment. 

  



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

9 

SECONDE PARTIE 

PRÉCISIONS ET DÉVELOPPEMENTS APPORTÉS AUX ENSEIGNEMENTS DE RERUM NOVARUM 

Initiative personnelle et intervention des pouvoirs publics en matière économique 

Qu'il soit entendu avant toute chose que le monde économique résulte de l'initiative Personnelle des 
particuliers, qu'ils agissent individuellement ou associés de manières diverses à la poursuite d'intérêts 
communs. 

Toutefois, en vertu des raisons déjà admises par Nos Prédécesseurs, les pouvoirs publics doivent, 
d'autre part, exercer leur présence active en vue de dûment promouvoir le développement de la 
production, en fonction du progrès social et au bénéfice de tous les citoyens. Leur action a un caractère 
d'orientation, de stimulant, de suppléance et d'intégration. Elle doit être inspirée par le principe de 
subsidiarité (24), formulé par Pie XI dans l'encyclique Quadragesimo anno : « Il n'en reste pas moins 
indiscutable qu'on ne saurait ni changer ni ébranler ce principe si grave de philosophie sociale ; de même 
qu'on ne peut enlever aux particuliers, pour les transférer à la communauté, les attributions dont ils sont 
capables de s'acquitter de leur seule initiative et par leurs propres moyens. Ainsi ce serait commettre une 
injustice, en même temps que troubler d'une manière très dommageable l'ordre social, que de retirer aux 
groupements d'ordre inférieur, pour les confier à une collectivité plus vaste et d'un rang plus élevé, les 
fonctions qu'ils sont en mesure de remplir eux-mêmes. L'objet naturel de toute intervention en matière 
sociale est d'aider les membres du corps social, et non pas de les détruire ni de les absorber. » (25). 

Il est vrai que de nos jours le développement des sciences et des techniques de production offre aux 
pouvoirs publics de plus amples possibilités de réduire les déséquilibres entre les divers secteurs de 
production, entre les différentes zones à l'intérieur des communautés politiques, entre les divers pays sur 
le plan mondial. Il permet aussi de limiter les oscillations dans les alternances de la conjoncture 
économique, de faire front aux phénomènes de chômage massif, avec la perspective de résultats positifs. 
En conséquence, les pouvoirs publics, responsables du bien commun, ne peuvent manquer de se sentir 
engagés à exercer dans le domaine économique une action aux formes multiples, plus vaste, plus 
profonde, plus organique ; à s'adapter aussi, dans ce but, aux structures, aux compétences, aux moyens, 
aux méthodes. 

Mais il faut toujours rappeler ce principe : la présence de l'Etat dans le domaine économique, si vaste et 
pénétrante qu'elle soit, n'a pas pour but de réduire de plus en plus la sphère de liberté de l'initiative 
personnelle des particuliers, tout au contraire elle a pour objet d'assurer à ce champ d'action la plus vaste 
ampleur possible, grâce à la protection effective, pour tous et pour chacun, des droits essentiels de la 
personne humaine. Et il faut retenir parmi ceux-ci le droit qui appartient à chaque personne humaine 
d'être et demeurer normalement première responsable de son entretien et de celui de sa famille, Cela 
comporte que, dans tout système économique, soit permis et facilité le libre exercice des activités 
productrices. 

Au reste, le développement même de l'histoire fait apparaître chaque jour plus clairement qu'une vie 
commune ordonnée et féconde n'est possible qu'avec l'apport dans le domaine économique, tant des 
particuliers que des pouvoirs publics, apport simultané, réalisé dans la concorde, en des proportions qui 
répondent aux exigences du bien commun, eu égard aux situations changeantes et aux vicissitudes 
humaines. 

Au fait, l'expérience enseigne que là où fait défaut l'initiative personnelle des individus surgit la tyrannie 
politique, mais languissent aussi les secteurs économiques orientés surtout à produire la gamme 
indéfinie des biens de consommation et services satisfaisant en plus des besoins matériels les exigences 
de l'esprit : biens et services qui engagent de façon spéciale le génie créateur des individus. Tandis que 
là où vient à manquer l'action requise de l'Etat, apparaît un désordre inguérissable, l'exploitation des 
faibles par les forts moins scrupuleux, qui croissent en toute terre et en tout temps, comme l'ivraie dans le 
froment. 

La "socialisation"  



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

10 

Origine et amplitude du phénomène  

La « socialisation » est un des aspects caractéristiques de notre époque. Elle est une multiplication 
progressive des relations dans la vie commune ; elle comporte des formes diverses de vie et d'activités 
associées et l’instauration d'institutions juridiques. Ce fait s'alimente à la source de nombreux facteurs 
historiques, parmi lesquels il faut compter les progrès scientifiques et techniques, une plus grande 
efficacité productive, un niveau de vie plus élevé des habitants. 

La « socialisation » est à la fois cause et effet d'une intervention croissante des pouvoirs publics, même 
dans les domaines les plus délicats : soins médicaux, instruction et éducation des générations nouvelles, 
orientation professionnelle, méthodes de récupération et réadaptation des sujets diminués. Elle est aussi 
le fruit et l'expression d'une tendance naturelle, quasi incoercible, des humains : tendance à l'association 
en vue d'atteindre des objectifs qui dépassent les capacités et les moyens dont peuvent disposer les 
individus. Pareille disposition a donné vie, surtout en ces dernières décennies, à toute une gamme de 
groupes, de mouvements, d'associations, d'institutions, à buts économiques, culturels, sociaux, sportifs, 
récréatifs, professionnels, politiques, aussi bien à l'intérieur des communautés politiques que sur le plan 
mondial. 

Estimation  

Il est clair que la « socialisation », ainsi comprise, apporte beaucoup d'avantages. En fait, elle permet 
d'obtenir la satisfaction de nombreux droits personnels, en particulier ceux qu'on appelle économiques et 
sociaux. Par exemple, le droit aux moyens indispensables à un entretien vraiment humain, aux soins 
médicaux, à une instruction de base plus élevée, à une formation professionnelle plus adéquate, au 
logement, au travail, à un repos convenable, à la récréation, En outre, grâce à une organisation de plus 
en plus parfaite des moyens modernes de diffusion de la pensée — presse, cinéma, radio, télévision — il 
est loisible à toute personne de participer aux vicissitudes humaines sur un rayon mondial. 

Par contre, la « socialisation » multiplie les méthodes d'organisation, et rend de plus en plus minutieuse 
la réglementation juridique des rapports humains, en tous domaines. Elle réduit en conséquence le rayon 
d'action libre des individus. Elle utilise des moyens, emploie des méthodes, crée des ambiances qui 
rendent difficile pour chacun une pensée indépendante des influences extérieures, une action d'initiative 
propre, l'exercice de sa responsabilité, l'affirmation et l'enrichissement de sa personne. Faut-il conclure 
que la « socialisation », croissant en amplitude et profondeur, transformera nécessairement les hommes 
en automates ? A cette question, il faut répondre négativement. 

Il ne faut pas considérer la « socialisation » comme le résultat de forces naturelles mues par un 
déterminisme. Elle est, au contraire, comme nous l'avons noté, œuvre des hommes, êtres conscients, 
libres, portés par nature à agir comme responsables, même s'ils sont tenus, dans leur action, à 
reconnaître et respecter les lois du développement économique et du progrès social, s'ils ne Peuvent se 
soustraire entièrement à la pression de l'ambiance. 

Aussi bien, concluons-Nous que la « socialisation » peut et doit être réalisée de manière à en tirer les 
avantages qu'elle comporte, et conjurer ou comprimer ses effets négatifs. 

Dans ce but, il est requis que les hommes investis d'autorité publique soient animés par une saine 
conception du bien commun. Celui-ci comporte l'ensemble des conditions sociales qui permettent et 
favorisent dans les hommes le développement intégral de leur personnalité. Nous estimons, en outre, 
nécessaire que les corps intermédiaires et les initiatives sociales diverses, par lesquelles surtout 
s'exprime et se réalise la « socialisation », jouissent d'une autonomie efficace devant les pouvoirs publics, 
qu'ils poursuivent leurs intérêts spécifiques en rapports de collaboration loyale entre eux et de 
subordination aux exigences du bien commun. 

Il n'est pas moins nécessaire que ces corps sociaux se présentent en forme de vraie communauté ; cela 
signifie que leurs membres seront considérés et traités comme des personnes, stimulés à participer 
activement à leur vie. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

11 

Les organisations de la société contemporaine se développent et l'ordre s'y réalise de plus en plus, grâce 
à un équilibre renouvelé : exigence d'une part de collaboration autonome apportée par tous, individus et 
groupes ; d'autre part, coordination en temps opportun et orientation venue des pouvoirs publics. 

Si la « socialisation » s'exerçait dans le domaine moral suivant les lignes indiquées, elle ne comporterait 
pas par nature de périls graves d'étouffement aux dépens des particuliers. Elle favoriserait, au contraire, 
le développement en eux des qualités propres à la personne, Elle réorganiserait même la vie commune, 
telle que Notre Prédécesseur Pie XI la préconisait dans l'encyclique Quadragesimo anno (26) comme 
condition indispensable en vue de satisfaire les exigences de la justice sociale. 

La rémunération du travail  

Normes de justice et d'équité  

Notre âme est saisie de profonde amertume devant le spectacle infiniment triste : une foule de 
travailleurs, en de nombreux pays et sur des continents entiers, reçoivent un salaire qui les oblige, eux et 
leurs familles, à des conditions de vie sous-humaines, Cela est dû sans doute aussi à ce que dans ces 
pays et continents le processus d'industrialisation en est encore à ses débuts, ou en période 
insuffisamment avancée, 

Pourtant, en certains de ces pays, criant et outrageant est le contraste entre l'extrême misère des 
multitudes et l'abondance, le luxe effréné de quelques privilégiés. En d'autres pays, la génération actuelle 
est contrainte à subir des privations inhumaines, en vue d'accroître l'efficacité de l'économie nationale 
suivant un rythme d'accélération disproportionné avec les exigences de la justice et de l'humanité. En 
d'autres, une part considérable du revenu est employée à mettre en valeur ou entretenir un prestige 
national mal compris, des sommes immenses sont dépensées en armements. 

De plus, dans les pays économiquement développés, il n'est pas rare que des rétributions élevées, très 
élevées, soient accordées à des prestations peu absorbantes ou de valeur discutable, tandis que des 
catégories entières de citoyens honnêtes et travailleurs ne reçoivent pour leur activité assidue et féconde 
que des rémunérations trop infimes, insuffisantes ou, en tout état de cause, disproportionnées à leur 
apport au bien commun, au rendement de l'entreprise comme au revenu global de l'économie nationale. 

Aussi bien, Nous estimons être de Notre devoir d'affirmer une fois de plus que la rétribution du travail ne 
peut être ni entièrement abandonnée aux lois du marché ni fixée arbitrairement : elle est déterminée en 
justice et équité. Cela exige que soit accordée aux travailleurs une rémunération qui leur permette, avec 
un niveau de vie vraiment humain, de faire face avec dignité à leurs responsabilités familiales. Cela 
demande en outre que, pour déterminer les rétributions, on considère leur apport effectif à la production, 
les situations économiques des entreprises, les exigences du bien commun de la nation. On prendra en 
spéciale considération les répercussions sur l'emploi global du travail dans l'ensemble du pays, et aussi 
les exigences du bien commun universel, intéressant les communautés internationales, diverses en 
nature et en étendue. 

Il est clair que les principes exprimés ci-dessus valent partout et toujours. On ne saurait toutefois 
déterminer la mesure dans laquelle ils doivent être appliqués sans tenir compte des richesses 
disponibles ; celles-ci peuvent varier, varient en effet en quantité et qualité de pays à pays, et, dans le 
même pays, d'une période à l'autre. 

Adaptations entre développement économique et progrès social  

Tandis que les économies des divers pays se développent rapidement, avec un rythme encore plus 
rapide depuis la dernière guerre, il Nous paraît opportun d'attirer l'attention sur un principe fondamental. 
Le progrès social doit accompagner et rejoindre le développement économique, de telle sorte que toutes 
les catégories sociales aient leur part des produits accrus, Il faut donc veiller avec attention, et s'employer 
efficacement, à ce que les déséquilibres économiques et sociaux n'augmentent pas, mais s'atténuent 
dans la mesure du possible. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

12 

« L'économie nationale elle aussi, observe à bon droit Notre Prédécesseur Pie XII, de même qu'elle est le 
fruit de l'activité d'hommes qui travaillent unis dans la communauté politique, ne tend pas non plus à 
autre chose qu'à assurer sans interruption les conditions matérielles dans lesquelles, pourra se 
développer pleinement la vie individuelle des citoyens. Là où cela sera obtenu, et de façon durable, un 
peuple sera, en vérité, économiquement riche, parce que le bien-être général, et par conséquent le droit 
personnel de tous à l'usage des biens terrestres, se trouve ainsi réalisé conformément au plan voulu par 
le Créateur. » (27) 

D'où il suit que la richesse économique d'un Peuple ne résulte pas seulement de l'abondance globale des 
biens, mais aussi et plus encore de leur distribution effective suivant la justice, en vue d'assurer 
l'épanouissement Personnel des membres de la communauté : car telle est la véritable fin de l'économie 
nationale. 

Nous ne saurions ici négliger le fait que de nos jours les grandes et moyennes entreprises obtiennent 
fréquemment, en de nombreuses économies, une capacité de production rapidement et 
considérablement accrue, grâce à l'autofinancement. En ce cas, Nous estimons pouvoir affirmer que 
l'entreprise doit reconnaître un titre de crédit aux travailleurs qu'elle emploie, surtout s'ils reçoivent une 
rémunération qui ne dépasse pas le salaire minimum. 

Nous rappelons à ce sujet le Principe exprimé par Notre Prédécesseur Pie XI dans l’encyclique 
Quadragesimo anno : « Il serait donc radicalement faux de voir soit dans le seul capital, soit dans le seul 
travail, la cause unique de tout ce que produit leur effort combiné ; c'est bien injustement que l'une des 
parties, contestant à l'autre toute efficacité, en revendiquerait pour soi tout le fruit. » (28). 

Il peut être satisfait à cette exigence de justice en bien des manières que suggère l'expérience. L'une 
d'elles, et des plus désirables, consiste à faire en sorte que les travailleurs arrivent à participer à la 
propriété des entreprises, dans les formes et les mesures les plus convenables. Aussi bien, de nos jours 
plus qu'au temps de Notre Prédécesseur, « il faut donc tout mettre en œuvre afin que, dans l'avenir du 
moins, la part des biens qui s'accumule aux mains des capitalistes soit réduite à une plus équitable 
mesure et qu'il s'en répande une suffisante abondance parmi les ouvriers » (29). 

Il Nous faut en outre rappeler que l'équilibre entre la rémunération du travail et le revenu doit être atteint 
en harmonie avec les exigences du bien commun, soit de la communauté nationale, soit de la famille 
humaine dans son ensemble. 

Il faut considérer les exigences du bien commun sur le plan national : donner un emploi au plus grand 
nombre possible de travailleurs ; éviter la formation de catégories privilégiées, même parmi ces derniers ; 
maintenir une proportion équitable entre salaires et prix ; donner accès aux biens et services au plus 
grand nombre possible de citoyens ; éliminer ou réduire les déséquilibres entre secteurs : agriculture, 
industrie, services ; équilibrer expansion économique et développement des services publics essentiels ; 
adapter, dans la mesure du possible, les structures de production aux progrès des sciences et des 
techniques ; tempérer le niveau de vie amélioré des générations présentes par l'intention de préparer un 
avenir meilleur aux générations futures. 

Le bien commun a en outre des exigences sur le plan mondial : éviter toute forme de concurrence 
déloyale entre les économies des divers pays ; favoriser, par des ententes fécondes, la collaboration 
entre économies nationales ; collaborer au développement économique des communautés politiques 
moins avancées. 

Il va de soi que ces exigences du bien commun, national ou mondial, entrent aussi en considération 
quand il s'agit de fixer la part de revenu à attribuer sous forme de profits aux responsables de la direction 
des entreprises, et sous forme d'intérêts ou dividendes à ceux qui fournissent les capitaux. 

Exigences de la justice au regard des structures  

Structures conformes à la dignité de l'homme 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

13 

La justice doit être observée non seulement dans la répartition des richesses, mais aussi au regard des 
entreprises ou se développent les processus de production. Il est inscrit, en effet, dans la nature des 
hommes qu'ils aient la possibilité d'engager leur responsabilité et de se perfectionner eux-mêmes, là où 
ils exercent leur activité productrice. 

C'est pourquoi si les structures, le fonctionnement, les ambiances d'un système économique sont de 
nature à compromettre la dignité humaine de ceux qui s'y emploient, à émousser systématiquement leur 
sens des responsabilités, à faire obstacle à l'expression de leur initiative personnelle, pareil système 
économique est injuste, même si, par hypothèse, les richesses qu'il produit atteignent un niveau élevé, et 
sont réparties suivant les règles de la justice et de l'équité. 

Rappel d'une consigne  

Il n'est pas possible de fixer dans leur détail les structures d'un système économique qui répondent le 
mieux à la dignité de l'homme et soient le plus aptes à développer en lui le sens des responsabilités. 
Toutefois, Notre Prédécesseur Pie XII donne opportunément cette consigne : « La petite et moyenne 
propriété agricole, artisanale et professionnelle, commerciale, industrielle, doit être garantie et favorisée ; 
les unions coopératives devront leur assurer les avantages de la grande exploitation. Et là où la grande 
exploitation continue de se montrer plus heureusement productive, elle doit offrir la possibilité de 
tempérer le contrat de travail par un contrat de société. » (30). 

Entreprise artisanale et coopératives de production 

Il faut conserver et promouvoir, en harmonie avec le bien commun, et dans le cadre des possibilités 
techniques, l'entreprise artisanale, l'exploitation agricole à dimensions familiales et aussi l'entreprise 
coopérative, comme intégration des deux précédentes. 

Sur l'exploitation agricole à dimensions familiales, Nous reviendrons plus loin. Nous estimons opportun 
de faire ici quelques remarques au sujet de l'entreprise artisanale et des coopératives. 

Il faut noter tout d'abord que ces deux formes d'entreprises doivent, pour être viables, s'adapter 
constamment aux structures, au fonctionnement, aux productions, aux situations toujours nouvelles, 
déterminées par les progrès de la science et des techniques, et aussi par les exigences mouvantes et les 
préférences des consommateurs. Cette adaptation doit être réalisée en premier lieu par les artisans et les 
coopérateurs eux-mêmes. 

A cette fin, il est nécessaire que les uns et les autres aient une bonne formation technique et humaine et 
soient organisés professionnellement. Il est non moins indispensable que soit appliquée une politique 
économique idoine, en ce qui regarde surtout l'instruction, le régime fiscal, le crédit, les assurances 
sociales 

Au reste, l'action des pouvoirs publics en faveur des artisans et coopérateurs trouve sa justification dans 
ce fait aussi que leurs catégories sont porteuses de valeurs humaines authentiques et contribuent au 
progrès de la civilisation. 

Pour ces raisons, Nous invitons en esprit paternel Nos très chers fils, les artisans et coopérateurs 
dispersés dans le monde entier, à prendre conscience de la noblesse de leur profession, de leur 
contribution importante à l'éveil du sens des responsabilités, de l'esprit de collaboration, pour que 
demeure vif, dans la nation, le goût d'un travail fin et original. 

Présence active des travailleurs dans les moyennes et grandes entreprises 

De plus, avançant sur les traces de Nos Prédécesseurs, Nous estimons légitime l'aspiration des ouvriers 
à prendre part active à la vie des entreprises où ils sont enrôlés et travaillent. On ne peut déterminer à 
l'avance le genre et le degré de cette participation, car ils sont en rapport avec la situation concrète de 
chaque entreprise. Cette situation peut varier d'entreprise à entreprise ; à l'intérieur de chacune d'elles 
elle est sujette à des changements souvent rapides et substantiels. Nous estimons toutefois opportun 
d'attirer l'attention sur le fait que le problème de la présence active des travailleurs existe toujours dans 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

14 

l'entreprise, soit privée soit publique. Il faut tendre, en tout cas, à ce que l'entreprise devienne une 
communauté de personnes, dans les relations, les fonctions et les situations de tout son personnel. 

Cela requiert que les relations entre entrepreneurs et dirigeants d'une part, apporteurs de travail d'autre 
part, soient imprégnées de respect, d'estime, de compréhension, de collaboration active et loyale, 
d'intérêt à l'œuvre commune ; que le travail soit conçu et vécu par tous les membres de l'entreprise, non 
seulement comme source de revenus, mais aussi comme accomplissement d'un devoir et prestation d'un 
service. Cela comporte encore que les ouvriers puissent faire entendre leur voix, présenter leur apport au 
fonctionnement efficace de l'entreprise et à son développement. Notre Prédécesseur Pie XII fait 
observer : « La fonction économique et sociale que tout homme désire accomplir exige que l'activité de 
chacun ne soit pas totalement soumise à l'autorité d’autrui. » (31) Une conception humaine de l'entreprise 
doit sans doute sauvegarder l'autorité et l'efficacité nécessaire de l'unité de direction ; mais elle ne saurait 
réduire ses collaborateurs quotidiens au rang de simples exécutants silencieux, sans aucune possibilité 
de faire valoir leur expérience, entièrement passifs au regard des décisions qui dirigent leur activité. 

Il faut noter enfin que l'exercice de la responsabilité, de la part des ouvriers, dans les organismes de 
production, en même temps qu'il répond aux exigences légitimes inscrites au cœur de l'homme, est aussi 
en harmonie avec le déroulement de l'histoire en matière économique, sociale et publique. 

Malheureusement, comme nous l’avons déjà noté et comme on le verra plus abondamment par la suite, 
nombreux sont, de notre temps, les déséquilibres économiques et sociaux qui blessent la justice et 
l'humanité. Des erreurs profondes affectent les activités, les buts, les structures, le fonctionnement du 
monde économique. C'est toutefois un fait incontestable que les régimes économiques, sous la poussée 
du progrès scientifique et technique, se modernisent sous nos yeux, deviennent plus efficients avec des 
rythmes bien plus rapides qu'autrefois. Cela demande aux travailleurs des aptitudes et des qualifications 
professionnelles plus relevées. En même temps et par voie de conséquence, des moyens supérieurs, 
des marges de temps plus étendues sont mises à leur disposition pour leur instruction et leur tenue à jour, 
pour leur culture et leur formation morale et religieuse. Une prolongation des années destinées à 
l'instruction de base et à la formation professionnelle est aussi devenu réalisable. 

De la sorte, une ambiance humaine est créée, qui favorise pour les classes laborieuses, la prise de plus 
grandes responsabilités, même à l'intérieur de l'entreprise. Les communautés politiques, de leur part, ont 
de plus en plus intérêt à ce que tout citoyen se sente responsable de la réalisation du bien commun dans 
tous les secteurs de la vie sociale. 

Présence des travailleurs à tous les échelons 

De notre temps, le mouvement vers l'association des travailleurs s'est largement développé ; il a été 
généralement reconnu dans les dispositions juridiques des États et sur le plan international, spécialement 
en vue de la collaboration, surtout grâce au contrat collectif. Nous ne saurions toutefois omettre de dire à 
quel point il est opportun, voire nécessaire, que la voix des travailleurs ait la possibilité de se faire 
entendre et écouter hors des limites de chaque organisme de production à tous les échelons. 

La raison en est que les organismes particuliers de production, si larges que soient leurs dimensions, si 
élevées que soient leur efficacité et leur incidence, demeurent toutefois inscrits vitalement dans le 
contexte économique et social de leur communauté politique, et sont conditionnés par lui. 

Néanmoins, les choix qui influent davantage sur ce contexte ne sont pas décidés à l'intérieur de chaque 
organisme productif, mais bien par les pouvoirs publics, ou des institutions à compétence mondiale, 
régionale ou nationale, ou bien qui relèvent soit du secteur économique, soit de la catégorie de 
production. D'où l'opportunité — la nécessité — de voir présents dans ces pouvoirs ou ces institutions, 
outre les apporteurs de capitaux et ceux qui représentent leurs intérêts, aussi les travailleurs et ceux qui 
représentent leurs droits, leurs exigences, leurs aspirations. 

Notre pensée affectueuse, Notre encouragement paternel se tournent vers les associations 
professionnelles et les mouvements syndicaux d'inspiration chrétienne présents et agissant sur plusieurs 
continents. Malgré des difficultés souvent graves, ils ont su agir, et agissent, pour la poursuite efficace 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

15 

des intérêts des classes laborieuses, pour leur relèvement matériel et moral, aussi bien à l'intérieur de 
chaque État que sur le plan mondial. 

Nous remarquons avec satisfaction que leur action n'est pas mesurée seulement par ses résultats directs 
et immédiats, faciles à constater, mais aussi par ses répercussions positives sur l'ensemble du monde du 
travail, où ils répandent des idées correctement orientées et exercent une impulsion chrétiennement 
novatrice. 

Nous observons aussi qu'il faut prendre en considération l'action exercée dans un esprit chrétien par Nos 
chers fils, dans les autres associations professionnelles et syndicales qu'animent les principes naturels 
de la vie commune, et qui respectent la liberté de conscience. 

Nous sommes heureux d'exprimer Notre cordiale estime envers l'Organisation internationale du travail (O. 
I. T.). Depuis plusieurs décennies elle apporte sa contribution valide et précieuse à l'instauration dans le 
monde d'un ordre économique et social imprégné de justice et d'humanité, où les requêtes légitimes des 
travailleurs trouvent leur expression. 

La propriété privée  

Situation nouvelle  

Durant ces dernières décennies, on le sait, la brèche entre propriété des biens de production et 
responsabilités de direction dans les grands organismes économiques est allée s'élargissant. Nous 
savons que cela pose des problèmes difficiles de contrôle aux pouvoirs publics. Comment s'assurer que 
les objectifs poursuivis par les dirigeants des grandes entreprises, celles surtout qui ont plus grande 
incidence sur l'ensemble de la vie économique dans la communauté politique, ne s'opposent pas aux 
exigences du bien commun ? Ces problèmes surgissent aussi bien, l'expérience le prouva, quand les 
capitaux qui alimentent les grandes entreprises sont d'origine privée, et quand ils proviennent 
d'établissements publics. 

Il est vrai que de nos jours, nombreux sont les citoyens - et leur nombre va croissant - qui, du fait qu'ils 
appartiennent à des organismes d'assurances ou de sécurité sociale, en tirent argument pour considérer 
l'avenir avec sérénité ; sérénité qui s'appuyait autrefois sur la possession d'un patrimoine, fût-il modeste. 

On note enfin qu'aujourd'hui on aspire à conquérir une capacité professionnelle plus qu'à posséder des 
biens ; on a confiance en des ressources qui prennent leur origine dans le travail ou des droits fondés sur 
le travail, plus qu'en des revenus qui auraient leur source dans le capital, ou des droits fondés sur le 
capital. 

Cela, du reste, est en harmonie avec le caractère propre du travail, qui, procédant directement de la 
personne, doit passer avant l'abondance des biens extérieurs, qui, par leur nature, doivent avoir valeur 
d'instrument ; ce qui est assurément l'indice d'un progrès de l’humanité. Ces aspects du monde 
économique ont certainement contribué à répandre le doute suivant : est-ce que, dans la conjoncture 
présente, un principe d'ordre économique et social fermement enseigné et défendu par Nos 
Prédécesseurs, à savoir le principe de droit naturel de la propriété privée, y compris celle des biens de 
production, n'aurait pas perdu sa force, ou ne serait pas de moindre importance ? 

Affirmation renouvelée du droit de propriété  

Ce doute n'est pas fondé. Le droit de propriété, même des biens de productions a valeur permanente, 
pour cette raison précise qu'il est un droit naturel, fondé sur la priorité, ontologique et téléologique, des 
individus sur la société. Au reste, il serait vain de revendiquer l'initiative personnelle et autonome en 
matière économique, si n'était pas reconnue à cette initiative la libre disposition des moyens 
indispensables à son affirmation. L'histoire et l'expérience attestent, de plus, que sous les régimes 
politiques qui ne reconnaissent pas le droit de propriété privée des biens de production, les expressions 
fondamentales de la liberté sont comprimées ou étouffées. Il est, par suite, légitime d'en déduire qu'elles 
trouvent en ce droit garantie et stimulant. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

16 

Cela explique pourquoi des mouvements sociaux et politiques, qui se proposent de concilier dans la vie 
commune justice et liberté, hier encore nettement opposés à la propriété privée des biens de production, 
aujourd'hui mieux instruits de la réalité sociale, reconsidèrent leur position et prennent à l'égard de ce 
droit une attitude substantiellement positive. 

Aussi bien Nous faisons Nôtres, en cette matière, les remarques de Notre Prédécesseur Pie XII :     « En 
défendant le principe de la propriété privée, l'Eglise poursuit un haut objectif tout à la fois moral et social. 
Ce n'est pas qu'elle prétende soutenir purement et simplement l'état actuel des choses, comme si elle y 
voyait l'expression de la volonté divine, ni protéger par principe le riche et le ploutocrate contre le pauvre 
et le prolétaire.... L'Eglise vise plutôt à faire en sorte que l'institution de la propriété devienne ce qu'elle 
doit être, selon les plans de la sagesse divine et selon le vœu de la nature. » (32) C'est dire qu'elle doit 
être à la fois garantie de la liberté essentielle de la personne humaine et élément indispensable de l'ordre 
social. 

Nous avons noté en outre que les économies, de nos jours, accroissent rapidement leur efficacité 
productive en de nombreux pays. Toutefois, tandis que s'élève le revenu, justice et équité requièrent, 
Nous l'avons vu, que s'élève aussi la rémunération du travail, dans les limites consenties par le bien 
commun. Cela donnerait aux travailleurs plus grande opportunité d'épargner, et par suite de se constituer 
un patrimoine. On ne voit pas alors comment pourrait être contesté le caractère naturel d'un droit qui 
trouve sa source principale et son aliment perpétuel dans la fécondité du travail ; qui constitue un moyen 
idoine pour l'affirmation de la personne et l'exercice de la responsabilité en tous domaines ; qui est 
élément de stabilité sereine pour la famille, d'expansion pacifique et ordonnée dans l'existence commune. 

Diffusion effective  

Affirmer que le caractère naturel du droit de propriété privée concerne aussi les biens de production ne 
suffit pas : il faut insister, en outre, pour qu'elle soit effectivement diffusée parmi toutes les classes 
sociales. Comme le déclare Notre Prédécesseur Pie XII : « La dignité de la personne humaine exige 
normalement, comme fondement naturel pour vivre, le droit à l'usage des biens de la terre ; à ce droit 
correspond l'obligation fondamentale d'accorder une propriété privée autant que possible à tous. » (33). 
D'autre part, il faut placer parmi les exigences qui résultent de la noblesse du travail... « la conservation 
et le perfectionnement d'un orare social qui rende possible et assurée, si modeste qu'elle sort, une 
propriété privée à toutes les classes du peuple » (34). 

Il faut d'autant plus urger cette diffusion de la propriété en notre époque où, Nous l'avons remarqué, les 
structures économiques de pays de plus en plus nombreux se développent rapidement. C'est pourquoi, si 
on recourt avec prudence aux techniques qui ont fait preuve d'efficacité, il ne sera pas difficile de susciter 
des initiatives, de mettre en branle une politique économique et sociale qui encourage et facilite une plus 
ample accession à la propriété privée des biens durables : une maison, une terre, un outillage artisanal, 
l'équipement d'une ferme familiale, quelques actions d'entreprises moyennes ou grandes. Certains pays, 
économiquement développés et socialement avancés, en ont fait l'heureuse expérience. 

Propriété publique  

Ce qui vient d'être exposé n'exclut évidemment pas Que l'Etat et les établissements publics détiennent, 
eux aussi, en propriété légitime, des biens de production, et spécialement lorsque ceux-ci « en viennent à 
conférer une puissance économique telle qu'elle ne peut, sans danger pour le bien public, être laissée 
entre les mains de personnes privées » (35). 

Notre temps marque une tendance à l'expansion de la propriété publique : Etat et collectivités. Le fait 
s'applique par les attributions plus étendues que le bien commun confère aux pouvoirs publics. 
Cependant, il convient, ici encore, de se conformer au principe de subsidiarité sus énoncé. Aussi bien 
l'Etat et les établissements de droit public ne doivent étendre leur domaine que dans les limites 
évidemment exigées par des raisons de bien commun, nullement à seule fin de réduire, pire encore, de 
supprimer la propriété privée. 

Il convient de retenir que les initiatives d'ordre économique, qui appartiennent à l'Etat ou aux 
établissements publics, doivent être confiées à des personnes qui unissent à une compétence éprouvée 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

17 

un sens aigu de leur responsabilité devant le pays. De plus, leur activité doit être objet d'un contrôle 
attentif et constant, ne serait-ce que pour éviter la formation, au sein de l'Etat, ne noyaux de puissance 
économique au préjudice du bien de la communauté, qui est pourtant leur raison d'être. 

Fonction sociale  

Voici un autre point de doctrine, constamment enseigné par Nos Prédécesseurs : au droit de propriété 
est intrinsèquement rattachée une fonction sociale. Dans les plans du Créateur, en effet, les biens de la 
terre sont avant tout destinés à la subsistance décente de tous les hommes, comme l'enseigne avec 
sagesse Notre Prédécesseur Léon XIII dans l'encyclique Rerum novarum : « Quiconque a reçu de la 
divine bonté une plus grande abondance, soit des biens externes et du corps soit des biens de l'âme, les 
a reçus dans le but de les faire servir à son propre perfectionnement, et tout ensemble, comme ministre 
de la Providence, au soulagement des autres. » C'est pourquoi « quelqu'un a-t-il le don de la parole, qu'il 
prenne garde de se taire ; une surabondance de biens, qu'il ne laisse pas la miséricorde s'engourdir au 
fond de son cœur ; l'art de gouverner, qu'il s'applique avec soin à en partager avec son frère et l'exercice 
et les fruits. » (36) 

De nos jours, l'Etat et les établissements publics ne cessent d'étendre le domaine de leur initiative. La 
fonction sociale de la propriété privée n'en est pas pour autant désuète, comme certains auraient 
tendance à le croire par erreur : elle a sa racine dans la nature même du droit de propriété. Il y a toujours 
une multitude de situations douloureuses, d'indigences lancinantes et délicates, auxquelles l'assistance 
publique ne saurait atteindre ni porter remède. C'est pourquoi un vaste champ reste ouvert à la sensibilité 
humaine, à la charité chrétienne et privée. Notons, enfin, que souvent les initiatives variées des individus 
et des groupes ont plus d'efficacité que les pouvoirs publics pour susciter les valeurs spirituelles. 

Il nous est agréable de rappeler ici comment l'Evangile reconnaît fondé le droit de propriété privée. Mais 
en même temps, le Divin Maître adresse fréquemment aux riches de pressants appels, afin qu'ils 
convertissent leurs biens temporels en biens spirituels, que le voleur ne prend pas, que la mite ou la 
rouille ne rongent pas, qui s'accumulent dans les greniers du Père céleste : « Ne vous amassez point de 
trésors sur la terre, où la mite et le ver consument, où les voleurs perforent et cambriolent. » (37) Et le 
Seigneur tiendra pour faite ou refusée à lui-même l'aumône faite ou refusée au pauvre : « En vérité je 
vous le dis, dans la mesure où vous l'avez fait à l'un de ces plus petits de mes frères, c'est à moi que 
vous l'avez fait. » (38) 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

18 

TROISIÈME PARTIE 

NOUVEAUX ASPECTS DE LA QUESTION SOCIALE 

Le déroulement de l'histoire met en plus grand relief les exigences de la justice et de l'équité. Elles 
n'interviennent pas seulement dans les relations entre ouvriers et entreprises ou direction. Elles 
concernent encore les rapports entre les divers secteurs économiques, entre zones développées et 
zones déprimées à l'intérieur de l'économie nationale, et, sur le plan mondial, elles intéressent les 
relations entre pays diversement développés en matière économique et sociale. 

Exigences de la justice par rapport aux secteurs de production  

L'agriculture secteur sous-développé  

A l'échelle mondiale, il ne semble pas, en chiffres absolus, que la population rurale ait diminué. On ne 
saurait toutefois contester un exode des populations rurales vers les agglomérations et les centres 
urbains. Il se constate en presque tous les pays ; il prend parfois des proportions massive ; il pose des 
problèmes complexes, difficiles à résoudre. 

C'est un fait connu : à mesure qu'une économie se développe, se résorbe la main d'œuvre employée en 
agriculture, croit le pourcentage de main-d'œuvre occupée par l'industrie et les services. Nous estimons 
toutefois que l'exode de populations du secteur agricole vers les autres secteurs productifs n'est pas 
provoqué seulement par le développement économique. Souvent aussi il est dû à de multiples raisons, 
où nous rencontrons l'angoisse d'échapper à un milieu fermé et, sans avenir ; la soif de nouveauté et 
d'aventure qui étreint la génération présente ; l'attrait d'une fortune rapide ; le mirage d'une vie plus libre, 
avec la jouissance de facilités qu'offrent les agglomérations urbaines. Il est à noter cependant - et cela ne 
fait aucun doute - que cet exode est aussi provoqué parce fait que le secteur agricole, à peu près partout, 
est un secteur déprimé ; qu'il s'agisse de l'indice de productivité, de la main-d'œuvre, ou du niveau de vie 
des populations rurales. 

D'où un problème de fond qui se pose à tous les Etats : Comment faire pour comprimer le déséquilibre 
de la productivité entre secteur agricole d'une part, secteur industriel et des services d'autre part ; pour 
que le niveau de vie des populations rurales s'écarte le moins possible du niveau de vie des citadins ; 
pour que les agriculteurs n'aient pas un complexe d'infériorité ; qu'ils soient convaincus au contraire que, 
dans le milieu rural aussi, ils peuvent développer leur personnalité par leur travail et considérer l'avenir 
avec confiance ? 

C’est pourquoi il Nous paraît à propos d'indiquer quelques directives qui pourront contribuer à résoudre le 
problème. Elles valent, pensons-Nous, quelle que soit la donnée historique, à cette condition évidente 
d'être appliquées dans la manière et la mesure que le milieu permet. 

Adaptation des services essentiels  

En premier lieu, chacun doit s'employer, et d'abord les pouvoirs publics, à ce que les milieux ruraux 
disposent, comme il convient, des services essentiels : routes, transports, communications, eau potable, 
logement, soins médicaux, instruction élémentaire et formation professionnelle, service religieux, loisirs ; 
et tout ce que requiert la maison rurale pour son ameublement et sa modernisation. Que de tels services, 
qui de nos jours constituent les éléments essentiels d'un niveau de vie décent, viennent à manquer dans 
les milieux ruraux, le développement économique et le progrès social y deviennent quasi impossibles ou 
trop lents. Il en résulte que l'exode des populations rurales devient à peu près irrésistible et difficilement 
contrôlable. 

Développement graduel et harmonieux de l'ensemble économique  

Il importe en outre que le développement économique de la nation s'exerce graduellement, et avec 
harmonie, entre tous les secteurs de production. Il convient à cet effet que soient réalisées dans le 
secteur agricole les transformations qui regardent les techniques de production, le choix des cultures, les 
structures des entreprises telles que les tolère ou requiert la vie économique dans son ensemble ; et de 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

19 

manière à atteindre, dès que possible, un niveau de vie décent par rapport aux secteurs industriel et des 
services. 

Ainsi l'agriculture pourrait consommer une plus grande abondance de produits industriels et demander 
des services plus qualifiés. Elle offrirait de son côté aux deux autres secteurs et à l'ensemble de la 
communauté des produits qui répondent mieux, en quantité et en qualité, aux exigences des 
consommateurs. Elle contribuerait ainsi à la stabilité de la monnaie : apport positif au développement 
ordonné du système économique global. De la sorte, il devrait, semble-t-il, être moins difficile de contrôler, 
dans les régions de départ et d'arrivée, les mouvements de la main-d'œuvre libérée par la modernisation 
progressive de l'agriculture ; et on pourrait la munir de la formation professionnelle voulue pour son 
insertion profitable dans les autres secteurs de production. Elle recevrait aussi l'aide économique, la 
préparation, le secours spirituel requis pour son intégration sociale. 

Politique économique adaptée  

Afin d'obtenir un développement économique harmonieux entre tous les secteurs de production, une 
politique attentive, dans le domaine rural, est nécessaire. Elle concerne le régime fiscal, le crédit, les 
assurances sociales, le soutien des prix, le développement des industries de transformation, la 
modernisation des établissements. 

Régime fiscal  

Le principe de base d'un régime fiscal Juste et équitable consiste en ce que les charges soient 
proportionnelles à la capacité contributive des citoyens. 

C'est une autre exigence du bien commun, qu'il soit tenu compte de ce fait, pour la répartition des impôts, 
que les revenus du secteur agricole se forment plus lentement et avec : plus de risques en cours de 
formation. Il est plus difficile de trouver les capitaux nécessaires à leur accroissement. 

Capitaux à intérêts judicieux  

Pour les raisons indiquées, les porteurs de capitaux ne sont pas très enclins à investir dans le secteur 
agricole ; ils investissent plus volontiers dans les autres domaines. 

Pour les mêmes raisons, l'agriculteur ne peut verser de hauts intérêts ; pas même, en principe, les 
intérêts courants qui lui permettraient de se procurer les capitaux nécessaires à son développement, à 
l'exercice normal de son entreprise. Il convient donc, pour des raisons de bien commun, de suivre une 
politique de crédit particulière à l'agriculture, et d'instituer des établissements de crédit, qui lui procurent 
des capitaux à un taux raisonnable d'intérêt. 

Assurances sociales et sécurité sociale  

Il semble indispensable en agriculture d'instituer deux systèmes d'assurances : l'un pour les produits 
agricoles, l'autre en faveur des agriculteurs et leurs familles. 

Du fait que les revenus agraires pro capite sont généralement inférieurs au revenu pro capite des 
secteurs industriels et des services, il ne parait entièrement conforme ni à la justice sociale ni à l'équité 
d'établir des régimes d'assurances sociales ou de sécurité sociale, où les agriculteurs et leurs familles 
seraient traités de façon nettement inférieure à ce qui est garanti au secteur industriel ou aux services. 
Nous estimons en conséquence que la politique sociale devrait avoir pour objet d'offrir aux citoyens un 
régime d'assurances qui ne présente pas de différences trop notables suivant le secteur économique où 
ils s'emploient, d'où ils tirent leurs revenus. 

Les régimes d'assurances ou de sécurité sociale peuvent contribuer efficacement à une distribution de 
revenu global de la communauté nationale, en conformité avec les normes de justice et d'équité : on peut 
ainsi voir en eux un moyen de réduire les déséquilibres de niveaux de vie entre les diverses catégories 
de citoyens. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

20 

Tutelle des prix 

Vu la nature des produits agricoles, on doit recourir à une discipline efficace en vue d'en protéger les prix, 
utiliser à cet effet les ressources variées que la technique économique moderne est capable de proposer. 
Il est hautement désirable que cette discipline soit avant tout l'œuvre des intéressés ; on ne saurait 
toutefois négliger l'action régulatrice des pouvoirs publics. 

On n'oubliera pas en l'espèce Que le prix des produits agricoles constitue souvent une rémunération du 
travail, plutôt qu'une rémunération de capitaux. 

Le Souverain Pontife Pie XI observe à bon droit, dans l'encyclique Quadragesimo anno : « Au même 
résultat contribuera encore un raisonnable rapport entre les différentes catégories de salaires » ; mais il 
ajoute aussitôt : « Et, ce qui s'y rattache étroitement, un raisonnable rapport entre les prix auxquels se 
vendent les produits des diverses branches de l'activité économique, telles que l'agriculture, l'industrie et 
d'autres encore, » (39) 

Il est vrai que les produits agricoles sont destinés d'abord à satisfaire les besoins primaires : aussi bien 
leurs prix doivent-ils être tels qu'ils soient accessibles à l'ensemble des consommateurs. Mais il est clair 
qu'on ne peut s'appuyer sur ce motif pour réduire toute une catégorie de citoyens à un état permanent 
d'infériorité économique et sociale, et la priver d'un pouvoir d'achat indispensable à un niveau de vie 
décent, cela, au reste, en opposition évidente avec le bien commun. 

Intégration des revenus agricoles  

Il convient aussi de promouvoir, dans les régions agricoles, les industries et services qui se rapportent au 
stockage, à la transformation et au transport des produits agraires. Il est désirable aussi que les initiatives 
se manifestent, concernant les autres secteurs économiques et les autres activités professionnelles. De 
la sorte, les familles rurales trouveront le moyen d'incorporer leurs revenus dans le milieu même où elles 
vivent et travaillent. 

Adaptation structurelle de l'entreprise agricole  

On ne saurait déterminer a priori la structure la plus convenable pour l'entreprise agricole, tant les milieux 
ruraux varient à l'intérieur de chaque pays, plus encore entre pays dans le monde. Toutefois, dans une 
conception humaine et chrétienne de l'homme et de la famille, on considère naturellement comme idéale 
l'entreprise qui se présente comme une communauté de personnes : alors les elations entre ses 
membres et ses structures répondent aux normes de la justice et à l'esprit que Nous avons exposé, plus 
spécialement s'il s'agit d'entreprises à dimensions familiales. On ne saurait trop s'employer à ce que cet 
idéal devienne réalité, compte tenu du milieu donné. 

Il convient donc d'attirer l'attention sur ce fait que l'entreprise à dimensions familiales est viable à 
condition toutefois qu'elle puisse donner à ces familles un revenu suffisant pour un niveau de vie décent. 
A cet effet, il est indispensable que les cultivateurs soient instruits, constamment tenus au courant et 
reçoivent l'assistance technique adaptée à leur profession. 

Il est non moins désirable qu'ils établissent un réseau d'institutions coopératives variées, qu'ils 
s'organisent professionnellement, qu'ils aient leur place dans la vie publique, aussi bien dans les 
administrations que dans la politique. 

Les agriculteurs, agents de leur promotion  

Nous sommes persuadé que les promoteurs du développement économique, du progrès social, du 
relèvement culturel dans les milieux ruraux doivent être les intéressés eux-mêmes : les agriculteurs. Il 
leur est facile de constater la noblesse de leur travail : ils vivent dans le temple majestueux de la création, 
ils sont en rapports fréquents avec la vie animale et végétale, inépuisable en ses manifestations, 
inflexible en ses lois, qui sans cesse évoque la Providence du Dieu Créateur. Elle produit les aliments 
variés dont vit la famille humaine ; elle fournit à l'industrie une provision toujours accrue de matières 
premières. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

21 

Ce travail, en outre, révèle la dignité de leur profession. Celle-ci manifeste la richesse de leurs aptitudes, 
la mécanique, la chimie, la biologie, aptitudes incessamment tenues à jour, par suite des répercussions 
du progrès scientifique et technique sur le secteur agricole. Ce travail est en outre caractérisé par les 
valeurs morales qui lui sont propres. Car il exige souplesse pour s'orienter et s'adapter, patience pour 
attendre, ressort et esprit d'entreprise. 

Solidarité et collaboration  

Il est rappelé encore que, dans le secteur agricole comme au reste dans tous les secteurs productifs, 
l'association est aujourd'hui de nécessité vitale, plus encore si le secteur est basé sur l'entreprise 
familiale. Les travailleurs de la terre doivent se sentir solidaires les uns des autres et collaborer pour 
donner existence à des organisations coopératives, à des associations professionnelles ou syndicales. 
Les unes et les autres sont indispensables pour tirer profit du progrès technique dans la production, pour 
contribuer efficacement à la défense des prix, pour s'établir à niveau d'égalité avec les professions des 
autres secteurs de production ordinairement organisées, pour avoir voix au chapitre dans les domaines 
politique et administratif. De nos jours, une voix isolée n'a quasi jamais le moyen de se faire entendre, 
moins encore de se faire écouter. 

Sensibilité aux exigences du bien commun  

Les agriculteurs, comme au reste tous les autres travailleurs, doivent se maintenir dans le domaine moral 
et juridique, quand ils mettent en action leurs diverses organisations. C'est dire qu'ils doivent concilier 
leurs droits et leurs intérêts avec ceux des autres professions, subordonner au bien commun les 
exigences des uns et des autres. Les agriculteurs, alors qu'ils s'appliquent à promouvoir le monde rural, 
peuvent demander à bon droit que leur action soit appuyée par les pouvoirs publics, quand eux-mêmes 
se montrent sensibles aux exigences du bien commun, contribuent à y satisfaire. 

Il Nous est agréable à cette occasion de féliciter ceux de Nos fils qui s'emploient de par le monde entier, 
dans les organisations coopératives, professionnelles et syndicales, à la promotion économique et 
sociale de quiconque travaille la terre. 

Vocation et mission 

La personne humaine trouve, dans le travail de la terre, des stimulants sans nombre pour s'affirmer, se 
développer, s'enrichir, y compris dans le champ des valeurs spirituelles. Ce travail doit donc être conçu, 
vécu, comme une vocation, comme une mission ; comme une réponse à l'appel de Dieu nous invitant à 
prendre part à la réalisation de son plan providentiel dans l'histoire ; comme un engagement à s'élever 
soi-même avec les autres ; comme une contribution à la civilisation humaine. 

Rééquilibre et promotion des régions sous-développées  

Il n'est pas rare de rencontrer des déséquilibres accentués, économiques et sociaux, entre citoyens d'une 
même communauté politique. Ce qui provient avant tout de ce que les uns travaillent en régions 
économiquement plus développées, les autres en régions économiquement arriérées. Justice et équité 
demandent que les pouvoirs publics s'appliquent à réduire ou éliminer ces déséquilibres. A cet effet, il 
faut veiller à ce que les services publics essentiels soient assurés dans les régions moins développées, 
dans la manière et la mesure voulues par le milieu, répondant en principe au niveau de vie en vigueur 
dans la communauté nationale. Mais une politique économique et sociale n'est pas moins requise, 
concernant surtout l'offre de travail, les migrations, les salaires, les impôts, le crédit, les investissements, 
attentive en particulier aux industries à caractère stimulant. Cette politique devrait être capable de 
promouvoir l'absorption et l'emploi rentable de la main-d'œuvre, de stimuler l'esprit d'entreprise, de tirer 
parti des ressources locales. 

Toutefois, l'action des pouvoirs publics doit toujours être justifiée par des raisons de bien commun. Elle 
s'exercera par suite suivant des normes d'unité sur le plan national. Elle se donnera pour objectif 
constant de contribuer au développement graduel, simultané, proportionnel, des trois secteurs de 
production : agricole, industriel et des services. Elle veillera à ce que les habitants des régions moins 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

22 

développées se sentent et soient le plus possible responsables et promoteurs de leur relèvement 
économique. 

Rappelons enfin que l'initiative privée doit contribuer à établir l'équilibre économique et social entre 
régions d'un même pays. Et c'est Pourquoi, en vertu du principe de subsidiarité, les pouvoirs publics 
doivent venir en aide à cette initiative et lui confier de prendre en main le développement économique, 
dès que c'est efficacement possible. 

Elimination ou réduction des déséquilibres entre terre et peuplement  

Il convient de noter ici qu'il existe en plusieurs pays des déséquilibres marqués entre terre et peuplement. 
Dans certains pays, les hommes sont rares et les terres cultivables abondent ; en d'autres régions, à 
l'inverse, les hommes abondent et les terres cultivables sont rares. 

En d'autres pays, malgré la richesse des ressources potentielles, le caractère primitif des cultures ne 
permet pas de produire des biens en suffisance pour satisfaire aux besoins élémentaires de la population. 
Ailleurs, la modernisation très poussée des cultures entraîne une surproduction de biens agraires, avec 
une incidence négative sur l'économie nationale. 

Il est évident que solidarité humaine et fraternité chrétienne requièrent entre peuples des rapports de 
collaboration active et variée. Celle-ci doit favoriser les mouvements de biens, d'hommes, de capitaux, en 
vue d'éliminer ou au moins de réduire les déséquilibres trop profonds. Nous reviendrons plus loin sur ce 
sujet. 

Mais Nous voulons exprimer ici Notre sincère estime envers l'œuvre, hautement bienfaisante, exercée 
par l'Organisation des Nations Unies pour l'alimentation et l'agriculture (F. A. O.) ; elle s'emploie à 
favoriser entre peuples une entente féconde, à promouvoir la modernisation des cultures, surtout dans 
les pays en voie de développement, à soulager la misère des populations sous-alimentées. 

Exigences de la justice dans les relations entre pays inégalement développés  

Le problème de notre époque  

Le problème le plus important de notre époque est peut-être celui des relations entre communautés 
politiques économiquement développées et pays en voie de développement économiques. Les premières 
jouissent d'un niveau de vie élevé, les autres souffrent de privations souvent graves. La solidarité qui unit 
tous les hommes en une seule famille impose aux nations qui surabondent en moyens de subsistance le 
devoir de n'être pas indifférentes à l'égard des pays dont les membres se débattent dans les difficultés de 
l'indigence, de la misère, de la faim, ne jouissent même pas des droits élémentaires reconnus à la 
personne humaine. D'autant plus, vu l'interdépendance de plus en plus étroite entre peuples, Qu'une paix 
durable et féconde n'est pas possible entre eux si sévit un trop grand écart entre leurs conditions 
économiques et sociales. 

Conscient de Notre universelle paternité, Nous éprouvons le devoir de répéter solennellement ce que 
déjà Nous avons affirmé : « Nous sommes tous solidairement responsables des populations sous-
alimentées... (40) aussi bien faut-il former les consciences au sens de la responsabilité qui incombe à 
tous et chacun et spécialement aux plus favorisés » (41). 

Il est évident que le devoir, que l'Eglise a toujours proclamé, de venir en aide à qui se débat dans 
l'indigence et la misère doit être spécialement ressenti par les catholiques. Le fait d'être membres du 
Corps mystique du Christ est pour eux le plus noble motif. « En cela nous avons connu la charité divine, 
proclame l'apôtre Jean, que Jésus a donné sa vie pour nous. De même, nous devons donner notre vie 
pour nos frères. Celui qui posséderait les biens du monde et, voyant son frère dans le besoin, lui 
fermerait son cœur, comment la charité divine pourrait-elle demeurer en lui ? » (42) 

Nous voyons donc avec plaisir les nations qui disposent de régimes économiques hautement productifs 
venir en aide aux peuples en voie de développement économique, de sorte qu'ils aient moins de 
difficultés à améliorer leurs conditions de vie. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

23 

Secours d'urgence  

En certains pays, les biens de consommation, surtout les fruits de la terre, sont produits en excédent. En 
d'autres, de larges couches de la population combattent la misère et la faim. Justice et humanité 
requièrent que les premiers viennent au secours des seconds. Détruire ou gaspiller des biens qui sont 
indispensables à la survie d'êtres humains, c'est blesser la justice et l'humanité. 

Nous le savons, une production de biens, surtout agricoles, excédentaire par rapport aux besoins d'une 
communauté politique, peut avoir des répercussions économiques nuisibles à certaines catégories de 
citoyens. Ce n'est là une raison qui dispense de l'obligation de porter un secours d'urgence aux indigents 
et aux affamés. Toutes mesures doivent cependant être prises pour que ces répercussions soient 
limitées et équitablement réparties entre tous les citoyens. 

Coopération scientifique, technique et financière  

Certes, les secours d'urgence répondent à un devoir d'humanité et de justice. Ils ne suffisent pas 
toutefois à éliminer, pas même à réduire, les causes qui engendrent en beaucoup de pays un état 
permanent d'indigence, de misère ou de famine. Ces causes proviennent avant tout d'un régime 
économique primitif ou arriéré. Elles ne peuvent être éliminées ou comprimées que par diverses 
organisations coopératives qui donneront aux habitants aptitudes et qualifications professionnelles, 
compétence technique et scientifique. Elles mettront à leur disposition les capitaux indispensables pour 
mettre en route et accélérer le développement économique suivant les normes et les méthodes 
modernes. 

Nous savons fort bien qu'en ces dernières années une conscience plus universelle, plus approfondie, a 
été prise du devoir de s'employer à favoriser le développement économique et le progrès social dans les 
pays qui se débattent dans les plus grandes difficultés. 

Des organisations mondiales et régionales ; des Etats, des fondations, des sociétés privées offrent à ces 
pays, en mesure croissante, leur coopération technique dans tous les domaines de la production. Les 
facilités offertes à des milliers de jeunes se multiplient afin qu'ils puissent étudier dans les universités des 
pays plus développés, acquérir une formation scientifique, technique et professionnelle qui réponde à 
notre époque. Des instituts bancaires à rayon mondial, les Etats, des personnes privées apportent des 
capitaux, mettent en œuvre un ensemble croissant d'initiatives économiques dans les pays en voie de 
développement. Nous ne pouvons toutefois ne pas observer que la coopération scientifique, technique et 
économique entre communautés politiques économiquement développées et pays qui sont encore au 
début ou aux premiers pas de leur développement, veut une autre ampleur que celle que nous 
connaissons. Il est à désirer que les prochaines décennies soient témoins de ces relations accrues entre 
pays développés et pays en voie de développement. 

A ce propos, Nous estimons opportuns quelques rappels et quelques réflexions. 

Eviter les erreurs du passé 

C'est sagesse que les pays qui sont au début ou aux premiers stades de leur développement 
économique tiennent compte des expériences vécues par les pays économiquement développés. 

Produire plus et mieux est raison et inévitable nécessité. Il est non moins nécessaire et juste que les 
richesses produites soient équitablement réparties parmi tous les membres de la communauté. Il faut 
donc veiller à ce que développement économique et progrès social aillent de pair. Cela comporte que ce 
développement soit autant que possible graduel et harmonieux entre les secteurs de production : 
agriculture, industrie, services. 

Respect dû aux caractéristiques de chaque pays  

Les communautés politiques en voie de développement économique ont, d'ordinaire, leur individualité qui 
ne peut être confondue ; qu'il s'agisse de leurs ressources, des caractères spécifiques de leur milieu 
naturel, de leurs traditions souvent riches de valeurs humaines, des qualités typiques de leurs membres. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

24 

Les pays économiquement développés, leur venant en aide, doivent discerner, respecter cette 
individualité, vaincre la tentation qui les porte à projeter leur propre image sur les pays en voie de 
développement. 

Action désintéressée 

Les Etats économiquement développés doivent, en outre, veiller avec le plus grand soin, tandis qu'ils 
viennent en aide aux pays en voie de développement, à ne pas chercher en cela leur avantage politique, 
en esprit de domination. 

Si cela venait à se produire, il faudrait déclarer hautement que c'est là établir une colonisation d'un genre 
nouveau, voilée sans doute, mais non moins dominante que celles dont de nombreuses communautés 
politiques sont sorties récemment. Il en résulterait une gêne pour les relations internationales et un 
danger pour la paix du monde. 

Il est donc indispensable, et la justice exige, que cette aide technique et financière soit apportée dans le 
désintéressement politique le plus sincère. Elle doit avoir pour objet de mettre les communautés en voie 
de développement économique à même de réaliser par leur propre effort leur montée économique et 
sociale. 

De la sorte, une contribution précieuse aura été apportée à la formation d'une communauté mondiale, 
dont tous les membres seront sujets conscients de leurs devoirs et de leurs droits, travailleront en 
situation d'égalité à la réalisation du bien commun universel. 

Respect de la hiérarchie des valeurs  

Le progrès scientifique et technique, le développement économique, de meilleures conditions de vie, 
voilà des éléments incontestablement positifs d'une civilisation. Il Nous faut toutefois rappeler que ce ne 
sont, en aucune manière, des valeurs suprêmes, mais essentiellement des moyens en vue de la valeur 
absolue. 

Avec amertume il Nous faut observer que dans les pays économiquement développés la conscience de 
la hiérarchie des valeurs s'est affaiblie, éteinte, inversée en trop d'êtres humains. Les valeurs de l'esprit 
sont négligées, oubliées, niées. Le progrès des sciences et des techniques, le développement 
économique, le bien-être matériel ont les faveurs ; souvent on les recherche comme biens supérieurs, on 
en fait l’unique raison de vivre. C'est l'embûche la plus dissolvante, la plus délétère, insinuée dans l'action 
qu'exercent les peuples économiquement, développés auprès des peuples en voie de développement, 
alors que parmi ces derniers souvent les traditions ancestrales ont conservé vif et efficace le sens de 
certaines valeurs humaines et des plus importantes. 

Blesser cette conscience est immoral par essence. Elle doit, au contraire, être respectée, éclairée autant 
que possible et développée, afin de demeurer ce qu'elle est : fondement de civilisation vraie. 

L'apport de l'Eglise 

L'Eglise, on le sait, est universelle de droit divin ; elle l'est également en fait puisqu'elle est présente à 
tous les peuples ou tend à le devenir. 

L'insertion de l’Eglise dans un peuple comporte toujours d'heureuses conséquences dans le domaine 
économique et social, comme le montrent l'histoire et l'expérience. Nul, en effet, de ceux qui deviennent 
chrétiens ne pourrait ne pas se sentir obligé d'améliorer les institutions temporelles par respect pour la 
dignité humaine et pour éliminer les obstacles à la diffusion du bien. 

De plus, l'Eglise, entrant dans la vie des peuples, n'est pas une institution imposée du dehors et le sait. 
Sa présence, en effet, coïncide avec la nouvelle naissance ou la résurrection des hommes dans le Christ ; 
celui qui naît à nouveau ou ressuscite dans le Christ, n'éprouve jamais de contrainte extérieure ; il se 
sent, au contraire, libéré au plus profond de lui-même pour s'ouvrir à Dieu ; tout ce qui, en lui, a quelque 
valeur se renforce et s'ennoblit. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

25 

« L'Eglise du Christ, observe avec sagesse Notre Prédécesseur Pie XII, fidèle dépositaire de la divine 
sagesse éducatrice, ne peut penser ni ne pense à attaquer ou à mésestimer les caractéristiques 
particulières que chaque peuple, avec une piété jalouse et une compréhensible fierté, conserve et 
considère comme un précieux patrimoine. Son but est l'unité surnaturelle dans l'amour universel senti et 
pratiqué, et non l'uniformité exclusivement extérieure, superficielle, et par là débilitante. Toutes les 
orientations, toutes les sollicitudes, dirigées vers un développement sage et ordonné des forces et 
tendances particulières, qui ont leurs racines dans les fibres les plus profondes de chaque rameau 
ethnique, pourvu qu'elles ne s'opposent pas aux devoirs dérivant pour l'humanité de son unité d'origine et 
de sa commune destinée, l'Eglise les salue avec joie et les accompagne de ses vœux maternels. » (43) 
Nous constatons avec profonde satisfaction qu'aujourd'hui les citoyens catholiques des nations en voie 
de développement économique ne le cèdent, en général, à personne pour participer à l'effort de 
développement et d'élévation de leurs pays dans le domaine économique et social. 

D'autre part, les catholiques des nations de niveau économique élevé multiplient les initiatives pour 
améliorer l'aide apportée aux nations en voie de développement. Nous apprécions spécialement 
l'assistance variée, toujours croissante, qu'ils apportent aux étudiants d'Afrique et d'Asie dispersés dans 
les universités d'Europe et d'Amérique ; Nous louons ceux qui se préparent à porter aux pays sous-
développés leur aide technique et professionnelle. 

A tous Nos chers fils qui témoignent sur tous les continents de l'éternelle vitalité de l'Eglise, par leur zèle 
pour le vrai progrès des peuples et la civilisation, Nous voulons adresser une parole paternellement 
affectueuse de louange et d'encouragement. 

Accroissements démographiques et développement économique 

Déséquilibre entre peuplement et moyens de subsistance  

Un problème souvent évoqué ces derniers temps est celui des rapports entre l'accroissement 
démographique, le développement économique et les moyens de subsistance disponibles, soit sur le 
plan mondial, soit dans les pays sous-développés. 

Sur le plan mondial, certains prétendent que, suivant des statistiques assez sérieuses, le genre humain, 
dans quelques dizaines d'années, aura sensiblement augmenté en nombre, alors que le développement 
économique ne fera que des progrès plus lents. Ils en déduisent que si on ne limite pas les taux 
d'accroissement démographique, en peu de temps le déséquilibre s'accentuera d'une manière aiguë 
entre population et moyens de subsistance. 

Quant aux pays sous-développés, on observe, toujours sur données statistiques, que là diffusion rapide 
des mesures d'hygiène et des soins médicaux réduit de beaucoup le taux de mortalité, surtout infantile, 
tandis que, durant une période encore assez longue, le taux de natalité, assez élevé dans ces régions, 
tend à demeurer sensiblement constant. De la sorte, l'excédent des naissances sur les décès s'accroît 
sensiblement, et le rendement des régimes économiques ne croît pas en proportion. Il est donc 
impossible que le niveau de vie s'améliore dans les pays sous-développés ; le contraire est même 
inévitable. C'est pourquoi, si l'on veut éviter les situations extrêmes, il devient indispensable, à leur avis, 
de recourir à des mesures drastiques pour empêcher ou freiner la natalité. 

Les termes du problèmes 

A dire vrai, sur le plan mondial, le rapport entre l'accroissement démographique d'une part, et le 
développement économique et des moyens de subsistance disponibles, d'autre part, ne semble pas 
créer de difficultés, au moins actuellement et dans un proche avenir. Du reste, pour tirer des conclusions 
valables, les éléments dont on dispose sont trop incertains et instables. 

En outre, Dieu, dans sa bonté et sa sagesse, a doté la nature de ressources inépuisables et a donné aux 
hommes intelligence et génie pour inventer les instruments aptes à leur procurer les biens nécessaires à 
la vie. La solution de base du problème ne doit pas être cherchée dans des expédients qui offensent 
l'ordre moral établi par Dieu et s'attaquent aux sources mêmes de la vie humaine, mais dans un nouvel 
effort scientifique de l'homme pour augmenter son emprise sur la nature. Les progrès déjà réalisés par 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

26 

les sciences et les techniques ouvrent des horizons illimités. Nous savons cependant que dans certaines 
régions et dans certains pays sous-développés peuvent surgir, surgissent, en fait, de graves problèmes 
dus à une organisation économique et sociale déficiente, qui n'offre pas des moyens de subsistance 
proportionnés au taux d'accroissement démographique, dus aussi à une solidarité insuffisante entre 
peuples. 

Mais, même dans ce cas, nous devons aussitôt affirmer nettement que ces problèmes ne doivent pas 
être affrontés, que ces difficultés ne doivent pas être résolues par le recours à des moyens indignes de 
l'homme, dérivant d'une conception nettement matérialiste de l'homme et de la vie. 

La vraie solution se trouve seulement dans le développement économique et le progrès social, qui 
respectent les vraies valeurs humaines, individuelles et sociales. Ce développement économique et ce 
progrès social doivent être réalisés moralement, d'une manière digne de l'homme et de l'immense valeur : 
que représente la vie de tout individu. Il requiert aussi une collaboration mondiale qui permette et favorise 
une circulation ordonnée et féconde des connaissances, des capitaux et des hommes. 

Respect des lois de la vie 

Il Nous faut proclamer solennellement que la vie humaine doit être transmise par la famille fondée sur le 
mariage, un et indissoluble, élevé pour les chrétiens à la dignité de sacrement. La transmission de la vie 
humaine est confiée par la nature à un acte personnel et conscient, et comme tel soumis aux lois très 
sages de Dieu, lois inviolables et immuables, que tous doivent reconnaître et observer. 

On ne peut donc pas employer des moyens, suivre des méthodes qui seraient illicites dans la 
transmission de la vie des plantes et des animaux. La vie humaine est sacrée, puisque, dès son origine, 
elle requiert l'action créatrice de Dieu. Celui qui viole ses lois offense la divine Majesté, se dégrade et 
avec soi l'humanité, affaiblit en outre la communauté dont il est membre. 

Education au sens de la responsabilité 

Il est de la plus haute importance que les nouvelles générations reçoivent non seulement une formation 
culturelle et religieuse adéquate - ce qui est le droit et le devoir des parents - mais aussi une éducation 
solide au sens de la responsabilité dans toutes les manifestations de la vie ; particulièrement en ce qui 
touche la fondation d'une famille, le devoir de mettre au monde et élever des enfants. Il faut leur inculquer 
une foi vive, une confiance profonde en la divine Providence, afin qu'ils aient le courage d'accepter 
peines et sacrifices dans l'accomplissement d'une mission aussi noble, souvent aussi ardue, que celle de 
collaborer avec Dieu dans la transmission de la vie et l'éducation des enfants. Pour cette éducation, 
aucune institution ne dispose d'autant de moyens efficaces que l'Eglise qui, pour ce motif, a le droit 
d'exercer sa mission en toute liberté. 

Au service de la vie 

On se rappelle que dans la Genèse, Dieu a adressé aux premiers hommes deux commandements qui se 
complètent : celui de transmettre la vie : « Croissez et multipliez » (44) ; et celui de soumettre la nature : 
« Remplissez la terre et soumettez-la » (45). 

Le commandement de soumettre la nature, loin d'avoir un but destructeur, est orienté au service de la vie. 

Nous relevons avec tristesse une des contradictions les plus déconcertantes qui affligent notre époque : 
d'une part, on met l'accent sur les pires éventualités et l'on agite le spectre de la misère et de la famine ; 
d'autre part, on utilise largement les inventions scientifiques, les réalisations techniques et les ressources 
économiques pour produire de terribles instruments de ruine et de mort 

La Providence divine a accordé au genre humain des moyens suffisants pour résoudre dans la dignité les 
problèmes multiples et délicats de la transmission de la vie. Ces problèmes peuvent n'obtenir qu'une 
solution boiteuse ou même demeurer insolubles, si l'esprit faussé des hommes ou leur volonté pervertie 
utilisent ces moyens contre la raison, pour des fins qui ne répondent plus à leur nature sociale et au plan 
de la Providence. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

27 

Collaboration à l'échelle mondiale 

Dimensions mondiales de tout problème humain important 

Les progrès des sciences et des techniques dans tous les domaines de la vie sociale multiplient et 
resserrent les rapports entre les nations, rendent leur interdépendance toujours plus profonde et vitale. 

Par suite, on peut dire que tout problème humain de quelque importance, quel qu'en soit le contenu, 
scientifique, technique, économique, social, politique, culturel, revêt aujourd'hui des dimensions 
supranationales et souvent mondiales. 

C'est pourquoi, prises isolément, les communautés politiques ne sont plus à même de résoudre 
convenablement leurs plus grands problèmes par elles-mêmes et avec leurs seules forces, même si elles 
se distinguent par une haute culture largement répandue, par le nombre et l'activité de leurs citoyens, par 
l'efficience de leur régime économique, par l’étendue et la richesse de leur territoire. Les nations se 
conditionnent réciproquement, et on peut affirmer que chacune se développe en contribuant au 
développement des autres. Par suite, entente et collaboration s'imposent entre elles. 

Méfiance réciproque 

On peut ainsi comprendre comment se propage toujours plus dans l'esprit des individus et des peuples la 
conviction d'une nécessité urgente d'entente et de collaboration. Mais en même temps, il semble que les 
hommes, ceux surtout qui portent de plus grandes responsabilités, se montrent impuissants à réaliser 
l’une et l'autre. Il ne faut pas chercher la racine de cette impuissance dans des raisons scientifiques, 
techniques, économiques, mais dans l'absence de confiance réciproque. Les hommes et par suite les 
Etats se craignent les uns les autres. Chacun craint que l'autre ne nourrisse des projets de suprématie et 
ne cherche le moment favorable pour les mettre à exécution. Il organise donc sa propre défense, et il 
développe ses armements, non pas, déclare-t-il, pour attaquer, mais pour dissuader de toute agression 
l'hypothétique agresseur. 

La conséquence en est que des énergies humaines immenses et des ressources gigantesques se 
consument en des buts non constructifs, tandis que s'insinue et grandit dans l'esprit des individus et des 
peuples un sentiment de malaise et de pesanteur qui ralentit l'esprit d'initiative pour des tâches de large 
envergure. 

Méconnaissance de l'ordre moral 

L'absence de confiance réciproque trouve son explication dans le fait que les hommes, les plus 
responsables surtout, s'inspirent dans leurs activités de conceptions de vie différentes ou radicalement 
opposées. Malheureusement, certaines de ces conceptions ne reconnaissent pas l'existence d'un ordre 
moral, d'un ordre transcendant, universel, absolu, d'égale valeur pour tous. Il devient ainsi impossible de 
se rencontrer et de se mettre pleinement d'accord, avec sécurité, à la lumière d'une même loi de justice 
admise et suivie par tous. Il est vrai que le mot « justice » et l'expression « les exigences de la justice » 
continuent à sortir des lèvres de tous ; mais ce mot et cette expression prennent chez les uns et chez les 
autres des contenus différents ou opposés. 

C'est pourquoi les appels répétés et passionnés à la justice et aux exigences de la justice, loin d'offrir une 
possibilité de rencontre ou d'entente, augmentent la confusion, avivent les contrastes, échauffent les 
controverses ; en conséquence, la persuasion se répand que pour faire valoir ses droits et poursuivre ses 
intérêts, il n'est d'autre moyen que le recours à la violence, source de maux très graves. 

Le vrai Dieu, fondement de l'ordre moral 

La confiance réciproque entre les peuples et les États ne peut naître et se renforcer que dans la 
reconnaissance et le respect de l'ordre moral. 

Mais l'ordre moral ne peut s'édifier que sur Dieu ; séparé de Dieu, il se désintègre. Car l'homme n'est pas 
seulement un organisme matériel ; il est aussi un esprit doué de pensée et de liberté. Il exige donc un 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

28 

ordre moral et religieux qui, plus que toute valeur matérielle, influe sur les orientations et les solutions à 
donner aux problèmes de la vie individuelle et sociale, à l'intérieur des communautés nationales et dans 
leurs rapports mutuels. 

On a affirmé que, à l'époque des triomphes de la science et de la technique, les hommes pouvaient 
construire leur civilisation sans avoir besoin de Dieu. La vérité est au contraire que les progrès eux-
mêmes de la science et de la technique posent des problèmes humains de dimensions mondiales qui ne 
peuvent trouver leur solution qu'à la lumière d'une foi sincère et vive en Dieu, principe et fin de l'homme 
et du monde. 

Ces vérités sont confirmées par la constatation que les horizons sans mesure ouverts par la recherche 
scientifique contribuent eux-mêmes à faire naître dans les esprits la persuasion que les sciences 
mathématiques peuvent bien manifester les phénomènes, mais sont incapables de saisir et encore moins 
d'exprimer entièrement les aspects les plus profonds de la réalité. La tragique expérience du passé, que 
les forces gigantesques mises à la disposition de la technique peuvent être utilisées pour des fins aussi 
bien constructives que destructives, met en évidence l'importance souveraine des valeurs spirituelles 
pour que les progrès scientifiques conservent leur caractère essentiel de moyens pour la civilisation. 

Le sentiment de croissante insatisfaction qui se propage parmi les membres de communautés nationales 
à haut niveau de vie détruit l'illusion rêvée d'un paradis sur terre ; mais en même temps se fait toujours 
plus claire la conscience des droits inviolables et universels de la personne, plus vive l'aspiration à des 
relations plus justes et plus humaines. Ce sont là des motifs qui tous contribuent à rendre les hommes 
plus conscients de leurs propres limites, à faire refleurir en eux la recherche des valeurs spirituelles. Tout 
cela ne peut pas ne pas susciter un espoir d'ententes sincères et de collaborations fécondes. 

  



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

29 

QUATRIÈME PARTIE 

RENOUER DES LIENS DE VIE EN COMMUN DANS LA VÉRITÉ, LA JUSTICE ET L'AMOUR 

Idéologies tronquées ou erronées  

Après tant de progrès scientifiques, et même à cause d'eux, le problème reste encore de relations 
sociales plus humainement équilibrées tant à l'intérieur de chaque communauté politique que sur le plan 
international. 

A cette fin, diverses idéologies ont été de nos jours élaborées et diffusées ; quelques-unes se sont déjà 
dissoutes, comme brume au soleil ; d'autres ont subi et subissent des retouches substantielles ; d'autres 
enfin ont perdu beaucoup et perdent chaque jour davantage leur attirance sur les esprits. La raison en est 
que ces idéologies ne considèrent de l'homme que certains aspects, et souvent, les moins profonds. De 
plus, elles ne tiennent pas compte des inévitables imperfections de l'homme, comme la maladie et la 
souffrance, imperfections que les systèmes sociaux et économiques, même les plus poussés, ne 
réussissent pas à éliminer. Il y a enfin l'exigence spirituelle, profonde et insatiable, qui s'exprime partout 
et toujours, même quand elle est écrasée avec violence ou habilement étouffée. 

L'erreur la plus radicale de l'époque moderne est bien celle de juger l'exigence religieuse de l'esprit 
humain comme une expression du sentiment ou de l'imagination, ou bien comme un produit de 
contingences historiques, qu'il faut éliminer comme un élément anachronique et un obstacle au progrès 
humain. Les hommes, au contraire, se révèlent justement dans cette exigence ce qu'ils sont en réalité : 
des êtres créés par Dieu pour Dieu, comme écrit saint Augustin : « Tu nous as faits pour toi, Seigneur, et 
notre cœur est inquiet tant qu'il ne repose pas en toi. » (46) 

Quel que soit le progrès technique et économique, il n'y aura donc dans le monde ni justice ni paix tant 
que les hommes ne retrouveront pas le sens de leur dignité de créatures et de fils de Dieu, première et 
dernière raison d'être de toute la création. L'homme séparé de Dieu devient inhumain envers lui-même et 
envers les autres, car des rapports bien ordonnés entre les hommes supposent des rapports bien 
ordonnés de la conscience personnelle avec Dieu, source de vérité, de justice et d'amour. 

Il est vrai que la persécution, qui depuis des dizaines d'années sévit sur de nombreux pays, même 
d'antique civilisation chrétienne, sur tant de Nos frères et de Nos fils, à Nous pour cela spécialement 
chers, met toujours mieux en évidence la digne supériorité des persécutés et la barbarie raffinée des 
persécuteurs ; ce qui ne donne peut-être pas encore des fruits visibles de repentir, mais induit beaucoup 
d'hommes à réfléchir. 

Il n'en reste pas moins que l'aspect plus sinistrement typique de l'époque moderne se trouve dans la 
tentative absurde de vouloir bâtir un ordre temporel solide et fécond en dehors de Dieu, unique 
fondement sur lequel il puisse subsister, et de vouloir proclamer la grandeur de l'homme en le coupant de 
la source dont cette grandeur jaillit et où elle s'alimente ; en réprimant, et si possible en éteignant, ses 
aspirations vers Dieu. Mais l'expérience de tous les jours continue à attester, au milieu des désillusions 
les plus amères, et souvent en langage de sang, ce qu'affirme le Livre inspiré : « Si ce n'est pas Dieu qui 
bâtit la maison, c’est en vain que travaillent ceux qui la construisent. » (47) 

Eternelle actualité de la doctrine sociale de l'Eglise  

L'Eglise apporte et annonce aux hommes une conception toujours actuelle de la vie sociale. Suivant le 
principe de base de cette conception - comme il ressort de tout ce que Nous avons dit jusqu'ici, - les 
êtres humains sont et doivent être fondement, but et sujets de toutes les institutions où se manifeste la 
vie sociale. Chacun d'entre eux, étant ce qu'il est, doit être considéré selon sa nature intrinsèquement 
sociale et sur le plan providentiel de son élévation à l'ordre surnaturel. 

Partant de ce principe de base qui protège la dignité sacrée de la personne, le Magistère de l'Eglise, 
avec la collaboration de prêtres et de laïcs avertis, a mis au point, spécialement en ce dernier siècle, une 
doctrine sociale. Celle-ci indique clairement les voies sûres pour rétablir les rapports de la vie sociale 
selon des normes universelles en conformité avec la nature et les divers milieux d'ordre temporel, comme 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

30 

aussi avec les caractéristiques de la société contemporaine ; normes qui, par suite, peuvent être 
acceptées par tous. 

Il est cependant indispensable, aujourd'hui plus que jamais, que cette doctrine soit connue, assimilée, 
traduite dans la réalité sociale sous les formes et dans la mesure que permettent ou réclament les 
situations diverses. Cette tâche est ardue, mais bien noble. C'est à sa réalisation que Nous invitons 
ardemment non seulement Nos frères et fils répandus dans le monde entier, mais aussi tous les hommes 
de bonne volonté. 

Instruction 

Nous réaffirmons avant tout que la doctrine sociale chrétienne est partie intégrante de la conception 
chrétienne de la vie. 

Tout en observant avec satisfaction que dans divers instituts cette doctrine est déjà enseignée, depuis 
longtemps, Nous insistons pour que l'on en étende l'enseignement dans des cours ordinaires, et en forme 
systématique, dans tous les séminaires, dans toutes les écoles catholiques à tous les degrés. Elle doit de 
plus être inscrite au programme d'instruction religieuse des paroisses et des groupements d'apostolat des 
laïcs ; elle doit être propagée par tous les moyens modernes de diffusion : presse quotidienne et 
périodique, ouvrages de vulgarisation ou à caractère scientifique, radiophonie, télévision. 

A cette diffusion, Nos fils du laïcat peuvent contribuer beaucoup par leur application à connaître la 
doctrine, par leur zèle à la faire comprendre aux autres et en accomplissant à sa lumière leurs activités 
d'ordre temporel. 

Qu'ils n'oublient pas que la vérité et l'efficacité de la doctrine sociale catholique se prouvent surtout par 
l'orientation sûre qu'elle offre à la solution des problèmes concrets. De cette manière, on réussit même à 
attirer sur elle l'attention de ceux qui l'ignorent ou qui l'attaquent parce qu'ils l'ignorent ; peut-être même à 
faire pénétrer dans leur esprit une étincelle de sa lumière. 

Education 

Une doctrine sociale ne doit pas seulement être proclamée, mais aussi traduite en termes concrets dans 
la réalité. C'est d'autant plus vrai de la doctrine sociale chrétienne, dont la lumière est la Vérité, dont 
l'objectif est la Justice et la force dynamique l'Amour. 

Nous attirons donc l'attention sur la nécessité qu'il y a pour Nos fils à ne pas être seulement instruits de la 
doctrine sociale, mais d'être éduqués d'une manière sociale. 

L'éducation chrétienne doit être intégrale. Elle doit s'étendre à tous les devoirs. Elle doit donc faire naître 
et s'affirmer chez les chrétiens la conscience du devoir qui consiste à accomplir chrétiennement même 
les activités de nature économique et sociale. 

Le passage de la théorie à la pratique est de soi difficile. Il l'est d'autant plus qu'il s'agit de traduire en 
termes concrets une doctrine sociale comme la doctrine chrétienne, à cause de l'égoïsme profondément 
enraciné dans les hommes, du matérialisme où baigne la société moderne, des difficultés à découvrir 
avec clarté et précision les exigences objectives de la justice dans les cas concrets. 

C'est pourquoi il ne suffit pas de faire prendre conscience du devoir d'agir chrétiennement en matière 
économique et sociale, mais l'éducation doit viser également à enseigner la méthode qui rend apte à 
accomplir ce devoir. 

Une tâche pour les associations d'apostolat des laïcs  

L'éducation à l'action chrétienne, même en matière économique et sociale, sera rarement efficace, si les 
sujets eux-mêmes ne prennent pas une part active à leur propre éducation et si l'éducation ne se réalise 
dans l'action. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

31 

On a raison de dire que l'on n'acquiert pas l'aptitude au bon exercice de la liberté, si ce n'est par le bon 
usage de la liberté. D'une manière analogue l'éducation à l'action chrétienne en matière économique et 
sociale ne s'acquiert que par l'action chrétienne concrète en ce domaine. 

C'est pourquoi, dans l'éducation sociale, une tâche importante est réservée aux associations et aux 
organisations d'apostolat des laïcs, à celles en particulier qui se proposent comme objectif propre 
l'animation chrétienne de quelque secteur d'ordre temporel. En effet, beaucoup de membres de ces 
associations peuvent utiliser leurs expériences quotidiennes pour s'éduquer toujours mieux et contribuer 
à l'éducation sociale des jeunes. 

A ce propos, il est opportun de rappeler à tous, aux grands et aux humbles, que le sens chrétien de la vie 
impose l'esprit de sobriété et de sacrifice. De nos jours, hélas ! prévaut çà et là une tendance hédoniste, 
qui voudrait réduire la vie à la recherche du plaisir et à la complète satisfaction de toutes les passions, au 
grand dam de l'esprit et même du corps. 

Sur le plan naturel, une conduite réglée et la modération des bas appétits est sagesse et source de bien ; 
sur le plan surnaturel, l'Evangile, l'Eglise et toute sa tradition ascétique exigent le sens de la mortification 
et de la pénitence, qui assure la victoire de l'esprit sur la chair et offre un moyen efficace d'expier les 
peines dues pour les péchés, auxquels personne n'échappe, sauf Jésus-Christ et sa Mère immaculée. 

Suggestions pratiques 

Pour traduire en termes concrets les principes et les directives sociales, on passe d'habitude par trois 
étapes : relevé de la situation, appréciation de celle-ci à la lumière de ces principes et directives, 
recherche et détermination de ce qui doit se faire pour traduire en actes ces principes et ces directives 
selon le mode et le degré que la situation permet ou commande. 

Ce sont ces trois moments que l'on a l'habitude d'exprimer par les mots : voir, juger, agir. Il est plus que 
jamais opportun que les jeunes soient invités souvent à repenser ces trois moments, et, dans la mesure 
du possible, à les traduire en actes ; de cette façon, les connaissances apprises et assimilées ne restent 
pas en eux à l'état d'idées abstraites, mais les rendent capables de traduire dans la pratique les principes 
et les directives sociales. 

A ce stade de l'application concrète des principes, des divergences de vue peuvent surgir, même entre 
catholiques droits et sincères. Lorsque cela se produit, que jamais ne fassent défaut la considération 
réciproque, le respect mutuel et la bonne volonté qui recherche les points de contact en vue d'une action 
opportune et efficace ; que l'on ne s'épuise pas en discussions interminables ; et sous le prétexte du 
mieux, que l'on ne néglige pas le bien qui peut et doit être fait. 

Les catholiques qui s'adonnent à des activités économiques et sociales se trouvent fréquemment en 
rapport avec des hommes qui n'ont pas la même conception de la vie. Que dans ces rapports Nos fils 
soient vigilants pour rester cohérents avec eux-mêmes, pour n'admettre aucun compromis en matière de 
religion et de morale ; mais qu'en même temps ils soient animés d'esprit de compréhension, 
désintéressés, disposés à collaborer loyalement en des matières qui en soi sont bonnes ou dont on peut 
tirer le bien. Il est cependant clair que dès que la Hiérarchie ecclésiastique s'est prononcée sur un sujet, 
les catholiques sont tenus à se conformer à ses directives, puisque appartiennent à l'Eglise le droit et le 
devoir non seulement de défendre les principes d'ordre moral et religieux, mais aussi d'intervenir 
d'autorité dans l'ordre temporel, lorsqu'il s'agit de juger de l'application de ces principes à des cas 
concrets. 

Action multiple et responsabilité 

De l'instruction et de l'éducation il convient de passer à l'action. C'est une tâche qui concerne surtout Nos 
fils du laïcat, puisque habituellement ils s'adonnent en vertu de leur état de vie à des activités et à des 
institutions à contenu et finalité temporels. 

Pour accomplir cette noble tâche il est nécessaire que Nos fils ne soient pas seulement compétents dans 
leur profession et qu'ils exercent leurs activités temporelles selon les lois naturelles qui conduisent 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

32 

efficacement au but ; mais il est aussi indispensable que ces activités s'exercent dans la mouvance des 
principes et des directives de la doctrine sociale chrétienne, dans une attitude de confiance sincère et 
d'obéissance filiale envers l'autorité ecclésiastique. Que Nos fils veuillent bien noter que lorsque dans 
l'exercice des activités temporelles ils ne suivent pas les principes et les directives de la doctrine sociale 
chrétienne, non seulement ils manquent à un devoir et lèsent souvent les droits de leurs propres frères, 
mais ils peuvent même arriver à jeter le discrédit sur la doctrine elle-même, comme si sans doute elle 
était noble en soi, mais dépourvue de toute vigueur efficace d'orientation. 

Un grave danger 

Comme Nous l'avons déjà fait remarquer, les hommes ont aujourd'hui approfondi et grandement étendu 
la connaissance des lois de la nature ; ils ont créé des instruments pour accaparer ses forces ; ils ont 
produit et continuent à produire des œuvres gigantesques et spectaculaires. Cependant, dans leur 
volonté de dominer et de transformer le monde extérieur, ils risquent de se négliger et de s'affaiblir eux-
mêmes. Comme le notait avec une profonde amertume Notre Prédécesseur Pie XI dans l'Encyclique 
Quadragesimo anno : « Le travail corporel que la divine Providence, même après le péché originel, avait 
destiné au perfectionnement matériel et moral de l'homme, tend, dans ces conditions, à devenir un 
instrument de dépravation : la matière inerte sort ennoblie de l'atelier, tandis que les hommes s'y 
corrompent et s'y dégradent. » (48) 

De même le Souverain Pontife Pie XII affirme avec raison que notre époque se distingue par le contraste 
existant entre l'immense progrès scientifique et technique et un recul effrayant de l'humanité : notre 
époque achèvera « son chef-d'œuvre monstrueux, en transformant l'homme en un géant du monde 
physique aux dépens de son esprit, réduit à l'état de pygmée du monde surnaturel et éternel » (49). 

Aujourd'hui encore se vérifie sur une très vaste échelle ce que le Psalmiste affirmait des païens : l'activité 
des hommes leur fait oublier leur nature ; ils admirent leurs propres œuvres au point d'en faire des idoles : 
« Leurs idoles, or et argent ; une œuvre de main d'homme. » (50) 

Reconnaissance et respect de la hiérarchie des valeurs  

Dans Notre paternelle sollicitude de Pasteur universel des âmes, Nous invitons avec insistance Nos fils à 
veiller sur eux-mêmes, pour maintenir lucide et vivante la conscience de la hiérarchie des valeurs dans 
l'exercice de leurs activités temporelles et dans la poursuite des fins particulières à chacune. 

Il est vrai qu'en tout temps l'Eglise a enseigné et enseigne toujours que les progrès scientifiques et 
techniques, le bien-être matériel qui en résulte, sont des biens authentiques et qui marquent donc un pas 
important dans le progrès de la civilisation humaine. Ils doivent cependant être appréciés selon leur vraie 
nature, c'est-à-dire comme des instruments ou des moyens utilisés pour atteindre plus sûrement une fin 
supérieure, qui consiste à faciliter et promouvoir la perfection spirituelle des hommes dans l'ordre naturel 
et dans l'ordre surnaturel. 

La parole du divin Maître retentit comme un avertissement éternel : « Que sert-il à l'homme de gagner 
l'univers, s'il ruine sa propre vie ? Ou que pourra donner l'homme en échange de sa propre vie ? » (51) 

Sanctification des jours de fête 

Pour protéger la dignité de l'homme comme créature douée d'une âme faite à l'image et à la 
ressemblance de Dieu, l'Eglise a toujours rappelé l'observance exacte du troisième précepte du 
Décalogue : « Souviens-toi de sanctifier le jour du sabbat. » (52) Dieu a le droit d'exiger de l'homme qu'il 
dédie à son culte un jour de la semaine, pendant lequel l'esprit, délivré des occupations matérielles, 
puisse s'élever et s'ouvrir à la pensée et à l'amour des choses célestes, en examinant dans le secret de 
sa conscience les devoirs envers son Créateur. 

C'est aussi un droit, et même un besoin pour l'homme, de cesser par moments le dur travail quotidien, 
pour reposer ses membres fatigués, pour procurer à ses sens une honnête détente, pour fomenter dans 
la famille une union plus grande, qui ne peut être obtenue que par un contact fréquent et une sereine vie 
en commun de tous les membres de la famille. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

33 

La religion, la morale et l'hygiène sont d'accord sur la nécessité d'un repos régulier, que depuis des 
siècles l'Eglise traduit par la sanctification du dimanche, accompagnée de la participation au Saint 
Sacrifice de la messe, mémorial et application de l'œuvre rédemptrice du Christ aux âmes. 

Avec une vive douleur, Nous devons constater et déplorer la négligence, sinon le mépris, de cette sainte 
loi, avec les conséquences néfastes que cela comporte pour le salut de l'âme et pour la santé du corps 
des chers ouvriers. 

Au nom de Dieu et dans l'intérêt matériel et spirituel des hommes, Nous rappelons à tous, autorités, 
patrons et ouvriers, l'observance du commandement de Dieu et de l'Eglise, en mettant chacun d'entre 
eux devant la grave responsabilité qu'il encourt aux yeux de Dieu et vis-à-vis de la société. 

Engagement renouvelé 

Il serait cependant erroné de déduire de ce que Nous avons brièvement exposé ci-dessus que Nos fils, 
surtout les laïcs, doivent chercher avec prudence à diminuer leur engagement chrétien dans le monde. Ils 
doivent, au contraire, le renouveler et l'accentuer. 

Le Seigneur, dans sa prière sublime pour l'unité de l'Eglise ne demande pas au Père de retirer les siens 
du monde, mais de les préserver du mal : « Je ne te prie pas de les retirer du monde, mais de les garder 
du mal. » (53) Il ne faut pas créer d'opposition artificielle là où elle n'existe pas, entre la perfection 
personnelle et l'activité de chacun dans le monde, comme si on ne pouvait se perfectionner qu'en 
cessant d'exercer une activité temporelle, ou comme si le fait d'exercer ces activités compromettait 
fatalement notre dignité d'homme et le croyant. 

Il est, au contraire, parfaitement conforme au plan de la Providence que chacun se perfectionne par son 
travail quotidien, qui, pour la presque totalité du genre humain, est un travail à matière et finalité 
temporelles. L'Église affronte aujourd'hui une tâche immense : donner un accent humain et chrétien à la 
civilisation moderne, accent que cette civilisation même réclame, implore presque, pour le bien de son 
développement et de son existence même. Comme Nous y avons fait allusion, l'Eglise accomplit cette 
tâche surtout par le moyen de ses fils, les laïcs, qui, dans ce but, doivent se sentir engagés à exercer 
leurs activités professionnelles comme l'accomplissement d'un devoir, comme un service que l'on rend, 
en union intime avec Dieu, dans le Christ et pour sa gloire, comme l'indique l'apôtre saint Paul : « Soit 
donc que vous mangiez, soit que vous buviez et quoi que vous fassiez, faites tout pour la gloire de Dieu. 
» (54) « Quoi que vous puissiez dire ou faire, que ce soit toujours au nom du Seigneur Jésus, rendant par 
lui grâces au Dieu Père. » (55) 

Une plus grande efficacité dans les activités temporelles 

Lorsque dans les activités et les institutions temporelles on s'ouvre aux valeurs spirituelles et aux fins 
surnaturelles, leur efficacité propre et immédiate se renforce d'autant. La parole du divin Maître reste 
toujours vraie : « Cherchez avant tout le royaume de Dieu et sa justice, et tout cela vous sera donné par 
surcroît. » (56) 

Car celui qui est devenu « lumière du Seigneur » (57) et qui marche comme « un fils de la lumière » (58) 
perçoit plus sûrement les exigences fondamentales de la justice, même dans les domaines les plus 
complexes et les plus difficiles de l'ordre temporel, ceux dans lesquels bien souvent les égoïsmes des 
individus, des groupes et des races, s'insinuent et répandent d'épais brouillards. Celui qui est animé par 
la charité du Christ se sent uni aux autres et éprouve les besoins, les souffrances et les joies des autres 
comme les siennes propres. 

En conséquence, l'action de chacun, quelqu'en soit l'objet ou quel que soit le milieu où elle s'exerce, ne 
peut pas ne pas être plus désintéressée, plus vigoureuse, plus humaine, puisque la charité « est patiente, 
elle est bienveillante..., elle ne cherche pas son intérêt..., elle ne se réjouit pas de l'injustice, mais met sa 
joie dans la vérité..., elle espère tout, elle supporte tout » (59). 

Membres vivants du Corps mystique du Christ 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

34 

Mais Nous ne pouvons pas conclure Notre encyclique sans rappeler une autre vérité qui est en même 
temps une sublime réalité, c'est-à-dire que nous sommes les membres vivants du Corps mystique du 
Christ, qui est l'Eglise : « De même, en effet, que le corps est un, tout en ayant plusieurs membres, et 
que tous les membres du corps, en dépit de leur pluralité, ne forment qu'un seul corps ; ainsi en est-il du 
Christ. » (60) 

Nous invitons avec une paternelle insistance tous Nos fils, qui appartiennent tant au clergé qu'au laïcat, à 
prendre profondément conscience de la dignité si haute d'être entés sur le Christ, comme les sarments 
sur la vigne : « Je suis la vigne, vous êtes les sarments » (61), et d'être appelés par conséquent à vivre 
de sa vie. Si bien que lorsque chacun exerce ses propres activités, même d'ordre temporel, en union 
avec le divin Rédempteur Jésus, tout travail devient comme une continuation de son travail et pénétré de 
vertu rédemptrice : « Celui qui demeure en moi comme moi en lui, celui-là porte beaucoup de fruits. » (62) 
Le travail, grâce auquel on réalise sa propre perfection surnaturelle, contribue à répandre sur les autres 
les fruits de la Rédemption, et la civilisation dans laquelle on vit et travaille est pénétrée du levain 
évangélique. 

Notre époque est envahie et pénétrée d'erreurs fondamentales, elle est en proie à de profonds 
désordres ; cependant, elle est aussi une époque qui ouvre à l'Eglise des possibilités immenses de faire 
le bien. 

Chers frères et fils, le regard que nous avons pu porter ensemble sur les divers problèmes de la vie 
sociale contemporaine, depuis les premières lumières de l'enseignement du Pape Léon XIII, Nous a 
amené à développer toute une suite de constatations et de propositions, sur lesquelles Nous vous 
invitons à vous arrêter, pour les méditer et pour nous encourager à collaborer chacun pour notre part à la 
réalisation du règne du christ sur la terre : « Règne de vérité et de vie ; règne de sainteté et de grâce : 
règne de justice, d'amour et de paix » (63), qui nous assure la jouissance des biens célestes, pour 
lesquels nous sommes créés et que nous appelons de tous nos vœux. 

En effet, il s'agit de la doctrine de l'Eglise catholique et apostolique, Mère et éducatrice de tous les 
peuples, dont la lumière illumine et enflamme ; dont la voix pleine de céleste sagesse appartient à tous 
les temps ; dont la force apporte toujours un remède efficace et adapté aux nécessités croissantes des 
hommes, aux difficultés et aux craintes de la vie présente, A cette voix répond la voix antique du 
Psalmiste qui ne cesse de réconforter et de soulever nos âmes ; « J'écoute ! Que dit Yahvé ? Ce que 
Dieu dit, c'est la paix pour son peuple, ses amis, pourvu qu'ils ne reviennent à leur folie... La vérité et la 
bonté se rencontrent ; la justice et la paix s'embrassent, La vérité germera de la terre et des cieux la 
justice se penchera. Yahvé lui-même donne le bonheur et notre terre donne son fruit ; la justice marchera 
devant lui et la paix sur la trace de ses pas. » (64) 

Tels sont les vœux, vénérables frères, que Nous formulons en conclusion de cette lettre, à laquelle Nous 
avons depuis longtemps appliqué Notre sollicitude pour l'Eglise universelle. Nous les formulons pour que 
le divin Rédempteur des hommes, « qui de par Dieu est devenu pour nous sagesse, justice et 
sanctification, et rédemption » (65), règne et triomphe à travers les siècles en tous et sur toutes choses. 
Nous les formulons encore pour qu'après le rétablissement de la société dans l'ordre, tous les peuples 
jouissent finalement de la prospérité, de la joie et de la paix. 

Comme présage de ces vœux et en gage de Notre paternelle bienveillance, que descende sur vous la 
Bénédiction apostolique que de grand cœur Nous accordons dans le Seigneur à vous, vénérables frères, 
et à tous les fidèles confiés à votre ministère, spécialement à ceux qui répondront avec ardeur à Notre 
exhortation. 

Donné à Rome, près Saint-Pierre, le 15 mai 1961, troisième de Notre pontificat. 

NOTES 

(1) Cf. 1 Tim., III, 15. 
(2) Jean, XIV, 6 
(3) Jean, VIII, 12. 
(4) Marc, VIII, 2. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

35 

(5) Acta Leonis XIII, XI, I891, p. 97-144. 
(6) ibid., p. 107 
(7) S. THOM., De regimine principum, p. 185. 
(8) Cf. A. A. S., XXIII, 1931, p. 185. 
(9) Cf. ibid., p 189. 
(10) ibid., p, 177-228. 
(11) Cf, ibid., p, 199. 
(12) Cf. ibid., p. 200. 
(13) Cf. ibid., p. 201. 
(14) Cf. ibid., p. 210 s. 
(15) Cf. ibid., p. 211. 
(16) Cf. ibid., XXXIII, 1941, p. 196. 
(17) Cf. ibid., p. 197. 
(18) Cf. ibid., p. 196. 
(19) Cf. ibid., p. 198 s. 
(20) Cf. ibid., p. 199. 
(21) Cf. ibid., p. 201. 
(22) Cf. ibid., p. 202. 
(23) Cf. ibid., p. 203 
(24) A. A. S., XXIII, 1931, p. 203. 
(25) Cf. ibid., p. 203. 
(26) Cf. ibid., p. 222 s. 
(27) Cf. A. A. S., XXXIII, 1941, p. 200. 
(28) A. A. S., XXIII, 1931, p. 195. 
(29) Ibid., p. 198. 
(30) Nuntius radiophonicus, d. die 1 septembris 1944 ; cf. A. A. S., XXXVI, 
1944, p. 254. 
(31) Allocutio habita die 8 octobris anno 1956 ; cf. A. A. S., XLVIII, 1956, p. 
799-800. 
(32) Radiophonicus nuntius datus die 1 septembris anno 1944 ; cf. A. A. S., 
XXXVI, 1944, p. 253. 
(33) Radiophonicus nuntius datus die 24 decembris anno 1912 ; cf. A. A S., 
XXXV, 1943, p. 17. 
(34) Cf. ibid., p. 20. 
(35) Lettre encycl. Quadragesimo anno ; A A S., XXIII, I931, p. 214. 
(36) Acta Leonis XIII, XI, 1891 p. 114. 
(37) Matth., VI, 19-20. 
(38) Matth., XXV, 40. 
(39) Cf. A. A. S., XXIII, 1931, p. 202. 
(40) Allocutio, habita die 3 maii amie 1960 ; cf. A A S LII, 1960, p. 465. 
(41) Cf. ibid. 
(42) 1Jean III 16-17. 
(43) Lettre encycl. Summi Pontificius ; A. A. S., XXXI, 1939, p. 428-429. 
(44) Gen., I 28. 
(45) Ibid. 
(46) Conf., I, 1. 
(47) Ps. CXXVI 1. 
(48) A. A. S., XXIII, 1931, p. 221 s. 
(49) Nuntius radiophonicus datus in pervigiglio Nativitatis D. N.i. C., anno 1953 
; cf. A. A. S., XLVI, p. 10. 
(50) Ps, CXIII, 4. 
(51) Matth., XVI, 26. 
(52) Exod., XX, 8. 
(53) Jean, XVII, 15. 
(54) I Cor., X, 31. 
(55) Col. III, 17. 
(56) Matth., VI, 33. 
(57) Ephés., V, 8. 
(58) Cf. ibid. 
(59) 1 Cor., XIII 4-7. 



Mater et Magistra – Jean XXIII – 1961 
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

36 

(60) 1 Cor., XII, 12. 
(61) Jean, XV, 5. 
(62) Ibid. 
(63) in Praefatione de Iesu Christo Rege. 
(64) Ps. LXXXIV, 9 s. 
(65) Cor., I, 30. 

   

 
 


