PACEM IN TERRIS

LETTRE ENCYCLIQUE
DU SOUVERAIN PONTIFE JEAN XXIlI

Sur la paix entre toutes les nations,
fondée sur la vérité, la justice, la charité, la liberté.

A nos vénérables freres, patriarches, primats, archevéques,
évéques et autres ordinaires, en paix et communion avec le Siege Apostolique,
au clergé et aux fidéles de I'univers ainsi qu'a tous les hommes de bonne volonté.

INTRODUCTION
I. L'ORDRE ENTRE LES ETRES HUMAINS

Il. RAPPORTS ENTRE LES HOMMES ET LES POUVOIRS PUBLICS AU SEIN DE CHAQUE
COMMUNAUTE POLITIQUE

ll. RAPPORTS ENTRE LES COMMUNAUTES POLITIQUES

IV. RAPPORTS DES INDIVIDUS ET DES COMMUNAUTES POLITIQUES
AVEC LA COMMUNAUTE MONDIALE

V. DIRECTIVES PASTORALES

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vénérables freres et chers fils,
Salut et bénédiction apostolique,

INTRODUCTION

L'ordre dans l'univers

1 - La paix sur la terre, objet du profond désir de 'humanité de tous les temps, ne peut se fonder ni s'affermir
que dans le respect absolu de I'ordre établi par Dieu.

2 - Les progres des sciences et les inventions de la technique nous en convainquent : dans les étres vivants
et dans les forces de l'univers, il regne un ordre admirable, et c'est la grandeur de 'homme de pouvoir
découvrir cet ordre et se forger les instruments par lesquels il capte les énergies naturelles et les assujettit a
son service.

3 - Mais ce que montrent avant tout les progres scientifiques et les inventions de la technique, c'est la
grandeur infinie de Dieu, Créateur de l'univers et de I'homme lui-méme. Il a créé I'univers en y déployant la
munificence de sa sagesse et de sa bonté. Comme dit le Psalmiste : « Seigneur, Seigneur, que ton nom est
magnifique sur la terre (1), que tes ceuvres sont nombreuses, Seigneur ! Tu les as toutes accomplies avec
sagesse (2). »

Et il a créé I'nomme intelligent et libre a son image et ressemblance (3), I'établissant maitre de l'univers : «
Tu I'as fait de peu inférieur aux anges ; de gloire et d’honneur tu I'as couronné ; tu lui as donné pouvoir sur
les ceuvres de tes mains, tu as mis toutes choses sous ses pieds (4). »

L'ordre dans les étre humains

4 - L'ordre si parfait de I'univers contraste douloureusement avec les désordres qui opposent entre eux les
individus et les peuples, comme si la force seule pouvait régler leurs rapports mutuels.

5 - Pourtant le Créateur du monde a inscrit I'ordre au plus intime des hommes : ordre que la conscience leur
révele et leur enjoint de respecter : « lls montrent gravé dans leur coeur le contenu méme de la Loi, tandis
que leur conscience y ajoute son témoignage (5). »

Comment n'en irait-il pas ainsi, puisque toutes les ceuvres de Dieu reflétent son infinie sagesse, et la
reflétent d'autant plus clairement qu'elles sont plus élevées dans I'échelle des étres (6).

6 - Mais la pensée humaine commet fréquemment I'erreur de croire que les relations des individus avec leur
communauté politique peuvent se régler selon les lois auxquelles obéissent les forces et les éléments
irrationnels de l'univers. Alors que les normes de la conduite des hommes sont d'une autre essence : il faut
les chercher la ou Dieu les a inscrites, a savoir dans la nature humaine.

7 - Ce sont elles qui indiquent clairement leur conduite aux hommes, qu'il s'agisse des rapports des individus
les uns envers les autres dans la vie sociale ; des rapports entre citoyens et autorités publiques au sein de
chaque communauté politique ; des rapports entre les diverses communautés politiques ; enfin des rapports
entre ces derniéres et la communauté mondiale, dont la création est aujourd'hui si impérieusement réclamée
par les exigences du bien commun universel.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



I. L'ORDRE ENTRE LES ETRES HUMAINS
Tout étre humain est une personne, sujet de droits et de devoirs.
8 - Il faut, en premier lieu, parler de 'ordre qui doit régner entre les étres humains.

9 - Le fondement de toute société bien ordonnée et féconde, c'est le principe que tout étre. humain est une
personne, c'est-a-dire une nature douée d'intelligence et de volonté libre. Par la méme il est sujet de droits et
de devoirs, découlant les uns et les autres, ensemble et immédiatement, de sa nature : aussi sont-ils
universels, inviolables, inaliénables (7).

10 - Si nous considérons la dignité humaine a la lumiere des vérités révélées par Dieu, nous ne pouvons
que la situer bien plus haut encore. Les hommes ont été rachetés par le sang du Christ Jésus, faits par la
grace enfants et amis de Dieu et institués héritiers de la gloire éternelle.

LES DROITS
Le droit a l'existence et a un niveau de vie décent

11 - Tout étre humain a droit a la vie, a l'intégrité physique et aux moyens nécessaires et suffisants pour une
existence décente, notamment en ce qui concerne I'alimentation, le vétement, I'habitation, le repos, les soins
médicaux, les services sociaux. Par conséquent, I'homme a droit a la sécurité en cas de maladie, d'invalidité,
de veuvage, de vieillesse, de chdémage et chaque fois qu'il est privé de ses moyens de subsistance par suite
de circonstances indépendantes de sa volonté (8).

Droits relatifs aux valeurs morales et culturelles

12 - Tout étre humain a droit au respect de sa personne, a sa bonne réputation, a la liberté dans la
recherche de la vérité, dans I'expression et la diffusion de la pensée, dans la création artistique, les
exigences de I'ordre moral et du bien commun étant sauvegardées ; il a droit également a une information
objective.

13 - La nature revendique aussi pour 'nomme le droit d'accéder aux biens de la culture, et, par conséquent,
d'acquérir une instruction de base ainsi qu'une formation technico-professionnelle correspondant au degré
de développement de la communauté politique a laquelle il appartient. Il faut faire en sorte que le mérite de
chacun lui permette d'accéder aux degrés supérieurs de l'instruction et d'arriver, dans la société, a des
postes et a des responsabilités aussi adaptés que possible a ses talents et a sa compétence (9).

Le droit d’honorer Dieu selon la juste exigence de la droite conscience

14 - Chacun a le droit d'honorer Dieu suivant la juste régle de la conscience et de professer sa religion dans
la vie privée et publique. Lactance le déclare avec clarté : « Nous recevons I'existence pour rendre a Dieu,
qui nous l'accorde, le juste hommage qui lui revient, pour le connaitre lui seul et ne suivre que lui. Cette
obligation de piété filiale nous enchaine a Dieu et nous relie a lui, d'ou son nom de religion (10). »

A ce sujet, Notre prédécesseur d'immortelle mémoire, Léon XIlI, affirmait : « Cette liberté véritable,
réellement digne des enfants de Dieu, qui sauvegarde comme il faut la noblesse de la personne humaine,
prévaut contre toute violence et toute injuste tentative ; 'Eglise I'a toujours demandée, elle n'a jamais rien eu
de plus cher. Constamment les ap6tres ont revendiqué cette liberté. 13, les apologistes I'ont justifiée dans
leurs écrits, les martyrs en foule I'ont consacrée de leur sang (11). »

Le droit a la liberté dans le choix d’'un état de vie

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



15 - Tout homme a droit a la liberté dans le choix de son état de vie. Il a par conséquent le droit de fonder un
foyer, ou I'époux et I'épouse interviennent a égalité de droits et de devoirs, ou bien celui de suivre la vocation
au sacerdoce ou a la vie religieuse (12).

16 - La famille, fondée sur le mariage librement contracté, un et indissoluble, est et doit étre tenue pour la
cellule premiéere et naturelle de la société. De Ia, I'obligation de mesures d'ordre économique, social, culturel
et moral de nature a en consolider la stabilité et a lui faciliter 'accomplissement du réle qui lui incombe.

17 - Aux parents, en tout premier lieu, revient le droit d'assurer I'entretien et I'éducation de leurs enfants (13).
Droits relatifs au monde économique
18 - Tout homme a droit au travail et a l'initiative dans le domaine économique (14).

19 - A ces droits est lié indissolublement le droit a des conditions de travail qui ne compromettent ni la santé
ni la moralité et qui n'entravent pas le développement normal de la jeunesse ; et, s'il s'agit des femmes, le
droit & des conditions de travail en harmonie avec les exigences de leur sexe et avec leurs devoirs
d'épouses et de meres (15).

20 - La dignité humaine fonde également le droit de déployer I'activité économique dans des conditions
normales de responsabilité personnelle (16).

Il en résulte aussi - et il convient de le souligner - qu’a l'ouvrier est di un salaire a déterminer selon les
normes de la justice ; compte tenu des possibilités de I'employeur, cette rémunération devra permettre au
travailleur et & sa famille un niveau de vie conforme a la dignité humaine. Notre prédécesseur, Pie XII, le
disait : « A la loi du travail, inscrite dans la nature, répond le droit tout aussi naturel pour I'homme de tirer de
son labeur de quoi vivre et faire vivre ses enfants : si profondément est ordonné en vue de la conservation
de 'hnomme I'empire sur la nature (17). »

21 - De la nature de 'hnomme dérive également le droit a la propriété privée des biens, y compris les moyens
de production. Comme Nous l'avons enseigné ailleurs, ce droit « est une garantie efficace de la. dignité de la
personne humaine et une aide pour le libre exercice de ses diverses responsabilités ; il contribue a la
stabilité et a la tranquillité du foyer domestique, non sans profit pour la paix et la prospérité publiques (18) ».

22 - Par ailleurs, il n'est pas hors de propos de rappeler que la propriété privée comporte en elle-méme une
fonction sociale (19).

Droits de réunion et d’association

23 - Du fait que I'étre humain est ordonné a la vie en société découle le droit de réunion et d'association,
celui de donner aux groupements les structures qui paraissent mieux servir leurs buts, le droit d'y assumer
librement certaines responsabilités en vue d'atteindre ces mémes buts (20).

24 - L'encyclique Mater et Magistra dit a bon droit que la création de bon nombre d'associations ou corps
intermédiaires, capables de poursuivre des objectifs que les individus ne peuvent atteindre qu'en s'associant,
apparait comme un moyen absolument indispensable pour I'exercice de la liberté et de la responsabilité de

la personne humaine (21).

Droits d’émigration et d’immigration

25 - Tout homme a droit a la liberté de mouvement et de séjour a l'intérieur de la communauté politique dont
il est citoyen ; il a aussi le droit, moyennant des motifs valables, de se rendre a I'étranger et de s'y fixer (22).
Jamais, I'appartenance a telle ou telle communauté politique ne saurait empécher qui que ce soit d'étre
membre de la famille humaine, citoyen de cette communauté universelle ou tous les hommes sont
rassemblés par des liens communs.

Droits d’ordre civique

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



26 - A la dignité de la personne humaine est attaché le droit de prendre une part active a la vie publique et
de concourir personnellement au bien commun. « L'homme comme tel, bien loin d'étre I'objet et un élément
passif de la vie sociale, en est et doit en étre, en rester le sujet, le fondement et la fin (23) »

27 - Autre droit fondamental de la personne, la protection juridique de ses propres droits, protection efficace,
égale pour tous et conforme aux normes objectives de la justice. « De I'ordre juridique, voulu par Dieu,
découle pour les hommes ce droit inaliénable qui garantit a chacun la sécurité juridique et une sphére
concréte de droits défendue contre tout empiétement arbitraire (24). »

LES DEVOIRS
Rapport indissoluble entre droits et devoirs dans une méme personne

28 - Jusqu'ici, Nous avons rappelé une suite de droits de nature. Chez 'hnomme, leur sujet, ils sont liés a
autant de devoirs. La loi naturelle confére les uns, impose les autres ; de cette loi ils tiennent leur origine,
leur persistance et leur, force indéfectible.

29 - Ainsi, par exemple, le droit & la vie entraine, le devoir de la conserver ; le droit a une existence décente
comporte le devoir de se conduire avec dignité ; au droit de chercher librement le vrai répond, le devoir
d'approfondir et d'élargir cette recherche.

Réciprocité de droits et de devoirs entre personnes différentes

30 - Dans la vie en société, tout droit conféré a une personne par la nature crée chez les autres un devaoir,
celui de reconnaitre et de respecter ce droit. Tout droit essentiel de 'hnomme emprunte en effet sa force
impérative a la loi naturelle qui le donne et qui impose I'obligation correspondante. Ceux qui, dans la
revendication de leurs droits, oublient leurs devoirs ou ne les remplissent qu'imparfaitement risquent de
démolir d'une main ce qu'ils construisent de l'autre.

Dans la collaboration mutuelle

31 - Etres essentiellement sociables, les hommes ont a vivre les uns avec les autres et a promouvoir le bien
les uns des autres. Aussi, I'harmonie d'un groupe réclame-t-elle la reconnaissance et I'accomplissement des
droits et des devoirs. Mais en outre chacun est appelé a concourir généreusement a I'avénement d'un ordre
collectif qui satisfasse toujours plus largement aux droits et aux obligations.

32 - Ainsi, il ne suffit pas de reconnaitre et de respecter le droit de 'hnomme aux moyens d'existence ; il faut
s'employer, chacun selon ses forces, a les lui procurer en suffisance.

33 - La vie en société ne doit pas seulement assurer I'ordre ; elle doit apporter des avantages a ses
membres. Cela suppose la reconnaissance et le respect des droit et devoirs, mais cela demande de plus la
collaboration de tous selon les multiples modalités que le développement actuel de la civilisation rend
possibles, désirables ou nécessaire.

Avec le sens des responsabilités

34 - La dignité de la personne humaine exige que. chacun agisse suivant une détermination consciente et
libre. Dans la vie de société, c'est surtout de décisions personnelles qu'il faut attendre le respect des droits,
I'accomplissement des obligations, la coopération a une foule d'activités. L'individu devra y étre m{ par
conviction personnelle ; de sa propre initiative, par son sens des responsabilités, et non sous I'effet de
contraintes ou de pressions extérieures.

Une société fondée uniqguement sur des rapports de forces n'aurait rien d’humain : elle comprimerait
nécessairement la liberté des hommes, au lieu d'aider et d'encourager celle-ci a se développer et a se
perfectionner.

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vivre ensemble dans la vérité, la justice, 'amour, la liberté

35 - Voila pourquoi une société n'est diment ordonnée, bienfaisante, respectueuse de la personne humaine,
que si elle se fonde sur la vérité, selon l'avertissement de saint Paul : « Rejetez donc le mensonge ; que
chacun de vous dise la vérité a son prochain, car nous sommes membres les uns des autres (25). » Cela
suppose que soient sincérement reconnus les droits et les devoirs mutuels. Cette société doit, en outre,
reposer sur la justice, c'est-a-dire sur le respect effectif de ces droits et sur I'accomplissement loyal de ces
devoirs ; elle doit étre vivifiée par I'amour, attitude d'ame qui fait éprouver a chacun comme siens les besoins
d'autrui, lui fait partager ses propres biens et incite a un échange toujours plus intense dans le domaine des
valeurs spirituelles. Cette société, enfin, doit se réaliser dans la liberté, c’est-a-dire de la fagcon qui convient a
des étres raisonnables, faits pour assurer la responsabilité de leurs actes.

36 - La vie en société, vénérables fréres et chers fils, doit étre considérée avant tout comme une réalité
d'ordre spirituel, Elle est, en effet, échange de connaissances dans la lumiere de la vérité, exercice de droit
et accomplissement de devoirs ; émulation dans la recherche du bien moral ; émulation dans la noble
jouissance du beau en toutes ses expressions légitimes ; disposition permanente a communiquer a autrui le
meilleur de lui-méme et aspiration commune a un constant enrichissement spirituel. Telles les valeurs qui
doivent animer et orienter toutes choses : activité culturelle, vie économique, organisation sociale,
mouvements et régimes politiques, 1égislation et toute autre expression de la vie sociale dans sa continuelle
évolution.

Dieu, fondement objectif de I'ordre moral

37 - L'ordre propre aux communautés humaines est d'essence morale. En effet, c'est un ordre qui a pour
base la vérité, qui se réalise dans la justice qui demande a étre vivifié par I'amour et qui trouve dans la
liberté un équilibre sans cesse rétabli et toujours plus humain.

38 - Cet ordre moral - universel, absolu et immuable dans ses principes - a son fondement objectif dans le
vrai Dieu transcendant et personnel, Vérité premiére et Souverain Bien, source la plus profonde de vitalité
pour une société ordonnée, féconde et conforme a la dignité des personnes qui la composent (26). Saint
Thomas d'Aquin s’exprime clairement a ce sujet : « La Volonté humaine a pour regle et pour mesure de son
degré de bonté la raison de 'homme ; celle-ci tient son autorité de la loi éternelle, qui n'est autre que la
raison divine... Ainsi, c'est bien clair, la bonté du vouloir humain dépend bien plus de la loi éternelle que de la
raison humaine (27). ».

Signes des temps
39 Trois traits caractérisent notre époque.

40 - D'abord la promotion économique et sociale des classes laborieuses. Celles-ci ont, en premier lieu,
concentré leur effort dans la revendication de droits surtout économiques et sociaux ; puis elles ont élargi cet
effort au plan politique ; enfin au droit de participer dans les formes appropriées aux biens de la culture.
Aujourd'hui, chez les travailleurs de tous les pays, I'exigence est vivement sentie d'étre considérés et traités
non comme des étres sans raison ni liberté, dont on use a son gré, mais comme des personnes, dans tous
les secteurs de la vie collective : secteur économico-social, culturel et politique.

41 - Une seconde constatation s'impose a tout observateur : I'entrée de la femme dans la vie publique, plus
rapide peut-étre dans les peuples de civilisation chrétienne ; plus lente, mais de fagon toujours ample, au
sein des autres traditions ou cultures. De plus en plus consciente de sa dignité humaine, la femme n'admet
plus d'étre considérée comme un instrument ; elle exige qu'on la traite comme une personne aussi bien au
foyer que dans la vie publique.

42 - Enfin 'humanité, par rapport a un passé récent, présente une organisation sociale et politique
profondément transformée. Plus de peuples dominateurs et de peuples dominés : toutes les nations ont
constitué ou constituent des communautés politiques indépendantes.

43 - Les hommes de tout pays et continent sont aujourd'hui citoyens d'un Etat autonome et indépendant, ou
ils sont sur le point de I'étre. Personne ne veut étre soumis a des pouvoirs politiques étrangers a sa

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



communauté ou a son groupe ethnique. On assiste, chez beaucoup, a la disparition du complexe d'infériorité
qui a régné pendant des siecles et des millénaires ; chez d'autres, s'atténue et tend a disparaitre, au
contraire, le complexe de supériorité, issu de privileges économiques et sociaux, du sexe ou de la situation
politique.

44 - Maintenant, en effet, s'est propagée largement l'idée de I'égalité naturelle de tous les hommes. Aussi,
du moins en théorie, ne trouve-t-on plus de justification aux discriminations raciales. Voila qui représente
une étape importante sur la route conduisant a une communauté humaine établie sur la base des principes
que Nous avons rappelés. Maintenant, & mesure que 'homme devient conscient de ses droits, germe
comme nécessairement en lui la conscience d'obligations correspondantes : ses propres droits, c'est avant
tout comme autant d'expressions de sa dignité qu'il devra les faire valoir, et a tous les autres incombera
l'obligation de reconnaitre ces droits et de les respecter.

45 - Et une fois que les normes de la vie collective se formulent en termes de droits et de devoirs, les
hommes s'ouvrent aux valeurs spirituelles et comprennent ce qu'est la vérité, la justice, I'amour, la liberté ; ils
se rendent compte qu'ils appartiennent a une société de cet ordre. Davantage : ils sont portés a mieux
connaitre le Dieu véritable, transcendant et personnel. Alors leurs rapports avec Dieu leur apparaissent
comme le fond méme de la vie, de la vie intime vécue au secret de I'ame et de celle qu'ils ménent en
communauté avec les autres.

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Il. RAPPORTS ENTRE LES HOMMES ET LES POUVOIRS PUBLICS AU SEIN DE CHAQUE
COMMUNAUTE POLITIQUE

Nécessité de l'autorité ; son origine divine

46 - A la vie en société manqueraient I'ordre et la fécondité sans la présence d'hommes Iégitimement
investis de 'autorité et qui assurent la sauvegarde des institutions et pourvoient dans une mesure suffisante
au bien commun. Leur autorité, ils la tiennent tout entieére de Dieu, comme I'enseigne sait Paul : « Il n'est pas
d'autorité qui ne vienne de Dieu (28). » La doctrine de I'Ap6tre est ainsi expliquée par saint Jean
Chrysostome : « Que voulez-vous dire ? Chacun des gouvernants serait-il établi par Dieu dans sa fonction ?
Ce n'est pas ce que j'affirme, répondra Paul ; je ne parle pas des individus revétus du pouvoir, mais
proprement de leur mandat. Qu'il y ait des pouvoirs publics, que des hommes commandent, que d'autres
soient subordonnés et que tout n'arrive pas au hasard, voila, dis-je, ce qui est le fait de la sagesse divine
(29). » En d'autres termes : puisque Dieu a doté de sociabilité la créature humaine ; mais puisque nulle
société « n'a de consistance sans un chef dont I'action efficace et unifiante mobilise tous les membres au
service des buts communs, toute communauté humaine a besoin d’'une autorité qui la régisse. Celle. ci, tout
comme la société, a donc pour auteur la nature et du méme coup Dieu lui. méme (30). »

47 - Pour autant l'autorité n'échappe point a toute loi. Elle consiste précisément dans le pouvoir de
commander selon la droite raison. Dés lors toute sa force impérative lui vient de I'ordre moral, lequel a son
tour repose sur Dieu, son principe et sa fin. « L'ordre absolu des vivants et la fin méme de I'homme - de
I’'homme libre, sujet de devoirs et de droits inviolables, de I'nomme origine et fin de la société - regardent
aussi la cité comme communauté nécessaire et dotée de I'autorité ; sans celle-ci pas d'existence, pas de vie
pour le groupe... Suivant la droite raison et surtout la foi chrétienne, cet ordre universel trouve
nécessairement son origine en Dieu, étre personnel et notre Créateur a tous ; par conséquent les titres des
pouvoirs publics se rameénent a une certaine participation de I'autorité divine elle. méme (31). »

48 - Aussi bien, si le pouvoir s'appuie exclusivement ou principalement sur la menace et la crainte des
sanctions pénales ou sur la promesse des récompenses, son action ne réussit aucunement a susciter la
recherche du bien commun ; y parviendrait-il, ce serait d'une facon étrangeére a la dignité de 'hnomme, étre
libre et raisonnable. L'autorité est avant tout une force morale. Ses détenteurs doivent donc faire appel, en
premier lieu a la conscience, au devoir qui incombe a tous de servir avec empressement les intéréts
communs. Mais les hommes sont tous égaux en dignité naturelle ; aucun n'a le pouvoir de déterminer chez
un autre le consentement intime ; ce pouvoir est réservé a Dieu, le seul qui scrute et qui juge les décisions
secretes de chacun.

49 - Par suite, I'autorité humaine ne peut lier les consciences que dans la mesure ou elle se relie a l'autorité
de Dieu et en constitue une participation (32).

50 - Ainsi se trouve garantie la dignité méme des citoyens, car I'obéissance qu'ils rendent aux détenteurs de
l'autorité ne va pas a des hommes comme tels ; elle est un hommage adressé a Dieu, Créateur et
Providence, qui a soumis les rapports humains a I'ordre qu'il a lui-méme établi. Et, bien loin de nous abaisser
en rendant a Dieu le respect qui lui est d{, nous ne faisons en cela que nous élever et nous ennoblir,
puisque c'est régner que servir Dieu (33).

51 - L'autorité exigée par I'ordre moral émane de Dieu. Si donc il arrive aux dirigeants d'édicter des lois ou
de prendre des mesures contraires a cet ordre moral et par conséquent, a la volonté divine, ces dispositions
ne peuvent obliger les consciences, car « il faut obéir a Dieu plutét qu'aux hommes (34) ». Bien plus, en
pareil cas, l'autorité cesse d'étre elle-méme et dégénére en oppression. « La législation humaine ne revét le
caractere de loi qu'autant qu'elle se conforme a la juste raison ; d'ou il appert gu'elle tient sa vigueur de la loi
éternelle. Mais dans la mesure ou elle s'écarte de la raison, on la déclare injuste, elle ne vérifie pas la notion
de loi, elle est plutét une forme de la violence (35). »

52 - L'origine divine de l'autorité n'enléve aucunement aux hommes le pouvoir d'élire leurs gouvernants, de
définir la forme de I'Etat ou d'imposer des régles et des bornes a I'exercice de l'autorité. Ainsi la doctrine que
Nous venons d'exposer convient a toute espece de régime vraiment démocratique (36).

La réalisation du bien commun, raison d’étre des pouvoirs publics

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



53 - Tous les individus et tous les corps intermédiaires sont tenus de concourir, chacun dans sa spheére, au
bien de I'ensemble. Et c'est en harmonie avec celui-ci qu'ils doivent pour. suivre leurs propres intéréts et
suivre, dans leurs apports - en biens et en services - les orientations que fixent les pouvoirs publics selon les
normes de la justice et dans les formes et limites de leur compétence. Les actes commandés par l'autorité
devront étre parfaitement corrects en eux-mémes, d'un contenu moralement bon, ou tout au moins
susceptible d'étre orienté au bien.

54 - Toutefois, la fonction gouvernementale n'ayant de sens qu'en vue du bien commun, les dispositions
prises par ses titulaires doivent a la fois respecter la véritable nature de ce bien et tenir compte de la
situation du moment (37).

Aspects fondamentaux du bien commun

55 - Les particularités ethniques qui distinguent les différents groupes humains s'inscrivent dans I'aire du
bien commun, sans suffire pour autant a sa définition complete (38). Ce bien commun ne peut étre défini
doctrinalement dans ses aspects essentiels et les plus profonds, ni non plus étre déterminé historiquement
qu'en référence a 'hnomme ; il est, en effet, un élément essentiellement relatif a la nature humaine (39).

56 - Ensuite, la nature méme de ce bien impose que tous les citoyens y aient leur part, sous des modalités
diverses d'apres I'emploi, le mérite et la condition de chacun. C'est pourquoi I'effort des pouvoirs publics doit
tendre a servir les intéréts de tous sans favoritisme a I'égard de tel particulier ou de telle classe de la société.
Notre prédécesseur Léon XllI le disait en ces termes : « On ne saurait en aucune fagon permettre que
I'autorité civile tourne au profit d'un seul ou d'un petit nombre, car elle a été instituée pour le bien commun de
tous (40). » Mais des considérations de justice et d'équité dicteront parfois aux responsables de I'Etat une
sollicitude particuliére pour les membres les plus faibles du corps social, moins armés pour la défense de
leurs droits et de leurs intéréts légitimes (41).

57 - Ici Nous devons attirer I'attention sur le fait que le bien commun concerne I'homme tout entier, avec ses
besoins tant spirituels que matériels. Congu de la sorte, le bien commun réclame des gouvernements une
politique appropriée, respectueuse de la hiérarchie des valeurs, ménageant en juste proportion au corps et a
I'Ame les ressources qui leur conviennent (42).

58 - Ces principes sont en parfaite harmonie avec ce que Nous avons exposé dans Notre encyclique Mater
et Magistra : « le bien commun embrasse I'ensemble des conditions de vie en société qui permettent a
I'nomme d'atteindre sa perfection propre de fagon plus compléte et plus aisée (43). »

59 - Composé d'un corps et d'une ame immortelle, 'hnomme ne peut, au cours de cette existence mortelle,
satisfaire a toutes les requétes de sa nature ni atteindre le bonheur parfait. Aussi les moyens mis en ceuvre
au profit du bien commun ne peuvent-ils faire obstacle au salut éternel des hommes, mais encore doivent-ils
y aider positivement (44).

Réles des pouvoirs publics a I'égard des droits et des devoirs de la personne

60 - Pour la pensée contemporaine, le bien commun réside surtout dans la sauvegarde des droits et des
devoirs de la personne humaine ; dés lors le r6le des gouvernants consiste surtout a garantir la
reconnaissance et le respect des droits, leur conciliation mutuelle, leur défense et leur expansion, et en
conséquence a faciliter a chaque citoyen I'accomplissement de ses devoirs. Car « la mission essentielle de
toute autorité politique est de protéger les droits inviolables de I'étre humain et de faire en sorte que chacun
s'acquitte plus aisément de sa fonction particuliéere (45). »

61 - C'est pourquoi si les pouvoirs publics viennent a méconnaitre ou a violer les droits de I'homme, non
seulement ils manquent au devoir de leur charge, mais leurs dispositions sont dépourvues de toute valeur
juridique (46).

Conciliation harmonieuse et protection efficace des droits et des devoirs de la personne

62 - C'est donc la un devoir fondamental des pouvoirs publics d'ordonner les rapports juridiques des citoyens
entre eux, de maniere que l'exercice des droits chez les uns n'empéche ou ne compromette pas chez les

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



autres le méme usage et s'accompagne de I'accomplissement des devoirs correspondants. Il s'agit enfin de
maintenir l'intégrité des droits pour tout le monde et de la rétablir en cas de violation (47).

Promotion des droits de la personne

63 - Il incombe encore aux pouvoirs publics de contribuer a la création d'un état de choses qui facilite a
chacun la défense de ses droits et I'accomplissement de ses devoirs. Car I'expérience nous montre que si
l'autorité n’agit pas opportunément en matiere économique, sociale ou culturelle, des inégalités s'accentuent
entre les citoyens, surtout a notre époque, au point que les droits fondamentaux de la personne restent sans
portée efficace et que soit compromis I'accomplissement des devoirs correspondants.

64 - 1l est donc indispensable que les pouvoirs publics se préoccupent de favoriser 'aménagement social
parallelement au progrés économique ; ainsi veilleront-ils a développer dans la mesure de la productivité
nationale des services essentiels tels que le réseau routier, les moyens de transport et de communication, la
distribution d'eau potable, I'habitat, I'assistance sanitaire, l'instruction, les conditions propices a la pratique
religieuse, les loisirs. lls s'appliqueront a organiser des systémes d'assurances pour les cas d'événements
malheureux et d'accroissement de charges familiales, de sorte qu'aucun étre humain ne vienne a manquer
des ressources indispensables pour mener une vie décente. lls auront soin que les ouvriers en état de
travailler trouvent un emploi proportionné a leurs capacités ; que chacun d'eux regoive le salaire conforme a
la justice et a I'équité ; que les travailleurs puissent se sentir responsables dans les entreprises ; qu'on
puisse constituer opportunément des corps intermédiaires qui ajoutent a l'aisance et a la fécondité des
rapports sociaux ; qu'a tous enfin les biens de la culture soient accessibles sous la forme et au niveau
appropriés.

Equilibre entre les deux formes d'action des pouvoirs publics

65 - L'intérét commun exige que les pouvoirs publics, en ce qui concerne les droits de la personne, exercent
une double action : I'une de conciliation et de protection, I'autre de valorisation, tout en veillant
soigneusement a leur judicieux équilibre. D'une part, on veillera a ce que la prédominance accordée a des
individus ou a certains groupes n’installe dans la nation des situations privilégiées ; par ailleurs, le souci de
sauvegarder les droits de tous ne doit pas déterminer une politique qui, par une singuliere contradiction,
réduirait excessivement ou rendrait impossible le plein exercice de ces mémes droits. « Une chose demeure
acquise : I'action de I'Etat en matiere économique, si loin qu'elle porte, si profondément qu'elle atteigne les
ressorts de la société, ne peut supprimer la liberté d'action des individus ; elle doit au contraire la favoriser,
pourvu que soient sauvegardés les droits essentiels de chaque personne humaine (48). »

66 - C'est toujours a cet équilibre que doivent tendre les multiples efforts entrepris par les pouvoirs publics
pour faciliter aux citoyens la jouissance de leurs droits et leur rendre moins ardu I'accomplissement de leurs
obligations dans tous les secteurs de la vie sociale.

Structure et fonctionnement des pouvoirs publics

67 - Il est impossible de définir une fois pour toutes quelle est la structure la meilleure pour I'organisation des
pouvoirs publics, et selon quelles formules s'exerceront le mieux les pouvoirs |égislatif, exécutif et judiciaire.

68 - En effet, pour déterminer la forme du gouvernement et les modalités de son fonctionnement, la situation
particuliére et les circonstances historiques de chaque peuple sont d'un trés grand poids ; or, elles varient
selon les temps et les lieux. Cependant, Nous estimons conforme aux données de la nature humaine
l'organisation politique des communautés humaines fondées sur une convenable division des pouvoirs,
correspondant aux trois fonctions principales de I'autorité publique. En effet, dans ce régime sont définis en
termes de droit non seulement les attributions et le fonctionnement des pouvoirs publics, mais aussi les
rapports entre simples citoyens et représentants de 'autorité, ce qui constitue, pour les premiers, une
garantie dans l'exercice de leurs droits et I'accomplissement de leurs devoirs.

69 - Toutefois, pour qu'un systéme juridique et politique de ce genre procure les avantages escomptés, il
faut que, dans leur action et dans leurs méthodes, les pouvoirs publics soient conscients de la nature et de
la complexité des problemes gu'ils sont appelés a résoudre conformément aux conjonctures du pays. Et il
est indispensable que chacun d'eux exerce de fagcon pertinente sa propre fonction. Cela suppose que le

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 10

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pouvoir législatif s'exerce dans les limites prescrites par I'ordre moral et par les normes constitutionnelles, et
qu'il interpréte objectivement les exigences du bien commun dans I'évolution continuelle des situations ; que
le pouvoir exécutif fasse régner partout le droit, a la lumiére d'une parfaite connaissance des lois et d'une
consciencieuse analyse des circonstances ; que le pouvoir judiciaire administre la justice avec une
impartialité pénétrée de sens humain, et soit inflexible en face des pressions dictées par I'intérét des parties
en cause. Le bon ordre veut enfin que les citoyens non moins que les corps intermédiaires, dans I'exercice
de leurs droits et I'accomplissement de leurs devoirs, bénéficient d'une protection juridique efficace tant dans
leurs rapports réciproques que dans leurs rapports avec les agents publics (49).

Ordre juridique et conscience morale

70 - Un ordre juridique en harmonie avec I'ordre moral et répondant au degré de sa maturité politique dont il
est I'expression constitue sans aucun doute un facteur fondamental pour la réalisation du bien commun.

71 - Mais a notre époque, la vie sociale est si variée, complexe et dynamique, que les dispositions juridiques,
méme si elles sont le fruit d'une expérience consommée et de la plus sage prévoyance, apparaissent
toujours insuffisantes.

72 - De plus, les rapports des particuliers entre eux, ceux des individus ou des corps intermédiaires avec les
pouvoirs publics, ceux enfin qui existent entre les divers organes du pouvoir au sein d'un méme Etat, posent
parfois des problémes compliqués et délicats au point de ne pas trouver leur solution adéquate dans les
cadres juridiques bien définis. En pareil cas, les gouvernants pour étre a la fois fidéles a l'ordre juridique
existant, considéré dans ses éléments et dans son inspiration profonde, et ouverts aux appels qui montent
de la vie sociale pour savoir adapter le cadre juridique a I'évolution des situations et résoudre au mieux des
problémes sans cesse nouveaux, doivent avoir des idées claires sur la nature et I'ampleur de leur charge ; il
leur faut un équilibre, une droiture morale, une pénétration, un sens pratique qui leur permettent d'interpréter
rapidement et objectivement les cas concrets, et une volonté décidée et vigoureuse pour agir avec
promptitude et efficacité (50).

Participation des citoyens a la vie publique

73 - Que les citoyens puissent prendre une part active a la vie publique, c'est la un droit inhérent a leur
dignité de personnes, encore que les modalités de cette participation soient subordonnées au degré de
maturité atteint par la communauté politique dont ils sont membres et dans laquelle ils agissent.

74 - Cette faculté d'intervention ouvre aux étres humains de nouvelles et vastes possibilités de service a
rendre. Invités a multiplier les contacts et les échanges avec leurs administrés, les dirigeants comprennent
mieux les exigences objectives du bien commun ; par ailleurs, le renouvellement périodique des titulaires
des charges publiques préserve l'autorité de tout vieillissement et lui procure comme un regain de vitalité en
harmonie avec I'avance de la société (51).

Signes des temps

75 - Dans l'organisation juridique des communautés politiques a I'époque moderne, on note tout d'abord une
tendance a rédiger en des formules claires et concises une charte des droits fondamentaux de 'hnomme :
charte qui est souvent insérée dans les Constitutions ou en constitue une partie intégrante.

76 - En second lieu, on tend a fixer en termes juridiques, dans ces Constitutions, le mode de désignation des
mandataires publics, leurs rapports réciproques, le rayon de leurs compétences, et enfin les moyens et
modes qu'ils sont tenus d'observer dans leur gestion.

77 - On établit enfin, en termes de droits et de devoirs, quels sont les rapports entre citoyens et pouvoirs
publics ; et on assigne a l'autorité le r6le primordial de reconnaitre et de respecter les droits et les devoirs
des citoyens, d'en assurer la conciliation réciproque, la défense et le développement.

78 - On ne peut, certes, admettre la théorie selon laquelle la seule volonté des hommes - individus ou
groupes sociaux - serait la source unique et premiére d'ou naitraient droits et devoirs des citoyens, et d'ou
dériveraient la force obligatoire. des constitutions et 'autorité des pouvoirs publics (52).

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



79 - Toutefois, les tendances que Nous venons de relever le prouvent a suffisance : les hommes de notre
temps ont acquis une conscience plus vive de leur dignité ; ce qui les amene a prendre une part active aux
affaires publiques et a exiger que les stipulations du droit positif des Etats garantissent l'inviolabilité de leurs
droits personnels. lls exigent en outre que les gouvernants n'accédent au pouvoir que suivant une procédure
définie par les lois et n'exercent leur autorité que dans les limites de celles-ci.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 12

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



lll. RAPPORTS ENTRE LES COMMUNAUTES POLITIQUES
Droits et devoirs

80 - Nous affirmons a nouveau I'enseignement maintes fois donné par Nos prédécesseurs : les
communautés politiques ont, entre elles, des droits et des devoirs réciproques : elles doivent donc
harmoniser leurs relations selon la vérité et la justice, en esprit d'active solidarité et dans la liberté. La méme
loi morale qui régit la vie des hommes doit régler aussi les rapports entre les Etats.

81 - Ce principe s'impose clairement quand on considere que les gouvernants, lorsqu'ils agissent au nom et
pour l'intérét de leur communauté, ne peuvent en aucune fagon renoncer a leur dignité d'homme ; dés lors, il
ne leur est absolument pas permis de trahir la loi de leur nature, qui est la loi morale.

82 - Ce serait d'ailleurs un non-sens que le fait d'étre promus a la conduite de la chose publique contraigne
des hommes a abdiquer leur dignité humaine. N'occupent-ils pas précisément ces postes éminents parce
que, en raison de qualités singulieres, on a vu en eux les membres les meilleurs du corps social ?

83 - En outre, c'est I'ordre moral qui postule dans toute société la présence d'une autorité ; fondée sur cet
ordre, l'autorité ne peut étre utilisée contre lui sans se ruiner elle-méme. L'Esprit-Saint nous en avertit : «
Ecoutez donc, rois, et comprenez ! Instruisez-vous, souverains des terres lointaines ! Prétez I'oreille, vous
qui commandez aux peuples ! Car c'est le Seigneur qui Vous a donné le pouvoir et le Trés-Haut la
souveraineté ; c'est lui qui examinera votre conduite et scrutera vos desseins (53). »

84 - Faut-il enfin rappeler, en ce qui concerne les rapports internationaux, que l'autorité doit s'exercer en vue
du bien commun ? Telle est sa premiere raison d'étre.

85 - Or, I'un des premiers impératifs majeurs du bien commun concerne justement la reconnaissance et le
respect de I'ordre moral. « La bonne organisation des Etats trouve son assise sur le roc inébranlable et
immuable de la loi morale, manifestée par le Créateur lui-méme..., de I'ordre naturel, et inscrite par lui dans
le cceur des hommes en caracteres ineffacables. Comme un phare resplendissant, elle éclaire de ses
principes la route a tenir par les hommes et les peuples. Qu'ils se guident sur les signes et les
avertissements si sdrs qu'elle leur adresse, s'ils ne veulent pas livrer a la tempéte et au naufrage toute la
peine et I'ingéniosité dépensées pour établir une organisation nouvelle (54). »

Dans la vérité

86 - La vérité doit présider aux relations entre les communautés politiques. Cette vérité bannit notamment
toute trace de racisme ; I'égalité naturelle de toutes les communautés politiques en dignité humaine doit étre
hors de conteste. Chacune a donc droit & I'existence, au développement, a la possession des moyens
nécessaires pour le réaliser, a la responsabilité premiéere de leur mise en ceuvre. Chacune revendiquera
légitimement son droit a la considération et aux égards.

87 - L'expérience nous montre les différences souvent notables de savoir, de vertus, de capacités
intellectuelles et de ressources matérielles qui distinguent les hommes les uns des autres. Mais cet état de
fait ne donne aux plus favorisés aucun droit d'exploiter les plus faibles ; il leur crée, a tous et a chacun, un
devoir plus pressant de collaborer a leur élévation réciproque.

88 - De méme, certaines communautés politiques peuvent se trouver eu avance sur d'autres dans le
domaine des sciences, de la culture, du développement économique. Bien loin d'autoriser une domination
injuste sur les peuples moins favorisés, cette supériorité oblige a contribuer plus largement au progres
général.

89 - Il ne peut, certes, pas exister d'étres humains supérieurs a d'autres par nature ; par nature, tous sont
d'égale noblesse. Et pas davantage les communautés, politiques ne connaissent d'inégalité entre elles au
point de vue de la dignité naturelle. Chacune est comme un corps dont les membres sont des hommes.
D'ailleurs, I'histoire montre que rien n'affecte les peuples comme ce qui touche de prés ou de loin a leur
honneur, et cette sensibilité est Iégitime.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 13

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



90 - La vérité exige encore que, dans les nombreuses initiatives rendues possibles par les dernieres
inventions de la technique et qui favorisent une plus large connaissance mutuelle entre peuples différents,
on observe toujours une sereine objectivité. Chaque communauté peut assurément mettre en relief ses
richesses propres, mais il faut absolument proscrire les méthodes d'information qui en violation de la vérité,
porteraient injustement atteinte a la réputation de tel ou tel peuple (55).

Dans la justice

91 Les rapports entre les communautés politiques doivent se conformer aussi aux régles de la justice ; ceci
implique la reconnaissance des droits mutuels et I'accomplissement des devoirs correspondants.

92 - Puisque les communautés politiques ont droit a I'existence, au progres, a l'acquisition des ressources
nécessaires pour leur développement a la premiere place dans les réalisations qui les concernent, a la
défense de leur réputation et de leur dignité, on en conclura qu'elles sont obligées, a titre égal, de
sauvegarder chacun de ces droits et de s'interdire tout acte qui les |éserait. Dans leurs rapports privés, les
hommes ne peuvent poursuivre leurs intéréts propres au prix d'une injustice envers les autres ; pareillement,
les communautés politiques ne peuvent [égitimement se développer en causant un préjudice aux autres ou
en exercant sur elle une pression injuste. Il n'est pas hors de propos de citer ici le mot de saint Augustin : «
Une fois la justice mise de c6té, que deviennent les empires, sinon des brigandages en grand (56) ? »

93 - Il peut évidemment arriver, et de fait il arrive, que les communautés politiques entrent en rivalité
d'intéréts ; ces conflits ne peuvent pourtant se régler ni par la force des armes ni par la fraude ou la
tromperie, mais comme il convient a des hommes, grace a la compréhension mutuelle, par une estimation
objective des données et moyennant un compromis équitable.

Le sort des minorités

94 - Depuis le XIXe siécle, s'est accentuée et répandue un peu partout la tendance des communautés
politiques a coincider avec les communautés nationales. Pour divers motifs ; il n'est pas toujours possible de
faire coincider les frontieres géographiques et ethniques : d'ou le phénomeéne des minorités et les problemes
si difficiles qu'elles soulévent.

95 - A ce propos, Nous devons déclarer de la fagon la plus explicite que toute politique tendant a contrarier
la vitalité et I'expansion des minorités constitue une faute grave contre la justice, plus grave encore quand
ces manceuvres visent a les faire disparaitre.

96 - Par contre, rien de plus conforme a la justice que I'action menée par les pouvoirs publics pour améliorer
les conditions de vie des minorités ethniques, notamment en ce qui concerne leur langue, leur culture, leurs
coutumes, leurs ressources et leurs entreprises économiques (57).

97 - On observera pourtant que ces minorités, soit par réaction contre la situation pénible qui leur est
imposée, soit en raison des vicissitudes de leur passé, sont assez souvent portées a exagérer l'importance
de leurs particularités, au point méme de les faire passer avant les valeurs humaines universelles, comme si
le bien de toute la famille humaine devait étre subordonné aux intéréts de leur propre nation. Il serait normal,
au contraire, que les intéressés prennent également conscience des avantages de leur condition : le contact
quotidien avec des hommes dotés d'une culture ou d'une civilisation différente les enrichit spirituellement et
intellectuellement et leur offre la possibilité d'assimiler progressivement les valeurs propres au milieu dans
lequel ils se trouvent implantés. Cela se réalisera s'ils constituent comme un pont qui facilite la circulation de
la vie, sous ses formes diverses, entre les différentes traditions ou cultures, et non pas une zone de friction,
cause de dommages sans nombre et obstacle a tout progres et a toute évolution.

Solidarité efficace

98 - La vérité et la justice présideront donc aux relations entre les communautés politiques, et celles-ci
seront animées par une solidarité efficace, mise en ceuvre sous les mille formes de collaboration
économique, sociale, politique, culturelle, sanitaire et sportive : formes possibles et fécondes pour notre
époque. A ce propos, ne perdons pas de vue que la mission naturelle du pouvoir politique n'est pas de

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 14

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



limiter aux frontiéres du pays I'norizon des citoyens, mais de sauvegarder avant tout le bien commun
national, lequel assurément est inséparable du bien de toute la communauté humaine.

99 - Ainsi, il ne suffit pas que les communautés politiques, dans la poursuite de leurs intéréts, se gardent de
se causer du tort les unes aux autres. Il leur faut mettre en commun leurs projets et leurs ressources pour
atteindre les objectifs qui leur seraient autrement inaccessibles. Dans ce cas, toutefois, on évitera par-
dessus tout que des arrangements avantageux pour tel ou tel groupe de communautés politique ne se
soldent pour d'autres par des dommages, mais bien par des avantages positifs.

100 - Pour satisfaire a une autre exigence du bien commun universel, chague communauté politique doit
favoriser en son sein les échanges de toute sorte, soit entre les particuliers, soit entre les corps
intermédiaires. En beaucoup de régions du monde coexistent des groupes plus ou moins différents sous le
rapport ethnique ; il faut veiller a ce que les éléments qui caractérisent un groupe ne constitue pas une
cloison étanche entravant les relations entre des hommes de groupes divers. Cela détonnerait brutalement a
notre époque, ou les distances d'un pays a l'autre ont & peu pres disparu. On n'oubliera pas non plus que, si
chaque famille ethnique posséde des particularités qui forment sa richesse singuliére, les hommes ont en
commun des éléments essentiels et sont portés par nature a se rencontrer dans le monde des valeurs
spirituelles, dont I'assimilation progressive leur permet un développement toujours plus poussé. Il faut donc
leur reconnaitre le droit et le devoir d'entrer en communauté les uns avec les autres.

Equilibre entre populations, terres et capitaux

101 - Personne n'ignore la disproportion qui régne en certaines zones entre les terrains cultivables et
l'effectif de la population, ou bien entre les richesses du sol et I'équipement nécessaire a leur exploitation.
Cet état de choses réclame, de la part des peuples, une collaboration qui facilite la circulation des biens, des
capitaux et des personnes (58).

102 - Nous estimons opportun que, dans toute la mesure du possible, le capital se déplace pour rejoindre la
main-d'ceuvre et non l'inverse. Ainsi, on permet a des foules de travailleurs d'améliorer leur condition sans
avoir a s'expatrier, démarche qui entraine toujours des déchirements et des périodes difficiles de
réadaptation et d'assimilation au nouveau milieu.

Le probleme des réfugiés politiques

103 - L'affection paternelle que Dieu Nous inspire envers tous les hommes Nous fait considérer avec
tristesse le phénoméne des réfugiés politiques. Ce phénomene a pris d'amples proportions et cache toujours
d'innombrables et trés douloureuses souffrances.

104 - Ce fait montre que certains gouvernements restreignent a l'exces la sphére de liberté a laquelle
chaque citoyen a droit et dont il a besoin pour vivre en homme ; ces régimes vont parfois jusqu'a contester le
droit méme a la liberté, quand ils ne le suppriment pas tout a fait. Une telle spoliation constitue sans aucun
doute un renversement de l'ordre social, puisque la raison d'étre des pouvoirs publics est de réaliser le bien
commun, dont un élément fondamental consiste a reconnaitre le juste domaine de la liberté et d'en protéger
les droits.

105 - Il n'est pas superflu de rappeler que le réfugié politique est une personne, avec sa dignité, avec tous
ses droits. Ceux-ci doivent lui étre reconnus ; ils ne sont point caducs du fait que I'exilé serait, dans son pays,
déclaré déchu de ses titres civiques ou politiques.

106 - Aussi bien est-ce un droit inhérent a la personne humaine que la faculté de se rendre en tel pays ou on
espeére trouver des conditions de vie plus convenables pour soi et sa famille. Il incombe donc aux
gouvernements d'accueillir les immigrants et, dans la mesure compatible avec le bien réel de leur peuple,
d'encourager ceux qui désirent s'intégrer a la communauté nationale.

107 - Nous saisissons cette occasion d'exprimer officiellement Notre approbation et Nos éloges pour les
initiatives qui, selon les principes de la solidarité fraternelle et de la charité chrétienne, travaillent a alléger
les épreuves des personnes contraintes a s'expatrier.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 15

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



108 - Nous proposons a l'attention et a la gratitude de tout homme loyal les multiples activités que déploient,
dans un domaine si délicat, les institutions internationales spécialisées.

Désarmement

109 - Mais par ailleurs, il Nous est douloureux de voir, dans des pays a I'économie plus développée, les
armements redoutables déja créés et d'autres toujours en voie de création, non sans d'énormes dépenses
d'énergie humaine et de ressources matérielles. De |a, des charges trés lourdes pour les citoyens de ces
pays, tandis que d'autres nations manquent de l'aide nécessaire a leur développement économique et social.

110 - On a coutume de justifier les armements en répétant que dans les conjonctures du moment la paix
n'est assurée que moyennant I'équilibre des forces armées. Alors, toute augmentation du potentiel militaire
en quelque endroit provoque de la part des autres Etats un redoublement d'efforts dans le méme sens. Que
si une communauté politique est équipée d'armes atomiques, ce fait détermine les autres a se fournir de
moyens similaires d’une égale puissance de destruction.

111 - Et ainsi les populations vivent dans une appréhension continuelle et comme sous la menace d'un
épouvantable ouragan, capable de se déchainer a tout instant. Et non sans raison, puisque I'armement est
toujours prét. Qu'il y ait des hommes au monde pour prendre la responsabilité des massacres et des ruines
sans nombre d'une guerre, cela peut paraitre incroyable ; pourtant, on est contraint de I'avouer, une surprise,
un accident suffiraient a provoquer la conflagration. Mais admettons que la monstruosité méme des effets
promis a l'usage de I'armement moderne détourne tout le monde d'entrer en guerre ; si on ne met pas un
terme aux expériences nucléaires tentées a des fins militaires, elles risquent d'avoir, on peut le craindre, des
suites fatales pour la vie sur le globe.

112 - La justice, la sagesse, le sens de I'hnumanité réclament par conséquent, qu'on arréte la course aux
armements ; elles réclament la réduction paralléle et simultanée de I'armement existant dans les divers pays,
la proscription de I'arme atomique et enfin le désarmement diment effectué d'un commun accord et
accompagné de contréles efficaces. « Il faut empécher a tout prix, proclamait Pie XlI, que la guerre mondiale,
avec ses ruines économiques et sociales, ses aberrations et ses désordres moraux, déferle une troisieme
fois sur ’humanité (59). »

113 - Mais que tous en soient bien convaincus : I'arrét de I'accroissement du potentiel militaire, la diminution
effective des armements et - & plus forte raison - leur suppression, sont choses irréalisables ou presque
sans un désarmement intégral qui atteigne aussi les &mes : il faut s'employer unanimement et sincérement a
y faire disparaitre la peur et la psychose de guerre. Cela suppose qu'a l'axiome qui veut que la paix résulte
de I'équilibre des armements, on substitue le principe que la vraie paix ne peut s'édifier que dans la
confiance mutuelle. Nous estimons que c'est la un but qui peut étre atteint, car il est a la fois réclamé par la
raison, souverainement désirable, et de la plus grande utilité.

114 - D'abord il s'agit d'un objectif voulu par la raison. Pour tous la chose est évidente ou du moins elle
devrait I'étre : tout comme les rapports entre les particuliers, les relations internationales ne peuvent se

régler par la force des armes ; ce qui doit les régir, c'est la norme de la sagesse, autrement dit la loi de vérité,
de justice, de solidarité cordialement pratiquée.

115 - Objectif souverainement désirable. Qui ne voudrait voir les risques de guerre éliminés, la paix
sauvegardée et toujours mieux garantie ?

116 - Enfin, rien de fécond comme un tel résultat. La paix rend service a tous : individus, familles, nations,
humanité entiere. Il résonne encore a nos oreilles, I'avertissement de Pie XII : « Avec la paix, rien n'est
perdu ; mais tout peut I'étre par la guerre (60). »

117 - Aussi, comme Vicaire du Christ-désus, Sauveur du monde et Auteur de la paix, traduisant les
aspirations les plus ardentes de la famille humaine tout entiére et suivant I'impulsion de Notre cceur, anxieux
du bien de tous, Nous estimons de Notre devoir d'adjurer tous les hommes, et surtout les gouvernants, de
n'épargner aucun effort pour imprimer aux événements un cours conforme a la raison et a I'humanité.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 16

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



118 - Que les assemblées les plus hautes et les plus qualifiées étudient a fond le probléme d'un équilibre
international vraiment humain, d'un équilibre a base de confiance réciproque, de loyauté dans la diplomatie,
de fidélité dans 'observation des traités. Qu'un examen approfondi et complet dégage le point & partir
duquel se négocieraient des accords amiables, durables et bénéfiques.

119 - De Notre c6té, Nous implorerons sans cesse les bénédictions de Dieu sur ces travaux, afin qu'ils
créent des résultats positifs.

Dans la liberté

120 - L'organisation internationale doit respecter la liberté. Ce principe interdit aux nations toute ingérence
dans les affaires internes des autres comme toute action oppressive a leur égard. A chacune, au contraire,
de favoriser chez les autres I'épanouissement du sens des responsabilités, d'encourager leurs bonnes
initiatives et de les aider a promouvoir elles-mémes leur développement dans tous les secteurs.

La promotion des pays en voie de développement économique

121 - Une commune origine, une égale Rédemption, un semblable destin unissent tous les hommes et les
appellent a former ensemble une unique famille chrétienne. C'est pourquoi Notre encyclique Mater et
Magistra a recommandé aux pays mieux pourvus l'assistance a départir sous les formes les plus variées aux
nations en voie de développement (61).

122 - Nous éprouvons une vive satisfaction a constater I'accueil trés favorable fait & Notre appel. Nous
espérons que celui-ci trouvera encore plus d'écho a I'avenir et que les peuples pauvres, en améliorant leur
situation matérielle le plus vite possible, parviendront a un degré de développement permettant a chacun de
mener une existence plus humaine.

123 Mais, soulignons-le avec insistance, I'aide apportée a ces peuples ne peut s'accompagner d'aucun
empiétement sur leur indépendance. lls doivent d'ailleurs se sentir les principaux artisans et les premiers
responsables de leur progrés économique et social.

124 - C'est I'enseignement si sage de Notre prédécesseur Pie Xl : « L'organisation nouvelle fondée sur les
principes moraux exclut toute atteinte a la liberté, a l'intégrité ou a la sécurité des nations étrangéres, quelles
que soient I'étendue de leur territoire ou leur capacité de défense. Forcément, en raison de la supériorité de
leurs ressources et de leur influence, les grandes puissances définissent, en général, par priorité, le statut
des unions économiques qu'elles forment avec des nations plus petites et plus faibles. Mais a celles-ci non
moins qu'aux autres, dans le domaine de l'intérét général, on doit laisser leur indépendance politique et la
faculté réelle de rester neutres lors des conflits internationaux conformément aux droits de défendre leur
développement économique propre. Moyennant ces conditions, elles pourront concourir au bien commun de
I'humanité et assurer le progrés matériel et spirituel de leur peuple (62). »

125 - Les communautés politiques économiquement développées, dans leur action multiforme d'assistance
aux pays moins favorisés, sont tenues de reconnaitre et de respecter les valeurs morales et les particularités
ethniques de ceux-ci, et de s'interdire a leur égard le moindre calcul de domination. C'est ainsi qu'elles
apportent « une précieuse contribution a la formation d'une communauté mondiale, dont tous les membres,
conscients de leurs obligations comme de leurs droits, travailleraient sur un pied d'égalité a la mise en
ceuvre du bien commun universel (63). »

Signes des temps

126 - Il est une persuasion qui, a notre époque, gagne de plus en plus les esprits, c'est que les éventuels
conflits entre les peuples ne doivent pas étre réglés par le recours aux armes, mais par la négociation.

127 - Il est vrai que, d'ordinaire, cette persuasion vient de la terrifiante puissance de destruction des armes
modernes et de la crainte des cataclysmes et des ruines épouvantables qu'occasionnerait I'emploi de ces
armes. C'est pourquoi il devient humainement impossible de penser que la guerre soit, en notre ere
atomique, le moyen adéquat pour obtenir justice d'une violation de droits.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 17

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



128 - Le fait est, cependant, que nous voyons encore, hélas ! régner bien souvent sur les peuples la loi de la
crainte, ce qui les conduit a consacrer des sommes énormes aux dépenses militaires. lls agissent ainsi non
dans un dessein offensif, affirment-ils - et il n'y a pas de raison de mettre en doute leur sincérité, - mais pour
dissuader les autres de les attaquer.

129 - Néanmoins, il est permis d'espérer que les peuples, intensifiant entre eux les relations et les échanges,
découvriront mieux les liens d'unité qui découlent de leur nature commune ; ils comprendront plus
parfaitement que I'un des devoirs primordiaux issus de leur communauté de nature, c'est de fonder les
relations des hommes et des peuples sur I'amour et non sur la crainte. C'est, en effet, le propre de I'amour
d'amener les hommes a une loyale collaboration, susceptible de formes multiples et porteuse
d'innombrables bienfaits.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 18

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



IV. RAPPORTS DES INDIVIDUS ET DES QOMMUNAUTES POLITIQUES
AVEC LA COMMUNAUTE MONDIALE

Interdépendance entre les communautés politiques

130 - Les récents progres de la science et de la technique ont exercé une profonde influence sur les
hommes et ont déterminé chez eux, sur toute la surface de la terre, un mouvement tendant a intensifier leur
collaboration. et a renforcer leur union. De nos jours, les échanges de biens et d'idées, ainsi que les
mouvements de populations se sont beaucoup développés. On voit se multiplier les rapports entre les
citoyens, les familles et les corps intermédiaires des divers pays, ainsi que les contacts entre les
gouvernants des divers Etats. De méme la situation économique d'un pays se trouve de plus en plus
dépendante de celle des autres pays. Les économies nationales se trouvent peu a peu tellement liées
ensemble qu'elles finissent par constituer chacune une partie intégrante d'une unique économie mondiale.
Enfin, le progrés social, I'ordre, la sécurité et la tranquillité de chaque communauté politique sont
nécessairement solidaires de ceux des autres (64).

131 - On voit par la qu'un pays pris isolément n'est absolument plus en mesure de subvenir convenablement
a ses besoins, ni d'atteindre son développement normal. Le progres et la prospérité de chaque nation sont a
la fois cause et effet de la prospérité et du progrés de toutes les autres.

Insuffisance de l'organisation actuelle des pouvoirs publics pour assurer le bien commun universel

132 - L'unité de la famille humaine a existé en tout temps, puisqu'elle rassemble des étres qui sont tous
€gaux en dignité naturelle. C'est donc une nécessité de nature qui exigera toujours qu'on travaille de fagon
suffisante au bien commun universel, celui qui intéresse I'ensemble de la famille humaine.

133 - Autrefois, les gouvernements passaient pour étre suffisamment a méme d'assurer le bien commun
universel. lls s'efforcaient d'y pourvoir par la voie des relations diplomatiques normales ou par des
rencontres a un niveau plus élevé, a I'aide des instruments juridiques que sont les conventions et les traités :
procédés et moyens que fournissent le droit naturel, le droit des gens et le droit international.

134 - De nos jours, de profonds changements sont intervenus dans les rapports entre les Etats. D'une part,
le bien commun universel souléve des problémes extrémement graves, difficiles, et qui exigent une solution
rapide, surtout quand il s’agit de la défense de la sécurité et de la paix mondiales. D'autre part, au regard du
droit, les pouvoirs publics des diverses communautés politiques se trouvent sur un pied d'égalité les uns a
I'égard des autres ; ils ont beau multiplier les Congreés et les recherches en vue d'établir de meilleurs
instruments juridiques, ils ne parviennent plus a affronter et a résoudre efficacement ces problémes. Non
pas qu'eux-mémes manquent de bonne volonté et d'initiative, mais c'est I'autorité dont ils sont investis qui
est insuffisante.

135 - Dans les conditions actuelles de la communauté humaine, I'organisation et le fonctionnement des
Etats aussi bien que l'autorité conférée a tous les gouvernements ne permettent pas, il faut I'avouer, de
promouvoir comme il faut le bien commun universel.

Rapports entre I'évolution historique du bien commun et le fonctionnement des pouvoirs publics.

136 - A bien y regarder, un rapport essentiel unit le bien commun avec la structure et le fonctionnement des
pouvoirs publics. L'ordre moral, qui postule une autorité publique pour servir le bien commun dans la société
civile, réclame en méme temps pour cette autorité les moyens nécessaires a sa tache. Il en résulte que les
organes de I'Etat - dans lesquels 'autorité prend corps, s'exerce et atteint sa fin - doivent avoir une forme et
une efficacité telles qu'ils trouvent pour assurer le bien commun les voies et moyens nouveaux, adaptés a
I'évolution de la société.

137 - De nos jours, le bien commun universel pose des problemes de dimensions mondiales. lls ne peuvent
étre résolus que par une autorité publique dont le pouvoir, la constitution et les moyens d'action prennent
eux aussi des dimensions mondiales et qui puisse exercer son action sur toute I'étendue de la terre. C'est
donc l'ordre moral lui-méme qui exige la constitution d'une autorité publique de compétence universelle.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 19

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Pouvoirs publics constitués d’'un commun accord et non imposés par la force

138 - Cet organisme de caractere général, dont 'autorité vaille au plan mondial et qui possede les moyens
efficaces pour promouvoir le bien universel, doit étre constitué par un accord unanime et non pas imposé par
la force. La raison en est que l'autorité en question doit pouvoir s'acquitter efficacement de sa fonction ; mais
il faut aussi qu'elle soit impartiale envers tous, absolument étrangére a I'esprit de parti et attentive aux
exigences objectives du bien commun universel. Si ce pouvoir supranational ou mondial était instauré de
force par les nations plus puissantes, on pourrait craindre qu'il soit au service d'intéréts particuliers ou bien
qu'il ne prenne le parti de telle ou telle nation ; ce qui compromettrait la valeur et I'efficacité de son action. En
dépit des inégalités que le développement économique et I'armement introduisent entre les communautés
politiques, elles sont toutes trés sensibles en matiére de parité juridique et de dignité morale. C'est la raison
trés valable pour laquelle les communautés nationales n'acceptent qu'a contrecoeur un pouvoir, qui leur
serait imposé de force, ou aurait été constitué sans leur intervention ou auquel elles ne se seraient pas
librement ralliées.

Le bien commun universel et les droits de la personne

139 - Pas plus que le bien commun d'une nation en particulier, le bien commun universel ne peut étre défini
sans référence a la personne humaine. C'est pourquoi les pouvoirs publics de la communauté mondiale
doivent se proposer comme objectif fondamental la reconnaissance, le respect, la défense et le
développement des droits de la personne humaine. Ce qui peut étre obtenu soit par son intervention directe,
s'il y a lieu, soit en créant sur le plan mondial les conditions qui permettront aux gouvernements nationaux
de mieux remplir leur mission.

Le principe de subsidiarité

140 - A l'intérieur de chaque pays, les rapports des pouvoirs publics avec les citoyens, les familles et les
corps intermédiaires doivent étre régis et équilibrés par le principe de subsidiarité. Il est normal que le méme
principe régisse les rapports de l'autorité universelle avec les gouvernements des Etats. Le réle de cette
autorité universelle est d'examiner et de résoudre les problémes que pose le bien commun universel en
matiére économique, sociale, politique ou culturelle. C'est la complexité, 'ampleur et 'urgence de ces
problémes qui ne permettent pas aux gouvernements nationaux de les résoudre a souhait.

141 - Il n'appartient pas a l'autorité de la communauté mondiale de limiter I'action que les Etats exercent
dans leur sphére propre, ni de se substituer a eux. Elle doit au contraire tacher de susciter dans tous les
pays du monde des conditions qui facilitent non seulement aux gouvernements, mais aussi aux individus et
aux corps intermédiaires I'accomplissement de leurs fonctions, I'observation de leurs devoirs et I'usage de
leurs droits dans des conditions de plus grande sécurité (64).

Signes des temps

142 - Comme chacun sait, le 6 juin 1945, a été fondée I'Organisation des Nations Unies (O. N. U.), a laquelle
sont venus se rattacher, par la suite, des organismes intergouvernementaux. A ces organisations ont été
confiées de vastes attributions de portée internationale, sur le plan économique et social, culturel, éducatif et
sanitaire. Le but essentiel de I'Organisation des Nations Unies est de maintenir et de consolider la paix entre
les peuples, de favoriser et de développer entre eux des relations amicales, fondées sur le principe de
I'égalité, du respect réciproque et de la collaboration la plus large dans tous les secteurs de I'activité
humaine.

143 - Un des actes les plus importants accomplis par I'O. N. U. a été la Déclaration universelle des droits de
I'nomme, approuvée le 10 décembre 1948 par I'Assemblée générale des Nations Unies. Son préambule
proclame comme objectif commun a promouvoir par tous les peuples et toutes les nations la reconnaissance
et le respect effectifs de tous les droits et libertés énumérés dans la Déclaration.

144 - Nous n'ignorons pas que certains points de cette Déclaration ont soulevé des objections et fait I'objet
de réserves justifiées. Cependant, Nous considérons cette Déclaration comme un pas vers I'établissement
d'une organisation juridico-politique de la communauté mondiale. Cette Déclaration reconnait
solennellement a tous les hommes, sans exception, leur dignité de personne ; elle affirme pour chaque

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 20

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



individu ses droits de rechercher librement la vérité, de suivre les normes de la moralité, de pratiquer les
devoirs de justice, d'exiger des conditions de vie conformes a la dignité humaine, ainsi que d'autres droits
liés a ceux-ci.

145 - Nous désirons donc vivement que I'organisation des Nations Unies puisse de plus en plus adapter ses
structures et ses moyens d'action a I'étendue et a la haute valeur de sa mission. Puisse-t-il arriver bientét, le
moment ou cette Organisation garantira efficacement les droits qui dérivent directement de notre dignité
naturelle, et qui, pour cette raison, sont universels, inviolables et inaliénables. Ce veceu est d'autant plus
ardent qu'aujourd'hui les hommes participent davantage aux affaires publiques de leur propre pays, qu'ils
témoignent d'un intérét croissant pour les problémes de portée mondiale et prennent une conscience plus
vive de leur qualité de membres actifs de la famille humaine universelle.

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 21

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



V. DIRECTIVES PASTORALES
Devoir de participer a la vie publique

146 - Une fois de plus, Nous invitons Nos fils a participer activement a la gestion des affaires publiques et
Nous leur demandons de contribuer a promouvoir le bien commun de toute la famille humaine ainsi que de
leur propre pays. Eclairés par leur foi et mus par la charité, ils s'efforceront aussi d'obtenir que les institutions
relatives a la vie économique, sociale, culturelle ou politique ne mettent pas d'entrave, mais au contraire
apportent une aide a l'effort de perfectionnement des hommes, tant au plan naturel qu'au plan surnaturel.

Compétence scientifique, capacité technique, qualification professionnelle

147 - Pour pénétrer de sains principes une civilisation et pour l'imprégner d'esprit chrétien, Nos fils ne se
contenteront pas des lumiéres de la foi ni d'une bonne volonté ardente a promouvoir le bien. Mais il faut
qu'ils soient présents dans les institutions de la société et qu'ils exercent du dedans une influence sur les
structures (65).

148 - Or, la civilisation moderne se caractérise surtout par les acquisitions de la science et de la technique. |l
n'est donc pas d'action sur les institutions sans compétence scientifique, aptitude technique et qualification
professionnelle.

Synthese des facteurs scientifiques, techniques, professionnels et des valeurs spirituelles dans l'action

149 - Ces qualités, toutefois, ne suffisent nullement, il faut bien s'en rendre compte, pour imprimer aux
rapports de la vie quotidienne un caractére pleinement humain. Celui-ci réclame la vérité comme fondement
des relations, la justice comme regle, I'amour mutuel comme moteur et la liberté comme climat.

150 - Les hommes ne pourront atteindre cet objectif que s'ils veillent attentivement aux points suivants :
d'abord, dans leurs activités temporelles, observer les lois propres a chaque domaine et adopter ses
méthodes propres ; ensuite, conformer leur conduite personnelle aux régles de la morale, et donc se
comporter en sujets qui exercent leurs droits, accomplissent leurs devoirs et s'acquittent d'un service. Enfin,
il faut déployer son activité comme une réponse fidéle au commandement de Dieu, comme une collaboration
a son ceuvre créatrice et comme un apport personnel a la réalisation de son plan providentiel dans ['histoire.
Ce qui exige des hommes qu'ils vivent leur action comme une synthése de I'effort scientifique, technique et
professionnel avec les plus hautes valeurs spirituelles.

Harmonie entre la foi religieuse du croyant et ses activités temporelles

151 - C'est un fait bien connu : dans des pays imprégnés depuis longtemps de la tradition chrétienne, le
progrés des sciences et des techniques est actuellement trés florissant, et les moyens aptes a réaliser ce
qu'on désire ne manquent pas ; mais souvent, I'esprit et le ferment chrétiens y tiennent peu de place.

152 - On s'interroge a bon droit sur les raisons de ce déficit. En effet, I'élaboration de ce systéeme a été et
reste largement redevable a des hommes qui, faisant profession de christianisme, réglent au moins
partiellement leur vie sur les préceptes de I'Evangile. Le dommage tient au fait que leur action au plan
temporel n'est pas en harmonie avec leur foi. Il est donc nécessaire gu'ils rétablissent leur unité intérieure de
pensée et de dispositions, de maniéere que toute leur activité soit pénétrée par la lumiére de la foi et le
dynamisme de I'amour.

Développement intégral dans I'éducation de la jeunesse

153 - Si la foi religieuse des croyants est maintes fois en désaccord avec leur maniéere d'agir, cela provient
encore, pensons-Nous, du fait que leur formation en matiére de doctrine et de morale chrétiennes est restée
insuffisante. Trop souvent, dans beaucoup de milieux, se trouve rompu I'équilibre entre les études
religieuses et l'instruction profane, celle-ci se poursuivant jusqu'au stade le plus élevé, tandis que pour la
formation religieuse on reste a un degré élémentaire. Il faut donc absolument a la jeunesse une éducation
complete et continue, conduite de telle fagon que la culture religieuse et 'affinement de la conscience
progressent du méme pas que les connaissances scientifiques et le savoir-faire technique, sans cesse en

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 22

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



développement. Il faut enfin préparer les jeunes a remplir dignement les taches qui attendent chacun d'entre
eux.

Nécessité d’un effort constant

154 - Soulignons ici comme il est difficile de saisir correctement le rapport réel des faits humains aux
exigences de la justice, autrement dit de définir avec exactitude de quelle fagon et a quel degré les principes
doctrinaux et les directives doivent trouver leur application dans la situation actuelle de la société.

155 - Difficulté accrue du fait qu'aujourd’hui chacun devant mettre son activité au service du bien commun
universel, tout subit une accélération de plus en plus marquée. C'est jour apres jour qu'il faut examiner
comment soumettre les conditions sociales aux exigences de la justice, et voila qui interdit a Nos fils de
s'imaginer qu'il leur est permis de s'arréter, contents du chemin déja parcouru.

156 - Du reste, les hommes en général auront plutét raison de juger insuffisant ce gu'ils ont fait jusqu'ici. lls
ont a entreprendre des réalisations toujours plus importantes et plus adaptées dans les domaines les plus
divers : organismes de production, groupements syndicaux, Unions professionnelles, services de Sécurité
sociale, ceuvres culturelles, institutions juridiques et politiques, assistance sanitaire, activités sportives et
autres semblables.

C'est la ce que désirent les générations actuelles qui, avec l'investigation de I'atome et les premieres
incursions dans l'espace, s'ouvrent des voies totalement nouvelles aux perspectives presque infinies.

Rapports entre catholiques et non-catholiques dans le domaine économique, social et politique

157 - Les principes que Nous venons d'exposer ici trouvent leur fondement dans les exigences mémes de la
nature humaine, et sont le plus souvent du domaine du droit naturel. Assez fréquemment, dans la mise en
ceuvre de tels principes, les catholiques collaborent de multiples manieres soit avec des chrétiens séparés
de ce Siege apostolique, soit avec des hommes qui vivent en dehors de toute foi chrétienne, mais qui,
guidés par les lumieres de la raison, sont fideéles a la morale naturelle.

« Qu'alors les catholiques veillent avec grand soin a rester conséquents avec eux-mémes et a n'admettre
aucun compromis nuisible a l'intégrité de la religion ou de la morale. Mais aussi qu'ils ne considérent pas
leurs seuls intéréts et collaborent loyalement en toute matiére bonne en soi ou qui peut mener au bien (66).

»

158 - C'est justice de distinguer toujours entre l'erreur et ceux qui la commettent, méme s'il s'agit d'hommes
dont les idées fausses ou l'insuffisance des notions concernent la religion ou la morale. L'homme égaré dans
l'erreur reste toujours un étre humain et conserve sa dignité de personne a laquelle il faut toujours avoir
égard. Jamais non plus I'étre humain ne perd le pouvoir de se libérer de I'erreur et de s'ouvrir un chemin vers
la vérité. Et pour I'y aider, le secours providentiel de Dieu ne lui manque jamais. Il est donc possible que tel
homme, aujourd'hui privé des clartés de la foi ou fourvoyé dans l'erreur, se trouve demain, grace a la lumiére
divine, capable d'adhérer a la vérité. Si en vue de réalisations temporelles les croyants entrent en relation
avec des hommes que des conceptions erronées empéchent de croire ou d'avoir une foi compléte, ces
contacts peuvent étre I'occasion ou le stimulant d'un mouvement qui méne ces hommes a la vérité.

159 - De méme, on ne peut identifier de fausses théories philosophiques sur la nature, 'origine et la finalité
du monde et de 'hnomme, avec des mouvements historiques fondés dans un but économique, social, culturel
ou politique, méme si ces derniers ont dii leur origine et puisent encore leur inspiration dans ces théories.
Une doctrine, une fois fixée et formulée, ne change plus, tandis que des mouvements ayant pour objet les
conditions concrétes et changeantes de la vie ne peuvent pas ne pas étre largement influencées par cette
évolution. Du reste, dans la mesure ou ces mouvements sont d'accord avec les sains principes de la raison
et répondent aux justes aspirations de la personne humaine, qui refuserait d’y reconnaitre des éléments
positifs et dignes d'approbation ?

160 - Il peut arriver, par conséquent, que certaines rencontres au plan des réalisations pratiques qui jusqu'ici
avaient paru inopportunes ou stériles, puissent maintenant présenter des avantages réels ou en promettre
pour I'avenir. Quant a juger si ce moment est arrivé ou non, et a déterminer les modalités et I'ampleur d'une

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 23

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



coordination des efforts en matiere économique, sociale, culturelle ou politique a des fins utiles au vrai bien
de la communauté, ce sont la des problémes dont la solution et I'ampleur relévent de la prudence,
régulatrice de toutes les vertus qui ordonnent la vie individuelle et sociale. Quand il s'agit de catholiques, la
décision a cet égard appartient avant tout aux hommes les plus influents sur le plan politique et les plus
compétents dans le domaine en question, pourvu que, fidéles aux principes du droit naturel, ils suivent la
doctrine sociale de I'Eglise et obéissent aux directives des autorités ecclésiastiques. On se souviendra, en
effet, que les droits et les devoirs de I'Eglise ne se limitent pas a sauvegarder l'intégrité de la doctrine
concernant la foi ou les meeurs, mais que son autorité aupres de ses fils s'étend aussi au domaine profane,
lorsqu'il s'agit de juger de I'application de cette doctrine aux cas concrets (67).

Agir par étapes

161 - Il ne manque pas d'hommes au coeur généreux qui, mis en face de situations peu conformes ou
contraires a la justice, sont portés par leur zele a entreprendre une réforme compléte et dont I'élan, bralant
les étapes, prend alors des allures quasiment révolutionnaires.

162 - Nous voudrions leur rappeler que la progression est la loi de toute vie et que les institutions humaines,
elles aussi, ne peuvent étre améliorées qu'a condition qu'on agisse sur elles de l'intérieur et de fagon
progressive. C'est I'avertissement de Notre prédécesseur Pie XlI : « Ce n'est pas la révolution, mais une
évolution harmonieuse qui apportera le salut et |a justice. L'ceuvre de la violence a toujours consisté a
abattre, jamais a construire ; a exaspérer les passions, jamais a les apaiser. Génératrice de haine et de
désastre, au lieu de réunir fraternellement, elle jette hommes et partis dans la dure nécessité de reconstruire
lentement, aprés de douloureuses épreuves, sur les ruines amoncelées par la discorde (68). »

Taches immenses

163 - A tous les hommes de bonne volonté incombe aujourd'hui une tache immense, celle de rétablir les
rapports de la vie en sociéteé sur les bases de la veérité, de la justice, de la charité et de la liberté : rapports
des particuliers entre eux, rapports entre les citoyens et I'Etat, rapports des Etats entre eux, rapports enfin
entre individu et familles, corps intermédiaires et Etats d'une part et communauté mondiale d'autre part.
Téache noble entre toutes, puisqu'elle consiste a faire régner la paix véritable, dans I'ordre établi par Dieu.

164 - Ceux qui s'y emploient sont trop peu nombreux, certes, mais ils ont magnifiquement mérité de la
société humaine, et il est juste que Nous leur décernions un éloge public. En méme temps, nous les
engageons a intensifier leur action si bienfaisante. Nous osons espérer qu'a eux se joindront d'autres
hommes en grand nombre, tout spécialement des croyants, poussés par la charité et la conscience du
devoir. A tout croyant, il revient d'étre, dans le monde d'aujourd’hui, comme une étincelle lumineuse, un
centre d'amour et un ferment pour toute la masse. Cela, chacun le sera dans la mesure de son union a Dieu.

165 - De fait, la paix ne saurait régner entre les hommes, si elle ne régne d'abord en chacun d'eux, c'est-a-
dire si chacun n'observe en lui-méme l'ordre voulu par Dieu. « Ton ame veut-elle vaincre les passions qui
sont en elle ? », interroge saint Augustin. Et il répond : « Qu'elle se soumette a celui qui est en haut et elle
vaincra ce qui est en bas. Et tu auras la paix : la vraie paix, la paix sans équivoque, la paix pleinement
établie sur I'ordre. Et quel est I'ordre propre a cette paix ? Dieu commande a I'ame et I'ame commande au
corps. Rien de plus ordonné (69). »

Le Prince de la paix

166 - L'enseignement que Nous venons de consacrer aux problemes qui, a I'neure actuelle, préoccupent si
fort 'numanité et intéressent immédiatement le progrés de la société humaine, Nous a été dicté par une
profonde aspiration que Nous savons commune a tous les hommes de bonne volonté : celle de voir régner
dans le monde une paix plus solide.

167 - Remplissant, malgré Notre indignité, la charge de Vicaire de Celui que le prophéte a nommé par
avance le « Prince de la paix (70) », Nous estimons qu'il est de Notre devoir de vouer Nos préoccupations et
Nos énergies a promouvoir ce bien commun universel. Mais la paix n'est qu'un mot vide de sens, si elle n'est
pas fondée sur I'ordre dont Nous avons, avec une fervente espérance, esquissé dans cette encyclique les

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 24

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



lignes essentielles ; ordre qui repose sur la vérité, se construit selon la justice, recoit de la charité sa vie et
sa plénitude, et enfin s'exprime efficacement dans la liberté.

168 - Il s'agit 1a, en fait, d'une entreprise trop sublime et trop élevée, pour que sa réalisation soit au pouvoir
de I'hnomme laissé a ses seules forces, fit-il par ailleurs animé de la plus louable bonne volonté. Pour que la
société humaine présente avec la plus parfaite fidélité I'image du royaume de Dieu, le secours d'en haut est
absolument nécessaire.

169 - C'est la raison pour laquelle, durant ces jours saints, Notre priere monte avec plus de ferveur vers
Celui qui, par sa douloureuse passion et par sa mort, a vaincu le péché, source premiére de toutes les
discordes, détresses et inégalités, et qui, par son sang, a réconcilié le genre humain avec son Pére céleste.
« C'est lui qui est notre paix, lui qui des deux n'a fait qu'un peuple.- Il est venu proclamer la paix, paix pour
vous qui étiez loin, et paix pour ceux qui étaient proches (71). »

170 - Et c'est le méme message que nous fait entendre la liturgie de ces saints jours : « Jésus Notre-
Seigneur, ressuscité, se dressa au milieu de ses disciples et leur dit : Pax vobis, alleluia. Et les disciples,
ayant vu le Seigneur, furent remplis de joie (72). » Le Christ nous a apporté la paix, nous a laissé la paix : «
Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix. Je ne vous la donne pas comme le monde la donne (73). »

171 - C'est cette paix apportée par le Rédempteur que Nous lui demandons instamment dans Nos priéres.
Qu'il bannisse des ames ce qui peut mettre la paix en danger, et qu'il transforme tous les hommes en
témoins de vérité, de justice et d'amour fraternel. Qu'il éclaire ceux qui président aux destinées des peuples,
afin que, tout en se préoccupant du légitime bien-étre de leurs compatriotes, ils assurent le maintien de
l'inestimable bienfait de la paix. Que le Christ, enfin, enflamme le coeur de tous les hommes et leur fasse
renverser les barriéres qui divisent, resserrer les liens de I'amour mutuel, user de compréhension a I'égard
d'autrui et pardonner a ceux qui leur ont fait du tort. Et qu'ainsi, grace a lui, tous les peuples de la terre
forment entre eux une véritable communauté fraternelle, et que parmi eux ne cesse de fleurir et de régner la
paix tant désirée.

172 - Pour que cette paix s'étende a tout le troupeau confié a vos soins, et spécialement pour I'avantage des
classes les plus modestes, qui appellent une aide et une protection particuliéres, Nous vous accordons de
grand cceur dans le Seigneur la Bénédiction apostolique, a vous-mémes, vénérables Freres, aux prétres du
clergé séculier et régulier, aux religieux et aux religieuses, et a tous les fideles, treés particulierement a ceux
qui répondront généreusement a Notre exhortation. Et pour tous les hommes de bonne volonté a qui Notre
lettre s'adresse aussi, Nous implorons du Dieu trés-haut bonheur et prospérité.

Donné a Rome, pres Saint-Pierre, le Jeudi saint, 11 avril de I'année 1963, la cinquieme de Notre pontificat.

IOANNES PP. XXIlI

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 25

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



.Ps. 8, 1.

. Ps. 103, 24.

. Cf. Gen., 1, 26.

. Ps. 8, 5-6.

.Rom., 2, 15.

. Cf. Ps. 18, 8-11.

. Cf. Pie XIlI, Radio message de. Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24, et Jean XXIIl, Sermon du 4
janvier 1963, A. A. S., LV, 1963, p. 89-91.

8. Cf. Pie Xl, encycl. Divini Redemptoris, A. A. S., XXIX, 1937, p. 78, et Pie Xll, Radio message de
Pentecbte, 1941, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 195-205.

9. Cf. Pie XIlI, Radio message de Noél, 1942, A. A. S. XXXV, 1943, p. 9-24.

10. Divinae Institutiones, lib. IV, c. 28, 2 ; P. L., VI, 535.

11. Encycl. Libertas praestantissimum, Acta Leonis XlII, VIII, 1888, p. 237-238.

12. Cf. Pie Xll, Radio message de Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24.

13. Cf. Pie XI, encycl. Casti Connubii, A. A. S., XXIl, 1930, p. 539-592, et Pie XlI, Radio message de Noél,
1942 A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24.

14. Pie Xll, Radio message de Pentecéte, 1941, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 201.

15. Cf. Léon XIlII, encycl. Rerum Novarum., Acta Leonis XIII, XI, 1891, p. 128.129.

16. Cf. Jean XXIIl, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIll, 1961, p. 422.

17. Cf. Radio message de Pentecéte, 1941, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 201.

18. Encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIlI, 1961, p. 428.

19. CL ibid., p. 430.

20. Cf. Léon XIIl, encycl. Rerum Novarum, Acta Leonis XllI, XI, 1891, p. 134-142 ; Pie XI, encycl.
Quadragesimo Anno, A. A. S., XXIIl, 1931, p. 199-200, et Pie XlI, encycl. Sertum laetitiae, A. A. S., XXXI,
1939, p. 635-644.

21. Cf. A. A. S,, LIlII, 1961, p. 430.

22. Cf. Pie XIl, Radio message de Noél, 1952, A. A. S., XLV, 1953, p. 33-46.

23. Cf. Radio message de Noél, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p. 12.

24. Cf. Radio message de Noél, 1952, A. A. S., XXXV, 1943, p. 21.

25. Eph., 4, 25.

26. Cf. Pie XII, Radio message de Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 14.

27. Summa Theol., la-llae, q. 19, a. 4 ; cf. a. 9.

28. Rom., 13, 1-6.

29. Epitre aux Romains, ¢.13, v. 1-2, hom. XXIlI, P. G. LX, 615.

30. Léon XIII, encycl. Immortale Dei Acta Leonis XllII, V, 1885, p. 120.

31. Cf. Radio message de Noél, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p.15.

32. Cf. Léon XIIl, encycl. Diuturnum illud, Acta Leonis Xl I, 188l, p. 274.

33. Ci. ibid, p. 278, et Léon XIll, encycl. Immortale Dei, Acta Leonis XllI, V, 1885, p. 130.

34. Act 5, 29.

35. Summa Theol. la-llae, g. 93, a. 3, ad 2m ; cf. Pie XlI, Radio message de Noél, 1944, A. A. S., XXXVII,
1945, p. 5-23.

36. Cf. Léon XIIl, encycl. Diuturnum illud, Acta Leonis XIlII, I, 1881, p. 271-272, et Pie Xll, Radio message de
Noél, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p. 5-23.

37. Cf. Pie XII, Radio message de Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p.13, et Léon XIIl, encycl. Immortale
Dei, Acta Leonis XIlII, V, 1885, p. 120.

38. Cf. Pie XII, encycl. Summi Pontificatus, A. A. S., XXXI, 1939, p. 412-453.

39. Cf. Pie XI, encycl. Mit Brennender Sorge, A. A. S., XXIX, 1937, p. 159, et encycl. Divini Redemptoris, A.
A. S., XXIX, 1937, p. 65-106.

40. Encycl. Immortale Dei, Acta Leonis XIlII, V, 1885, p. 121.

41. Cf. Léon XllII, encycl. Rerum Novarum, Acta Leonis XIlI, XI, 1891, p. 133-134.

42. Cf. Pie XIl, encycl. Summi Pontificatus, A. A. S., XXXI, 1939, p. 433.

43. A. A. S., LIII, 1961, p. 19.

44. Cf. Pie Xl, encycl. Quadragesimo Anno, A. A. S., XXIII, 1931, p. 215.

45. Cf. Pie XlI, Radio message de la Pentecéte, 1er juin 1941, A. A. S., XXXIIl, 1941, p. 200.

46. Cf. Pie Xl, encycl. Mit Brennender Sorge, A. A. S., XXIX, 1937, p. 159, et encycl. Divini Redemptoris, A.
A. S., XXIX, 1937, p. 79, et Pie XIl, Radio message de Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24.

47. Cf. Pie Xl, encycl. Divini Redemptoris, A. A. S., XXIX, 1937, p. 81, et Pie Xll, Radio message de Noél,
1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24.

NoO Ok~ wWwN =

Pacem in Terris — Jean XXIIl -1963 26

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



48. Jean XXIlII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, p. 415.

49. Cf. Pie XlI, Radio message de Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 21.

50. Cf. Pie XIl, Radio message de Noél, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p. 15-16.

51. Cf. Pie XII, Radio message de Noél, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 12.

52. Cf. Léon Xiii, lettre apost. Annum ingressi, Acta Leonis XIII, XXIl, 1902-1903, p. 52-80.

53. Sagesse, 6, 2-4.

54. Cf. Pie XII, Radio message de Noél, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 16.

55. Cf. Pie XII, Radio message de Noél, 1940, A. A. S., XXXIlI, 1941, p. 5-14.

56. De civitate Dei, lib. IV, c. 4 ; P. L., XLI, 115 ; cf. Pie XIl, Radio message de Noél, A. A. S., XXXII, 1940, p.
5-183.

57. Cf. Pie XII, Radio message de Noél, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 10-21.

58. Cf. Jean XXIIl, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIll, 1961, p. 439.

59. Cf. Radio message de Noél, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 17, et Benoit XV, Exhortation aux
gouvernants des peuples belligérants, 1er ? ao0t 1917, A. A. S., IX, 1917, p. 418.

60. Cf. Radio message du 24 ao(t 1939, A. A. S., XXXI, 1939, p. 334.

61.A. A.S.,L111, 1961, p. 440-441.

62. Cf. Radio message de Noél, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 16-17.

63. Jean XXIlII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIIl, 1961, p. 443.

64. Cf. Pie XII, Allocution aux jeunes de I'Action catholique des dioceses d'ltalie, réunis a Rome, 12
septembre 1948, A. A. S., XL, p. 412.

65. Cf. Jean XXIII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIll, 1961, p. 454.

66. Ibid., p. 456.

67. Ibid., p. 456 ; cf. Léon XIllI, encycl. Immortale Dei, Acta Leonis XIlII, V, 1885, p. 128 ; Pie XI, encycl. Ubi
Arcano, A. A. S., XIV, 1922, p. 698, et Pie XII, Allocution aux délégués de I'Union mondiale des
organisations féminines catholiques, réunies en Congrés a Rome, 11 septembre 1947, A. A. S., XXXIX,
1947, p. 486.

68. Allocution aux ouvriers des dioceses d'ltalie, Pentecéte de 1943, A. A. S., XXXV, 1943, p. 175.
69. Miscellanea Augustiniana. Saint Augustin, Sermones post Maurinos reperti, Rome, 1930, p. 633.
70.Cf. Is., 9, 6.

71. Eph. 2, 14-17.

72. Répons de Matines, vendredi aprés Paques.

73. Jean, 14, 27.

Pacem in Terris — Jean XXIII -1963 27
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



