
Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

1 

  

PACEM IN TERRIS 

LETTRE ENCYCLIQUE 
DU SOUVERAIN PONTIFE JEAN XXIII 

Sur la paix entre toutes les nations,  
fondée sur la vérité, la justice, la charité, la liberté.  

  

A nos vénérables frères, patriarches, primats, archevêques,  
évêques et autres ordinaires, en paix et communion avec le Siège Apostolique, 

au clergé et aux fidèles de l'univers ainsi qu'à tous les hommes de bonne volonté. 

   

INTRODUCTION 

I. L'ORDRE ENTRE LES ÊTRES HUMAINS 

II. RAPPORTS ENTRE LES HOMMES ET LES POUVOIRS PUBLICS AU SEIN DE CHAQUE 
COMMUNAUTÉ POLITIQUE  

III. RAPPORTS ENTRE LES COMMUNAUTÉS POLITIQUES 

IV. RAPPORTS DES INDIVIDUS ET DES COMMUNAUTÉS POLITIQUES 
AVEC LA COMMUNAUTÉ MONDIALE 

V. DIRECTIVES PASTORALES 

 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

2 

Vénérables frères et chers fils, 
Salut et bénédiction apostolique,  

   

INTRODUCTION 

   

L'ordre dans l’univers  

1 - La paix sur la terre, objet du profond désir de l'humanité de tous les temps, ne peut se fonder ni s'affermir 
que dans le respect absolu de l'ordre établi par Dieu.  

2 - Les progrès des sciences et les inventions de la technique nous en convainquent : dans les êtres vivants 
et dans les forces de l'univers, il règne un ordre admirable, et c'est la grandeur de l'homme de pouvoir 
découvrir cet ordre et se forger les instruments par lesquels il capte les énergies naturelles et les assujettit à 
son service.  

3 - Mais ce que montrent avant tout les progrès scientifiques et les inventions de la technique, c'est la 
grandeur infinie de Dieu, Créateur de l'univers et de l'homme lui-même. Il a créé l'univers en y déployant la 
munificence de sa sagesse et de sa bonté. Comme dit le Psalmiste : « Seigneur, Seigneur, que ton nom est 
magnifique sur la terre (1), que tes œuvres sont nombreuses, Seigneur ! Tu les as toutes accomplies avec 
sagesse (2). »  

Et il a créé l'homme intelligent et libre à son image et ressemblance (3), l'établissant maître de l'univers : « 
Tu l’as fait de peu inférieur aux anges ; de gloire et d’honneur tu l’as couronné ; tu lui as donné pouvoir sur 
les œuvres de tes mains, tu as mis toutes choses sous ses pieds (4). »  

L'ordre dans les être humains  

4 - L'ordre si parfait de l'univers contraste douloureusement avec les désordres qui opposent entre eux les 
individus et les peuples, comme si la force seule pouvait régler leurs rapports mutuels.  

5 - Pourtant le Créateur du monde a inscrit l'ordre au plus intime des hommes : ordre que la conscience leur 
révèle et leur enjoint de respecter : « Ils montrent gravé dans leur cœur le contenu même de la Loi, tandis 
que leur conscience y ajoute son témoignage (5). »  

Comment n'en irait-il pas ainsi, puisque toutes les œuvres de Dieu reflètent son infinie sagesse, et la 
reflètent d'autant plus clairement qu'elles sont plus élevées dans l'échelle des êtres (6).  

6 - Mais la pensée humaine commet fréquemment l'erreur de croire que les relations des individus avec leur 
communauté politique peuvent se régler selon les lois auxquelles obéissent les forces et les éléments 
irrationnels de l'univers. Alors que les normes de la conduite des hommes sont d'une autre essence : il faut 
les chercher là où Dieu les a inscrites, à savoir dans la nature humaine.  

7 - Ce sont elles qui indiquent clairement leur conduite aux hommes, qu'il s'agisse des rapports des individus 
les uns envers les autres dans la vie sociale ; des rapports entre citoyens et autorités publiques au sein de 
chaque communauté politique ; des rapports entre les diverses communautés politiques ; enfin des rapports 
entre ces dernières et la communauté mondiale, dont la création est aujourd'hui si impérieusement réclamée 
par les exigences du bien commun universel.  

   



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

3 

I. L'ORDRE ENTRE LES ÊTRES HUMAINS  

Tout être humain est une personne, sujet de droits et de devoirs.  

8 - Il faut, en premier lieu, parler de l'ordre qui doit régner entre les êtres humains.  

9 - Le fondement de toute société bien ordonnée et féconde, c'est le principe que tout être. humain est une 
personne, c'est-à-dire une nature douée d'intelligence et de volonté libre. Par là même iI est sujet de droits et 
de devoirs, découlant les uns et les autres, ensemble et immédiatement, de sa nature : aussi sont-ils 
universels, inviolables, inaliénables (7).  

10 - Si nous considérons la dignité humaine à la lumière des vérités révélées par Dieu, nous ne pouvons 
que la situer bien plus haut encore. Les hommes ont été rachetés par le sang du Christ Jésus, faits par la 
grâce enfants et amis de Dieu et institués héritiers de la gloire éternelle.  

   

LES DROITS  

Le droit à l’existence et à un niveau de vie décent  

11 - Tout être humain a droit à la vie, à l'intégrité physique et aux moyens nécessaires et suffisants pour une 
existence décente, notamment en ce qui concerne l'alimentation, le vêtement, l'habitation, le repos, les soins 
médicaux, les services sociaux. Par conséquent, l'homme a droit à la sécurité en cas de maladie, d'invalidité, 
de veuvage, de vieillesse, de chômage et chaque fois qu'il est privé de ses moyens de subsistance par suite 
de circonstances indépendantes de sa volonté (8).  

Droits relatifs aux valeurs morales et culturelles  

12 - Tout être humain a droit au respect de sa personne, à sa bonne réputation, à la liberté dans la 
recherche de la vérité, dans l'expression et la diffusion de la pensée, dans la création artistique, les 
exigences de l'ordre moral et du bien commun étant sauvegardées ; il a droit également à une information 
objective.  

13 - La nature revendique aussi pour l'homme le droit d'accéder aux biens de la culture, et, par conséquent, 
d'acquérir une instruction de base ainsi qu'une formation technico-professionnelle correspondant au degré 
de développement de la communauté politique à laquelle il appartient. Il faut faire en sorte que le mérite de 
chacun lui permette d'accéder aux degrés supérieurs de l'instruction et d'arriver, dans la société, à des 
postes et à des responsabilités aussi adaptés que possible à ses talents et à sa compétence (9).  

Le droit d’honorer Dieu selon la juste exigence de la droite conscience  

14 - Chacun a le droit d'honorer Dieu suivant la juste règle de la conscience et de professer sa religion dans 
la vie privée et publique. Lactance le déclare avec clarté : « Nous recevons l'existence pour rendre à Dieu, 
qui nous l’accorde, le juste hommage qui lui revient, pour le connaître lui seul et ne suivre que lui. Cette 
obligation de piété filiale nous enchaîne à Dieu et nous relie à lui, d'où son nom de religion (10). »  

A ce sujet, Notre prédécesseur d'immortelle mémoire, Léon XIII, affirmait : « Cette liberté véritable, 
réellement digne des enfants de Dieu, qui sauvegarde comme il faut la noblesse de la personne humaine, 
prévaut contre toute violence et toute injuste tentative ; l’Église l'a toujours demandée, elle n'a jamais rien eu 
de plus cher. Constamment les apôtres ont revendiqué cette liberté. là, les apologistes l'ont justifiée dans 
leurs écrits, les martyrs en foule l'ont consacrée de leur sang (11). »  

Le droit à la liberté dans le choix d’un état de vie  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

4 

15 - Tout homme a droit à la liberté dans le choix de son état de vie. Il a par conséquent le droit de fonder un 
foyer, où l'époux et l'épouse interviennent à égalité de droits et de devoirs, ou bien celui de suivre la vocation 
au sacerdoce ou à la vie religieuse (12).  

16 - La famille, fondée sur le mariage librement contracté, un et indissoluble, est et doit être tenue pour la 
cellule première et naturelle de la société. De là, l'obligation de mesures d'ordre économique, social, culturel 
et moral de nature à en consolider la stabilité et à lui faciliter l'accomplissement du rôle qui lui incombe.  

17 - Aux parents, en tout premier lieu, revient le droit d'assurer l'entretien et l'éducation de leurs enfants (13).  

Droits relatifs au monde économique  

18 - Tout homme a droit au travail et à l'initiative dans le domaine économique (14).  

19 - A ces droits est lié indissolublement le droit à des conditions de travail qui ne compromettent ni la santé 
ni la moralité et qui n'entravent pas le développement normal de la jeunesse ; et, s'il s'agit des femmes, le 
droit à des conditions de travail en harmonie avec les exigences de leur sexe et avec leurs devoirs 
d'épouses et de mères (15).  

20 - La dignité humaine fonde également le droit de déployer l'activité économique dans des conditions 
normales de responsabilité personnelle (16).  

Il en résulte aussi - et il convient de le souligner - qu’à l'ouvrier est dû un salaire à déterminer selon les 
normes de la justice ; compte tenu des possibilités de l'employeur, cette rémunération devra permettre au 
travailleur et à sa famille un niveau de vie conforme à la dignité humaine. Notre prédécesseur, Pie XII, le 
disait : « A la loi du travail, inscrite dans la nature, répond le droit tout aussi naturel pour l'homme de tirer de 
son labeur de quoi vivre et faire vivre ses enfants : si profondément est ordonné en vue de la conservation 
de l'homme l'empire sur la nature (17). »  

21 - De la nature de l'homme dérive également le droit à la propriété privée des biens, y compris les moyens 
de production. Comme Nous l'avons enseigné ailleurs, ce droit « est une garantie efficace de la. dignité de la 
personne humaine et une aide pour le libre exercice de ses diverses responsabilités ; il contribue à la 
stabilité et à la tranquillité du foyer domestique, non sans profit pour la paix et la prospérité publiques (18) ».  

22 - Par ailleurs, iI n'est pas hors de propos de rappeler que la propriété privée comporte en elle-même une 
fonction sociale (19).  

Droits de réunion et d’association  

23 - Du fait que l'être humain est ordonné à la vie en société découle le droit de réunion et d'association, 
celui de donner aux groupements les structures qui paraissent mieux servir leurs buts, le droit d'y assumer 
librement certaines responsabilités en vue d'atteindre ces mêmes buts (20).  

24 - L'encyclique Mater et Magistra dit à bon droit que la création de bon nombre d'associations ou corps 
intermédiaires, capables de poursuivre des objectifs que les individus ne peuvent atteindre qu'en s'associant, 
apparaît comme un moyen absolument indispensable pour l'exercice de la liberté et de la responsabilité de 
la personne humaine (21).  

Droits d’émigration et d’immigration  

25 - Tout homme a droit à la liberté de mouvement et de séjour à l'intérieur de la communauté politique dont 
iI est citoyen ; il a aussi le droit, moyennant des motifs valables, de se rendre à l'étranger et de s'y fixer (22). 
Jamais, l'appartenance à telle ou telle communauté politique ne saurait empêcher qui que ce soit d'être 
membre de la famille humaine, citoyen de cette communauté universelle où tous les hommes sont 
rassemblés par des liens communs.  

Droits d’ordre civique  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

5 

26 - A la dignité de la personne humaine est attaché le droit de prendre une part active à la vie publique et 
de concourir personnellement au bien commun. « L'homme comme tel, bien loin d'être l'objet et un élément 
passif de la vie sociale, en est et doit en être, en rester le sujet, le fondement et la fin (23) »  

27 - Autre droit fondamental de la personne, la protection juridique de ses propres droits, protection efficace, 
égale pour tous et conforme aux normes objectives de la justice. « De l'ordre juridique, voulu par Dieu, 
découle pour les hommes ce droit inaliénable qui garantit à chacun la sécurité juridique et une sphère 
concrète de droits défendue contre tout empiétement arbitraire (24). »  

   

LES DEVOIRS  

Rapport indissoluble entre droits et devoirs dans une même personne  

28 - Jusqu'ici, Nous avons rappelé une suite de droits de nature. Chez l'homme, leur sujet, ils sont liés à 
autant de devoirs. La loi naturelle confère les uns, impose les autres ; de cette loi ils tiennent leur origine, 
leur persistance et leur, force indéfectible.  

29 - Ainsi, par exemple, le droit à la vie entraîne, le devoir de la conserver ; le droit à une existence décente 
comporte le devoir de se conduire avec dignité ; au droit de chercher librement le vrai répond, le devoir 
d'approfondir et d'élargir cette recherche.  

Réciprocité de droits et de devoirs entre personnes différentes  

30 - Dans la vie en société, tout droit conféré à une personne par la nature crée chez les autres un devoir, 
celui de reconnaître et de respecter ce droit. Tout droit essentiel de l'homme emprunte en effet sa force 
impérative à la loi naturelle qui le donne et qui impose l'obligation correspondante. Ceux qui, dans la 
revendication de leurs droits, oublient leurs devoirs ou ne les remplissent qu'imparfaitement risquent de 
démolir d'une main ce qu'ils construisent de l'autre.  

Dans la collaboration mutuelle  

31 - Etres essentiellement sociables, les hommes ont à vivre les uns avec les autres et à promouvoir le bien 
les uns des autres. Aussi, l'harmonie d'un groupe réclame-t-elle la reconnaissance et l'accomplissement des 
droits et des devoirs. Mais en outre chacun est appelé à concourir généreusement à l'avènement d'un ordre 
collectif qui satisfasse toujours plus largement aux droits et aux obligations.  

32 - Ainsi, il ne suffit pas de reconnaître et de respecter le droit de l'homme aux moyens d'existence ; iI faut 
s'employer, chacun selon ses forces, à les lui procurer en suffisance.  

33 - La vie en société ne doit pas seulement assurer l'ordre ; elle doit apporter des avantages à ses 
membres. Cela suppose la reconnaissance et le respect des droit et devoirs, mais cela demande de plus la 
collaboration de tous selon les multiples modalités que le développement actuel de la civilisation rend 
possibles, désirables ou nécessaire.  

Avec le sens des responsabilités  

34 - La dignité de la personne humaine exige que. chacun agisse suivant une détermination consciente et 
libre. Dans la vie de société, c'est surtout de décisions personnelles qu'il faut attendre le respect des droits, 
l'accomplissement des obligations, la coopération à une foule d'activités. L'individu devra y être mû par 
conviction personnelle ; de sa propre initiative, par son sens des responsabilités, et non sous l'effet de 
contraintes ou de pressions extérieures.  

Une société fondée uniquement sur des rapports de forces n'aurait rien d'humain : elle comprimerait 
nécessairement la liberté des hommes, au lieu d'aider et d'encourager celle-ci à se développer et à se 
perfectionner.  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

6 

Vivre ensemble dans la vérité, la justice, l’amour, la liberté  

35 - Voilà pourquoi une société n'est dûment ordonnée, bienfaisante, respectueuse de la personne humaine, 
que si elle se fonde sur la vérité, selon l'avertissement de saint Paul : « Rejetez donc le mensonge ; que 
chacun de vous dise la vérité à son prochain, car nous sommes membres les uns des autres (25). » Cela 
suppose que soient sincèrement reconnus les droits et les devoirs mutuels. Cette société doit, en outre, 
reposer sur la justice, c'est-à-dire sur le respect effectif de ces droits et sur l'accomplissement loyal de ces 
devoirs ; elle doit être vivifiée par l'amour, attitude d'âme qui fait éprouver à chacun comme siens les besoins 
d'autrui, lui fait partager ses propres biens et incite à un échange toujours plus intense dans le domaine des 
valeurs spirituelles. Cette société, enfin, doit se réaliser dans la liberté, c’est-à-dire de la façon qui convient à 
des êtres raisonnables, faits pour assurer la responsabilité de leurs actes.  

36 - La vie en société, vénérables frères et chers fils, doit être considérée avant tout comme une réalité 
d'ordre spirituel, Elle est, en effet, échange de connaissances dans la lumière de la vérité, exercice de droit 
et accomplissement de devoirs ; émulation dans la recherche du bien moral ; émulation dans la noble 
jouissance du beau en toutes ses expressions légitimes ; disposition permanente à communiquer à autrui le 
meilleur de lui-même et aspiration commune à un constant enrichissement spirituel. Telles les valeurs qui 
doivent animer et orienter toutes choses : activité culturelle, vie économique, organisation sociale, 
mouvements et régimes politiques, législation et toute autre expression de la vie sociale dans sa continuelle 
évolution.  

Dieu, fondement objectif de l’ordre moral  

37 - L'ordre propre aux communautés humaines est d'essence morale. En effet, c'est un ordre qui a pour 
base la vérité, qui se réalise dans la justice qui demande à être vivifié par l’amour et qui trouve dans la 
liberté un équilibre sans cesse rétabli et toujours plus humain.  

38 - Cet ordre moral - universel, absolu et immuable dans ses principes - a son fondement objectif dans le 
vrai Dieu transcendant et personnel, Vérité première et Souverain Bien, source la plus profonde de vitalité 
pour une société ordonnée, féconde et conforme à la dignité des personnes qui la composent (26). Saint 
Thomas d'Aquin s’exprime clairement à ce sujet : « La Volonté humaine a pour règle et pour mesure de son 
degré de bonté la raison de l’homme ; celle-ci tient son autorité de la loi éternelle, qui n'est autre que la 
raison divine... Ainsi, c'est bien clair, la bonté du vouloir humain dépend bien plus de la loi éternelle que de la 
raison humaine (27). ».  

Signes des temps  

39 Trois traits caractérisent notre époque.  

40 - D'abord la promotion économique et sociale des classes laborieuses. Celles-ci ont, en premier lieu, 
concentré leur effort dans la revendication de droits surtout économiques et sociaux ; puis elles ont élargi cet 
effort au plan politique ; enfin au droit de participer dans les formes appropriées aux biens de la culture. 
Aujourd'hui, chez les travailleurs de tous les pays, l'exigence est vivement sentie d'être considérés et traités 
non comme des êtres sans raison ni liberté, dont on use à son gré, mais comme des personnes, dans tous 
les secteurs de la vie collective : secteur économico-social, culturel et politique.  

41 - Une seconde constatation s'impose à tout observateur : l'entrée de la femme dans la vie publique, plus 
rapide peut-être dans les peuples de civilisation chrétienne ; plus lente, mais de façon toujours ample, au 
sein des autres traditions ou cultures. De plus en plus consciente de sa dignité humaine, la femme n'admet 
plus d'être considérée comme un instrument ; elle exige qu'on la traite comme une personne aussi bien au 
foyer que dans la vie publique.  

42 - Enfin l'humanité, par rapport à un passé récent, présente une organisation sociale et politique 
profondément transformée. Plus de peuples dominateurs et de peuples dominés : toutes les nations ont 
constitué ou constituent des communautés politiques indépendantes.  

43 - Les hommes de tout pays et continent sont aujourd'hui citoyens d'un Etat autonome et indépendant, ou 
ils sont sur le point de l'être. Personne ne veut être soumis à des pouvoirs politiques étrangers à sa 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

7 

communauté ou à son groupe ethnique. On assiste, chez beaucoup, à la disparition du complexe d'infériorité 
qui a régné pendant des siècles et des millénaires ; chez d'autres, s'atténue et tend à disparaître, au 
contraire, le complexe de supériorité, issu de privilèges économiques et sociaux, du sexe ou de la situation 
politique.  

44 - Maintenant, en effet, s'est propagée largement l'idée de l'égalité naturelle de tous les hommes. Aussi, 
du moins en théorie, ne trouve-t-on plus de justification aux discriminations raciales. Voilà qui représente 
une étape importante sur la route conduisant à une communauté humaine établie sur la base des principes 
que Nous avons rappelés. Maintenant, à mesure que l'homme devient conscient de ses droits, germe 
comme nécessairement en lui la conscience d'obligations correspondantes : ses propres droits, c'est avant 
tout comme autant d'expressions de sa dignité qu'il devra les faire valoir, et à tous les autres incombera 
l'obligation de reconnaître ces droits et de les respecter.  

45 - Et une fois que les normes de la vie collective se formulent en termes de droits et de devoirs, les 
hommes s'ouvrent aux valeurs spirituelles et comprennent ce qu'est la vérité, la justice, l'amour, la liberté ; ils 
se rendent compte qu'ils appartiennent à une société de cet ordre. Davantage : ils sont portés à mieux 
connaître le Dieu véritable, transcendant et personnel. Alors leurs rapports avec Dieu leur apparaissent 
comme le fond même de la vie, de la vie intime vécue au secret de l'âme et de celle qu'ils mènent en 
communauté avec les autres.  

   



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

8 

II. RAPPORTS ENTRE LES HOMMES ET LES POUVOIRS PUBLICS AU SEIN DE CHAQUE 
COMMUNAUTÉ POLITIQUE  

Nécessité de l’autorité ; son origine divine  

46 - A la vie en société manqueraient l'ordre et la fécondité sans la présence d'hommes légitimement 
investis de l'autorité et qui assurent la sauvegarde des institutions et pourvoient dans une mesure suffisante 
au bien commun. Leur autorité, ils la tiennent tout entière de Dieu, comme l'enseigne sait Paul : « Il n'est pas 
d'autorité qui ne vienne de Dieu (28). » La doctrine de l'Apôtre est ainsi expliquée par saint Jean 
Chrysostome : « Que voulez-vous dire ? Chacun des gouvernants serait-il établi par Dieu dans sa fonction ? 
Ce n'est pas ce que j’affirme, répondra Paul ; je ne parle pas des individus revêtus du pouvoir, mais 
proprement de leur mandat. Qu'il y ait des pouvoirs publics, que des hommes commandent, que d'autres 
soient subordonnés et que tout n'arrive pas au hasard, voilà, dis-je, ce qui est le fait de la sagesse divine 
(29). » En d'autres termes : puisque Dieu a doté de sociabilité la créature humaine ; mais puisque nulle 
société « n'a de consistance sans un chef dont l’action efficace et unifiante mobilise tous les membres au 
service des buts communs, toute communauté humaine a besoin d’une autorité qui la régisse. Celle. ci, tout 
comme la société, a donc pour auteur la nature et du même coup Dieu lui. même (30). »  

47 - Pour autant l'autorité n'échappe point à toute loi. Elle consiste précisément dans le pouvoir de 
commander selon la droite raison. Dés lors toute sa force impérative lui vient de l'ordre moral, lequel à son 
tour repose sur Dieu, son principe et sa fin. « L'ordre absolu des vivants et la fin même de l'homme - de 
l’homme libre, sujet de devoirs et de droits inviolables, de l'homme origine et fin de la société - regardent 
aussi la cité comme communauté nécessaire et dotée de l’autorité ; sans celle-ci pas d'existence, pas de vie 
pour le groupe... Suivant la droite raison et surtout la foi chrétienne, cet ordre universel trouve 
nécessairement son origine en Dieu, être personnel et notre Créateur à tous ; par conséquent les titres des 
pouvoirs publics se ramènent à une certaine participation de l'autorité divine elle. même (31). »  

48 - Aussi bien, si le pouvoir s'appuie exclusivement ou principalement sur la menace et la crainte des 
sanctions pénales ou sur la promesse des récompenses, son action ne réussit aucunement à susciter la 
recherche du bien commun ; y parviendrait-il, ce serait d'une façon étrangère à la dignité de l'homme, être 
libre et raisonnable. L'autorité est avant tout une force morale. Ses détenteurs doivent donc faire appel, en 
premier lieu à la conscience, au devoir qui incombe à tous de servir avec empressement les intérêts 
communs. Mais les hommes sont tous égaux en dignité naturelle ; aucun n'a le pouvoir de déterminer chez 
un autre le consentement intime ; ce pouvoir est réservé à Dieu, le seul qui scrute et qui juge les décisions 
secrètes de chacun.  

49 - Par suite, l'autorité humaine ne peut lier les consciences que dans la mesure où elle se relie à l'autorité 
de Dieu et en constitue une participation (32).  

50 - Ainsi se trouve garantie la dignité même des citoyens, car l'obéissance qu'ils rendent aux détenteurs de 
l'autorité ne va pas à des hommes comme tels ; elle est un hommage adressé à Dieu, Créateur et 
Providence, qui a soumis les rapports humains à l'ordre qu'il a lui-même établi. Et, bien loin de nous abaisser 
en rendant à Dieu le respect qui lui est dû, nous ne faisons en cela que nous élever et nous ennoblir, 
puisque c'est régner que servir Dieu (33).  

51 - L'autorité exigée par l'ordre moral émane de Dieu. Si donc il arrive aux dirigeants d'édicter des lois ou 
de prendre des mesures contraires à cet ordre moral et par conséquent, à la volonté divine, ces dispositions 
ne peuvent obliger les consciences, car « il faut obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes (34) ». Bien plus, en 
pareil cas, l'autorité cesse d'être elle-même et dégénère en oppression. « La législation humaine ne revêt le 
caractère de loi qu'autant qu'elle se conforme à la juste raison ; d'où il appert qu'elle tient sa vigueur de la loi 
éternelle. Mais dans la mesure où elle s'écarte de la raison, on la déclare injuste, elle ne vérifie pas la notion 
de loi, elle est plutôt une forme de la violence (35). »  

52 - L'origine divine de l'autorité n'enlève aucunement aux hommes le pouvoir d'élire leurs gouvernants, de 
définir la forme de l'Etat ou d'imposer des règles et des bornes à l'exercice de l'autorité. Ainsi la doctrine que 
Nous venons d'exposer convient à toute espèce de régime vraiment démocratique (36).  

La réalisation du bien commun, raison d’être des pouvoirs publics  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

9 

53 - Tous les individus et tous les corps intermédiaires sont tenus de concourir, chacun dans sa sphère, au 
bien de l'ensemble. Et c'est en harmonie avec celui-ci qu'ils doivent pour. suivre leurs propres intérêts et 
suivre, dans leurs apports - en biens et en services - les orientations que fixent les pouvoirs publics selon les 
normes de la justice et dans les formes et limites de leur compétence. Les actes commandés par l'autorité 
devront être parfaitement corrects en eux-mêmes, d'un contenu moralement bon, ou tout au moins 
susceptible d'être orienté au bien.  

54 - Toutefois, la fonction gouvernementale n'ayant de sens qu'en vue du bien commun, les dispositions 
prises par ses titulaires doivent à la fois respecter la véritable nature de ce bien et tenir compte de la 
situation du moment (37).  

Aspects fondamentaux du bien commun  

55 - Les particularités ethniques qui distinguent les différents groupes humains s'inscrivent dans l'aire du 
bien commun, sans suffire pour autant à sa définition complète (38). Ce bien commun ne peut être défini 
doctrinalement dans ses aspects essentiels et les plus profonds, ni non plus être déterminé historiquement 
qu'en référence à l'homme ; il est, en effet, un élément essentiellement relatif à la nature humaine (39).  

56 - Ensuite, la nature même de ce bien impose que tous les citoyens y aient leur part, sous des modalités 
diverses d'après l'emploi, le mérite et la condition de chacun. C'est pourquoi l'effort des pouvoirs publics doit 
tendre à servir les intérêts de tous sans favoritisme à l'égard de tel particulier ou de telle classe de la société. 
Notre prédécesseur Léon XIII le disait en ces termes : « On ne saurait en aucune façon permettre que 
l’autorité civile tourne au profit d'un seul ou d'un petit nombre, car elle a été instituée pour le bien commun de 
tous (40). » Mais des considérations de justice et d'équité dicteront parfois aux responsables de l'Etat une 
sollicitude particulière pour les membres les plus faibles du corps social, moins armés pour la défense de 
leurs droits et de leurs intérêts légitimes (41).  

57 - Ici Nous devons attirer l'attention sur le fait que le bien commun concerne l'homme tout entier, avec ses 
besoins tant spirituels que matériels. Conçu de la sorte, le bien commun réclame des gouvernements une 
politique appropriée, respectueuse de la hiérarchie des valeurs, ménageant en juste proportion au corps et à 
l'âme les ressources qui leur conviennent (42).  

58 - Ces principes sont en parfaite harmonie avec ce que Nous avons exposé dans Notre encyclique Mater 
et Magistra : « le bien commun embrasse l’ensemble des conditions de vie en société qui permettent à 
l'homme d'atteindre sa perfection propre de façon plus complète et plus aisée (43). »  

59 - Composé d'un corps et d'une âme immortelle, l'homme ne peut, au cours de cette existence mortelle, 
satisfaire à toutes les requêtes de sa nature ni atteindre le bonheur parfait. Aussi les moyens mis en œuvre 
au profit du bien commun ne peuvent-ils faire obstacle au salut éternel des hommes, mais encore doivent-ils 
y aider positivement (44).  

Rôles des pouvoirs publics à l'égard des droits et des devoirs de la personne  

60 - Pour la pensée contemporaine, le bien commun réside surtout dans la sauvegarde des droits et des 
devoirs de la personne humaine ; dès lors le rôle des gouvernants consiste surtout à garantir la 
reconnaissance et le respect des droits, leur conciliation mutuelle, leur défense et leur expansion, et en 
conséquence à faciliter à chaque citoyen l'accomplissement de ses devoirs. Car « la mission essentielle de 
toute autorité politique est de protéger les droits inviolables de l'être humain et de faire en sorte que chacun 
s'acquitte plus aisément de sa fonction particulière (45). »  

61 - C'est pourquoi si les pouvoirs publics viennent à méconnaître ou à violer les droits de l'homme, non 
seulement ils manquent au devoir de leur charge, mais leurs dispositions sont dépourvues de toute valeur 
juridique (46).  

Conciliation harmonieuse et protection efficace des droits et des devoirs de la personne  

62 - C'est donc là un devoir fondamental des pouvoirs publics d'ordonner les rapports juridiques des citoyens 
entre eux, de manière que l'exercice des droits chez les uns n'empêche ou ne compromette pas chez les 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

10 

autres le même usage et s'accompagne de l'accomplissement des devoirs correspondants. Il s'agit enfin de 
maintenir l'intégrité des droits pour tout le monde et de la rétablir en cas de violation (47).  

Promotion des droits de la personne  

63 - Il incombe encore aux pouvoirs publics de contribuer à la création d'un état de choses qui facilite à 
chacun la défense de ses droits et l'accomplissement de ses devoirs. Car l'expérience nous montre que si 
l'autorité n’agit pas opportunément en matière économique, sociale ou culturelle, des inégalités s'accentuent 
entre les citoyens, surtout à notre époque, au point que les droits fondamentaux de la personne restent sans 
portée efficace et que soit compromis l'accomplissement des devoirs correspondants.  

64 - II est donc indispensable que les pouvoirs publics se préoccupent de favoriser l'aménagement social 
parallèlement au progrès économique ; ainsi veilleront-ils à développer dans la mesure de la productivité 
nationale des services essentiels tels que le réseau routier, les moyens de transport et de communication, la 
distribution d'eau potable, l'habitat, l'assistance sanitaire, l'instruction, les conditions propices à la pratique 
religieuse, les loisirs. Ils s'appliqueront à organiser des systèmes d'assurances pour les cas d'événements 
malheureux et d'accroissement de charges familiales, de sorte qu'aucun être humain ne vienne à manquer 
des ressources indispensables pour mener une vie décente. Ils auront soin que les ouvriers en état de 
travailler trouvent un emploi proportionné à leurs capacités ; que chacun d'eux reçoive le salaire conforme à 
la justice et à l'équité ; que les travailleurs puissent se sentir responsables dans les entreprises ; qu'on 
puisse constituer opportunément des corps intermédiaires qui ajoutent à l'aisance et à la fécondité des 
rapports sociaux ; qu'à tous enfin les biens de la culture soient accessibles sous la forme et au niveau 
appropriés.  

Équilibre entre les deux formes d’action des pouvoirs publics  

65 - L'intérêt commun exige que les pouvoirs publics, en ce qui concerne les droits de la personne, exercent 
une double action : l'une de conciliation et de protection, l'autre de valorisation, tout en veillant 
soigneusement à leur judicieux équilibre. D'une part, on veillera à ce que la prédominance accordée à des 
individus ou à certains groupes n’installe dans la nation des situations privilégiées ; par ailleurs, le souci de 
sauvegarder les droits de tous ne doit pas déterminer une politique qui, par une singulière contradiction, 
réduirait excessivement ou rendrait impossible le plein exercice de ces mêmes droits. « Une chose demeure 
acquise : l’action de l'Etat en matière économique, si loin qu'elle porte, si profondément qu'elle atteigne les 
ressorts de la société, ne peut supprimer la liberté d'action des individus ; elle doit au contraire la favoriser, 
pourvu que soient sauvegardés les droits essentiels de chaque personne humaine (48). »  

66 - C'est toujours à cet équilibre que doivent tendre les multiples efforts entrepris par les pouvoirs publics 
pour faciliter aux citoyens la jouissance de leurs droits et leur rendre moins ardu l'accomplissement de leurs 
obligations dans tous les secteurs de la vie sociale.  

Structure et fonctionnement des pouvoirs publics  

67 - Il est impossible de définir une fois pour toutes quelle est la structure la meilleure pour l'organisation des 
pouvoirs publics, et selon quelles formules s'exerceront le mieux les pouvoirs législatif, exécutif et judiciaire.  

68 - En effet, pour déterminer la forme du gouvernement et les modalités de son fonctionnement, la situation 
particulière et les circonstances historiques de chaque peuple sont d'un très grand poids ; or, elles varient 
selon les temps et les lieux. Cependant, Nous estimons conforme aux données de la nature humaine 
l'organisation politique des communautés humaines fondées sur une convenable division des pouvoirs, 
correspondant aux trois fonctions principales de l'autorité publique. En effet, dans ce régime sont définis en 
termes de droit non seulement les attributions et le fonctionnement des pouvoirs publics, mais aussi les 
rapports entre simples citoyens et représentants de l’autorité, ce qui constitue, pour les premiers, une 
garantie dans l'exercice de leurs droits et l'accomplissement de leurs devoirs.  

69 - Toutefois, pour qu'un système juridique et politique de ce genre procure les avantages escomptés, il 
faut que, dans leur action et dans leurs méthodes, les pouvoirs publics soient conscients de la nature et de 
la complexité des problèmes qu'ils sont appelés à résoudre conformément aux conjonctures du pays. Et il 
est indispensable que chacun d'eux exerce de façon pertinente sa propre fonction. Cela suppose que le 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

11 

pouvoir législatif s'exerce dans les limites prescrites par l'ordre moral et par les normes constitutionnelles, et 
qu'il interprète objectivement les exigences du bien commun dans l'évolution continuelle des situations ; que 
le pouvoir exécutif fasse régner partout le droit, à la lumière d'une parfaite connaissance des lois et d'une 
consciencieuse analyse des circonstances ; que le pouvoir judiciaire administre la justice avec une 
impartialité pénétrée de sens humain, et soit inflexible en face des pressions dictées par l’intérêt des parties 
en cause. Le bon ordre veut enfin que les citoyens non moins que les corps intermédiaires, dans l'exercice 
de leurs droits et l'accomplissement de leurs devoirs, bénéficient d'une protection juridique efficace tant dans 
leurs rapports réciproques que dans leurs rapports avec les agents publics (49).  

Ordre juridique et conscience morale  

70 - Un ordre juridique en harmonie avec l'ordre moral et répondant au degré de sa maturité politique dont il 
est l'expression constitue sans aucun doute un facteur fondamental pour la réalisation du bien commun.  

71 - Mais à notre époque, la vie sociale est si variée, complexe et dynamique, que les dispositions juridiques, 
même si elles sont le fruit d'une expérience consommée et de la plus sage prévoyance, apparaissent 
toujours insuffisantes.  

72 - De plus, les rapports des particuliers entre eux, ceux des individus ou des corps intermédiaires avec les 
pouvoirs publics, ceux enfin qui existent entre les divers organes du pouvoir au sein d'un même Etat, posent 
parfois des problèmes compliqués et délicats au point de ne pas trouver leur solution adéquate dans les 
cadres juridiques bien définis. En pareil cas, les gouvernants pour être à la fois fidèles à l'ordre juridique 
existant, considéré dans ses éléments et dans son inspiration profonde, et ouverts aux appels qui montent 
de la vie sociale pour savoir adapter le cadre juridique à l'évolution des situations et résoudre au mieux des 
problèmes sans cesse nouveaux, doivent avoir des idées claires sur la nature et l'ampleur de leur charge ; il 
leur faut un équilibre, une droiture morale, une pénétration, un sens pratique qui leur permettent d'interpréter 
rapidement et objectivement les cas concrets, et une volonté décidée et vigoureuse pour agir avec 
promptitude et efficacité (50).  

Participation des citoyens à la vie publique  

73 - Que les citoyens puissent prendre une part active à la vie publique, c'est là un droit inhérent à leur 
dignité de personnes, encore que les modalités de cette participation soient subordonnées au degré de 
maturité atteint par la communauté politique dont ils sont membres et dans laquelle ils agissent.  

74 - Cette faculté d'intervention ouvre aux êtres humains de nouvelles et vastes possibilités de service à 
rendre. Invités à multiplier les contacts et les échanges avec leurs administrés, les dirigeants comprennent 
mieux les exigences objectives du bien commun ; par ailleurs, le renouvellement périodique des titulaires 
des charges publiques préserve l'autorité de tout vieillissement et lui procure comme un regain de vitalité en 
harmonie avec l'avance de la société (51).  

Signes des temps  

75 - Dans l'organisation juridique des communautés politiques à l'époque moderne, on note tout d'abord une 
tendance à rédiger en des formules claires et concises une charte des droits fondamentaux de l'homme : 
charte qui est souvent insérée dans les Constitutions ou en constitue une partie intégrante.  

76 - En second lieu, on tend à fixer en termes juridiques, dans ces Constitutions, le mode de désignation des 
mandataires publics, leurs rapports réciproques, le rayon de leurs compétences, et enfin les moyens et 
modes qu'ils sont tenus d'observer dans leur gestion.  

77 - On établit enfin, en termes de droits et de devoirs, quels sont les rapports entre citoyens et pouvoirs 
publics ; et on assigne à l'autorité le rôle primordial de reconnaître et de respecter les droits et les devoirs 
des citoyens, d'en assurer la conciliation réciproque, la défense et le développement.  

78 - On ne peut, certes, admettre la théorie selon laquelle la seule volonté des hommes - individus ou 
groupes sociaux - serait la source unique et première d'où naîtraient droits et devoirs des citoyens, et d'où 
dériveraient la force obligatoire. des constitutions et l'autorité des pouvoirs publics (52).  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

12 

79 - Toutefois, les tendances que Nous venons de relever le prouvent à suffisance : les hommes de notre 
temps ont acquis une conscience plus vive de leur dignité ; ce qui les amène à prendre une part active aux 
affaires publiques et à exiger que les stipulations du droit positif des États garantissent l'inviolabilité de leurs 
droits personnels. Ils exigent en outre que les gouvernants n'accèdent au pouvoir que suivant une procédure 
définie par les lois et n'exercent leur autorité que dans les limites de celles-ci.  

   



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

13 

III. RAPPORTS ENTRE LES COMMUNAUTÉS POLITIQUES  

Droits et devoirs  

80 - Nous affirmons à nouveau l'enseignement maintes fois donné par Nos prédécesseurs : les 
communautés politiques ont, entre elles, des droits et des devoirs réciproques : elles doivent donc 
harmoniser leurs relations selon la vérité et la justice, en esprit d'active solidarité et dans la liberté. La même 
loi morale qui régit la vie des hommes doit régler aussi les rapports entre les États.  

81 - Ce principe s'impose clairement quand on considère que les gouvernants, lorsqu'ils agissent au nom et 
pour l'intérêt de leur communauté, ne peuvent en aucune façon renoncer à leur dignité d'homme ; dès lors, il 
ne leur est absolument pas permis de trahir la loi de leur nature, qui est la loi morale.  

82 - Ce serait d'ailleurs un non-sens que le fait d'être promus à la conduite de la chose publique contraigne 
des hommes à abdiquer leur dignité humaine. N'occupent-ils pas précisément ces postes éminents parce 
que, en raison de qualités singulières, on a vu en eux les membres les meilleurs du corps social ?  

83 - En outre, c'est l'ordre moral qui postule dans toute société la présence d'une autorité ; fondée sur cet 
ordre, l'autorité ne peut être utilisée contre lui sans se ruiner elle-même. L'Esprit-Saint nous en avertit : « 
Ecoutez donc, rois, et comprenez ! Instruisez-vous, souverains des terres lointaines ! Prêtez l’oreille, vous 
qui commandez aux peuples ! Car c'est le Seigneur qui Vous a donné le pouvoir et le Très-Haut la 
souveraineté ; c'est lui qui examinera votre conduite et scrutera vos desseins (53). »  

84 - Faut-il enfin rappeler, en ce qui concerne les rapports internationaux, que l'autorité doit s'exercer en vue 
du bien commun ? Telle est sa première raison d'être.  

85 - Or, l'un des premiers impératifs majeurs du bien commun concerne justement la reconnaissance et le 
respect de l'ordre moral. « La bonne organisation des États trouve son assise sur le roc inébranlable et 
immuable de la loi morale, manifestée par le Créateur lui-même..., de l'ordre naturel, et inscrite par lui dans 
le cœur des hommes en caractères ineffaçables. Comme un phare resplendissant, elle éclaire de ses 
principes la route à tenir par les hommes et les peuples. Qu'ils se guident sur les signes et les 
avertissements si sûrs qu'elle leur adresse, s'ils ne veulent pas livrer à la tempête et au naufrage toute la 
peine et l’ingéniosité dépensées pour établir une organisation nouvelle (54). »  

Dans la vérité  

86 - La vérité doit présider aux relations entre les communautés politiques. Cette vérité bannit notamment 
toute trace de racisme ; l'égalité naturelle de toutes les communautés politiques en dignité humaine doit être 
hors de conteste. Chacune a donc droit à l'existence, au développement, à la possession des moyens 
nécessaires pour le réaliser, à la responsabilité première de leur mise en œuvre. Chacune revendiquera 
légitimement son droit à la considération et aux égards.  

87 - L'expérience nous montre les différences souvent notables de savoir, de vertus, de capacités 
intellectuelles et de ressources matérielles qui distinguent les hommes les uns des autres. Mais cet état de 
fait ne donne aux plus favorisés aucun droit d'exploiter les plus faibles ; iI leur crée, à tous et à chacun, un 
devoir plus pressant de collaborer à leur élévation réciproque.  

88 - De même, certaines communautés politiques peuvent se trouver eu avance sur d'autres dans le 
domaine des sciences, de la culture, du développement économique. Bien loin d'autoriser une domination 
injuste sur les peuples moins favorisés, cette supériorité oblige à contribuer plus largement au progrès 
général.  

89 - Il ne peut, certes, pas exister d'êtres humains supérieurs à d'autres par nature ; par nature, tous sont 
d'égale noblesse. Et pas davantage les communautés, politiques ne connaissent d'inégalité entre elles au 
point de vue de la dignité naturelle. Chacune est comme un corps dont les membres sont des hommes. 
D'ailleurs, l'histoire montre que rien n'affecte les peuples comme ce qui touche de près ou de loin à leur 
honneur, et cette sensibilité est légitime.  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

14 

90 - La vérité exige encore que, dans les nombreuses initiatives rendues possibles par les dernières 
inventions de la technique et qui favorisent une plus large connaissance mutuelle entre peuples différents, 
on observe toujours une sereine objectivité. Chaque communauté peut assurément mettre en relief ses 
richesses propres, mais il faut absolument proscrire les méthodes d'information qui en violation de la vérité, 
porteraient injustement atteinte à la réputation de tel ou tel peuple (55).  

Dans la justice  

91 Les rapports entre les communautés politiques doivent se conformer aussi aux règles de la justice ; ceci 
implique la reconnaissance des droits mutuels et l'accomplissement des devoirs correspondants.  

92 - Puisque les communautés politiques ont droit à l'existence, au progrès, à l'acquisition des ressources 
nécessaires pour leur développement à la première place dans les réalisations qui les concernent, à la 
défense de leur réputation et de leur dignité, on en conclura qu'elles sont obligées, à titre égal, de 
sauvegarder chacun de ces droits et de s'interdire tout acte qui les léserait. Dans leurs rapports privés, les 
hommes ne peuvent poursuivre leurs intérêts propres au prix d'une injustice envers les autres ; pareillement, 
les communautés politiques ne peuvent légitimement se développer en causant un préjudice aux autres ou 
en exerçant sur elle une pression injuste. Il n'est pas hors de propos de citer ici le mot de saint Augustin : « 
Une fois la justice mise de côté, que deviennent les empires, sinon des brigandages en grand (56) ? » 
    

93 - Il peut évidemment arriver, et de fait il arrive, que les communautés politiques entrent en rivalité 
d'intérêts ; ces conflits ne peuvent pourtant se régler ni par la force des armes ni par la fraude ou la 
tromperie, mais comme il convient à des hommes, grâce à la compréhension mutuelle, par une estimation 
objective des données et moyennant un compromis équitable.  

Le sort des minorités  

94 - Depuis le XIXe siècle, s'est accentuée et répandue un peu partout la tendance des communautés 
politiques à coïncider avec les communautés nationales. Pour divers motifs ; il n'est pas toujours possible de 
faire coïncider les frontières géographiques et ethniques : d'où le phénomène des minorités et les problèmes 
si difficiles qu'elles soulèvent.  

95 - A ce propos, Nous devons déclarer de la façon la plus explicite que toute politique tendant à contrarier 
la vitalité et l'expansion des minorités constitue une faute grave contre la justice, plus grave encore quand 
ces manœuvres visent à les faire disparaître.  

96 - Par contre, rien de plus conforme à la justice que l'action menée par les pouvoirs publics pour améliorer 
les conditions de vie des minorités ethniques, notamment en ce qui concerne leur langue, leur culture, leurs 
coutumes, leurs ressources et leurs entreprises économiques (57).  

97 - On observera pourtant que ces minorités, soit par réaction contre la situation pénible qui leur est 
imposée, soit en raison des vicissitudes de leur passé, sont assez souvent portées à exagérer l'importance 
de leurs particularités, au point même de les faire passer avant les valeurs humaines universelles, comme si 
le bien de toute la famille humaine devait être subordonné aux intérêts de leur propre nation. Il serait normal, 
au contraire, que les intéressés prennent également conscience des avantages de leur condition : le contact 
quotidien avec des hommes dotés d'une culture ou d'une civilisation différente les enrichit spirituellement et 
intellectuellement et leur offre la possibilité d'assimiler progressivement les valeurs propres au milieu dans 
lequel ils se trouvent implantés. Cela se réalisera s'ils constituent comme un pont qui facilite la circulation de 
la vie, sous ses formes diverses, entre les différentes traditions ou cultures, et non pas une zone de friction, 
cause de dommages sans nombre et obstacle à tout progrès et à toute évolution.  

Solidarité efficace  

98 - La vérité et la justice présideront donc aux relations entre les communautés politiques, et celles-ci 
seront animées par une solidarité efficace, mise en œuvre sous les mille formes de collaboration 
économique, sociale, politique, culturelle, sanitaire et sportive : formes possibles et fécondes pour notre 
époque. A ce propos, ne perdons pas de vue que la mission naturelle du pouvoir politique n'est pas de 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

15 

limiter aux frontières du pays l'horizon des citoyens, mais de sauvegarder avant tout le bien commun 
national, lequel assurément est inséparable du bien de toute la communauté humaine.  

99 - Ainsi, iI ne suffit pas que les communautés politiques, dans la poursuite de leurs intérêts, se gardent de 
se causer du tort les unes aux autres. Il leur faut mettre en commun leurs projets et leurs ressources pour 
atteindre les objectifs qui leur seraient autrement inaccessibles. Dans ce cas, toutefois, on évitera par-
dessus tout que des arrangements avantageux pour tel ou tel groupe de communautés politique ne se 
soldent pour d'autres par des dommages, mais bien par des avantages positifs.  

100 - Pour satisfaire à une autre exigence du bien commun universel, chaque communauté politique doit 
favoriser en son sein les échanges de toute sorte, soit entre les particuliers, soit entre les corps 
intermédiaires. En beaucoup de régions du monde coexistent des groupes plus ou moins différents sous le 
rapport ethnique ; il faut veiller à ce que les éléments qui caractérisent un groupe ne constitue pas une 
cloison étanche entravant les relations entre des hommes de groupes divers. Cela détonnerait brutalement à 
notre époque, où les distances d'un pays à l'autre ont à peu près disparu. On n'oubliera pas non plus que, si 
chaque famille ethnique possède des particularités qui forment sa richesse singulière, les hommes ont en 
commun des éléments essentiels et sont portés par nature à se rencontrer dans le monde des valeurs 
spirituelles, dont l'assimilation progressive leur permet un développement toujours plus poussé. Il faut donc 
leur reconnaître le droit et le devoir d'entrer en communauté les uns avec les autres.  

Équilibre entre populations, terres et capitaux  

101 - Personne n'ignore la disproportion qui règne en certaines zones entre les terrains cultivables et 
l'effectif de la population, ou bien entre les richesses du sol et l'équipement nécessaire à leur exploitation. 
Cet état de choses réclame, de la part des peuples, une collaboration qui facilite la circulation des biens, des 
capitaux et des personnes (58).  

102 - Nous estimons opportun que, dans toute la mesure du possible, le capital se déplace pour rejoindre la 
main-d'œuvre et non l'inverse. Ainsi, on permet à des foules de travailleurs d'améliorer leur condition sans 
avoir à s'expatrier, démarche qui entraîne toujours des déchirements et des périodes difficiles de 
réadaptation et d'assimilation au nouveau milieu.  

Le problème des réfugiés politiques  

103 - L'affection paternelle que Dieu Nous inspire envers tous les hommes Nous fait considérer avec 
tristesse le phénomène des réfugiés politiques. Ce phénomène a pris d'amples proportions et cache toujours 
d'innombrables et très douloureuses souffrances.  

104 - Ce fait montre que certains gouvernements restreignent à l'excès la sphère de liberté à laquelle 
chaque citoyen a droit et dont il a besoin pour vivre en homme ; ces régimes vont parfois jusqu'à contester le 
droit même à la liberté, quand ils ne le suppriment pas tout à fait. Une telle spoliation constitue sans aucun 
doute un renversement de l'ordre social, puisque la raison d'être des pouvoirs publics est de réaliser le bien 
commun, dont un élément fondamental consiste à reconnaître le juste domaine de la liberté et d'en protéger 
les droits.  

105 - Il n'est pas superflu de rappeler que le réfugié politique est une personne, avec sa dignité, avec tous 
ses droits. Ceux-ci doivent lui être reconnus ; ils ne sont point caducs du fait que l'exilé serait, dans son pays, 
déclaré déchu de ses titres civiques ou politiques.  

106 - Aussi bien est-ce un droit inhérent à la personne humaine que la faculté de se rendre en tel pays où on 
espère trouver des conditions de vie plus convenables pour soi et sa famille. Il incombe donc aux 
gouvernements d'accueillir les immigrants et, dans la mesure compatible avec le bien réel de leur peuple, 
d'encourager ceux qui désirent s'intégrer à la communauté nationale.  

107 - Nous saisissons cette occasion d'exprimer officiellement Notre approbation et Nos éloges pour les 
initiatives qui, selon les principes de la solidarité fraternelle et de la charité chrétienne, travaillent à alléger 
les épreuves des personnes contraintes à s'expatrier.  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

16 

108 - Nous proposons à l'attention et à la gratitude de tout homme loyal les multiples activités que déploient, 
dans un domaine si délicat, les institutions internationales spécialisées.  

Désarmement  

109 - Mais par ailleurs, il Nous est douloureux de voir, dans des pays à l'économie plus développée, les 
armements redoutables déjà créés et d'autres toujours en voie de création, non sans d'énormes dépenses 
d'énergie humaine et de ressources matérielles. De là, des charges très lourdes pour les citoyens de ces 
pays, tandis que d'autres nations manquent de l'aide nécessaire à leur développement économique et social.  

110 - On a coutume de justifier les armements en répétant que dans les conjonctures du moment la paix 
n'est assurée que moyennant l'équilibre des forces armées. Alors, toute augmentation du potentiel militaire 
en quelque endroit provoque de la part des autres États un redoublement d'efforts dans le même sens. Que 
si une communauté politique est équipée d'armes atomiques, ce fait détermine les autres à se fournir de 
moyens similaires d’une égale puissance de destruction.  

111 - Et ainsi les populations vivent dans une appréhension continuelle et comme sous la menace d'un 
épouvantable ouragan, capable de se déchaîner à tout instant. Et non sans raison, puisque l'armement est 
toujours prêt. Qu'il y ait des hommes au monde pour prendre la responsabilité des massacres et des ruines 
sans nombre d'une guerre, cela peut paraître incroyable ; pourtant, on est contraint de l'avouer, une surprise, 
un accident suffiraient à provoquer la conflagration. Mais admettons que la monstruosité même des effets 
promis à l'usage de l'armement moderne détourne tout le monde d'entrer en guerre ; si on ne met pas un 
terme aux expériences nucléaires tentées à des fins militaires, elles risquent d'avoir, on peut le craindre, des 
suites fatales pour la vie sur le globe.  

112 - La justice, la sagesse, le sens de l'humanité réclament par conséquent, qu'on arrête la course aux 
armements ; elles réclament la réduction parallèle et simultanée de l'armement existant dans les divers pays, 
la proscription de l'arme atomique et enfin le désarmement dûment effectué d'un commun accord et 
accompagné de contrôles efficaces. « Il faut empêcher à tout prix, proclamait Pie XII, que la guerre mondiale, 
avec ses ruines économiques et sociales, ses aberrations et ses désordres moraux, déferle une troisième 
fois sur l’humanité (59). »  

113 - Mais que tous en soient bien convaincus : l'arrêt de l'accroissement du potentiel militaire, la diminution 
effective des armements et - à plus forte raison - leur suppression, sont choses irréalisables ou presque 
sans un désarmement intégral qui atteigne aussi les âmes : il faut s'employer unanimement et sincèrement à 
y faire disparaître la peur et la psychose de guerre. Cela suppose qu'à l'axiome qui veut que la paix résulte 
de l'équilibre des armements, on substitue le principe que la vraie paix ne peut s'édifier que dans la 
confiance mutuelle. Nous estimons que c'est là un but qui peut être atteint, car il est à la fois réclamé par la 
raison, souverainement désirable, et de la plus grande utilité.  

114 - D'abord il s'agit d'un objectif voulu par la raison. Pour tous la chose est évidente ou du moins elle 
devrait l'être : tout comme les rapports entre les particuliers, les relations internationales ne peuvent se 
régler par la force des armes ; ce qui doit les régir, c'est la norme de la sagesse, autrement dit la loi de vérité, 
de justice, de solidarité cordialement pratiquée.  

115 - Objectif souverainement désirable. Qui ne voudrait voir les risques de guerre éliminés, la paix 
sauvegardée et toujours mieux garantie ?  

116 - Enfin, rien de fécond comme un tel résultat. La paix rend service à tous : individus, familles, nations, 
humanité entière. Il résonne encore à nos oreilles, l'avertissement de Pie XII : « Avec la paix, rien n'est 
perdu ; mais tout peut l’être par la guerre (60). »  

117 - Aussi, comme Vicaire du Christ-Jésus, Sauveur du monde et Auteur de la paix, traduisant les 
aspirations les plus ardentes de la famille humaine tout entière et suivant l'impulsion de Notre cœur, anxieux 
du bien de tous, Nous estimons de Notre devoir d'adjurer tous les hommes, et surtout les gouvernants, de 
n'épargner aucun effort pour imprimer aux événements un cours conforme à la raison et à l'humanité.  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

17 

118 - Que les assemblées les plus hautes et les plus qualifiées étudient à fond le problème d'un équilibre 
international vraiment humain, d'un équilibre à base de confiance réciproque, de loyauté dans la diplomatie, 
de fidélité dans l'observation des traités. Qu'un examen approfondi et complet dégage le point à partir 
duquel se négocieraient des accords amiables, durables et bénéfiques.  

119 - De Notre côté, Nous implorerons sans cesse les bénédictions de Dieu sur ces travaux, afin qu'ils 
créent des résultats positifs.  

Dans la liberté  

120 - L'organisation internationale doit respecter la liberté. Ce principe interdit aux nations toute ingérence 
dans les affaires internes des autres comme toute action oppressive à leur égard. A chacune, au contraire, 
de favoriser chez les autres l'épanouissement du sens des responsabilités, d'encourager leurs bonnes 
initiatives et de les aider à promouvoir elles-mêmes leur développement dans tous les secteurs.  

La promotion des pays en voie de développement économique  

121 - Une commune origine, une égale Rédemption, un semblable destin unissent tous les hommes et les 
appellent à former ensemble une unique famille chrétienne. C'est pourquoi Notre encyclique Mater et 
Magistra a recommandé aux pays mieux pourvus l'assistance à départir sous les formes les plus variées aux 
nations en voie de développement (61).  

122 - Nous éprouvons une vive satisfaction à constater l'accueil très favorable fait à Notre appel. Nous 
espérons que celui-ci trouvera encore plus d'écho à l'avenir et que les peuples pauvres, en améliorant leur 
situation matérielle le plus vite possible, parviendront à un degré de développement permettant à chacun de 
mener une existence plus humaine.  

123 Mais, soulignons-le avec insistance, l’aide apportée à ces peuples ne peut s'accompagner d'aucun 
empiétement sur leur indépendance. Ils doivent d'ailleurs se sentir les principaux artisans et les premiers 
responsables de leur progrès économique et social.  

124 - C'est l'enseignement si sage de Notre prédécesseur Pie XII : « L'organisation nouvelle fondée sur les 
principes moraux exclut toute atteinte à la liberté, à l'intégrité ou à la sécurité des nations étrangères, quelles 
que soient l'étendue de leur territoire ou leur capacité de défense. Forcément, en raison de la supériorité de 
leurs ressources et de leur influence, les grandes puissances définissent, en général, par priorité, le statut 
des unions économiques qu'elles forment avec des nations plus petites et plus faibles. Mais à celles-ci non 
moins qu'aux autres, dans le domaine de l'intérêt général, on doit laisser leur indépendance politique et la 
faculté réelle de rester neutres lors des conflits internationaux conformément aux droits de défendre leur 
développement économique propre. Moyennant ces conditions, elles pourront concourir au bien commun de 
l'humanité et assurer le progrès matériel et spirituel de leur peuple (62). »  

125 - Les communautés politiques économiquement développées, dans leur action multiforme d'assistance 
aux pays moins favorisés, sont tenues de reconnaître et de respecter les valeurs morales et les particularités 
ethniques de ceux-ci, et de s'interdire à leur égard le moindre calcul de domination. C'est ainsi qu'elles 
apportent « une précieuse contribution à la formation d'une communauté mondiale, dont tous les membres, 
conscients de leurs obligations comme de leurs droits, travailleraient sur un pied d'égalité à la mise en 
œuvre du bien commun universel (63). »  

Signes des temps  

126 - Il est une persuasion qui, à notre époque, gagne de plus en plus les esprits, c'est que les éventuels 
conflits entre les peuples ne doivent pas être réglés par le recours aux armes, mais par la négociation.  

127 - Il est vrai que, d'ordinaire, cette persuasion vient de la terrifiante puissance de destruction des armes 
modernes et de la crainte des cataclysmes et des ruines épouvantables qu'occasionnerait l'emploi de ces 
armes. C'est pourquoi il devient humainement impossible de penser que la guerre soit, en notre ère 
atomique, le moyen adéquat pour obtenir justice d'une violation de droits.  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

18 

128 - Le fait est, cependant, que nous voyons encore, hélas ! régner bien souvent sur les peuples la loi de la 
crainte, ce qui les conduit à consacrer des sommes énormes aux dépenses militaires. Ils agissent ainsi non 
dans un dessein offensif, affirment-ils - et il n'y a pas de raison de mettre en doute leur sincérité, - mais pour 
dissuader les autres de les attaquer.  

129 - Néanmoins, il est permis d'espérer que les peuples, intensifiant entre eux les relations et les échanges, 
découvriront mieux les liens d'unité qui découlent de leur nature commune ; ils comprendront plus 
parfaitement que l'un des devoirs primordiaux issus de leur communauté de nature, c'est de fonder les 
relations des hommes et des peuples sur l'amour et non sur la crainte. C'est, en effet, le propre de l'amour 
d'amener les hommes à une loyale collaboration, susceptible de formes multiples et porteuse 
d'innombrables bienfaits.  

   



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

19 

IV. RAPPORTS DES INDIVIDUS ET DES COMMUNAUTÉS POLITIQUES 
AVEC LA COMMUNAUTÉ MONDIALE  

Interdépendance entre les communautés politiques  

130 - Les récents progrès de la science et de la technique ont exercé une profonde influence sur les 
hommes et ont déterminé chez eux, sur toute la surface de la terre, un mouvement tendant à intensifier leur 
collaboration. et à renforcer leur union. De nos jours, les échanges de biens et d'idées, ainsi que les 
mouvements de populations se sont beaucoup développés. On voit se multiplier les rapports entre les 
citoyens, les familles et les corps intermédiaires des divers pays, ainsi que les contacts entre les 
gouvernants des divers États. De même la situation économique d'un pays se trouve de plus en plus 
dépendante de celle des autres pays. Les économies nationales se trouvent peu à peu tellement liées 
ensemble qu'elles finissent par constituer chacune une partie intégrante d'une unique économie mondiale. 
Enfin, le progrès social, l'ordre, la sécurité et la tranquillité de chaque communauté politique sont 
nécessairement solidaires de ceux des autres (64).  

131 - On voit par là qu'un pays pris isolément n'est absolument plus en mesure de subvenir convenablement 
à ses besoins, ni d'atteindre son développement normal. Le progrès et la prospérité de chaque nation sont à 
la fois cause et effet de la prospérité et du progrès de toutes les autres.  

Insuffisance de l’organisation actuelle des pouvoirs publics pour assurer le bien commun universel  

132 - L'unité de la famille humaine a existé en tout temps, puisqu'elle rassemble des êtres qui sont tous 
égaux en dignité naturelle. C'est donc une nécessité de nature qui exigera toujours qu'on travaille de façon 
suffisante au bien commun universel, celui qui intéresse l'ensemble de la famille humaine.  

133 - Autrefois, les gouvernements passaient pour être suffisamment à même d'assurer le bien commun 
universel. Ils s'efforçaient d'y pourvoir par la voie des relations diplomatiques normales ou par des 
rencontres à un niveau plus élevé, à l'aide des instruments juridiques que sont les conventions et les traités : 
procédés et moyens que fournissent le droit naturel, le droit des gens et le droit international.  

134 - De nos jours, de profonds changements sont intervenus dans les rapports entre les États. D'une part, 
le bien commun universel soulève des problèmes extrêmement graves, difficiles, et qui exigent une solution 
rapide, surtout quand il s’agit de la défense de la sécurité et de la paix mondiales. D'autre part, au regard du 
droit, les pouvoirs publics des diverses communautés politiques se trouvent sur un pied d'égalité les uns à 
l'égard des autres ; ils ont beau multiplier les Congrès et les recherches en vue d'établir de meilleurs 
instruments juridiques, ils ne parviennent plus à affronter et à résoudre efficacement ces problèmes. Non 
pas qu'eux-mêmes manquent de bonne volonté et d'initiative, mais c'est l'autorité dont ils sont investis qui 
est insuffisante.  

135 - Dans les conditions actuelles de la communauté humaine, l'organisation et le fonctionnement des 
États aussi bien que l'autorité conférée à tous les gouvernements ne permettent pas, il faut l'avouer, de 
promouvoir comme il faut le bien commun universel.  

Rapports entre l’évolution historique du bien commun et le fonctionnement des pouvoirs publics.  

136 - A bien y regarder, un rapport essentiel unit le bien commun avec la structure et le fonctionnement des 
pouvoirs publics. L'ordre moral, qui postule une autorité publique pour servir le bien commun dans la société 
civile, réclame en même temps pour cette autorité les moyens nécessaires à sa tâche. Il en résulte que les 
organes de l'Etat - dans lesquels l'autorité prend corps, s'exerce et atteint sa fin - doivent avoir une forme et 
une efficacité telles qu'ils trouvent pour assurer le bien commun les voies et moyens nouveaux, adaptés à 
l'évolution de la société.  

137 - De nos jours, le bien commun universel pose des problèmes de dimensions mondiales. Ils ne peuvent 
être résolus que par une autorité publique dont le pouvoir, la constitution et les moyens d'action prennent 
eux aussi des dimensions mondiales et qui puisse exercer son action sur toute l'étendue de la terre. C'est 
donc l'ordre moral lui-même qui exige la constitution d'une autorité publique de compétence universelle.  



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

20 

Pouvoirs publics constitués d’un commun accord et non imposés par la force  

138 - Cet organisme de caractère général, dont l'autorité vaille au plan mondial et qui possède les moyens 
efficaces pour promouvoir le bien universel, doit être constitué par un accord unanime et non pas imposé par 
la force. La raison en est que l'autorité en question doit pouvoir s'acquitter efficacement de sa fonction ; mais 
il faut aussi qu'elle soit impartiale envers tous, absolument étrangère à l'esprit de parti et attentive aux 
exigences objectives du bien commun universel. Si ce pouvoir supranational ou mondial était instauré de 
force par les nations plus puissantes, on pourrait craindre qu'il soit au service d'intérêts particuliers ou bien 
qu'il ne prenne le parti de telle ou telle nation ; ce qui compromettrait la valeur et l'efficacité de son action. En 
dépit des inégalités que le développement économique et l'armement introduisent entre les communautés 
politiques, elles sont toutes très sensibles en matière de parité juridique et de dignité morale. C'est la raison 
très valable pour laquelle les communautés nationales n'acceptent qu'à contrecœur un pouvoir, qui leur 
serait imposé de force, ou aurait été constitué sans leur intervention ou auquel elles ne se seraient pas 
librement ralliées.  

Le bien commun universel et les droits de la personne  

139 - Pas plus que le bien commun d'une nation en particulier, le bien commun universel ne peut être défini 
sans référence à la personne humaine. C'est pourquoi les pouvoirs publics de la communauté mondiale 
doivent se proposer comme objectif fondamental la reconnaissance, le respect, la défense et le 
développement des droits de la personne humaine. Ce qui peut être obtenu soit par son intervention directe, 
s'il y a lieu, soit en créant sur le plan mondial les conditions qui permettront aux gouvernements nationaux 
de mieux remplir leur mission.  

Le principe de subsidiarité  

140 - A l'intérieur de chaque pays, les rapports des pouvoirs publics avec les citoyens, les familles et les 
corps intermédiaires doivent être régis et équilibrés par le principe de subsidiarité. Il est normal que le même 
principe régisse les rapports de l'autorité universelle avec les gouvernements des États. Le rôle de cette 
autorité universelle est d'examiner et de résoudre les problèmes que pose le bien commun universel en 
matière économique, sociale, politique ou culturelle. C'est la complexité, l'ampleur et l'urgence de ces 
problèmes qui ne permettent pas aux gouvernements nationaux de les résoudre à souhait.  

141 - Il n'appartient pas à l'autorité de la communauté mondiale de limiter l'action que les États exercent 
dans leur sphère propre, ni de se substituer à eux. Elle doit au contraire tâcher de susciter dans tous les 
pays du monde des conditions qui facilitent non seulement aux gouvernements, mais aussi aux individus et 
aux corps intermédiaires l'accomplissement de leurs fonctions, l'observation de leurs devoirs et l'usage de 
leurs droits dans des conditions de plus grande sécurité (64).  

Signes des temps  

142 - Comme chacun sait, le 6 juin 1945, a été fondée l'Organisation des Nations Unies (O. N. U.), à laquelle 
sont venus se rattacher, par la suite, des organismes intergouvernementaux. A ces organisations ont été 
confiées de vastes attributions de portée internationale, sur le plan économique et social, culturel, éducatif et 
sanitaire. Le but essentiel de l'Organisation des Nations Unies est de maintenir et de consolider la paix entre 
les peuples, de favoriser et de développer entre eux des relations amicales, fondées sur le principe de 
l'égalité, du respect réciproque et de la collaboration la plus large dans tous les secteurs de l'activité 
humaine.  

143 - Un des actes les plus importants accomplis par l'O. N. U. a été la Déclaration universelle des droits de 
l'homme, approuvée le 10 décembre 1948 par l'Assemblée générale des Nations Unies. Son préambule 
proclame comme objectif commun à promouvoir par tous les peuples et toutes les nations la reconnaissance 
et le respect effectifs de tous les droits et libertés énumérés dans la Déclaration.  

144 - Nous n'ignorons pas que certains points de cette Déclaration ont soulevé des objections et fait l'objet 
de réserves justifiées. Cependant, Nous considérons cette Déclaration comme un pas vers l'établissement 
d'une organisation juridico-politique de la communauté mondiale. Cette Déclaration reconnaît 
solennellement à tous les hommes, sans exception, leur dignité de personne ; elle affirme pour chaque 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

21 

individu ses droits de rechercher librement la vérité, de suivre les normes de la moralité, de pratiquer les 
devoirs de justice, d'exiger des conditions de vie conformes à la dignité humaine, ainsi que d'autres droits 
liés à ceux-ci.  

145 - Nous désirons donc vivement que l'organisation des Nations Unies puisse de plus en plus adapter ses 
structures et ses moyens d'action à l'étendue et à la haute valeur de sa mission. Puisse-t-il arriver bientôt, le 
moment où cette Organisation garantira efficacement les droits qui dérivent directement de notre dignité 
naturelle, et qui, pour cette raison, sont universels, inviolables et inaliénables. Ce vœu est d'autant plus 
ardent qu'aujourd'hui les hommes participent davantage aux affaires publiques de leur propre pays, qu'ils 
témoignent d'un intérêt croissant pour les problèmes de portée mondiale et prennent une conscience plus 
vive de leur qualité de membres actifs de la famille humaine universelle.  

   



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

22 

V. DIRECTIVES PASTORALES  

Devoir de participer à la vie publique  

146 - Une fois de plus, Nous invitons Nos fils à participer activement à la gestion des affaires publiques et 
Nous leur demandons de contribuer à promouvoir le bien commun de toute la famille humaine ainsi que de 
leur propre pays. Eclairés par leur foi et mus par la charité, ils s'efforceront aussi d'obtenir que les institutions 
relatives à la vie économique, sociale, culturelle ou politique ne mettent pas d'entrave, mais au contraire 
apportent une aide à l'effort de perfectionnement des hommes, tant au plan naturel qu'au plan surnaturel.  

Compétence scientifique, capacité technique, qualification professionnelle  

147 - Pour pénétrer de sains principes une civilisation et pour l'imprégner d'esprit chrétien, Nos fils ne se 
contenteront pas des lumières de la foi ni d'une bonne volonté ardente à promouvoir le bien. Mais il faut 
qu'ils soient présents dans les institutions de la société et qu'ils exercent du dedans une influence sur les 
structures (65).  

148 - Or, la civilisation moderne se caractérise surtout par les acquisitions de la science et de la technique. Il 
n'est donc pas d'action sur les institutions sans compétence scientifique, aptitude technique et qualification 
professionnelle.  

Synthèse des facteurs scientifiques, techniques, professionnels et des valeurs spirituelles dans l’action  

149 - Ces qualités, toutefois, ne suffisent nullement, il faut bien s'en rendre compte, pour imprimer aux 
rapports de la vie quotidienne un caractère pleinement humain. Celui-ci réclame la vérité comme fondement 
des relations, la justice comme règle, l'amour mutuel comme moteur et la liberté comme climat.  

150 - Les hommes ne pourront atteindre cet objectif que s'ils veillent attentivement aux points suivants : 
d'abord, dans leurs activités temporelles, observer les lois propres à chaque domaine et adopter ses 
méthodes propres ; ensuite, conformer leur conduite personnelle aux règles de la morale, et donc se 
comporter en sujets qui exercent leurs droits, accomplissent leurs devoirs et s'acquittent d'un service. Enfin, 
il faut déployer son activité comme une réponse fidèle au commandement de Dieu, comme une collaboration 
à son œuvre créatrice et comme un apport personnel à la réalisation de son plan providentiel dans l'histoire. 
Ce qui exige des hommes qu'ils vivent leur action comme une synthèse de l'effort scientifique, technique et 
professionnel avec les plus hautes valeurs spirituelles.  

Harmonie entre la foi religieuse du croyant et ses activités temporelles  

151 - C'est un fait bien connu : dans des pays imprégnés depuis longtemps de la tradition chrétienne, le 
progrès des sciences et des techniques est actuellement très florissant, et les moyens aptes à réaliser ce 
qu'on désire ne manquent pas ; mais souvent, l'esprit et le ferment chrétiens y tiennent peu de place.  

152 - On s'interroge à bon droit sur les raisons de ce déficit. En effet, l'élaboration de ce système a été et 
reste largement redevable à des hommes qui, faisant profession de christianisme, règlent au moins 
partiellement leur vie sur les préceptes de l'Évangile. Le dommage tient au fait que leur action au plan 
temporel n'est pas en harmonie avec leur foi. Il est donc nécessaire qu'ils rétablissent leur unité intérieure de 
pensée et de dispositions, de manière que toute leur activité soit pénétrée par la lumière de la foi et le 
dynamisme de l'amour.  

Développement intégral dans l’éducation de la jeunesse  

153 - Si la foi religieuse des croyants est maintes fois en désaccord avec leur manière d'agir, cela provient 
encore, pensons-Nous, du fait que leur formation en matière de doctrine et de morale chrétiennes est restée 
insuffisante. Trop souvent, dans beaucoup de milieux, se trouve rompu l'équilibre entre les études 
religieuses et l'instruction profane, celle-ci se poursuivant jusqu'au stade le plus élevé, tandis que pour la 
formation religieuse on reste à un degré élémentaire. Il faut donc absolument à la jeunesse une éducation 
complète et continue, conduite de telle façon que la culture religieuse et l'affinement de la conscience 
progressent du même pas que les connaissances scientifiques et le savoir-faire technique, sans cesse en 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

23 

développement. Il faut enfin préparer les jeunes à remplir dignement les tâches qui attendent chacun d'entre 
eux.  

Nécessité d’un effort constant  

154 - Soulignons ici comme il est difficile de saisir correctement le rapport réel des faits humains aux 
exigences de la justice, autrement dit de définir avec exactitude de quelle façon et à quel degré les principes 
doctrinaux et les directives doivent trouver leur application dans la situation actuelle de la société.  

155 - Difficulté accrue du fait qu'aujourd'hui chacun devant mettre son activité au service du bien commun 
universel, tout subit une accélération de plus en plus marquée. C'est jour après jour qu'il faut examiner 
comment soumettre les conditions sociales aux exigences de la justice, et voilà qui interdit à Nos fils de 
s'imaginer qu'il leur est permis de s'arrêter, contents du chemin déjà parcouru.  

156 - Du reste, les hommes en général auront plutôt raison de juger insuffisant ce qu'ils ont fait jusqu'ici. Ils 
ont à entreprendre des réalisations toujours plus importantes et plus adaptées dans les domaines les plus 
divers : organismes de production, groupements syndicaux, Unions professionnelles, services de Sécurité 
sociale, œuvres culturelles, institutions juridiques et politiques, assistance sanitaire, activités sportives et 
autres semblables.  

C'est là ce que désirent les générations actuelles qui, avec l'investigation de l'atome et les premières 
incursions dans l'espace, s'ouvrent des voies totalement nouvelles aux perspectives presque infinies.  

Rapports entre catholiques et non-catholiques dans le domaine économique, social et politique  

157 - Les principes que Nous venons d'exposer ici trouvent leur fondement dans les exigences mêmes de la 
nature humaine, et sont le plus souvent du domaine du droit naturel. Assez fréquemment, dans la mise en 
œuvre de tels principes, les catholiques collaborent de multiples manières soit avec des chrétiens séparés 
de ce Siège apostolique, soit avec des hommes qui vivent en dehors de toute foi chrétienne, mais qui, 
guidés par les lumières de la raison, sont fidèles à la morale naturelle.  

« Qu'alors les catholiques veillent avec grand soin à rester conséquents avec eux-mêmes et à n'admettre 
aucun compromis nuisible à l'intégrité de la religion ou de la morale. Mais aussi qu'ils ne considèrent pas 
leurs seuls intérêts et collaborent loyalement en toute matière bonne en soi ou qui peut mener au bien (66). 
»  

158 - C'est justice de distinguer toujours entre l'erreur et ceux qui la commettent, même s'il s'agit d'hommes 
dont les idées fausses ou l'insuffisance des notions concernent la religion ou la morale. L'homme égaré dans 
l'erreur reste toujours un être humain et conserve sa dignité de personne à laqueIIe il faut toujours avoir 
égard. Jamais non plus l'être humain ne perd le pouvoir de se libérer de l'erreur et de s'ouvrir un chemin vers 
la vérité. Et pour l'y aider, le secours providentiel de Dieu ne lui manque jamais. Il est donc possible que tel 
homme, aujourd'hui privé des clartés de la foi ou fourvoyé dans l'erreur, se trouve demain, grâce à la lumière 
divine, capable d'adhérer à la vérité. Si en vue de réalisations temporelles les croyants entrent en relation 
avec des hommes que des conceptions erronées empêchent de croire ou d'avoir une foi complète, ces 
contacts peuvent être l'occasion ou le stimulant d'un mouvement qui mène ces hommes à la vérité.  

159 - De même, on ne peut identifier de fausses théories philosophiques sur la nature, l'origine et la finalité 
du monde et de l'homme, avec des mouvements historiques fondés dans un but économique, social, culturel 
ou politique, même si ces derniers ont dû leur origine et puisent encore leur inspiration dans ces théories. 
Une doctrine, une fois fixée et formulée, ne change plus, tandis que des mouvements ayant pour objet les 
conditions concrètes et changeantes de la vie ne peuvent pas ne pas être largement influencées par cette 
évolution. Du reste, dans la mesure où ces mouvements sont d'accord avec les sains principes de la raison 
et répondent aux justes aspirations de la personne humaine, qui refuserait d’y reconnaître des éléments 
positifs et dignes d'approbation ?  

160 - Il peut arriver, par conséquent, que certaines rencontres au plan des réalisations pratiques qui jusqu'ici 
avaient paru inopportunes ou stériles, puissent maintenant présenter des avantages réels ou en promettre 
pour l'avenir. Quant à juger si ce moment est arrivé ou non, et à déterminer les modalités et l'ampleur d'une 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

24 

coordination des efforts en matière économique, sociale, culturelle ou politique à des fins utiles au vrai bien 
de la communauté, ce sont là des problèmes dont la solution et l'ampleur relèvent de la prudence, 
régulatrice de toutes les vertus qui ordonnent la vie individuelle et sociale. Quand il s'agit de catholiques, la 
décision à cet égard appartient avant tout aux hommes les plus influents sur le plan politique et les plus 
compétents dans le domaine en question, pourvu que, fidèles aux principes du droit naturel, ils suivent la 
doctrine sociale de l'Église et obéissent aux directives des autorités ecclésiastiques. On se souviendra, en 
effet, que les droits et les devoirs de l'Église ne se limitent pas à sauvegarder l'intégrité de la doctrine 
concernant la foi ou les mœurs, mais que son autorité auprès de ses fils s'étend aussi au domaine profane, 
lorsqu'il s'agit de juger de l'application de cette doctrine aux cas concrets (67).  

Agir par étapes  

161 - Il ne manque pas d'hommes au cœur généreux qui, mis en face de situations peu conformes ou 
contraires à la justice, sont portés par leur zèle à entreprendre une réforme complète et dont l'élan, brûlant 
les étapes, prend alors des allures quasiment révolutionnaires.  

162 - Nous voudrions leur rappeler que la progression est la loi de toute vie et que les institutions humaines, 
elles aussi, ne peuvent être améliorées qu'à condition qu'on agisse sur elles de l'intérieur et de façon 
progressive. C'est l'avertissement de Notre prédécesseur Pie XII : « Ce n'est pas la révolution, mais une 
évolution harmonieuse qui apportera le salut et la justice. L'œuvre de la violence a toujours consisté à 
abattre, jamais à construire ; à exaspérer les passions, jamais à les apaiser. Génératrice de haine et de 
désastre, au lieu de réunir fraternellement, elle jette hommes et partis dans la dure nécessité de reconstruire 
lentement, après de douloureuses épreuves, sur les ruines amoncelées par la discorde (68). »  

Tâches immenses  

163 - A tous les hommes de bonne volonté incombe aujourd'hui une tâche immense, celle de rétablir les 
rapports de la vie en société sur les bases de la vérité, de la justice, de la charité et de la liberté : rapports 
des particuliers entre eux, rapports entre les citoyens et l'Etat, rapports des États entre eux, rapports enfin 
entre individu et familles, corps intermédiaires et États d'une part et communauté mondiale d'autre part. 
Tâche noble entre toutes, puisqu'elle consiste à faire régner la paix véritable, dans l'ordre établi par Dieu.  

164 - Ceux qui s'y emploient sont trop peu nombreux, certes, mais ils ont magnifiquement mérité de la 
société humaine, et il est juste que Nous leur décernions un éloge public. En même temps, nous les 
engageons à intensifier leur action si bienfaisante. Nous osons espérer qu'à eux se joindront d'autres 
hommes en grand nombre, tout spécialement des croyants, poussés par la charité et la conscience du 
devoir. A tout croyant, il revient d'être, dans le monde d'aujourd'hui, comme une étincelle lumineuse, un 
centre d'amour et un ferment pour toute la masse. Cela, chacun le sera dans la mesure de son union à Dieu.  

165 - De fait, la paix ne saurait régner entre les hommes, si elle ne règne d'abord en chacun d'eux, c'est-à-
dire si chacun n'observe en lui-même l'ordre voulu par Dieu. « Ton âme veut-elle vaincre les passions qui 
sont en elle ? », interroge saint Augustin. Et il répond : « Qu'elle se soumette à celui qui est en haut et elle 
vaincra ce qui est en bas. Et tu auras la paix : la vraie paix, la paix sans équivoque, la paix pleinement 
établie sur l’ordre. Et quel est l'ordre propre à cette paix ? Dieu commande à l'âme et l'âme commande au 
corps. Rien de plus ordonné (69). »  

Le Prince de la paix  

166 - L'enseignement que Nous venons de consacrer aux problèmes qui, à l'heure actuelle, préoccupent si 
fort l'humanité et intéressent immédiatement le progrès de la société humaine, Nous a été dicté par une 
profonde aspiration que Nous savons commune à tous les hommes de bonne volonté : celle de voir régner 
dans le monde une paix plus solide.  

167 - Remplissant, malgré Notre indignité, la charge de Vicaire de Celui que le prophète a nommé par 
avance le « Prince de la paix (70) », Nous estimons qu'il est de Notre devoir de vouer Nos préoccupations et 
Nos énergies à promouvoir ce bien commun universel. Mais la paix n'est qu'un mot vide de sens, si elle n'est 
pas fondée sur l’ordre dont Nous avons, avec une fervente espérance, esquissé dans cette encyclique les 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

25 

lignes essentielles ; ordre qui repose sur la vérité, se construit selon la justice, reçoit de la charité sa vie et 
sa plénitude, et enfin s'exprime efficacement dans la liberté.  

168 - Il s'agit là, en fait, d'une entreprise trop sublime et trop élevée, pour que sa réalisation soit au pouvoir 
de l'homme laissé à ses seules forces, fût-il par ailleurs animé de la plus louable bonne volonté. Pour que la 
société humaine présente avec la plus parfaite fidélité l'image du royaume de Dieu, le secours d'en haut est 
absolument nécessaire.  

169 - C'est la raison pour laquelle, durant ces jours saints, Notre prière monte avec plus de ferveur vers 
Celui qui, par sa douloureuse passion et par sa mort, a vaincu le péché, source première de toutes les 
discordes, détresses et inégalités, et qui, par son sang, a réconcilié le genre humain avec son Père céleste. 
« C'est lui qui est notre paix, lui qui des deux n'a fait qu'un peuple.- Il est venu proclamer la paix, paix pour 
vous qui étiez loin, et paix pour ceux qui étaient proches (71). »  

170 - Et c'est le même message que nous fait entendre la liturgie de ces saints jours : « Jésus Notre-
Seigneur, ressuscité, se dressa au milieu de ses disciples et leur dit : Pax vobis, alleluia. Et les disciples, 
ayant vu le Seigneur, furent remplis de joie (72). » Le Christ nous a apporté la paix, nous a laissé la paix : « 
Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix. Je ne vous la donne pas comme le monde la donne (73). »  

171 - C'est cette paix apportée par le Rédempteur que Nous lui demandons instamment dans Nos prières. 
Qu'il bannisse des âmes ce qui peut mettre la paix en danger, et qu'il transforme tous les hommes en 
témoins de vérité, de justice et d'amour fraternel. Qu'il éclaire ceux qui président aux destinées des peuples, 
afin que, tout en se préoccupant du légitime bien-être de leurs compatriotes, ils assurent le maintien de 
l'inestimable bienfait de la paix. Que le Christ, enfin, enflamme le cœur de tous les hommes et leur fasse 
renverser les barrières qui divisent, resserrer les liens de l'amour mutuel, user de compréhension à l'égard 
d'autrui et pardonner à ceux qui leur ont fait du tort. Et qu'ainsi, grâce à lui, tous les peuples de la terre 
forment entre eux une véritable communauté fraternelle, et que parmi eux ne cesse de fleurir et de régner la 
paix tant désirée.  

172 - Pour que cette paix s'étende à tout le troupeau confié à vos soins, et spécialement pour l'avantage des 
classes les plus modestes, qui appellent une aide et une protection particulières, Nous vous accordons de 
grand cœur dans le Seigneur la Bénédiction apostolique, à vous-mêmes, vénérables Frères, aux prêtres du 
clergé séculier et régulier, aux religieux et aux religieuses, et à tous les fidèles, très particulièrement à ceux 
qui répondront généreusement à Notre exhortation. Et pour tous les hommes de bonne volonté à qui Notre 
lettre s'adresse aussi, Nous implorons du Dieu très-haut bonheur et prospérité.  

Donné à Rome, près Saint-Pierre, le Jeudi saint, 11 avril de l'année 1963, la cinquième de Notre pontificat.  

IOANNES PP. XXIII     

    



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

26 

 

1. Ps. 8, 1. 
2. Ps. 103, 24. 
3. Cf. Gen., 1, 26. 
4. Ps. 8, 5-6. 
5. Rom., 2, 15. 
6. Cf. Ps. 18, 8-11. 
7. Cf. Pie XII, Radio message de. Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24, et Jean XXIII, Sermon du 4 
janvier 1963, A. A. S., LV, 1963, p. 89-91. 
8. Cf. Pie XI, encycl. Divini Redemptoris, A. A. S., XXIX, 1937, p. 78, et Pie XII, Radio message de 
Pentecôte, 194I, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 195-205. 
9. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S. XXXV, 1943, p. 9-24. 
10. Divinae Institutiones, lib. IV, c. 28, 2 ; P. L., VI, 535. 
11. Encycl. Libertas praestantissimum, Acta Leonis XIII, VIII, 1888, p. 237-238. 
12. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24. 
13. Cf. Pie XI, encycl. Casti Connubii, A. A. S., XXII, 1930, p. 539-592, et Pie XII, Radio message de Noël, 
1942 A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24. 
14. Pie XII, Radio message de Pentecôte, 1941, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 201. 
15. Cf. Léon XIII, encycl. Rerum Novarum., Acta Leonis XIII, XI, 1891, p. 128.129. 
16. Cf. Jean XXIII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, 1961, p. 422. 
17. Cf. Radio message de Pentecôte, 1941, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 201. 
18. Encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, 1961, p. 428. 
19. CL ibid., p. 430. 
20. Cf. Léon XIII, encycl. Rerum Novarum, Acta Leonis XIII, XI, 1891, p. 134-142 ; Pie XI, encycl. 
Quadragesimo Anno, A. A. S., XXIII, 1931, p. 199-200, et Pie XII, encycl. Sertum laetitiae, A. A. S., XXXI, 
1939, p. 635-644. 
21. Cf. A. A. S., LIII, 1961, p. 430. 
22. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1952, A. A. S., XLV, 1953, p. 33-46. 
23. Cf. Radio message de Noël, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p. 12. 
24. Cf. Radio message de Noël, 1952, A. A. S., XXXV, 1943, p. 21. 
25. Eph., 4, 25. 
26. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 14. 
27. Summa Theol., Ia-IIae, q. 19, a. 4 ; cf. a. 9. 
28. Rom., 13, 1-6. 
29. Epître aux Romains, c.13, v. 1-2, hom. XXIII, P. G. LX, 615. 
30. Léon XIII, encycl. Immortale Dei Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 120. 
31. Cf. Radio message de Noël, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p.15. 
32. Cf. Léon XIII, encycl. Diuturnum illud, Acta Leonis XIII, II, 188I, p. 274. 
33. Ci. ibid, p. 278, et Léon XIII, encycl. Immortale Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 130. 
34. Act 5, 29. 
35. Summa Theol. Ia-IIae, q. 93, a. 3, ad 2m ; cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1944, A. A. S., XXXVII, 
1945, p. 5-23. 
36. Cf. Léon XIII, encycl. Diuturnum illud, Acta Leonis XIII, II, 1881, p. 271-272, et Pie XII, Radio message de 
Noël, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p. 5-23. 
37. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p.13, et Léon XIII, encycl. Immortale 
Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 120. 
38. Cf. Pie XII, encycl. Summi Pontificatus, A. A. S., XXXI, 1939, p. 412-453. 
39. Cf. Pie XI, encycl. Mit Brennender Sorge, A. A. S., XXIX, 1937, p. 159, et encycl. Divini Redemptoris, A. 
A. S., XXIX, 1937, p. 65-106. 
40. Encycl. Immortale Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 121. 
41. Cf. Léon XIII, encycl. Rerum Novarum, Acta Leonis XIII, XI, 1891, p. 133-134. 
42. Cf. Pie XII, encycl. Summi Pontificatus, A. A. S., XXXI, 1939, p. 433. 
43. A. A. S., LIII, 1961, p. 19. 
44. Cf. Pie XI, encycl. Quadragesimo Anno, A. A. S., XXIII, 1931, p. 215. 
45. Cf. Pie XII, Radio message de la Pentecôte, 1er juin 1941, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 200. 
46. Cf. Pie XI, encycl. Mit Brennender Sorge, A. A. S., XXIX, 1937, p. 159, et encycl. Divini Redemptoris, A. 
A. S., XXIX, 1937, p. 79, et Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24. 
47. Cf. Pie XI, encycl. Divini Redemptoris, A. A. S., XXIX, 1937, p. 81, et Pie XII, Radio message de Noël, 
1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 9-24. 



Pacem in Terris – Jean XXIII -1963   
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com 

27 

48. Jean XXIII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, p. 415. 
49. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 21. 
50. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1944, A. A. S., XXXVII, 1945, p. l5-16. 
51. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1942, A. A. S., XXXV, 1943, p. 12. 
52. Cf. Léon Xiii, lettre apost. Annum ingressi, Acta Leonis XIII, XXII, 1902-1903, p. 52-80. 
53. Sagesse, 6, 2-4. 
54. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 16. 
55. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1940, A. A. S., XXXIII, 1941, p. 5-14. 
56. De civitate Dei, lib. IV, c. 4 ; P. L., XLI, 115 ; cf. Pie XII, Radio message de Noël, A. A. S., XXXII, 1940, p. 
5-13. 
57. Cf. Pie XII, Radio message de Noël, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 10-21. 
58. Cf. Jean XXIII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, 1961, p. 439. 
59. Cf. Radio message de Noël, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 17, et Benoît XV, Exhortation aux 
gouvernants des peuples belligérants, 1er ? août 1917, A. A. S., IX, 1917, p. 418. 
60. Cf. Radio message du 24 août 1939, A. A. S., XXXI, 1939, p. 334. 
61. A. A. S., L111, 1961, p. 440-441. 
62. Cf. Radio message de Noël, 1941, A. A. S., XXXIV, 1942, p. 16-17. 
63. Jean XXIII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, 1961, p. 443. 
64. Cf. Pie XII, Allocution aux jeunes de l'Action catholique des diocèses d'Italie, réunis à Rome, 12 
septembre 1948, A. A. S., XL, p. 412. 
65. Cf. Jean XXIII, encycl. Mater et Magistra, A. A. S., LIII, 1961, p. 454. 
66. Ibid., p. 456. 
67. Ibid., p. 456 ; cf. Léon XIII, encycl. Immortale Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 128 ; Pie XI, encycl. Ubi 
Arcano, A. A. S., XIV, 1922, p. 698, et Pie XII, Allocution aux délégués de l'Union mondiale des 
organisations féminines catholiques, réunies en Congrès à Rome, 11 septembre 1947, A. A. S., XXXIX, 
1947, p. 486. 
68. Allocution aux ouvriers des diocèses d'Italie, Pentecôte de 1943, A. A. S., XXXV, 1943, p. 175. 
69. Miscellanea Augustiniana. Saint Augustin, Sermones post Maurinos reperti, Rome, 1930, p. 633. 
70. Cf. Is., 9, 6. 
71. Eph. 2, 14-17. 
72. Répons de Matines, vendredi après Pâques. 
73. Jean, 14, 27. 

   

 
 


