Rerum novarum

Lettre encyclique de s.s. Léon Xl du 15 mai 1891

A TOUS NOS VENERABLES FRERES, LES PATRIARCHES, PRIMATS, ARCHEVEQUES ET
EVEQUES DU MONDE CATHOLIQUE, EN GRACE ET COMMUNION AVEC LE SIEGE
APOSTOLIQUE.

Vénérables Freres, Salut et Bénédiction apostolique.

La soif d'innovations (1) qui depuis longtemps s'est emparée des sociétés et les tient dans une
agitation fiévreuse devait, tét ou tard, passer des régions de la politique dans la sphére voisine
de Il'économie sociale. En effet, l'industrie s'est développée et ses méthodes se sont
complétement renouvelées. Les rapports entre patrons et ouvriers se sont modifiés. La richesse
a afflué entre les mains d'un petit nombre et la multitude a été laissée dans l'indigence. Les
ouvriers ont congu une opinion plus haute d'eux-mémes et ont contracté entre eux une union
plus intime. Tous ces faits, sans parler de la corruption des moeurs, ont eu pour résultat un
redoutable conflit.

Partout, les esprits sont en suspens et dans une anxieuse attente, ce qui seul suffit a prouver
combien de graves intéréts sont ici engagés. Cette situation préoccupe a la fois le génie des
savants, la prudence des sages, les délibérations des réunions populaires, la perspicacité des
législateurs et les conseils des gouvernants. En ce moment, il n'est pas de question qui
tourmente davantage l'esprit humain.

C'est pourquoi, Vénérables Fréres, ce que, pour le bien de I'Eglise et le salut commun des
hommes, Nous avons fait ailleurs par Nos Lettres sur la Souveraineté politique (2), la Liberté
humaine (3), la Constitution chrétienne des Etats (4), et sur d'autres sujets analogues, afin de
réfuter selon qu'il Nous semblait opportun les opinions erronées et fallacieuses, Nous jugeons
devoir le réitérer aujourd'hui et pour les mémes motifs en vous entretenant de la Condition des
ouvriers. Ce sujet, Nous l'avons, suivant I'occasion, effleuré plusieurs fois. Mais la conscience
de Notre charge apostolique Nous fait un devoir de le traiter dans cette encyclique plus
explicitement et avec plus d'ampleur, afin de mettre en évidence les principes d'une solution
conforme a la vérité et a I'équité.

Le probléeme n'est pas aisé a résoudre, ni exempt de péril. Il est difficile, en effet, de préciser
avec justesse les droits et les devoirs qui réglent les relations des riches et des prolétaires, des
capitalistes et des travailleurs. D'autre part, le probléme n'est pas sans danger, parce que trop
souvent d'habiles agitateurs cherchent a en dénaturer le sens et en profitent pour exciter les
multitudes et fomenter les troubles.

Quoi qu'il en soit, Nous sommes persuadé, et tout le monde en convient, qu'il faut, par des
mesures promptes et efficaces, venir en aide aux hommes des classes inférieures, attendu
qu'ils sont pour la plupart dans une situation d'infortune et de misére imméritées.

Le dernier siecle a détruit, sans rien leur substituer, les corporations anciennes qui étaient pour
eux une protection. Les sentiments religieux du passé ont disparu des lois et des institutions
publiques et ainsi, peu a peu, les travailleurs isolés et sans défense se sont vu, avec le temps,
livrer a la merci de maitres inhumains et a la cupidité d'une concurrence effrénée. Une usure
dévorante est venue accroitre encore le mal. Condamnée a plusieurs reprises par le jugement
de I'Eglise, elle n'a cessé d'étre pratiquée sous une autre forme par des hommes avides de gain
et d'une insatiable cupidité. A tout cela, il faut ajouter la concentration entre les mains de
quelques-uns de l'industrie et du commerce devenus le partage d'un petit nombre d'hommes
opulents et de ploutocrates qui imposent ainsi un joug presque servile a l'infinie multitude des
prolétaires.

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 1
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Les socialistes, pour guérir ce mal, poussent a la haine jalouse des pauvres contre les riches.
lls prétendent que toute propriété de biens privés doit étre supprimée, que les biens d'un
chacun doivent étre communs a tous, et que leur administration doit revenir aux municipalités
ou a I'Etat. Moyennant ce transfert des propriétés et cette égale répartition entre les citoyens
des richesses et de leurs avantages, ils se flattent de porter un remede efficace aux maux
présents.

Mais pareille théorie, loin d'étre capable de mettre fin au conflit, ferait tort a la classe ouvriére
elle-méme, si elle était mise en pratique. D'ailleurs, elle est souverainement injuste en ce qu'elle
viole les droits légitimes des propriétaires, qu'elle dénature les fonctions de I'Etat et tend a
bouleverser de fond en comble I'édifice social. De fait, comme il est facile de le comprendre, la
raison intrinseque du travail entrepris par quiconque exerce un métier, le but immédiat visé par
le travailleur, c'est d'acquérir un bien qu'il possédera en propre et comme lui appartenant.

Car s'il met a la disposition d'autrui ses forces et son énergie, ce n'est évidemment que pour
obtenir de quoi pourvoir a son entretien et aux besoins de la vie. Il attend de son travail le droit
strict et rigoureux, non seulement de recevoir son salaire, mais encore d'en user comme bon lui
semblera.

Si donc, en réduisant ses dépenses, il est arrivé a faire quelques épargnes et si, pour s'en
assurer la conservation, il les a par exemple réalisées dans un champ, ce champ n'est
assurément que du salaire transformé. Le fonds acquis ainsi sera la propriété de I'ouvrier, au
méme titre que la rémunération méme de son travail. Or, il est évident qu'en cela consiste
précisément le droit de propriété mobiliere et immobiliere.

Ainsi, cette conversion de la propriété privée en propriété collective, préconisée par le
socialisme, n'aurait d'autre effet que de rendre la situation des ouvriers plus précaire, en leur
retirant la libre disposition de leur salaire et en leur enlevant, par le fait méme, tout espoir et
toute possibilité d'agrandir leur patrimoine et d'améliorer leur situation.

Mais, et ceci parait plus grave encore, le reméde proposé est en opposition flagrante avec h
justice, car la propriété privée et personnelle est pour I'homme de droit naturel.

Il'y a en effet, sous ce rapport, une tres grande différence entre 'homme et les animaux sans
raison. Ceux-ci ne se gouvernent pas eux-mémes ; ils sont dirigés et gouvernés par la nature,
moyennant un double instinct qui, d'une part, tient leur activité constamment en éveil et en
développe les forces, de l'autre, provoque tout a la fois et circonscrit chacun de leurs
mouvements. Un premier instinct les porte a la conservation et a la défense de leur vie propre,
un second a la propagation de I'espece. Les animaux obtiennent aisément ce double résultat
par l'usage des choses présentes, mises a leur portée. lls seraient d'ailleurs incapables de
tendre au-dela, puisqu'ils ne sont mus que par les sens et par chaque objet particulier que les
sens percoivent. Bien autre est la nature humaine. En I'homme d'abord se trouvent en leur
perfection les facultés de I'animal. Dés lors, il lui revient, comme a 'animal, de jouir des objets
matériels. Mais ces facultés, méme possédées dans leur plénitude, bien loin de constituer toute
la nature humaine, lui sont bien inférieures et sont faites pour lui obéir et lui étre assujetties. Ce
qui excelle en nous, qui nous fait hommes et nous distingue essentiellement de la béte, c'est
I'esprit ou la raison. En vertu de cette prérogative, il faut reconnaitre a I'hnomme, non seulement
la faculté générale d'user des choses extérieures a la facon des animaux, mais en plus le droit
stable et perpétuel de les posséder, tant celles qui se consomment par l'usage que celles qui
demeurent aprés nous avoir servi.

Une considération plus profonde de la nature humaine va faire ressortir mieux encore cette
vérité. L'homme embrasse par son intelligence une infinité d'objets; aux choses présentes, il
ajoute et rattache les choses futures; il est le maitre de ses actions. Aussi, sous la direction de
la loi éternelle et sous le gouvernement universel de la Providence divine, est-il en quelque
sorte a lui-méme, et sa loi, et sa providence. C'est pourquoi il a le droit de choisir les choses
qu'il estime les plus aptes a pourvoir, non seulement au présent, mais encore au futur. Il doit
donc avoir sous sa domination, non seulement les produits de la terre, mais encore la terre elle-
méme qu'il voit appelée a étre, par sa fécondité, la pourvoyeuse de son avenir. Les nécessités
de I'nomme ont pour ainsi dire de perpétuels retours : satisfaites aujourd'hui, elles renaissent
demain avec de nouvelles exigences. Il a donc fallu, pour qu'il pat y faire droit en tout temps,
que la nature nait a sa disposition un élément stable et permanent, capable de lui en fournir

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



perpétuellement les moyens. Or, cette perpétuité de ressources ne pouvait étre fournie que par
la terre avec ses richesses inépuisables.

Et qu'on n'en appelle pas a la providence de I'Etat, car I'Etat est postérieur & 'homme. Avant
qu'il pat se former, I'homme déja avait recu de la nature le droit de vivre et de protéger son
existence.

Qu'on n'oppose pas non plus a la Iégitimité de la propriété privée le fait que Dieu a donné la
terre au genre humain tout entier pour qu'il l'utilise et en jouisse. Si I'on dit que Dieu I'a donnée
en commun aux hommes, cela signifie non pas qu'ils doivent la posséder confusément, mais
que Dieu n'a assigné de part a aucun homme en particulier.

Il a abandonné la délimitation des propriétés a la sagesse des hommes et aux institutions des
peuples. Au reste, quoique divisée en propriétés privées, la terre ne laisse pas de servir a la
commune utilité de tous, attendu qu'il n'est personne parmi les mortels qui ne se nourrisse du
produit des champs. Qui en manque y supplée par le travail. C'est pourquoi I'on peut affirmer en
toute vérité que le travail est le moyen universel de pourvoir aux besoins de la vie, soit qu'on
I'exerce sur sa propre terre ou dans quelque métier dont la rémunération se tire seulement des
produits de la terre et s'échange avec eux.

De tout cela, il ressort une fois de plus que la propriété privée est pleinement conforme a la
nature. La terre, sans doute, fournit a 'homme avec abondance les choses nécessaires a la
conservation de sa vie et, plus encore, a son perfectionnement, mais elle ne le pourrait d'elle-
méme sans la culture et les soins de I'homme.

Or, celui-ci, consacrant son génie et ses forces a I'utilisation de ces biens de la nature, s'attribue
par le fait méme cette part de la nature matérielle qu'il a cultivée et ou il a laissé comme une
certaine empreinte de sa personne, si bien qu'en toute justice il en devient le propriétaire et qu'il
n'est permis d'aucune maniére de violer son droit.

La force de ces raisonnements est d'une évidence telle qu'il est permis de s'étonner que
certains tenants d'opinions surannées puissent encore y contredire, en accordant sans doute il
l'individu l'usage du sol et les fruits des champs, mais en lui refusant le droit de posséder en
qualité de propriétaire ce sol ou il a bati, cette portion de terre qu'il a cultivée. lls ne voient donc
pas gu'ils dépouillent par la cet homme du fruit de son labeur. Ce champ travaillé par la main du
cultivateur a changé complétement d'aspect : il était sauvage, le voila défriché; d'infécond, il est
devenu fertile. Ce qui I'a rendu meilleur est inhérent au sol et se confond tellement avec lui, qu'il
serait en grande partie impossible de I'en séparer. Or, la justice tolérerait-elle qu'un étranger
vint alors s'attribuer et utiliser cette terre arrosée des sueurs de celui qui I'a cultivée ? De méme
que l'effet suit la cause, ainsi est-il juste que le fruit du travail soit au travailleur.

C'est donc avec raison que l'universalité du genre humain, sans s'émouvoir des opinions
contraires d'un petit groupe, reconnait, en considérant attentivement la nature, que dans ses
lois réside le premier fondement de la répartition des biens et des propriétés privées. C'est avec
raison que la coutume de tous les siécles a sanctionné une situation si conforme a la nature de
I'nomme et a la vie calme et paisible des sociétés. De leur cété, les lois civiles qui tirent leur
valeur, quand elles sont justes, de la loi naturelle, confirment ce méme droit et le protegent par
la force. - Enfin, l'autorité des lois divines vient y apposer son sceau en défendant, sous une
peine trés grave, jusqu'au désir méme du bien d'autrui. Tu ne convoiteras pas la femme de ton
prochain, ni sa maison, ni son champ, ni sa servante, ni son boeuf, ni son dne, ni rien de ce qui
est a lui (5).

Cependant, ces droits qui sont innés a chaque homme pris isolément apparaissent plus
rigoureux encore quand on les considere dans leurs relations et leur connexité avec les devoirs
de la vie domestique. Nul doute que, dans le choix d'un genre de vie, il ne soit loisible a chacun,
ou de suivre le conseil de Jésus-Christ sur la virginité, ou de contracter mariage. Aucune loi
humaine ne saurait enlever d'aucune facon le droit naturel et primordial de tout homme au
mariage, ni écarter la fin principale pour laquelle il a été établi par Dieu dés l'origine : Croissez
et multipliez-vous (6) Voila donc constituée la famille, c'est-a-dire la société domestique, société
trés petite sans doute, mais réelle et antérieure a toute société civile a laquelle, dés lors, il
faudra de toute nécessité attribuer certains droits et certains devoirs absolument indépendants
de I'Etat.

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Ce droit de propriété que Nous avons, au nom méme de la nature, revendiqué pour l'individu,
doit étre maintenant transféré a 'nomme, chef de famille. Bien plus, en passant dans la société
domestique, il y acquiert d'autant plus de force que la personne humaine y recoit plus
d'extension. La nature impose au pére de famille le devoir sacré de nourrir et d'entretenir ses
enfants. De plus, comme les enfants refletent la physionomie de leur péere et sont une sorte de
prolongement de sa personne, la nature lui inspire de se préoccuper de leur avenir et de leur
créer un patrimoine qui les aide a se défendre honnétement dans les vicissitudes de la vie,
contre les surprises de la mauvaise fortune. Or, il ne pourra leur créer ce patrimoine sans
posséder des biens productifs qu'il puisse leur transmettre par voie d'héritage.

Aussi bien que la société civile, la famille, comme Nous I'avons dit plus haut, est une société
proprement dite, avec son autorité propre qui est l'autorité paternelle. C'est pourquoi, toujours
sans doute dans la sphére que lui détermine sa fin immédiate, elle jouit, pour le choix et I'usage
de tout ce qu'exigent sa conservation et I'exercice d'une juste indépendance, de droits au moins
€gaux a ceux de la société civile. Au moins égaux, disons-Nous, car la société domestique a
sur la société civile une priorité logique et une priorité réelle, auxquelles participent
nécessairement ses droits et ses devoirs. Si les citoyens, si les familles entrant dans la société
humaine y trouvaient, au lieu d'un soutien, un obstacle, au lieu d'une protection, une diminution
de leurs droits, la société serait plutét a rejeter qu'a rechercher.

C'est une erreur grave et funeste de vouloir que le pouvoir civil pénétre a sa guise jusque dans
le sanctuaire de la famille. Assurément, s'il arrive qu'une famille se trouve dans une situation
matérielle critique et que, privée de ressources, elle ne puisse d'aucune maniére en sortir par
elle-méme, il est juste que, dans de telles extrémités, le pouvoir public vienne a son secours,
car chaque famille est un membre de la société. De méme, si un foyer domestique est quelque
part le théatre de graves violations des droits mutuels, il faut que le pouvoir public y rétablisse le
droit de chacun. Ce n'est point la empiéter sur les droits des citoyens, mais leur assurer une
défense et une protection réclamées par la justice. La toutefois doivent s'arréter ceux qui
détiennent les pouvoirs publics' la nature leur interdit de dépasser ces limites.

L'autorité paternelle ne saurait &tre abolie ni absorbée par I'Etat, car elle a sa source 1 ol la vie
humaine prend la sienne. " Les fils sont quelque chose de leur pére. " lls sont en quelque sorte
une extension de sa personne. Pour parler exactement, ce n'est pas immédiatement par eux-
mémes qu'ils s'agregent et s'incorporent a la société civile, mais par l'intermédiaire de la société
familiale dans laquelle ils sont nés. De ce que " les fils sont naturellement quelque chose de
leur pere, ils doivent rester sous la tutelle des parents jusqu'a ce qu'ils aient acquis l'usage du
libre arbitre. " (7) Ainsi, en substituant a la providence paternelle la providence de I'Etat, les
socialistes vont contre la justice naturelle et brisent les liens de la famille.

Mais on ne voit que trop les funestes conséquences de leur systéme : ce serait la confusion et
le bouleversement de toutes les classes de la société, l'asservissement tyrannique et odieux
des citoyens. La porte serait grande ouverte a I'envie réciproque, aux manoeuvres diffamatoires,
a la discorde. Le talent et l'esprit d'initiative personnels étant privés de leurs stimulants, la
richesse, par une conséquence nécessaire, serait tarie dans sa source méme. Enfin le mythe
tant caressé de I'égalité ne serait pas autre chose, en fait, qu'un nivellement absolu de tous les
hommes dans une commune misere et dans une commune médiocrité.

De tout ce que Nous venons de dire, il résulte que la théorie socialiste de la propriété collective
est absolument a répudier comme préjudiciable a ceux-la mémes qu'on veut secourir, contraire
aux droits naturels des individus, comme dénaturant les fonctions de I'Etat et troublant la
tranquillité publique. Que ceci soit donc bien établi : le premier principe sur lequel doit se baser
le relevement des classes inférieures est l'inviolabilité de la propriété privée.

A I'aide de ces données, Nous allons montrer oul I'on peut trouver le reméde que l'on cherche.
C'est avec assurance que Nous abordons ce sujet, et dans toute la plénitude de Notre droit. La
question qui s'agite est d'une nature telle, qu'a moins de faire appel a la religion et a I'Eglise, il
est impossible de lui trouver jamais une solution. Or, comme c'est a Nous principalement qu'ont
été confiées la sauvegarde de la religion et la dispensation de ce qui est du domaine de I'Eglise,
Nous taire serait aux yeux de tous négliger Notre devoir.

Assurement, une question de cette gravité demande encore a d'autres agents leur part d'activité
et d'efforts. Nous voulons parler des chefs d'Etat, des patrons et des riches, des ouvriers eux-

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



mémes dont le sort est ici en jeu. Mais ce que Nous affirmons sans hésitation, c'est I'inanité de
leur action en dehors de celle de I'Eglise. C'est I'Eglise, en effet, qui puise dans I'Evangile des
doctrines capables, soit de mettre fin au conflit, soit au moins de I'adoucir en lui enlevant tout ce
qulil a d'apreté et daigreur; I'Eglise, qui ne se contente pas d'éclairer I'esprit de ses
enseignements, mais s'efforce encore de régler en conséquence la vie et les moeurs de
chacun ; I'Eglise qui, par une foule d'institutions éminemment bienfaisantes, tend a améliorer le
sort des classes pauvres ; I'Eglise qui veut et désire ardemment que toutes les classes mettent
en commun leurs lumieres et leurs forces, pour donner a la question ouvrir la meilleure solution
possible ; I'Eglise enfin qui estime que les lois et I'autorité publique doivent, avec mesure et
avec sagesse sans doute, apporter a cette solution leur part de concours.

Le premier principe a mettre en avant, c'est que I'homme doit accepter cette nécessité de sa
nature qui rend impossible, dans la société civile, I'élévation de tous au méme niveau. Sans
doute, c'est la ce que poursuivent les socialistes. Mais contre la nature, tous les efforts sont
vains. C'est elle, en effet, qui a disposé parmi les hommes des différences aussi multiples que
profondes ; différences d'intelligence, de talent, de santé, de force ; différences nécessaires
d'ou nait spontanément l'inégalité des conditions. Cette inégalité d'ailleurs tourne au profit de
tous, de la société comme des individus. La vie sociale requiert dans son organisation des
aptitudes variées et des fonctions diverses, et le meilleur stimulant a assumer ces fonctions est,
pour les hommes, la différence de leurs conditions respectives.

Pour ce qui regarde le travail en particulier, méme dans I'état d'innocence, 'homme n'était
nullement destiné a vivre dans l'oisiveté. Mais ce que la volonté et embrassé librement comme
un exercice agréable est devenu, aprés le péché, une nécessité imposée comme une expiation
et accompagnée de souffrance. La terre est maudite a cause de toi. C'est par un travail pénible
que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie (8).

De méme, toutes les autres calamités qui ont fondu sur I'homme n'auront pas ici-bas de fin ni
de tréve, parce que les funestes conséquences du péché sont dures a supporter, ameéres,
pénibles, et qu'elles se font sentir a 'homme, sans qu'il puisse y échapper, jusqu'a la fin de sa
vie. Oui, la douleur et la souffrance sont I'apanage de I'numanité, et les hommes auront beau
tout essayer, tout tenter pour les bannir, ils n'y réussiront jamais, quelques ressources, gu'ils
déploient et quelques forces gu'ils mettent en jeu. S'il en est qui s'en attribuent le pouvaoir, s'il en
est qui promettent au pauvre une vie exempte de souffrances et de peines, tout adonnée au
repos et a de perpétuelles jouissances, ceux-la certainement trompent le peuple et le bercent
d'illusions d'ou sortiront un jour des maux plus grands que ceux du présent. Il vaut mieux voir
les choses telles qu'elles sont et, comme Nous I'avons dit, chercher ailleurs un reméde capable
de soulager nos maux.

L'erreur capitale, dans la question présente, c'est de croire que les deux classes sont
ennemies-nées |'une de l'autre, comme si la nature avait armé les riches et les pauvres pour
qu'ils se combattent mutuellement dans un duel obstiné. C'est 1a une affirmation a ce point
déraisonnable et fausse que la vérité se trouve dans une doctrine absolument opposée.

Dans le corps humain, les membres malgré leur diversité s'adaptent merveilleusement I'un a
lautre, de fagon a former un tout exactement proportionné et que l'on pourrait appeler
symétrique. Ainsi, dans la société, les deux classes sont destinées par la nature a s'unir
harmonieusement dans un parfait équilibre. Elles ont un impérieux besoin I'une de l'autre : il ne
peut y avoir de capital sans travail, ni de travail sans capital. La concorde engendre I'ordre et la
beauté. Au contraire, d'un conflit perpétuel il ne peut résulter que la confusion des luttes
sauvages. Or, pour dirimer ce conflit et couper le mal dans sa racine, les institutions
chrétiennes ont a leur disposition des moyens admirables et variés.

Et d'abord tout I'ensemble des vérités religieuses, dont I'Eglise est la gardienne et l'interpréte,
est de nature a rapprocher et a réconcilier les riches et les pauvres, en rappelant aux deux
classes leurs devoirs mutuels et, avant tous les autres, ceux qui dérivent de la justice.

Parmi ces devoirs, voici ceux qui regardent le pauvre et l'ouvrier. Il doit fournir intégralement et
fidelement tout le travail auquel il s'est engagé par contrat libre et conforme a I'équité. Il ne doit
point |éser son patron, ni dans ses biens, ni dans sa personne. Ses revendications mémes
doivent étre exemptes de violences et ne jamais revétir la forme de séditions. Il doit fuir les
hommes pervers qui, dans des discours mensongers, lui suggerent des espérances exagérées

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



et lui font de grandes promesses qui n'aboutissent qu'a de stériles regrets et a la ruine des
fortunes.

Quant aux riches et aux patrons, ils ne doivent point traiter I'ouvrier en esclave; il est juste qu'ils
respectent en lui la dignité de I'homme, relevée encore par celle du chrétien. Le travail du corps,
au témoignage commun de la raison et de la philosophie chrétienne, loin d'étre un sujet de
honte, fait honneur a 'homme, parce qu'il lui fournit un noble moyen de sustenter sa vie. Ce qui
est honteux et inhumain, c'est d'user de 'homme comme d'un vil instrument de lucre, de ne
restituer qu'en proportion de la vigueur de ses bras. Le christianisme, en outre, prescrit qu'il soit
tenu compte des intéréts spirituels de I'ouvrier et du bien de son dme. Aux patrons, il revient de
veiller a ce que l'ouvrier ait un temps suffisant a consacrer a la piété ; qu'il ne soit point livré a la
séduction et aux sollicitations corruptrices ; que rien ne vienne affaiblir en lui I'esprit de famille,
ni les habitudes d'économie. Il est encore défendu aux patrons d'imposer a leurs subordonnés
un travail au-dessus de leurs forces ou en désaccord avec leur age ou leur sexe.

Mais, parmi les devoirs principaux du patron, il faut mettre au premier rang celui de donner a
chacun le salaire qui convient. Assurément, pour fixer la juste mesure du salaire, il y a de
nombreux points de vue a considérer. Mais d'une maniére générale, que le riche et le patron se
souviennent qu'exploiter la pauvreté et la misere, et spéculer sur l'indigence sont choses que
réprouvent également les lois divines et humaines. Ce serait un crime a crier vengeance au ciel,
que de frustrer quelqu'un du prix de ses labeurs. Voila que le salaire que vous avez dérobé par
fraude a vos ouvriers crie contre vous, et que leur clameur est montée jusqu'aux oreilles du
Dieu des armées. (9)

Enfin, les riches doivent s'interdire religieusement tout acte violent, toute fraude, toute
manoeuvre usuraire qui serait de nature a porter atteinte a I'épargne du pauvre, d'autant plus
que celui-ci est moins apte a se défendre, et que son avoir est plus sacré parce que plus
modique.

L'obéissance a ces lois, Nous le demandons, ne suffirait-elle pas a elle seule pour faire cesser
tout antagonisme et en supprimer les causes ? L'Eglise, toutefois, instruite et dirigée par Jésus-
Christ, porte ses vues encore plus haut. Elle propose un ensemble de préceptes plus complet,
parce qu'elle ambitionne de resserrer 'union des deux classes jusqu'a les unir I'une a l'autre par
les liens d'une véritable amitié.

Nul ne saurait avoir une intelligence vraie de la vie mortelle, ni I'estimer & sa juste valeur, s'il ne
s'éléve jusqu'a la considération de cette autre vie qui est immortelle. Celle-ci supprimée, toute
espece et toute vraie notion de bien disparait. Bien plus, l'univers entier devient un
impénétrable mystére. Quand nous aurons quitté cette vie, alors seulement nous
commencerons a vivre. Cette vérité qui nous est enseignée par la nature elle-méme est un
dogme chrétien. Sur lui repose, comme sur son premier fondement, tout I'ensemble de la
religion. Non, Dieu ne nous a point faits pour ces choses fragiles et caduques, mais pour les
choses célestes et éternelles. Il nous a donné cette terre, non point comme une demeure fixe,
mais comme un lieu d'exil.

Que vous abondiez en richesses et en tout ce qui est réputé biens de la fortune, ou que vous
en soyez privé, cela n'importe nullement a I'éternelle béatitude. Ce qui importe, c'est I'usage
que vous en faites. Malgré la plénitude de la rédemption qu'il nous apporte, Jésus-Christ n'a
point supprimé les afflictions qui forment presque toute la trame de la vie mortelle ; il en a fait
des stimulants de la vertu et des sources de mérite, en sorte qu'il n'est point dhomme qui
puisse prétendre aux récompenses s'il ne marche sur les traces sanglantes de Jésus-Christ. Si
nous souffrons avec lui, nous régnerons avec lui (10).

D'ailleurs, en choisissant de plein gré la croix et les tourments, il en a singulierement adouci la
force et 'amertume. Afin de nous rendre la souffrance encore plus supportable, a I'exemple il a
ajouté sa gréce et la promesse d'une récompense sans fin: Car le moment si court et si léger
des afflictions que nous souffrons en cette vie produit en nous le poids éternel d'une gloire
souveraine et incomparable (11).

Ainsi, les fortunés de ce monde sont avertis que les richesses ne les mettent pas a couvert de
la douleur, qu'elles ne sont d'aucune utilité pour la vie éternelle, mais plutét un obstacle (12),
qu'ils doivent trembler devant les menaces insolites que Jésus-Christ profére contre les riches

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



(13) ; gqu'enfin il viendra un jour ou ils devront rendre a Dieu, leur juge, un compte trés rigoureux
de l'usage qu'ils auront fait de leur fortune.

Sur l'usage des richesses, voici I'enseignement d'une excellence et d'une importance extréme
que la philosophie a pu ébaucher, mais qu'il appartenait a I'Eglise de nous donner dans sa
perfection et de faire passer de la théorie a la pratique. Le fondement de cette doctrine est dans
la distinction entre la juste possession des richesses et leur usage Iégitime. La propriété privée,
Nous I'avons vu plus haut, est pour I'hnomme de droit naturel. L'exercice de ce droit est chose
non seulement permise, surtout a qui vit en société, mais encore absolument nécessaire. " Il est
permis a I'homme de posséder en propre et c'est méme nécessaire a la vie humaine. " (14)
Mais si I'on demande en quoi il faut faire consister I'usage des biens, I'Eglise répond sans
hésitation : " Sous ce rapport, I'hnomme ne doit pas tenir les choses extérieures pour privées,
mais pour communes, de telle sorte qu'il en fasse part facilement aux autres dans leurs
nécessités. C'est pourquoi I'Apbtre a dit: " Ordonne aux riches de ce siécle... de donner
facilement, de communiquer leurs richesses (15)". "(16)

Nul assurément n'est tenu de soulager le prochain en prenant sur son nécessaire ou sur celui
de sa famille, ni méme de rien retrancher de ce que les convenances ou la bienséance
imposent a sa personne : " Nul, en effet, ne doit vivre contrairement aux convenances. " (17)

Mais dés qu'on a accordé ce qu'il faut a la nécessité, a la bienséance, c'est un devoir de verser
le superflu dans le sein des pauvres. Ce qui reste, donnez-le en auméne (18). C'est un devair,
non pas de stricte justice, sauf les cas d'extréme nécessité, mais de charité chrétienne, un
devoir par conséquent dont on ne peut poursuivre I'accomplissement par I'action de la loi.

Mais au-dessus des jugements de I'hnomme et de ses lois, il y a la loi et le jugement de Jésus-
Christ, notre Dieu, qui nous persuade de toutes maniéres de faire habituellement I'auméne. I/ y
a plus de bonheur a donner qu'a recevoir (19), dit-il. Le Seigneur tiendra pour faite ou refusée a
lui-méme I'aumdne qu'on aura faite ou refusée aux pauvres. Chaque fois que vous avez fait
l'aura ne a I'un des moindres de mes fréeres que vous voyez, c'est a moi que vous l'avez faite
(20).

Du reste, voici en quelques mots le résumé de cette doctrine. Quiconque a regu de la divine
Bonté une plus grande abondance, soit des biens extérieurs et du corps, soit des biens de
I'ame, les a regus dans le but de les faire servir a son propre perfectionnement et également,
comme ministre de la Providence, au soulagement des autres. C'est pourquoi " quelqu'un a-t-il
le talent de la parole, qu'il prenne garde de se taire ; une surabondance de biens, qu'il ne laisse
pas la miséricorde s'engourdir au fond de son cceur ; l'art de gouverner, qu'il s'applique avec
soin a en partager avec son frére et I'exercice et les bienfaits. " (21)

Quant aux déshérités de la fortune, ils apprennent de I'Eglise que, selon le jugement de Dieu
lui-méme, la pauvreté n'est pas un opprobre et qu'il ne faut pas rougir de devoir gagner son
pain a la sueur de son front. C'est ce que Jésus-Christ Notre Seigneur a confirmé par son
exemple, lui qui, tout riche qu'il était, s'est fait indigent (22) pour le salut des hommes ; qui, fils
de Dieu et Dieu lui-méme, a voulu passer aux yeux du monde pour le fils d'un ouvrier ; qui est
allé jusqu'a consumer une grande partie de sa vie dans un travail mercenaire. N'est-ce pas le
charpentier, fils de Marie ? (23)

Quiconque tiendra sous son regard le Modéle divin comprendra plus facilement ce que Nous
allons dire : la vraie dignité de 'nomme et son excellence résident dans ses moeurs, c'est-a-dire
dans sa vertu ; la vertu est le patrimoine commun des mortels, a la portée de tous, des petits et
des grands, des pauvres et des riches ; seuls la vertu et les mérites, partout ou on les rencontre,
obtiendront la récompense de I'éternelle béatitude. Bien plus, c'est vers les classes infortunées
que le coeur de Dieu semble s'incliner davantage. Jésus-Christ appelle les pauvres des
bienheureux (24), il invite avec amour a venir a lui, afin qu'il les console, tous ceux qui souffrent
et qui pleurent (25) il embrasse avec une charité plus tendre les petits et les opprimés. Ces
doctrines sont bien faites certainement pour humilier I'ame hautaine du riche et le rendre plus
condescendant, pour relever le courage de ceux qui souffrent et leur inspirer de la résignation.
Avec elle, se trouverait diminuée cette distance que I'orgueil se plait a maintenir ; on obtiendrait
sans peine que des deux c6tés on se donnat la main et que les volontés s'unissent dans une
méme amitié.

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Mais c'est encore trop peu de la simple amitié : si I'on obéit aux préceptes du christianisme,
c'est dans l'amour fraternel que s'opérera l'union. De part et d'autre, on saura et I'on
comprendra que les hommes sont tous absolument issus de Dieu, leur Pére commun; que Dieu
est leur unique et commune fin, et que lui seul est capable de communiquer aux anges et aux
hommes une félicité parfaite et absolue ; que tous ils ont été également rachetés par Jésus-
Christ et rétablis par lui dans leur dignité d'enfants de Dieu, et qu'ainsi un véritable lien de
fraternité les unit, soit entre eux, soit au Christ leur Seigneur qui est le premier-né parmi un
grand nombre de fréres. (26) lls sauront enfin que tous les biens de la nature, tous les trésors
de la grace appartiennent en commun et indistinctement a tout le genre humain, et qu'il n'y a
que les indignes qui soient déshérités des biens célestes. Si vous étes fils, vous étes aussi
héritiers : héritiers de Dieu, cohéritiers de Jésus-Christ (27).

Tel est I'ensemble des droits et des devoirs qu'enseigne la philosophie chrétienne. Ne verrait-on
pas l'apaisement se faire a bref délai, si ces enseignements pouvaient prévaloir dans les
sociétés ?

Cependant, I'Eglise ne se contente pas d'indiquer ou se trouve le reméde, elle I'applique au mal
de sa propre main. Elle est tout occupée a instruire et a élever les hommes d'aprés ses
principes et sa doctrine. Elle a soin d'en répandre les eaux vivifiantes aussi loin et aussi
largement qu'il lui est possible, par le ministére des évéques et du clergé. Puis, elle s'efforce de
pénétrer dans les ames et d'obtenir des volontés qu'elles se laissent conduire et gouverner par
la regle des preceptes divins. Sur ce point capital et de tres grande importance, parce qu'il
renferme comme le résumé de tous les intéréts en cause, l'action de I'Eglise est souveraine.
Les instruments dont elle dispose pour toucher les ames lui ont été donnés a cette fin par
Jésus-Christ et ils portent en eux une efficacité divine. lls sont les seuls aptes a pénétrer jusque
dans les profondeurs du coeur humain, les seuls capables d'amener I'homme a obéir aux
injonctions du devoir, a maitriser ses passions, a aimer Dieu et son prochain d'une charité sans
mesure, a briser courageusement tous les obstacles qui entravent sa marche dans la voie de la
vertu.

Il suffit de passer rapidement en revue par la pensée les exemples de I'antiquité. Les choses et
les faits que Nous allons rappeler sont hors de toute controverse. Ainsi, il n'est pas douteux que
la société civile des hommes ait été foncierement renouvelée par les institutions chrétiennes ;
que cette rénovation a eu pour effet de relever le niveau du genre humain ou, pour mieux dire,
de le rappeler de la mort a la vie et de le porter a un si haut degré de perfection qu'on n'en vit
de supérieur ni avant ni aprés, et qu'on n'en verra jamais dans tout le cours des siécles ;
qu'enfin c'est Jésus-Christ qui a été le principe de ces bienfaits et qui en doit étre la fin ; car de
méme que tout est parti de lui, ainsi tout doit lui étre rapporté. Quand donc I'Evangile eut
rayonné dans le monde, quand les peuples eurent appris le grand mystére de I'Incarnation du
Verbe et de la Rédemption des hommes, la vie de Jésus-Christ, Dieu et homme, envahit les
sociétés et les imprégna tout entieres de sa foi, de ses maximes et de ses lois. C'est pourquoi,
si la société humaine doit étre guérie, elle ne le sera que par le retour a la vie et aux institutions
du christianisme.

A qui veut régénérer une société quelconque en décadence, on prescrit avec raison de la
ramener & ses origines. La perfection de toute société consiste, en effet, a poursuivre et a
atteindre la fin en vue de laquelle elle a été fondée, en sorte que tous les mouvements et tous
les actes de la vie sociale naissent du méme principe d'ou est née la société. Aussi, s'écarter de
la fin, c'est aller a la mort ; y revenir, c'est reprendre vie.

Ce que Nous disons du corps social tout entier s'appliqgue également a cette classe de citoyens
qui vivent de leur travail et qui forment la tres grande majorité.

Qu'on ne pense pas que I'Eglise se laisse tellement absorber par le soin des ames qu'elle
néglige ce qui se rapporte a la vie terrestre et mortelle. Pour ce qui est en particulier de la
classe des travailleurs, elle veut les arracher a la misere et leur procurer un sort meilleur, et elle
fait tous ses efforts pour obtenir ce résultat.

Et certes, elle apporte a cette oeuvre un trés utile concours, par le seul fait de travailler en
paroles et en actes a ramener les hommes a la vertu. Dés que les moeurs chrétiennes sont en
honneur, elles exercent naturellement sur la prospérité temporelle leur part de bienfaisante
influence. En effet, elles attirent la faveur de Dieu, principe et source de tout bien ; elles

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



compriment le désir excessif des richesses et la soif des voluptés, ces deux fléaux qui trop
souvent jettent I'amertume et le dégolt dans le sein méme de l'opulence ;(28) elles se
contentent enfin d'une vie et d'une nourriture frugales, et suppléent par I'économie a la modicité
du revenu, écartant ces vices qui consument non seulement les petites, mais les plus grandes
fortunes, et dissipent les plus gros patrimoines.

L'Eglise en outre pourvoit encore directement au bonheur des classes déshéritées par la
fondation et le soutien d'institutions qu'elle estime propres a soulager leur misére. En ce genre
de bienfaits, elle a méme tellement excellé que ses propres ennemis ont fait son éloge.

Ainsi, chez les premiers chrétiens, telle était la force de la charité mutuelle, qu'il n'était point rare
de voir les plus riches se dépouiller de leur patrimoine en faveur des pauvres. Aussi l'indigence
n'était-elle point connue parmi eux (29).

Les Apobtres avaient confié la distribution quotidienne des aumodnes aux diacres dont I'ordre
avait eté spécialement institué a cette fin. Saint Paul lui-méme, quoique absorbé par une
sollicitude qui embrassait toutes les Eglises, n'hésitait pas a entreprendre de pénibles voyages
pour aller en personne porter des secours aux chrétiens indigents. Des secours du méme genre
étaient spontanément offerts par les fidéles dans chacune de leurs assemblées. Tertullien les
appelle les dépdts de la piété, parce qu'on les employait "a entretenir et a inhumer les
personnes indigentes, les orphelins pauvres des deux sexes, les domestiques agés, les

victimes du naufrage. " (30)

Voila comment peu & peu s'est formé ce patrimoine que I'Eglise a toujours gardé avec un soin
religieux comme le bien propre de la famille des pauvres. Elle est allée jusqu'a assurer des
secours aux malheureux, en leur épargnant I'numiliation de tendre la main. Cette commune
Mere des riches et des pauvres, profitant des merveilleux élans de charité qu'elle avait partout
provoqués, fonda des sociétés religieuses et une foule d'autres institutions utiles qui ne
devaient laisser sans soulagement a peu prés aucun genre de misére. |l est sans doute un
certain nombre d'hommes aujourd'hui qui, fidéles eéchos des paiens d'autrefois, en viennent
jusqu'a se faire méme, d'une charité aussi merveilleuse, une arme pour attaquer I'Eglise. On a
vu une bienfaisance établie par les lois civiles se substituer a la charité chrétienne. Mais cette
charité chrétienne, qui se voue tout entiére et sans arriere-pensee a I'utilité du prochain, ne peut
étre suppléée par aucune organisation humaine. L'Eglise seule posséde cette vertu, parce
qu'on ne la puise que dans le Goeur sacré de Jésus-Christ, et que c'est errer loin de Jésus-
Christ que d'étre éloigné de son Eglise.

Toutefois, pour obtenir le résultat voulu, il faut sans aucun doute recourir de plus aux moyens
humains. Tous ceux que la question regarde doivent donc viser au méme but et travailler de
concert, chacun dans sa sphere. Il y a la comme une image de la Providence gouvernant le
monde ; car nous voyons d'ordinaire que les faits et les événements qui dépendent de causes
diverses sont la résultante de leur action commune.

Or, que sommes-nous en droit d'attendre de I'Etat pour remédier & la situation ? Disons d'abord
que, par Etat, Nous entendons ici, non point tel gouvernement établi chez tel peuple en
particulier, mais tout gouvernement qui répond aux préceptes de la raison naturelle et des
enseignements divins, enseignements que Nous avons exposés Nous-méme, spécialement
dans Notre lettre encyclique sur la constitution chrétienne des sociétés (31).

Les chefs d'Etat doivent d'abord apporter un concours d'ordre général par tout I'ensemble des
lois et des institutions. Nous voulons dire qu'ils doivent agir en sorte que la constitution et
I'administration de la société fassent fleurir naturellement la prospérité, tant publique que privée.

Tel est, en effet, I'office de la prudence civile et le devoir propre de tous ceux qui gouvernera.
Or, ce qui fait une nation prospeére, c'est la probité des moeurs, l'ordre et la moralité comme
bases de la famille, la pratique de la religion et le respect de la justice, c'est un taux modéré et
une répartition équitable des impdts, le progrés de I'industrie et du commerce, une agriculture
florissante et autres éléments du méme genre, s'il en est que lI'on ne peut développer sans
augmenter d'autant le bien-étre et le bonheur des citoyens.

De méme donc que, par tous ces moyens, I'Etat peut se rendre utile aux autres classes, de
méme il peut grandement améliorer le sort de la classe ouvriére. Il le fera dans toute la rigueur

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



de son droit et sans avoir a redouter le reproche d'ingérence ; car en vertu méme de son office,
I'Etat doit servir I'intérét commun. Il est évident que plus se multiplieront les avantages résultant
de cette action d'ordre général, et moins on aura besoin de recourir & d'autres expédients pour
remédier a la condition des travailleurs.

Mais voici une autre considération qui atteint plus profondément encore Notre sujet. La raison
d'étre de toute société est une et commune a tous ses membres, grands et petits. Les pauvres
au méme titre que les riches sont, de par le droit naturel, des citoyens, c'est-a-dire du nombre
des parties vivantes dont se compose, par l'intermediaire des familles, le corps entier de la
nation. A parler exactement, en toutes les cités, ils sont le grand nombre. Comme il serait
déraisonnable de pourvoir a une classe de citoyens et de négliger I'autre, il est donc évident
que l'autorité publique doit aussi prendre les mesures voulues pour sauvegarder la vie et les
intéréts de la classe ouvriere. Si elle y manque, elle viole la stricte justice qui veut qu'on rende a
chacun son di. A ce sujet, saint Thomas dit fort sagement : " De méme que la partie et le tout
sont, en quelque maniére, une méme chose, ainsi ce qui appartient au tout est en quelque sorte
a chaque partie. " (32)

C'est pourquoi, parmi les graves et nombreux devoirs des gouvernants qui veulent pourvoir
comme il convient au bien public, celui qui domine tous les autres consiste a avoir soin
également de toutes les classes de citoyens, en observant rigoureusement les lois de la justice
dite distributive.

Tous les citoyens sans exception doivent apporter leur part a la masse des biens communs qui,
du reste, par un retour naturel, se répartissent de nouveau entre les individus. Néanmoins, les
apports respectifs ne peuvent étre ni les mémes, ni d'égale mesure. Quelles que soient les
vicissitudes par lesquelles les formes de gouvernement sont appelées a passer, il y aura
toujours entre les citoyens ces inégalités de conditions sans lesquelles une société ne peut ni
exister, ni étre congue. A tout prix, il faut des hommes qui gouvernent, qui fassent des lois, qui
rendent la justice, qui_enfin de conseil ou d'autorité administrent les affaires de la paix et les
choses de la guerre. A n'en pas douter, ces hommes doivent avoir la prééminence dans toute
société et y tenir le premier rang, puisqu'ils travaillent directement au bien commun et d'une
maniere si excellente. Ceux au contraire qui s'appliquent aux choses de I'industrie ne peuvent
concourir a ce bien commun, ni dans la méme mesure, ni par les mémes voies.

Eux aussi cependant, quoique d'une maniere moins directe, servent grandement les intéréts de
la société. Sans nul doute, le bien commun dont. I'acquisition doit avoir pour effet de
perfectionner les hommes est principalement un bien moral. Mais, dans une société bien
constituée, il doit se trouver encore une certaine abondance de biens extérieurs " dont l'usage
est requis a l'exercice de la vertu " (33).

Or, tous ces biens, c'est le travail de I'ouvrier, travail des champs ou de l'usine, qui en est
surtout la source féconde et nécessaire. Bien plus, dans cet ordre de choses, le travail a une
telle fécondité et une telle efficacité, que I'on peut affamer sans crainte de se tromper que, seul,
il donne aux nations la prospérité. L'équité demande donc que I'Etat se préoccupe des
travailleurs. Il doit faire en sorte qu'ils regoivent une part convenable des biens qu'ils procurent a
la societé, comme ['habitation et le vétement, et qu'ils puissent vivre au prix de moins de peines
et de privations. Ainsi, |I'Etat doit favoriser tout ce qui, de prés ou de loin, parait de nature a
améliorer leur sort. Cette sollicitude, bien loin de préjudicier a personne, tournera au contraire
au profit de tous, car il importe souverainement a la nation que des hommes, qui sont pour elle
le principe de biens aussi indispensables, ne se trouvent point de tous cbétés aux prises avec la
misere.

Il est dans l'ordre, avons-Nous dit, que ni I'individu, ni la famille ne soient absorbés par I'Etat. Il
est juste que I'un et l'autre aient la faculté d'agir avec liberté, aussi longtemps que cela n'atteint
pas le bien général et ne fait tort a personne. Cependant, aux gouvernants il appartient de
prendre soin de la communauté et de ses parties ; la communauté, parce que la nature en a
confié la conservation au pouvoir souverain, de telle sorte que le salut public n'est pas
seulement ici la loi supréme, mais la cause méme et la raison d'étre du pouvoir civil ; les parties,
parce que, de droit naturel, le gouvernement ne doit pas viser l'intérét de ceux qui ont le pouvoir
entre les mains, mais le bien de ceux qui leur sont soumis.

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 10
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Tel est I'enseignement de la philosophie et de la foi chrétienne. D'ailleurs, toute autorité vient de
Dieu et est une participation de son autorité supréme. Dés lors, ceux qui en sont les
dépositaires doivent 'exercer a I'exemple de Dieu dont la paternelle sollicitude ne s'étend pas
moins a chacune des créatures en particulier qu'a tout leur ensemble. Si donc les intéréts
généraux ou l'intérét d'une classe en particulier se trouvent lésés ou simplement menaceés, et
s'il est impossible d'y remédier ou d'y obvier autrement, il faut de toute nécessité recourir a
I'autorité publique.

Or, il importe au salut public et privé que l'ordre et la paix regnent partout ; que toute I'économie
de la vie familiale soit réglée d'aprés les commandements de Dieu et les principes de la loi
naturelle ; que la religion soit honorée et observée ; que I'on voie fleurir les moeurs privées et
publiques ; que la justice soit religieusement gardée et que jamais une classe ne puisse
opprimer l'autre impunément ; qu'il croisse de robustes générations capables d'étre le soutien et,
s'il le faut, le rempart de la patrie. C'est pourquoi, s'il arrive que les ouvriers, abandonnant le
travail ou le suspendant par les gréves, menacent la tranquillité publique ; que les liens naturels
de la famille se relachent parmi les travailleurs ; qu'on foule aux pieds la religion des ouvriers en
ne leur facilitant point I'accomplissement de leurs devoirs envers Dieu ; que la promiscuité des
sexes ou d'autres excitations au vice constituent, dans les usines, un péril pour la moralité ; que
les patrons écrasent les travailleurs sous le poids de fardeaux iniques ou déshonorent en eux la
personne humaine par des conditions indignes et dégradantes ; qu'ils attentent a leur santé par
un travail excessif et hors de proportion avec leur &ge et leur sexe ; dans tous les cas, il faut
absolument appliquer dans de certaines limites la force et I'autorité des lois. La raison qui
motive l'intervention des lois en détermine les limites : c'est-a-dire que celles-ci ne doivent pas
s'avancer ni rien entreprendre au dela de ce qui est nécessaire pour remédier aux maux et
écarter les dangers.

Les droits doivent partout étre religieusement respectés. L'Etat doit les protéger chez tous les
citoyens en prévenant ou en vengeant leur violation. Toutefois, dans la protection des droits
privés, il doit se préoccuper d'une maniére spéciale des faibles et des indigents. La classe riche
se fait comme un rempart de ses richesses et a moins besoin de la tutelle publique. La classe
indigente, au contraire, sans richesses pour la metire a couvert des injustices, compte surtout
sur la protection de I'Etat. L'Etat doit donc entourer de soin et d'une sollicitude toute particuliere
les travailleurs qui appartiennent a la classe pauvre en général.

Mais il est bon de traiter a part certains points de la plus grande importance. En premier lieu, il
faut que les lois publiques soient pour les propriétés privées une protection et une sauvegarde.
Ce qui importe par-dessus tout, au milieu de tant de cupidités en effervescence, c'est de
contenir les masses dans le devoir. |l est permis de tendre vers de meilleures destinées dans
les limites de la justice. Mais enlever de force le bien d'autrui, envahir les propriétés étrangéres
sous prétexte d'une absurde égalité, sont choses que la justice condamne et que lintérét
commun lui-méme répudie. Assurément, les ouvriers qui veulent améliorer leur sort par un
travail honnéte et en dehors de toute injustice forment la trés grande majorité. Mais on en
compte beaucoup qui, imbus de fausses doctrines et ambitieux de nouveautés, mettent tout en
oeuvre pour exciter des tumultes et entrainer les autres a la violence. L'autorité publique doit
alors intervenir. Mettant un frein aux excitations des meneurs, elle protégera les moeurs des
ouvriers contre les artifices de la corruption et les Iégitimes propriétés contre le péril de la rapine.

Il n'est pas rare qu'un travail trop prolongé ou trop pénible, et un salaire jugé trop faible,
donnent lieu a ces chdbmages voulus et concertés qu'on appelle des gréves. A cette maladie si
commune et en méme temps si dangereuse, il appartient au pouvoir public de porter un reméde.
Ces chbmages en effet, non seulement tournent au détriment des patrons et des ouvriers eux-
mémes, mais ils entravent le commerce et nuisent aux intéréts généraux de la société. Comme
ils dégénérent facilement en violences et en tumultes, la tranquillité publique s'en trouve
souvent compromise.

Mais ici il est plus efficace et plus salutaire que l'autorité des lois prévienne le mal et I'empéche
de se produire, en écartant avec sagesse les causes qui paraissent de nature a exciter des
conflits entre ouvriers et patrons.

Chez l'ouvrier pareillement, il est des intéréts nombreux qui réclament la protection de I'Etat.
Vient en premiére ligne ce qui regarde le bien de son ame.

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



La vie du corps en effet, quelque précieuse et désirable qu'elle soit, n'est pas le but dernier de
notre existence. Elle est une voie et un moyen pour arriver, par la connaissance du vrai et
I'amour du bien, a la perfection de la vie de I'ame.

C'est I'ame qui porte gravée en elle-méme I'image et la ressemblance de Dieu. C'est en elle que
réside cette souveraineté dont I'homme fut investi quand il recut I'ordre de s'assujettir la nature
inférieure et de mettre a son service les terres et les mers. Remplissez la terre et I'assujettissez ;
dominez sur les poissons de la mer et sur les oiseaux du ciel et sur les animaux qui se meuvent
sur la terre (34).

A ce point de vue, tous les hommes sont égaux ; point de différences entre riches et pauvres,
maitres et serviteurs, princes et sujets : lls n'ont tous qu'un méme Seigneur (35). |l n'est permis
a personne de violer impunément cette dignité de 'hnomme que Dieu lui-méme traite avec un
grand respect, ni d'entraver la marche de I'nomme vers cette perfection qui correspond a la vie
éternelle et céleste. Bien plus, il n'est méme pas loisible a 'hnomme, sous ce rapport, de déroger
spontanément a la dignité de sa nature, ou de vouloir I'asservissement de son ame. Il ne s'agit
pas en effet de droit dont il ait la libre disposition, mais de devoirs envers Dieu qu'il doit
religieusement remplir.

C'est de la que découle la nécessité du repos et de la cessation du travail aux jours du
Seigneur. Le repos d'ailleurs ne doit pas étre entendu comme une plus large part faite a une
stérile oisiveté, ou encore moins, suivant le désir d'un grand nombre, comme un chémage
fauteur des vices et dissipateur des salaires, mais bien comme un repos sanctifié par la religion.
Ainsi allié avec la religion, le repos retire 'homme des labeurs et des soucis de la vie
quotidienne. |l I'éleve aux grandes pensées du ciel et l'invite a rendre a son Dieu le tribut
d'adoration qu'il lui doit. Tel est surtout le caractére et la raison de ce repos du septiéme jour
dont Dieu avait fait méme déja dans I'Ancien Testament un des principaux articles de la loi :
Souviens-toi de sanctifier le jour du sabbat (36), et dont il avait lui-méme donné I'exemple par
ce mystérieux repos pris aussitot aprés qu'il et créé I'homme: Il se reposa le septieme jour de
tout le travail qu'il avait fait (37).

Pour ce qui est des intéréts physiques et corporels, l'autorité publique doit tout d'abord les
sauvegarder en arrachant les malheureux ouvriers des mains de ces spéculateurs qui, ne
faisant point de différence entre un homme et une machine, abusent sans mesure de leurs
personnes pour satisfaire d'insatiables cupidités. Exiger une somme de travail qui, en
émoussant toutes les facultés de I'ame, écrase le corps et en consume les forces jusqu'a
épuisement, c'est une conduite que ne peuvent tolérer ni la justice ni 'hnumanité. L'activité de
I'hnomme, bornée comme sa nature, a des limites qu'elle ne peut franchir. Elle s'accroit sans
doute par l'exercice et I'habitude, mais a condition qu'on lui donne des relaches et des
intervalles de repos. Ainsi, le nombre d'heures d'une journée de travail ne doit pas excéder la
mesure des forces des travailleurs, et les intervalles de repos doivent étre proportionnés a la
nature du travail et a la santé de I'ouvrier, et réglés d'apres les circonstances des temps et des
lieux. L'ouvrier qui arrache a la terre ce qu'elle a de plus caché, la pierre, le fer et l'airain, a un
labeur dont |a briéveté devra compenser la fatigue, ainsi que le dommage qu'il cause a la santé.
Il est juste, en outre, qu'on consideére les époques de I'année. Tel travail sera souvent aisé dans
une saison, et deviendra intolérable ou trés pénible dans une autre.

Enfin, ce que peut réaliser un homme valide et dans la force de I'age ne peut étre
équitablement demandé a une femme ou a un enfant. L'enfant en particulier - et ceci demande
a étre observé strictement - ne doit entrer & l'usine qu'aprés que I'dge aura suffisamment
développé en lui les forces physiques, intellectuelles et morales. Sinon, comme une herbe
encore tendre, il se verra flétri par un travail trop précoce et c'en sera fait de son éducation. De
méme, il est des travaux moins adaptés a la femme que la nature destine plutét aux ouvrages
domestiques ; ouvrages d'ailleurs qui sauvegardent admirablement I'nonneur de son sexe et
répondent mieux, par nature, a ce que demandent la bonne éducation des enfants et la
prospérité de la famille.

En général, la durée du repos doit se mesurer d'apres la dépense des forces qu'il doit restaurer.
Le droit au repos de chaque jour ainsi que la cessation du travail le jour du Seigneur doivent
étre la condition expresse ou tacite de tout contrat passé entre patrons et ouvriers. La ou cette
condition n'entrerait pas, le contrat ne serait pas honnéte, car nul ne peut exiger ou permettre la
violation des devoirs de 'hnomme envers Dieu et envers lui-méme.

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Nous passons a présent a un autre point de la question, d'une trés grande importance, qui, pour
éviter toute exagération, demande a étre défini avec justesse. Nous voulons parler de la fixation
du salaire.

On prétend que le salaire, une fois librement consenti de part et d'autre, le patron en le payant
remplit tous ses engagements et n'est plus tenu a rien. La justice se trouverait seulement lésée,
si le patron refusait de tout solder, ou si l'ouvrier refusait d'achever tout son travail et de
satisfaire a ses engagements. Dans ces cas, a I'exclusion de tout autre, le pouvoir public aurait
a intervenir pour protéger le droit de chacun.

Pareil raisonnement ne trouvera pas de juge équitable qui consente a y adhérer sans réserve. |l
n'envisage pas tous les cétés de la question et il en omet un, fort sérieux. Travailler, c'est
exercer son activité dans le but de se procurer ce qui est requis pour les divers besoins de la
vie, mais surtout pour I'entretien de la vie elle-méme. Tu mangeras ton pain a la sueur de ton
front (38). C'est pourquoi le travail a regu de la nature comme une double empreinte. Il est
personnel parce que la force active est inhérente a la personne et qu'elle est la propriété de
celui qui I'exerce et qui I'a recue pour son utilité. Il est nécessaire parce que I'homme a besoin
du fruit de son travail pour conserver son existence, et qu'il doit la conserver pour obéir aux
ordres irréfragables de la nature. Or, si I'on ne regarde le travail que par le c6té ou il est
personnel, nul doute qu'il ne soit au pouvoir de l'ouvrier de restreindre a son gré le taux du
salaire. La méme volonté qui donne le travail peut se contenter d'une faible rémunération ou
méme n'en exiger aucune. Mais il en va tout autrement si, au caractére de personnalité, on joint
celui de nécessité dont la pensée peut bien faire abstraction, mais qui n'en est pas séparable
en realité. En effet, conserver I'existence est un devoir imposé a tous les hommes et auquel ils
ne peuvent se soustraire sans crime. De ce devoir découle nécessairement le droit de se
procurer les choses nécessaires a la subsistance que le pauvre ne se procure que moyennant
le salaire de son travail.

Que le patron et l'ouvrier fassent donc tant et de telles conventions qu'il leur plaira, qu'ils
tombent d'accord notamment sur le chiffre du salaire. Au-dessus de leur libre volonté, il est une
loi de justice naturelle plus élevée et plus ancienne, a savoir que le salaire ne doit pas étre
insuffisant a faire subsister I'ouvrier sobre et honnéte. Si, contraint par la nécessité ou poussé
par la crainte d'un mal plus grand, I'ouvrier accepte des conditions dures, que d'ailleurs il ne
peut refuser parce qu'elles lui sont imposées par le patron ou par celui qui fait I'offre du travail, il
subit une violence contre laquelle la justice proteste.

Mais dans ces cas et autres analogues, comme en ce qui concerne la journée de travail et les
soins de la santé des ouvriers dans les usines, les pouvoirs publics pourraient intervenir
inopportunément, vu surtout la variété des circonstances des temps et des lieux. Il sera donc
préférable d'en réserver en principe la solution aux corporations ou syndicats dont Nous
parlerons plus loin, ou de recourir a quelque autre moyen de sauvegarder les intéréts des
ouvriers et d'en appeler méme, en cas de besoin, a la protection et a I'appui de I'Etat.

L'ouvrier qui percevra un salaire assez fort pour parer aisément a ses besoins et a ceux de sa
famille s'appliquera, s'il est sage, a étre économe. Suivant le conseil que semble lui donner la
nature elle-méme, il visera par de prudentes épargnes a se ménager un petit superflu qui lui
permette de parvenir un jour a l'acquisition d'un modeste patrimoine. Nous avons vu, en effet,
que la question présente ne pouvait recevoir de solution vraiment efficace si I'on ne commencgait
par poser comme principe fondamental l'inviolabilité de la propriété privée. Il importe donc que
les lois favorisent I'esprit de propriété, le réveillent et le développent autant qu'il est possible
dans les masses populaires.

Ce résultat une fois obtenu serait la source des plus précieux avantages. Et d'abord, la
répartition des biens serait certainement plus équitable. La violence des bouleversements
sociaux a divisé le corps social en deux classes et a creusé entre elles un immense abime.
D'une part, une faction toute-puissante par sa richesse. Maitresse absolue de l'industrie et du
commerce, elle détourne le cours des richesses et en fait affluer vers elle toutes les sources.
Elle tient d'ailleurs en sa main plus d'un ressort de I'administration publique. De l'autre, une
multitude indigente et faible, I'ame ulcérée, toujours préte au désordre. Eh bien, si I'on stimule
l'industrieuse activité du peuple par la perspective d'une participation a la propriété du sol, I'on
verra se combler peu a peu l'abime qui sépare l'opulence de la misere et s'opérer le
rapprochement des deux classes.

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



En outre, la terre produira toute chose en plus grande abondance. Car I'nomme est ainsi fait
que la pensée de travailler sur un fonds qui est a lui redouble son ardeur et son application. Il
en vient méme jusqu'a mettre tout son coeur dans une terre qu'il a cultivée lui-méme, qui lui
promet, a lui et aux siens, non seulement le strict nécessaire, mais encore une certaine aisance.
Tous voient sans peine les heureux effets de ce redoublement d'activité sur la fécondité de la
terre et sur la richesse des nations.

Un troisieme avantage sera l'arrét dans le mouvement d'émigration. Personne, en effet, ne
consentirait a échanger contre une région étrangere sa patrie et sa terre natale, s'il y trouvait les
moyens de mener une vie plus tolérable.

Mais il y a une condition indispensable pour que tous ces avantages deviennent des réalités. Il
ne faut pas que la propriété privée soit épuisée par un excés de charges et d'impdts. Ce n'est
pas des lois humaines, mais de la nature qu'émane le droit de propriété individuelle. L'autorité
publique ne peut donc I'abolir. Elle peut seulement en tempérer l'usage et le concilier avec le
bien commun. Elle agit donc contre la justice et I'humanité quand, sous le nom d'impbts, elle
greve outre mesure les biens des particuliers.

En dernier lieu, les patrons et les ouvriers eux-mémes peuvent singulierement aider a la
solution de la question par toutes les oeuvres propres a soulager efficacement l'indigence et a
opérer un rapprochement entre les deux classes.

De ce nombre sont les sociétés de secours mutuels ; les institutions diverses dues a l'initiative
privée qui ont pour but de secourir les ouvriers, ainsi que leurs veuves et leurs orphelins, en cas
de mort, d'accidents ou d'infirmités ; les patronages qui exercent une protection bienfaisante sur
les enfants des deux sexes, sur les adolescents et sur les hommes faits.

Mais la premiére place appartient aux corporations ouvriéres qui, en soi, embrassent a peu pres
toutes les oeuvres. Nos ancétres éprouverent longtemps la bienfaisante influence de ces
corporations. Elles ont d'abord assuré aux ouvriers des avantages manifestes. De plus, ainsi
qu'une foule de monuments le proclament, elles ont été une source de gloire et de progres pour
les arts eux-mémes. Aujourd'hui, les générations sont plus cultivées, les moeurs plus policées,
les exigences de la vie quotidienne plus nombreuses. Il n'est donc pas douteux qu'il faille
adapter les corporations a ces conditions nouvelles. Aussi, Nous voyons avec plaisir se former
partout des sociétés de ce genre, soit composées des seuls ouvriers, soit mixtes, réunissant a
la fois des ouvriers et des patrons. Il est a désirer qu'elles accroissent leur nombre et I'efficacité
de leur action.

Bien que Nous Nous en soyons occupé plus d'une fois, Nous voulons exposer ici leur
opportunité et leur droit a l'existence, et indiquer comment elles doivent s'organiser et quel doit
étre leur programme d'action.

L'expérience que fait 'homme de I'exiguité de ses forces I'engage et le pousse a s'adjoindre
une coopération étrangére. C'est dans les Saintes Ecritures qu'on lit cette maxime : Mieux vaut
vivre a deux que solitaire ; il y a pour les deux un bon salaire dans leur travail ; car s'ils tombent,
l'un peut relever son compagnon. Malheur a celui qui est seul et qui tombe sans avoir un
second pour le relever ! (39) Et cet autre : Le frére qui est aidé par son fréere est comme une
ville forte (40) De cette tendance naturelle, comme d'un méme germe, naissent la société civile
d'abord, puis au sein méme de celle-ci, d'autres sociétés qui, pour étre restreintes et imparfaites,
n'en sont pas moins des sociétés véritables.

Entre ces petites sociétés et la grande, il y a de profondes différences qui résultent de leur fin
prochaine. La fin de la société civile embrasse universellement tous les citoyens. Elle réside
dans le bien commun, c'est-a-dire dans un bien auquel tous et chacun ont le droit de participer
dans une mesure proportionnelle. C'est pourquoi on I'appelle publique, parce qu'elle réunit les
hommes pour en former une nation. (41) Au contraire, les sociétés qui se constituent dans son
sein sont tenues pour privées. Elles le sont, en effet, car leur raison d'étre immédiate est I'utilité
particuliere exclusive de leurs membres.

La société privée est celle qui se forme dans un but privé, comme lorsque deux ou trois
s'associent pour exercer ensemble le négoce. (42)

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Les sociétés privées n'ont d'existence qu'au sein de la société civile dont elles sont comme
autant de parties. Il ne s'ensuit pas cependant, a ne parler qu'en général et a ne considérer que
leur nature, qu'il soit au pouvoir de I'Etat de leur dénier I'existence. Le droit a I'existence leur a
été octroyé par la nature elle-méme, et la société civile a été instituée pour protéger le droit
naturel, non pour l'anéantir. C'est pourquoi une société civile qui interdirait les sociétés privées
s'attaquerait elle-méme, puisque toutes les sociétés, publiques et privées, firent leur origine d'un
méme principe : la naturelle sociabilité de 'hnomme.

Assurément, il y a des cas qui autorisent les lois a s'opposer a la formation de sociétés de ce
genre. Si une société, en vertu méme de ses statuts, poursuivait une fin en opposition flagrante
avec la probité, avec la justice, avec la sécurité de I'Etat, les pouvoirs publics auraient le droit
d'en empécher la formation et, si elle était formée, de la dissoudre. Mais encore faut-il qu'en
tout cela ils n'agissent qu'avec une trés grande circonspection.

Il faut éviter d'empiéter sur les droits des citoyens et de prendre, sous couleur d'utilité publique,
une décision qui serait désavouée par la raison. Car une loi ne mérite obéissance qu'autant
qu'elle est conforme a la droite raison et, ainsi, a la loi éternelle de Dieu (43).

Ici se présentent a Notre esprit les confréries, les congrégations et les ordres religieux de tout
genre, auxquels I'autorité de I'Eglise et la piété des fidéles avaient donné naissance. L'histoire
jusgqu'a notre époque nous dit assez quels en furent les fruits de salut pour le genre humain.
Considérées simplement par la raison, ces sociétés apparaissent comme fondées dans un but
honnéte et, conséquemment, comme établies sur le droit naturel. Du c6té ou elles touchent a la
religion, elles ne relévent que de I'Eglise. Les pouvoirs publics ne peuvent donc Iégitimement
prétendre a aucun droit sur elles, ni s'en attribuer I'administration. Leur devoir est plutot de les
respecter, de les protéger et, s'il en est besoin, de les défendre.

Or, c'est justement tout I'opposé que Nous avons vu, surtout en ces derniers temps. Dans
beaucoup de pays, I'Etat a porté la main sur ces sociétés et a accumulé a leur égard les
injustices : assujettissement aux lois civiles, privation du droit légitime de personnalité morale,
spoliation des biens. Sur ces biens, I'Eglise avait pourtant ses droits ; chacun des membres
avait les siens ; les donateurs qui leur avaient fixé une destination, ceux enfin qui en retiraient
des secours et du soulagement avaient les leurs. Aussi ne pouvons-Nous Nous empécher de
déplorer ameérement des spoliations si iniques et si funestes; d'autant plus qu'on frappe de
proscription les sociétés catholiques dans le temps méme ou I'on affirme la Iégalité des sociétés
privées, et que ce que I'on refuse a des hommes paisibles et préoccupés seulement de l'intérét
public, on l'accorde, et certes trés largement, a des hommes qui agitent dans leur esprit des
desseins funestes tout a la fois a la religion et a I'Etat.

Jamais assurément a aucune époque, on ne vit une si grande multiplicité d'associations de tout
genre, surtout d'associations ouvrieres. Ce n'est pas le lieu de chercher ici d'ou viennent
beaucoup d'entre elles, quel est leur but et comment elles y tendent. Mais c'est une opinion
confirmée par de nombreux indices qu'elles sont ordinairement gouvernées par des chefs
occultes et qu'elles obéissent a un mot d'ordre également hostile au nom chrétien et a la
sécurité des nations ; qu'aprés avoir accaparé toutes les entreprises, s'il se trouve des ouvriers
qui se refusent a entrer dans leur sein, elles leur font expier ce refus par la misére. Dans cet
état de choses, les ouvriers chrétiens n'ont plus qu'a choisir entre ces deux partis' ou de donner
leur nom a des sociétés dont la religion a tout a craindre, ou de s'organiser eux-mémes et de
joindre leurs forces pour pouvoir secouer hardiment un joug si injuste et a intolérable. Y a-t-il
des hommes ayant vraiment & coeur d'arracher le souverain bien de I'humanité a un péril
imminent qui puissent douter qu'il faille opter pour ce dernier parti ?

Aussi, il faut louer hautement le zéle d'un grand nombre des nbtres qui, se rendant parfaitement
compte des besoins de I'heure présente, sondent soigneusement le terrain pour y découvrir une
voie honnéte qui conduise au reléevement de la classe ouvriere. S'étant constitués les
protecteurs des personnes vouées au travail, ils s'étudient a accroitre leur prospérité, tant
familiale qu'individuelle, a régler avec équité les relations réciproques des patrons et des
ouvriers, a. entretenir et a affermir dans les uns et les autres le souvenir de leurs devoirs et
I'observation des préceptes évangéliques ; préceptes qui, en ramenant 'homme a la modération
et condamnant tous les exces, maintiennent dans les nations et parmi les éléments si divers de
personnes et de choses la concorde et I'harmonie la plus parfaite. Sous l'inspiration des mémes

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pensées, des hommes de grand mérite se réunissent fréquemment en congrés pour se
communiquer leurs vues, unir leurs forces, arréter des programmes d'action.

D'autres s'occupent de fonder des corporations assorties aux divers métiers et d'y faire entrer
les ouvriers ; ils aident ces derniers de leurs conseils et de leur fortune et pourvoient a ce qu'ils
ne manquent jamais d'un travail honnéte et fructueux.

Les évéques, de leur c6té, encouragent ces efforts et les mettent sous leur haut patronage. Par
leur autorité et sous leurs auspices, des membres du clergé tant séculier que régulier se
dévouent en grand nombre aux intéréts spirituels des associés.

Enfin, il ne manque pas de catholiques qui, pourvus d'abondantes richesses, mais devenus en
quelque sorte compagnons volontaires des travailleurs, ne regardent a aucune dépense pour
fonder et étendre au loin des sociétés ou ceux-ci peuvent trouver, avec une certaine aisance
pour le présent, le gage d'un repos honorable pour l'avenir.

Des efforts, si variés et si empressés ont déja réalisé parmi les peuples un bien trés
considérable et trop connu pour qu'il soit nécessaire d'en parler en détail. Il est a Nos yeux d'un
heureux augure pour l'avenir. Nous Nous promettons de ces corporations les plus heureux fruits,
pourvu qu'elles continuent a se développer et que la prudence préside toujours a leur
organisation. Que I'Etat protége ces sociétés fondées selon le droit; que toutefois il ne
s'immisce point dans leur gouvernement intérieur et ne touche point aux ressorts intimes qui
leur donnent la vie ; car le mouvement vital procede essentiellement d'un principe intérieur et
s'éteint tres facilement sous I'action d'une cause externe.

A ces corporations, il faut évidemment, pour qu'il y ait unité d'action et accord des volontés, une
organisation et une discipline sage et prudente. Si donc, comme il est certain, les citoyens sont
libres de s'associer, ils doivent I'étre également de se donner les statuts et réglements qui leur
paraissent les plus appropriés au but qu'ils poursuivent. Nous ne croyons pas qu'on puisse
donner de régles certaines et précises pour déterminer le détail de ces statuts et reglements.
Tout dépend du génie de chaque nation, des essais tentés et de I'expérience acquise, du genre
de travail, de I'extension du commerce, et d'autres circonstances de choses et de temps qu'il
faut peser avec maturité.

Tout ce qu'on peut dire en général, c'est qu'on doit prendre pour régle universelle et constante
d'organiser et de gouverner les corporations, de facon qu'elles fournissent a chacun de leurs
membres les moyens propres a lui faire atteindre, par la voie la plus commode et la plus courte,
le but qu'il se propose. Ce but consiste dans l'accroissement le plus grand possible, pour
chacun, des biens du corps, de I'esprit et de la fortune.

Mais il est évident qu'il faut viser avant tout a I'objet principal qui est le perfectionnement moral
et religieux. C'est surtout cette fin qui doit régler I'économie sociale. Autrement, ces sociétés
dégénéreraient bien vite et tomberaient, ou peu s'en faut, au rang des sociétés ou la religion ne
tient aucune place. Aussi bien, que servirait a I'ouvrier d'avoir trouvé au sein de la corporation
I'abondance matérielle, si la disette d'aliments spirituels mettait en péril le salut de son ame ?
Que sert a 'homme de gagner l'univers entier, s'il vient & perdre son dme ? (44) Voici le
caractére auquel Notre Seigneur Jésus-Christ veut qu'on distingue le chrétien d'avec le paien.
Les paiens recherchent toutes ces choses... cherchez d'abord le royaume de Dieu, et toutes
ces choses vous seront ajoutées par surcroit. (45)

Ainsi donc, aprés avoir pris Dieu comme point de départ, qu'on donne une large place a
l'instruction religieuse, afin que tous connaissent leurs devoirs envers lui. Ce qu'il faut croire, ce
qu'il faut espérer, ce qu'il faut faire en vue du salut éternel, tout cela doit leur étre
soigneusement inculqué. Qu'on les prémunisse avec une sollicitude particuliere contre les
opinions erronées et toutes les variétés du vice. Qu'on porte 'ouvrier au culte de Dieu, qu'on
excite en lui I'esprit de piété, qu'on le rende surtout fidéle a I'observation des dimanches et des
jours de féte. Qu'il apprenne a respecter et a aimer I'Eglise, la commune Mére de tous les
chrétiens ; a obéir a ses préceptes, a fréquenter ses sacrements qui sont des sources divines
ou I'ame se purifie de ses taches et puise la sainteté.

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



La religion ainsi constituée comme fondement de toutes les lois sociales, il n'est pas difficile de
déterminer les relations mutuelles a établir entre les membres pour obtenir la paix et la
prospérité de la société.

Les diverses fonctions doivent étre réparties de la maniére la plus favorable aux intéréts
communs et de telle sorte que l'inégalité ne nuise point a la concorde. Il importe grandement
que les charges soient distribuées avec intelligence et clairement définies, afin que personne
n'ait a souffrir d'injustice. Que la masse commune soit administrée avec intégrité et qu'on
détermine d'avance, par le degré d'indigence de chacun des membres, la mesure de secours a
lui accorder.

Que les droits et les devoirs des patrons soient parfaitement conciliés avec les droits et les
devoirs des ouvriers.

Pour le cas ou l'une ou l'autre classe se croirait Iésée en quelque fagon, il serait trés désirable
que les statuts mémes chargeassent des hommes prudents et intégres, tirés de son sein, de
régler le litige en qualité d'arbitres.

Il faut encore pourvoir d'une maniére toute spéciale a ce qu'en aucun temps l'ouvrier ne
manque de travail, et qu'il y ait un fonds de réserve destiné a faire face, non seulement aux
accidents soudains et fortuits inséparables du travail industriel, mais encore a la maladie, a la
vieillesse et aux coups de la mauvaise fortune.

Ces lois, pourvu qu'elles soient acceptées de bon coeur, suffisent pour assurer aux faibles la
subsistance et un certain bien-étre. Mais les corporations des catholiques sont appelées encore
a apporter leur bonne part a la prospérité générale. Par le passé, nous pouvons juger sans
témérité de l'avenir. Un age fait place a un autre, mais le cours des choses présente de
merveilleuses similitudes ménagées par cette Providence qui régle et dirige tout vers la fin que
Dieu s'est proposée en créant I'humanité.

Nous savons que, dans les premiers ages de I'Eglise, on lui faisait un crime de l'indigence de
ses membres condamnés a vivre d'auménes ou de travail. Mais dénués comme ils étaient de
richesses et de puissance, ils surent se concilier la faveur des riches et la protection des
puissants. On pouvait les voir, diligents, laborieux, pacifiques, modéles de justice et surtout de
charité. Au spectacle d'une vie si parfaite et de moeurs si pures, tous les préjugés se
dissiperent, le sarcasme malveillant se tut, et les fictions d'une superstition invétérée
s'évanouirent peu a peu devant la vérité chrétienne.

La question qui s'agite aujourd'hui est le sort de la classe ouvriere : elle sera résolue par la
raison ou sans elle. La solution prise est de la plus grande importance pour les nations. Or, les
ouvriers chrétiens la résoudront facilement par la raison si, unis en sociétés et conduits par une
direction prudente, ils entrent dans la voie ou leurs peres et leurs ancétres trouvérent leur salut
et celui des peuples. Quelle que soit, dans les hommes, la force des préjugés et des passions,
si une volonté perverse n'a pas entierement étouffé le sentiment du juste et de I'honnéte, il
faudra que t6t ou tard la bienveillance publique se tourne vers ces ouvriers qu'on aura vus actifs
et modestes, mettant I'équité avant le gain et préférant a tout la religion du devoir.

Il résultera de la cet autre avantage, que l'espoir et la possibilité d'une vie saine et normale
seront abondamment offerts aux ouvriers qui vivent dans le mépris de la foi chrétienne ou dans
les habitudes qu'elle réprouve. lls comprennent d'ordinaire qu'ils ont été le jouet d'espérances
trompeuses et d'apparences mensongeéres. lls sentent, par les traitements inhumains qu'ils
recoivent de leurs maitres, qu'ils ne sont guére estimés qu'au poids de I'or produit par leur
travail. Quant aux sociétés qui les ont circonvenus, ils voient bien qu'a la place de la charité et
de I'amour, ils n'y trouvent que les discordes intestines, ces compagnes inséparables de la
pauvreté insolente et incrédule. L'ame brisée, le corps exténué, combien qui voudraient secouer
un joug si humiliant | Mais soit respect humain, soit crainte de l'indigence, ils ne I'osent pas. Eh
bien, a tous ces ouvriers, les corporations des catholiques peuvent étre d'une merveilleuse
utilité, si, hésitants, elles les invitent a venir chercher dans leur sein un reméde a tous leurs
maux, si, repentants, elles les accueillent avec empressement et leur assurent sauvegarde et
protection.

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 17
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Vous voyez, Vénérables Fréres, par qui et par quels moyens cette question si difficile demande
a étre traitée et résolue. Que chacun se mette sans délai a la part qui lui incombe, de peur
qu'en différant le reméde, on ne rende incurable un mal déja si grave. Que les gouvernants
utilisent l'autorité protectrice des lois et des institutions ; que les riches et les patrons se
rappellent leurs devoirs ; que les ouvriers dont le sort est en jeu poursuivent leurs intéréts par
des voies légitimes. Puisque la religion seule, comme Nous I'avons dit dés le début, est capable
de détruire le mal dans sa racine, que tous se rappellent que la premiere condition a réaliser,
c'est la restauration des moeurs chrétiennes. Sans elles, méme les moyens suggérés par la
prudence humaine comme les plus efficaces seront peu propres a produire de salutaires
résultats.

Quant a I'Eglise, son action ne fera jamais défaut en aucune maniére et sera d'autant plus
féconde qu'elle aura pu se développer avec plus de liberté. Nous désirons que ceci soit compris
surtout par ceux dont la mission est de veiller au bien public. Que les ministres sacrés déploient
toutes les forces de leur ame et toutes les industries de leur zéle, et que, sous l'autorité de vos
paroles et de vos exemples, Vénérables Fréres, ils ne cessent d'inculquer aux hommes de
toutes les classes les regles évangéliques de la vie chrétienne ; qu'ils travaillent de tout leur
pouvoir au salut des peuples, et par-dessus tout qu'ils s'appliquent a nourrir en eux-mémes et a
faire naitre dans les autres, depuis les plus élevés jusqu'aux plus humbles, la charité reine et
maitresse de toutes les vertus.

C'est en effet d'une abondante effusion de charité qu'il faut principalement attendre le salut.
Nous parlons de la charité chrétienne qui résume tout I'Evangile et qui, toujours préte a se
dévouer au soulagement du prochain, est un reméde trés assuré contre I'arrogance du siécle et
I'amour immodéré de soi-méme. C'est la vertu dont I'apdtre saint Paul a décrit la fonction et le
caractére divin dans ces paroles : La charité est patiente ; elle est bonne ; elle ne cherche pas
ses propres intéréts ; elle souffre tout ; elle supporte tout (46).

Comme gage des faveurs divines et en témoignage de Notre bienveillance, Nous vous
accordons de tout coeur, a chacun de vous, Vénérables Freres, a votre clergé et a vos fidéles,
la bénédiction apostolique dans le Seigneur.

Donné a Rome, prés Saint-Pierre, le 15 mai 1891, I'an XIV de Notre Pontificat.

LEON XIII, PAPE

1. A.S.S. XXIIl (1890-1891), pp. 641-670. Trad. frangaise dans Actes de Léon XIII, B.P., t. lll, pp.
18-71.

2. Léon XIlI, Lettre encyclique Diuturnum illud, 29 juin 1881, AAS XIV (1881-1882), pp. 3-14,
CH pp. 448-463.

3. Léon XIII Lettre encyclique Libertas praestantissimum, 20 juin 1888, AAS XX (1888), pp. 593-
613, CH pp. 37-65.

4. Léon XIlI, Lettre encyclique Immortale Dei, 1er novembre 1885, AAS XVIII (1885), pp. 161-
180, CH pp. 465-489.

5. Deutéronome, v. 21.

6. Genése 1, 28

7. Saint Thomas, Sum. Theol. ll-11 g. 10 a. 12.
8. Genése 3, 17.

9. Saint Jacques, v. 4.

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



10. Saint Paul, 2 Tim. 2, 12.

11. Saint Paul, 2 Cor 4, 17.

12. Cf. saint Matthieu, 19, 25-24.

13. Cf. saint Luc, 6,24-25.

14. Saint Thomas, Sum. theol., II-1l, .66 a.2
15. Saint Paul, 1 Tim 6,18.

16. Saint Thomas, Sum. theol., II-1l, q.65 a.2.
17. Saint Thomas, Sum. theol., II-11, .32 a.6.
18. saint Luc, 11,41.

19. Actes, 20,35.

20. Saint Matthieu, 25,40.

21. Saint Grégoire le Grand, In Evang., lib. I, hom. 9, n.7, PL LXXVI 1109.
22. Saint Paul, 2 Cor 8,9.

23. Saint Marc 6,3.

24. Cf. saint Matthieu 5,5.

25. Cf. saint Matthieu 11,28.

26. Saint Paul, Rom. 8,29.

27. Saint Paul, Rom. 8,17.

28. Cf. saint Paul, 1 Tim 6,10.

29. Actes 4,34.

30. Tertullien, Apologeticum, 11, 39, PL | 467.

31. Léon XIll, Lettre encyclique Immortale Dei, 1er novembre 1885, AAS XVIII (1885), pp. 161-
180, CH pp. 465- 489.

32. Saint Thomas, Sum. theol., 1I-11 q.61 a.1 ad 2.
33. Saint Thomas, De regimine principum 1,15.
34. Genése 1,28.

35. Saint Paul, Rom. 10,12.

36. Exode 20,8.

37. Genése 2,2.

Rerum Novarum — Léon XIII — 1891 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



38.

39.

40.

41.

42.

43.

44,

45.

46.

Genése 3,19.

Ecclésiaste 4, 9-12.

Proverbes 18,19.

Saint Thomas, Contra impugnantes Dei cultum et religionem, 2.
Saint Thomas, ibidem.

Cf. saint Thomas, Sum. theol. |-l . 13 a.3.

Saint Matthieu 16, 26.

Saint Matthieu 6, 32-33.

Saint Paul, 1 Cor. 13, 4-7.

Rerum Novarum — Léon Xl — 1891

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

20



