POPULORUM PROGRESSIO

LETTRE ENCYCLIQUE
DE SA SAINTETE LE PAPE PAUL VI
SUR LE DEVELOPPEMENT DES PEUPLES

INTRODUCTION : LA QUESTION SOCIALE EST AUJOURD'HUI MONDIALE

PREMIERE PARTIE : POUR UN DEVELOPPEMENT INTEGRAL DE L'HOMME
1. LES DONNEES DU PROBLEME
2. L'EGLISE ET LE DEVELOPPEMENT

3. L'ACTION A ENTREPRENDRE

DEUXIEME PARTIE : VERS LE DEVELOPPEMENT SOLIDAIRE DE L'HUMANITE
1. L'ASSISTANCE AUX FAIBLES
2. 'EQUITE DANS LES RELATIONS COMMERCIALES

3. LA CHARITE UNIVERSELLE

LE DEVELOPPEMENT EST LE NOUVEAU NOM DE LA PAIX

APPEL FINAL

Populorum Progressio — Paul VI — 1967
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



INTRODUCTION
LA QUESTION SOCIALE EST AUJOURD'HUI MONDIALE

Développement des peuples

1. Le développement des peuples, tout particulierement de ceux qui s'efforcent d'échapper a la faim, a la
misére, aux maladie endémiques, a l'ignorance; qui cherchent une participation plus large aux fruits de la
civilisation, une mise en valeur plus active de leurs qualités humaines; qui s'orientent avec décision vers leur
plein épanouissement, est considéré avec attention par I'Eglise. Au lendemain du deuxiéme Concile
cecumeénique du Vatican, une prise de conscience renouvelée des exigences du message évangélique lui
fait un devoir de se mettre au service des hommes pour les aider a saisir toutes les dimensions de ce grave
probléme et pour les convaincre de I'urgence d'une action solidaire en ce tournant décisif de I'histoire de
'humanité.

Enseignement social des Papes

2. Dans leurs grandes encycliques, Rerum Novarum (1), de Léon XlIl, Quadragesimo Anno (2), de Pie XI,
Mater et Magistra (3), et Pacem in terris (4), de Jean XXIII -- sans parler des messages au monde de Pie XlI
(5) -- nos prédécesseurs ne manquérent pas au devoir de leur charge de projeter sur les questions sociales
de leur temps la lumiere de I'Evangile.

Fait majeur

3. Aujourd'hui, le fait majeur dont chacun doit prendre conscience est que la question sociale est devenue
mondiale. Jean XXIII I'a affirmé sans ambages (6), et le Concile lui a fait écho par sa Constitution pastorale
sur I'Eglise dans le monde de ce temps (7). Cet enseignement est grave et son application urgente. Les
peuples de la faim interpellent aujourd'hui de fagon dramatique les peuples de 'opulence. L'Eglise tressaille
devant ce cri d'angoisse et appelle chacun a répondre avec amour a l'appel de son frére.

Nos voyages

4. Avant Notre élévation au souverain pontificat, deux voyages en Amérique latine (1960) et en Afrique
(1962) Nous avaient mis au contact immédiat des lancinants probléemes qui étreignent des continents pleins
de vie et d'espoir. Revétu de la paternité universelle, Nous avons pu, lors de nouveaux voyages en Terre
Sainte et aux Indes, voir de Nos yeux et comme toucher de Nos mains les trés graves difficultés qui
assaillent des peuples d'antique civilisation aux prises avec le probléeme du développement. Tandis que se
tenait a Rome le second Concile cecuménique du Vatican, des circonstances providentielles Nous
amenérent a Nous adresser directement a I'Assemblée générale des Nations Unies: Nous nous fimes
devant ce vaste aréopage I'avocat des peuples pauvres.

Justice et paix

5. Enfin, tout derniérement, dans le désir de répondre au voeu du Concile et de concrétiser I'apport du Saint-
Siege a cette grande cause des peuples en voie de développement, Nous avons estimé qu'il était de Notre
devoir de créer parmi les organismes centraux de I'Eglise une Commission pontificale chargée de "susciter
dans tout le peuple de Dieu la pleine connaissance du rble que les temps actuels réclament de lui de fagon a
promouvoir le progres des peuples plus pauvres, a favoriser la justice sociale entre les nations, a offrir a
celles qui sont moins développées une aide telle qu'elles puissent pourvoir elles-mémes et pour elles-
mémes a leur progres" (8): Justice et paix est son nom et son programme. Nous pensons que celui-ci peut
et doit rallier, avec nos fils catholiques et freres chrétiens, les hommes de bonne volonté. Aussi est-ce a tous
que Nous adressons aujourd'hui cet appel solennel a une action concertée pour le développement intégral
de I'hnomme et le développement solidaire de I'humanité.

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 2
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



PREMIERE PARTIE )
POUR UN DEVELOPPEMENT INTEGRAL DE L'HOMME

1. LES DONNEES DU PROBLEME

Aspirations des hommes

6. Etre affranchis de la misére, trouver plus sirement leur subsistance, la santé, un emploi stable; participer
davantage aux responsabilités, hors de toute oppression, a 1'abri de situations qui offensent leur dignité
d'hommes; étre plus instruits; en un mot, faire, connaitre, et avoir plus, pour étre plus: telle est I'aspiration
des hommes d'aujourd'hui, alors qu'un grand nombre d'entre eux sont condamnés a vivre dans des
conditions qui rendent illusoire ce désir Iégitime. Par ailleurs, les peuples parvenus depuis peu a
l'indépendance nationale éprouvent la nécessité d'ajouter a cette liberté politique une croissance autonome
et digne, sociale non moins qu'économique, afin d'assurer a leurs citoyens leur plein épanouissement
humain et de prendre la place qui leur revient dans le concert des nations.

Colonisation et colonialisme

7. Devant I'ampleur et I'urgence de I'ceuvre a accomplir, les moyens hérités du passé, pour étre insuffisants,
ne font cependant pas défaut. Il faut certes reconnaitre que les puissances colonisatrices ont souvent
poursuivi leur intérét, leur puissance ou leur gloire, et que leur départ a parfois laissé une situation
économique vulnérable, liée par exemple au rendement d'une seule culture dont les cours sont soumis a de
brusques et amples variations. Mais, tout en reconnaissant les méfaits d'un certain colonialisme et de ses
sequelles, il faut en méme temps rendre hommage aux qualités et aux réalisations des colonisateurs qui, en
tant de régions déshéritées, ont apporté leur science et leur technique et laissé des fruits heureux de leur
présence. Si incomplétes qu'elles soient, les structures établies demeurent, qui ont fait reculer I'ignorance et
la maladie, établi des communications bénéfiques et amélioré les conditions d'existence.

Déséquilibre croissant

8. Cela dit et reconnu, il n'est que trop vrai que cet équipement est notoirement insuffisant pour affronter la
dure réalité de I'économie moderne. Laissé a son seul jeu, son mécanisme entraine le monde vers
l'aggravation, et non l'atténuation, de la disparité des niveaux de vie : les peuples riches jouissent d'une
croissance rapide, tandis que les pauvres se développent lentement. Le déséquilibre s'accroit : certains
produisent en excédent des denrées alimentaires qui manquent cruellement a d'autres, et ces derniers
voient leurs exportations rendues incertaines.

Prise de conscience accrue

9. En méme temps, les conflits sociaux se sont élargis aux dimensions du monde. La vive inquiétude qui
s'est emparée des classes pauvres dans les pays en voie d'industrialisation gagne maintenant ceux dont
I'économie est presque exclusivement agraire: les paysans prennent conscience, eux aussi, de leur miséere
imméritée (9). S'ajoute a cela le scandale de disparités criantes, non seulement dans la jouissance des
biens, mais plus encore dans I'exercice du pouvoir. Cependant qu'une oligarchie jouit en certaines régions
d'une civilisation raffinée, le reste de la population" pauvre et dispersée, est "privée de presque toute
possibilité d'initiative personnelle et de responsabilité, et souvent méme placée dans des conditions de vie et
de travail indignes de la personne humaine" (10).

Heurt des civilisations

10. En outre, le heurt entre les civilisations traditionnelles et les nouveautés de la civilisation industrielle brise
les structures qui ne s'adaptent pas aux conditions nouvelles. Leur cadre, parfois rigide, était I'indispensable
appui de la vie personnelle et familiale, et les anciens y restent attachés, cependant que les jeunes s'en
évadent, comme d'un obstacle inutile, pour se tourner avidement vers de nouvelles formes de vie sociale. Le
conflit des générations s'aggrave ainsi d'un tragique dilemme: ou garder institutions et croyances ancestrales,
mais renoncer au progres; ou s'ouvrir aux techniques et civilisations venues du dehors, mais rejeter avec les
traditions du passeé toute leur richesse humaine. En fait, les soutiens moraux, spirituels et religieux du passé
fléchissent trop souvent, sans que l'insertion dans le monde nouveau soit pour autant assurée.

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 3
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Conclusion

11. Dans ce désarroi, la tentation se fait plus violente qui risque d'entrainer vers les messianismes
prometteurs, mais batisseurs d'illusions. Qui ne voit les dangers qui en résultent, de réactions populaires
violentes, de troubles insurrectionnels et de glissement vers les idéologies totalitaires? Telles sont les
données du probléme, dont la gravité n'échappe a personne.

2. L'EGLISE ET LE DEVELOPPEMENT

CEuvre des missionnaires

12. Fidéle a I'enseignement et a I'exemple de son divin fondateur qui donnait I'annonce de la Bonne
Nouvelle aux pauvres comme signe de sa mission (11), I'Eglise n'a jamais négligé de promouvoir I'élévation
humaine des peuples auxquels elle apportait la foi au Christ. Ses missionnaires ont construit, avec des
églises, des hospices et des hopitaux, des écoles et des universités. Enseignant aux indigénes le moyen de
tirer meilleur parti de leurs ressources naturelles, ils les ont souvent protégés de la cupidité des étrangers.
Sans doute leur ceuvre, pour ce qu'elle avait d'humain, ne fut pas parfaite, et certains purent méler parfois
bien des fanons de penser et de vivre de leur pays d'origine a I'annonce de l'authentigue message
évangélique. Mais ils surent aussi cultiver les institutions locales et les promouvoir. En maintes régions, ils
se sont trouvés parmi les pionniers du progrés matériel comme de I'essor culturel. Qu'il suffise de rappeler
I'exemple du P. Charles de Foucauld, qui fut jugé digne d'étre appelé pour sa charité, le "Frére universel" et
qui rédigea un précieux dictionnaire de la langue touareg. Nous Nous devons de rendre hommage a ces
précurseurs trop souvent ignorés que pressait la charité du Christ, comme a leurs émules et successeurs qui
continuent d'étre, aujourd'hui encore, au service généreux et désintéressé de ceux qu'ils évangélisent.

Eglise et monde

13. Mais désormais, les initiatives locales et individuelles ne suffisent plus. La situation présente du monde
exige une action d'ensemble a partir d'une claire vision de tous les aspects économiques, sociaux, culturels
et spirituels. Experte en humanité, I'Eglise, sans prétendre aucunement s'immiscer dans la politique des
Etats, "ne vise qu'un seul but: continuer, sons l'impulsion de I'Esprit consolateur I'ccuvre méme du Christ
venu dans le monde pour rendre témoignage a la vérité, pour sauver, non pour condamner, pour servir, non
pour étre servi" (12). Fondée pour instaurer dés ici-bas le royaume des cieux et non pour conquérir un
pouvoir terrestre, elle affirme clairement que les deux domaines sont distincts, comme sont souverains les
deux pouvoirs ecclésiastique et civil, chacun dans son ordre (13). Mais, vivant dans I'histoire, elle doit
"scruter les signes des temps et les interpréter a la lumiére de I'évangile" (14). Communiant aux meilleures
aspirations des hommes et souffrant de les voir insatisfaites, elle désire les aider a atteindre leur plein
épanouissement, et c'est pourquoi elle leur propose ce qu'elle posséde en propre: une vision globale de
I'hnomme et de I'humanité.

Vision chrétienne du développement

14. Le développement ne se réduit pas a la simple croissance économique. Pour étre authentique, il doit
étre intégral, c'est-a-dire promouvoir tout homme et tout I'homme. Comme I'a fort justement souligné un
éminent expert: "Nous n'acceptons pas de séparer I'économique de I'humain, le développement des
civilisations ou il s'inscrit. Ce qui compte pour nous, c'est I'homme, chague homme, chague groupement
d'hommes, jusqu'a I'humanité tout entiere” (15).

Vocation a la croissance

15. Dans le dessein de Dieu, chaque homme est appelé a se développer car toute vie est vocation. Dés la
naissance, est donné a tous en germe un ensemble d'aptitudes et de qualités a faire fructifier: leur
épanouissement, fruit de I'éducation recue du milieu et de I'effort personnel permettra a chacun de s'orienter
vers la destinée que lui propose son Créateur. Doué d'intelligence et de liberté, il est responsable de sa
croissance, comme de son salut. Aidé, parfois géné par ceux qui I'éduquent et I'entourent, chacun demeure,
quelles que soient les influences qui s'exercent sur lui, I'artisan principal de sa réussite ou de son échec: par
le seul effort de son intelligence et de sa volonté, chaque homme peut grandir en humanité, valoir plus, étre

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 4
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



plus.
Devoir personnel...

16. Cette croissance n'est d'ailleurs pas facultative. Comme la création tout entiére est ordonnée a son
Créateur, la créature spirituelle est tenue d'orienter spontanément sa vie vers Dieu, vérité premiere et
souverain bien. Aussi la croissance humaine constitue-t-elle comme un résumé de nos devoirs. Bien plus,
cette harmonie de nature enrichie par I'effort personnel et responsable est appelée a un dépassement. Par
son insertion dans le Christ vivifiant, 'hnomme accede a un épanouissement nouveau, a un humanisme
transcendant, qui lui donne sa plus grande plénitude: telle est la finalité supréme du développement
personnel.

Et communautaire

17. Mais chaque homme est membre de la société: il appartient a 'hnumanité tout entiére. Ce n'est pas
seulement tel ou tel homme, mais tous les hommes qui sont appelés a ce développement plénier. Les
civilisations naissent, croissent et meurent. Mais, comme les vagues a marée montante pénétrent un peu
plus avant sur la greve, ainsi 'humanité avance sur le chemin de I'histoire. Héritiers des générations passées
et bénéficiaires du travail de nos contemporains, nous avons des obligations envers tous et nous ne
pouvons nous désintéresser de ceux qui viendront agrandir apres nous le cercle de la famille humaine. La
solidarité universelle qui est un fait, et un bénéfice pour nous, est aussi un devoir.

Echelle des valeurs

18. Cette croissance personnelle et communautaire serait compromise si se détériorait la véritable échelle
des valeurs. Légitime est le désir du nécessaire, et le travail pour y parvenir est un devoir: "si quelqu'un ne
veut pas travailler, qu'il ne mange pas non plus (16)". Mais I'acquisition des biens temporels peut conduire a
la cupidité, au désir d'avoir toujours plus et a la tentation d'accroitre sa puissance. L'avarice des personnes,
des familles et des nations peut gagner les moins pourvus comme les plus riches et susciter chez les uns et
les autres un matérialisme étouffant.

Croissance ambivalente

19. Avoir plus, pour les peuples comme pour les personnes, n'est donc pas le but dernier. Toute croissance
est ambivalente. Nécessaire pour permettre a I'hnomme d'étre plus homme, elle I'enferme comme dans une
prison deés lors qu'elle devient le bien supréme qui empéche de regarder au ciel. Alors les coeurs
s'endurcissent et les esprits se ferment, les hommes ne se réunissent plus par amiti€, mais par l'inférer, qui
a t6t fait de les opposer et de les désunir. La recherche exclusive de I'avoir fait dés lors l'obstacle a la
croissance de I'étre et s'oppose a sa véritable grandeur: pour Jes nations comme pour les personnes,
l'avarice est la forme la plus évidente du sous-développement moral.

20. Vers une condition plus humaine

Si la poursuite du développement demande des techniciens de plus en plus nombreux, elle exige encore
plus des sages de réflexion profonde, a la recherche d'un humanisme nouveau, qui permette a I'homme
moderne de se retrouver lui-méme, en assumant les valeurs supérieures d'amour, d'amitié, de priere et de
contemplation (17). Ainsi pourra s'accomplir en plénitude le vrai développement, qui est le passage, pour
chacun et pour tous, de conditions moins humaines a des conditions plus humaines.

L'idéal a poursuivre

21. Moins humaines: les carences matérielles de ceux qui sont privés du minimum vital, et les carences
morales de ceux qui sont mutilés par I'égoisme. Moins humaines: les structures oppressives, qu'elles
proviennent des abus de la possession ou des abus du pouvoir, de I'exploitation des travailleurs ou de
I'injustice des transactions. Plus humaines : la montée de la misére vers la possession du nécessaire, 1a
victoire sur les fléaux sociaux, I'amplification des connaissances, I'acquisition de la culture. Plus humaines
aussi: la considération accrue de la dignité d'autrui, I'orientation vers I'esprit de pauvreté (18), la coopération
au bien commun, la volonté de paix. Plus humaine encore la reconnaissance par I'hnomme des valeurs
suprémes, et de Dieu qui en est la source et le terme. Plus humaines enfin et surtout la foi, don de Dieu
accueilli par la bonne volonté de I'hnomme, et I'unité dans la charité du Christ qui nous appelle tous a

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 5
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



participer en fils a la vie du Dieu vivant, Pére de tous les hommes.

3. L'ACTION A ENTREPRENDRE

La destination universelle des biens

22. "Emplissez la terre et soumettez-la (19)": la Bible, dés sa premiére page, nous enseigne que la création
entiére est pour I'homme, a charge pour lui d'appliquer son effort intelligent a la mettre en valeur, et, par son
travail, la parachever pour ainsi dire a son service. Si la terre est faite pour fournir a chacun les moyens de
sa subsistance et les instruments de son progres, tout homme a donc le droit d'y trouver ce qui lui est
nécessaire. Le récent Concile I'a rappelé: "Dieu a destiné la terre et tout ce qu'elle contient a I'usage de tous
les hommes et de tous les peuples, en sorte que les biens de la création doivent équitablement affluer entre
les mains de tous, selon la régle de la justice, inséparable de la charité (20)." Tous les autres droits, quels
qu'ils soient, y compris ceux de propriété et de libre commerce, y sont subordonnés : ils n'en doivent donc
pas entraver, mais bien au contraire faciliter la réalisation, et c'est un devoir social grave et urgent de les
ramener a leur finalité premiére.

La propriété

23. "Si quelqu'un, jouissant des richesses du monde, voit son frére dans la nécessite et lui ferme ses
entrailles, comment I'amour de Dieu demeurerait-il en lui (21)?" On sait avec quelle fermeté les Péres de
I'Eglise ont précisé quelle doit étre I'attitude de ceux qui possedent, en face de ceux qui sont dans le besoin:
"Ce n'est pas de ton bien, affirme ainsi saint Ambroise, que tu fais largesse au pauvre, tu lui rends ce qui lui
appartient. Car ce qui est donné en commun pour l'usage de tous, voila ce que tu t'arroges. La terre est
donnée a tout le monde, et pas seulement aux riches (22)." C'est dire que la propriété privée ne constitue
pour personne un droit inconditionnel et absolu. Nul n'est fondé a réserver a son usage exclusif ce qui passe
son besoin, quand les autres manquent du nécessaire. En un mot, "le droit de propriété ne doit jamais
s'exercer au détriment de I'utilité commune, selon la doctrine traditionnelle chez les Péres de I'Eglise et les
grands théologiens". S'il arrive qu'un confit surgisse "entre droits privés acquis et exigences communautaires
primordiales”, il appartient aux pouvoirs publics "de s'attacher a le résoudre, avec I'active participation des
personnes et des groupes sociaux (23)."

L'usage des revenus

24. Le bien commun exige donc parfois I'expropriation si, du fait de leur étendue, de leur exploitation faible
ou nulle, de la misére qui en résulte pour les populations, du dommage considérable porté aux intéréts du
pays, certains domaines font obstacle a la prospérité collective. En I'affirmant avec netteté (24), le Concile a
rappelé aussi non moins clairement que le revenu disponible n'est pas abandonné au libre caprice des
hommes et que les spéculations égoistes doivent étre bannies. On ne saurait dés lors admettre que des
citoyens pourvus de revenus abondants, provenant des ressources et de l'activité nationales, en transférent
une part considérable a I'étranger pour leur seul avantage personnel, sans souci du tort évident qu'ils font
par la subir a leur patrie (25).

L'industrialisation

25. Nécessaire a I'accroissement économique et au progrés humain, l'introduction de I'industrie est a la fois
signe et facteur de développement. Par I'application tenace de son intelligence et de son travail, 'homme
arrache peu a peu ses secrets a la nature, tire de ses richesses un meilleur usage. En méme temps qu'il
discipline ses habitudes, il développe chez lui le golt de la recherche et de l'invention, I'acceptation du
risque calculé, l'audace dans I'entreprise, l'initiative généreuse, le sens des responsabilités.

Capitalisme libéral

26. Mais un systéme s'est malheureusement édifié sur ces conditions nouvelles de la société, qui considérait
le profit comme motif essentiel du progrés économique, la concurrence comme loi supréme de I'économie, la
propriété privée des biens de production comme un droit absolu, sans limites ni obligations sociales
correspondantes. Ce libéralisme sans frein conduisait a la dictature a bon droit dénoncée par Pie XI comme
génératrice de "l'impérialisme international de I'argent (26)". On ne saurait trop réprouver de tels abus, en
rappelant encore une fois solennellement que I'économie est au service de 'homme (27). Mais s'il est vrai

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 6
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



qu'un certain capitalisme a été la source de trop de souffrances, d'injustices et de luttes fratricides aux effets
encore durables, c'est a tort qu'on attribuerait a I'industrialisation elle-méme des maux qui sont dus au
néfaste systéeme qui I'accompagnait. |l faut au contraire en toute justice reconnaitre I'apport irremplagable de
l'organisation du travail et du progrées industriel a I'ceuvre du développement.

Le travail

27. De méme, si parfois peut régner une mystique exagérée du travail, il n'en reste pas moins que celui-ci
est voulu et béni de Dieu. Créé a son image, "I'homme doit coopérer avec le Créateur a I'achévement de la
création, et marquer a son tour la terre de I'empreinte spirituelle qu'il a lui-méme recue" (28). Dieu qui a doté
I'hnomme d'intelligence, d'imagination et de sensibilité, lui a donné ainsi le moyen de parachever en quelque
sorte son ceuvre: qu'il soit artiste ou artisan, entrepreneur, ouvrier ou paysan, tout travailleur est un créateur.
Penché sur une matiére qui lui résiste, le travailleur lui imprime sa marque, cependant qu'il acquiert ténacité,
ingéniosité et esprit d'invention. Bien plus, vécu en commun, dans l'espoir, la souffrance, I'ambition et la joie
partagés, le travail unit les volontés, rapproche les esprits, et soude les coeurs: en I'accomplissant, les
hommes se découvrent fréres (29).

Son ambivalence

28. Sans doute ambivalent, car il promet I'argent, la jouissance et la puissance, invite les uns a I'égoisme et
les autres a la révolte, le travail développe aussi la conscience professionnelle, le sens du devoir et la
charité envers le prochain. Plus scientifique et mieux organisé, il risque de déshumaniser son exécutant,
devenu son servant, car le travail n'est humain que s'il demeure intelligent et libre. Jean XXIII a rappelé
l'urgence de rendre au travailleur sa dignité, en le faisant réellement participer a I'oeuvre commune: "on doit
tendre a ce que devienne une communauté de personnes, dans les relations, les fonctions et les situations
de tout son personnel” (30). Le labeur des hommes, bien plus, pour le chrétien, a encore mission de
collaborer a la création du monde surnaturel (31), inachevé jusqu'a ce que nous parvenions tous ensemble a
constituer cet Homme parfait dont parle saint Paul, "qui réalise la plénitude du Christ" (32).

L'urgence de I'ceuvre a accomplir

29. |l faut se hater: trop d'hommes souffrent, et la distance s'accroit qui sépare le progres des uns, et la
stagnation, voire la régression des autres. Encore faut-il que I'ceuvre a accomplir progresse
harmonieusement, sous peine de rompre d'indispensables équilibres. Une réforme agraire improvisée peut
manquer son but. Une industrialisation brusquée peut disloquer des structures encore nécessaires, et
engendrer des miseres sociales qui seraient un recul en humanité.

Tentation de la violence

30. Il est certes des situations dont l'injustice crie vers le ciel. Quand les populations entieres, dépourvues du
nécessaire, vivent dans une dépendance telle qu'elle leur interdit toute initiative et responsabilité, toute
possibilité aussi de promotion culturelle et de participation a la vie sociale et politique, grande est la tentation
de repousser par la violence de telles injures a la dignité humaine.

Révolution

31. On le sait pourtant: l'insurrection révolutionnaire - sauf le cas de tyrannie évidente et prolongée qui
porterait gravement atteinte aux droits fondamentaux de la personne et nuirait dangereusement au bien
commun du pays - engendre de nouvelles injustices, introduit de nouveaux déséquilibres et provoque de
nouvelles ruines. On ne saurait combattre un mal réel au prix d'un plus grand malheur.

Réforme

32. Qu'on nous entende bien: la situation présente doit étre affrontée courageusement et les injustices
gu'elle comporte combattues et vaincues. Le développement exige des transformations audacieuses,
profondément novatrices. Des réformes urgentes doivent étre entreprises sans retard. A chacun d'y prendre
généreusement sa part, surtout a ceux qui par leur éducation, leur situation, leur pouvoir, ont de grandes
possibilités d'action. Que, payant d'exemple, ils prennent sur leur avoir, comme l'ont fait plusieurs de nos
freres dans I'épiscopat (33). lls répondront ainsi a I'attente des hommes et seront fidéles a I'Esprit de Dieu,
car c'est "le ferment évangélique qui a suscité et suscite dans le coeur humain une exigence incoercible de

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 7
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



dignité" (34).
Programmes et planification

33. La seule initiative individuelle et le simple jeu de la concurrence ne sauraient assurer le succes du
développement. Il ne faut pas risquer d'accroitre encore la richesse des riches et la puissance des forts, en
confirmant la misére des pauvres et en ajoutant a la servitude des opprimés. Des programmes sont donc
nécessaires pour "encourager, stimuler, coordonner, suppléer et intégrer" (35), I'action des individus et des
corps intermédiaires. Il appartient aux pouvoirs publics de choisir, voire d'imposer les objectifs a poursuivre
les buts a atteindre, les moyens d'y parvenir, et c'est a eux de stimuler toutes les forces regroupées dans
cette action commune. Mais qu'ils aient soin d'associer a cette ceuvre les initiatives privées et les corps
intermédiaires. lls éviteront ainsi le péril d'une collectivisation intégrale ou d'une planification arbitraire qui,
négatrices de liberté, excluraient I'exercice des droits fondamentaux de la personne humaine.

Au service de I'homme

34. Car tout programme, fait pour augmenter la production, n'a en définitive de raison d'étre qu'au service de
la personne. Il est la pour réduire les inégalités, combattre les discriminations, libérer 'homme de ses
servitudes, le rendre capable d'étre lui-méme I'agent responsable de son mieux-étre matériel, de son
progrés moral et de son épanouissement spirituel. Dire: développement, c'est en effet se soucier autant de
progrés social que de croissance économique. Il ne suffit pas d'accroitre la richesse commune pour qu'elle
se repartisse équitablement. Il ne suffit pas de promouvoir la technique pour que la terre soit plus humaine a
habiter. Les erreurs de ceux qui les ont devancés doivent avertir ceux qui sont sur la voie du développement
des périls a éviter en ce domaine. La technocratie de demain peut engendrer des maux non moins
redoutables que le libéralisme d'hier. Economie et technique n'ont de sens que par I'hnomme qu'elles doivent
servir. Et 'hnomme n'est vraiment homme que dans la mesure ou, maitre de ses actions et juge de leur valeur,
il est lui-méme auteur de son progrés, en conformité avec la nature que lui a donnée son Créateur et dont il
assume librement les possibilités et les exigences.

Alphabétisation

35. On peut méme affirmer que la croissance économique dépend au premier chef du progrés social: aussi
I'éducation de base est-elle le premier objectif d'un plan de développement. La faim d'instruction n'est en
effet pas moins déprimante que la faim d'aliments: un analphabéte est un esprit sous-alimenté. Savoir lire et
écrire, acquérir une formation professionnelle, c'est reprendre confiance en soi et découvrir que I'on peut
progresser avec les autres. Comme Nous le disions dans Notre message au Congres de I'U. N. E. S. C. O.,
en 1965, a Téhéran, I'alphabétisation est pour I'nomme "un facteur primordial d'intégration sociale aussi bien
que d'enrichissement personnel, pour la société un instrument privilégié de progrés économique et de
développement” (36). Aussi Nous réjouissons-Nous du bon travail accompli en ce domaine par les initiatives
privées, les pouvoirs publics et les organisations internationales: ce sont les premiers ouvriers du
développement, car ils rendent I'nomme apte a lI'assumer lui-méme.

Famille

36. Mais I'homme n'est lui-méme que dans son milieu social, ou la famille joue un réle primordial. Celui-ci a
pu étre excessif, selon les temps et les lieux, lorsqu'il s'est exercé au détriment de libertés fondamentales de
la personne. Souvent trop rigides et mal organisés, les anciens cadres sociaux des pays en voie de
développement sont pourtant nécessaires encore un temps, tout en desserrant progressivement leur

emprise exagérée. Mais la famille naturelle, monogamique et stable, telle que le dessein divin I'a congue (37)
et que le christianisme I'a sanctifiée, doit demeurer ce "lieu de rencontres de plusieurs générations qui
s'aident mutuellement a acquérir une sagesse plus étendue et a harmoniser les droits de la personne avec
les autres exigences de la vie sociale" (38).

Démographie

37. Il est vrai que trop frequemment une croissance démographique accélérée ajoute ses difficultés aux
problémes du développement: le volume de la population s'accroit plus rapidement que les ressources
disponibles et I'on se trouve apparemment enfermé dans une impasse. La tentation, dés lors, est grande de
freiner I'accroissement démographique par des mesures radicales. Il est certain que les pouvoirs publics,
dans les limites de leur compétence, peuvent intervenir, en développant une information appropriée et en

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 8
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



prenant les mesures adaptées, pourvu qu'elles soient conformes aux exigences de la loi morale et
respectueuses de la juste liberté du couple. Sans droit inaliénable au mariage et a la procréation, il n'est plus
de dignité humaine. C'est finalement aux parents de décider, en pleine connaissance de cause, du nombre
de leurs enfants, en prenant leurs responsabilités devant Dieu, devant eux-mémes, devant les enfants qu'ils
ont déja mis au monde, et devant la communauté a laquelle ils appartiennent, suivant les exigences de leur
conscience instruite par la loi de Dieu, authentiguement interprétée et soutenue par la confiance en Lui (39).

Organisations professionnelles

38. Dans I'ceuvre du développement, I'hnomme, qui trouve dans la famille son milieu de vie primordial, est
souvent aidé par des organisations professionnelles. Si leur raison d'étre est de promouvoir les intéréts de
leurs membres, leur responsabilité est grande devant la tache éducative qu'elles peuvent et doivent en
méme temps accomplir. A travers l'information qu'elles donnent, la formation qu'elles proposent, elles
peuvent beaucoup pour donner a tous le sens du bien commun et des obligations qu'il entraine pour chacun.

Pluralisme légitime

39. Toute action sociale engage une doctrine. Le chrétien ne saurait admettre celle qui suppose une
philosophie matérialiste et athée, qui ne respecte ni l'orientation religieuse de la vie a sa fin derniére, ni la
liberté ni la dignité humaines. Mais, pourvu que ces valeurs soient sauves, un pluralisme des organisations
professionnelles et syndicales est admissible, et a certains points de vue utile, s'il protege la liberté et
provoque I'émulation. Et de grand coeur Nous rendons hommage a tous ceux qui y travaillent au service
désintéressé de leurs freres.

Promotion culturelle

40. Par-dela les organisations professionnelles; sont aussi a |'ceuvre les institutions culturelles. Leur role
n'est pas moindre pour la réussite du développement. "L'avenir du monde serait en péril, affirme gravement
le Concile, si notre époque ne savait pas se donner des sages." Et il ajoute: "de nombreux pays pauvres en
biens matériels, mais riches en sagesse, pourront puissamment aider les autres sur ce point (40)". Riche ou
pauvre, chaque pays posséde une civilisation recue des ancétres: institutions exigées pour la vie terrestre et
manifestations supérieures - artistiques, intellectuelles et religieuses - de la vie de I'esprit. Lorsque celles-ci
possedent de vraies valeurs humaines, il y aurait grave erreur a les sacrifier a celles-la. Un peuple qui y
consentirait perdrait par la le meilleur de lui-méme. Il sacrifierait, pour vivre, ses raisons de vivre.
L'enseignement du Christ vaut aussi pour les peuples: "que servirait a 'homme de gagner I'univers, s'il vient
a perdre son ame?" (41)

Tentation matérialiste

41. Les peuples pauvres ne seront jamais trop en garde contre cette tentation qui leur vient des peuples
riches. Ceux-ci apportent trop souvent, avec I'exemple de leur succés dans une civilisation technicienne et
culturelle, le modéle d'une activité principalement appliquée a la conquéte de la prospérité matérielle. Non
que cette derniere interdise par elle-méme I'activité de I'esprit. Au contraire, celui-ci, "moins esclave des
choses, peut facilement s'élever a I'adoration et a la contemplation du Créateur" (42). Mais pourtant, "la
civilisation moderne, non certes par son essence méme, mais parce qu'elle se trouve trop engagée dans les
réalités terrestres, peut rendre souvent plus difficile I'approche de Dieu" (43). Dans ce qui leur est proposé,
les peuples en voie de développement doivent donc savoir choisir: critiquer et éliminer les faux biens qui
entraineraient un abaissement de l'idéal humain, accepter les valeurs saines et bénéfiques pour les
développer, avec les leurs, selon leur génie propre.

Vers un humanisme plénier

42. C'est un humanisme plénier qu'il faut promouvoir (44). Qu'est-ce a dire, sinon le développement intégral
de tout 'hnomme et de tous les hommes ? Un humanisme clos, fermé aux valeurs de I'esprit et a Dieu qui en
est la source, pourrait apparemment triompher. Certes I'homme peut organiser la terre sans Dieu, mais
"sans Dieu il ne peut en fin de compte que I'organiser contre 'homme. L'humanisme exclusif est un
humanisme inhumain" (45). Il n'est donc d'humanisme vrai qu'ouvert a I'Absolu, dans la reconnaissance
d'une vocation, qui donne l'idée vraie de la vie humaine. Loin d'étre la norme derniere des valeurs, I'homme
ne se réalise lui-méme qu'en se dépassant. Selon le mot si juste de Pascal: 'hnomme passe infiniment
I'homme (46).

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 9
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



Populorum Progressio — Paul VI — 1967

Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

10



DEUXIEME PARTIE ;
VERS LE DEVELOPPEMENT SOLIDAIRE DE L'HUMANITE

Introduction

43. Le développement intégral de 'hnomme ne peut aller sans le développement solidaire de 'humanité.
Nous le disions a Bombay: "I'homme doit rencontrer 'hnomme, les nations doivent se rencontrer comme des
fréres et sceurs, comme les enfants de Dieu. Dans cette compréhension et cette amitié mutuelles, dans cette
communion sacrée, Nous devons également commencer a ceuvrer ensemble pour édifier I'avenir commun
de I'humanité (47). Aussi suggérions-Nous la recherche de moyens concrets et pratiques d'organisation et
de coopération, pour mettre en commun les ressources disponibles et réaliser ainsi une véritable
communion entre toutes les nations.

Fraternité des peuples

44. Ce devoir concerne en premier lieu les plus favorisés. Leurs obligations s'enracinent dans la fraternité
humaine et surnaturelle et se présentent sous un triple aspect: devoir de solidarité, |'aide que les nations
riches doivent apporter aux pays en voie de développement; devoir de justice sociale, le redressement des
relations commerciales défectueuses entre peuples forts et peuples faibles; devoir de charité universelle, la
promotion d'un monde plus humain. pour tous, ou tous auront a donner et a recevoir, sans que le progrés
des uns soit un obstacle au développement des autres. La question est grave, car I'avenir de la civilisation
mondiale en dépend.

1. L'ASSISTANCE AUX FAIBLES

Lutte contre la faim...

45. "Si un frere ou une sceur sont nus, dit saint Jacques, s'ils manquent de leur nourriture quotidienne, et
que I'un d'entre vous leur dise: "Allez en paix, chauffez-vous, rassasiez-vous" sans leur donner ce qui est
nécessaire a leur corps, a quoi cela sert-il ?" (48). Aujourd'hui, personne ne peut plus l'ignorer, sur des
continents entiers, innombrables sont les hommes et les femmes torturés par la faim, innombrables les
enfants sous-alimentés, au point que bon nombre d'entre eux meurent en bas age, que la croissance
physique et le développement mental de beaucoup d'autres en sont compromis, que des régions entieres
sont de ce fait condamnées au plus morne découragement.

Aujourd'hui

46. Des appels angoissés ont déja retenti. Celui de Jean XXIII a été chaleureusement accueilli (49). Nous
I'avons Nous-méme réitéré en Notre message de Noél 1963 (50), et de nouveau en faveur de I'lnde en 1966
(51). La campagne contre la faim engagée par I'Organisation internationale pour I'alimentation et I'agriculture
(F. A. O.) et encouragée par le Saint-Siege a été généreusement suivie, Notre Caritas internationalis est
partout a I'ceuvre et de nombreux catholiques, sous I'impulsion de nos fréres dans I'épiscopat, donnent et se
dépensent eux-mémes sans compter pour aider ceux qui sont dans le besoin, élargissant progressivement
le cercle de leur prochain.

Demain

47. Mais cela, pas plus que les investissements privés et publics réalisés, les dons et les préts consentis, ne
saurait suffire. Il ne s'agit pas seulement de vaincre la faim ni méme de faire reculer la pauvreté. Le combat
contre la misére, urgent et nécessaire, est insuffisant. Il s'agit de construire un monde ou tout homme, sans
exception de race, de religion, de nationalité, puisse vivre une vie pleinement humaine, affranchie des
servitudes qui lui viennent des hommes et d'une nature insuffisamment maitrisée; un monde ou la liberté ne
soit pas un vain mot et ou le pauvre Lazare puisse s'asseoir a la méme table que le riche (52). Cela
demande a ce dernier beaucoup de générosité, de nombreux sacrifices, et un effort sans relache. A chacun
d'examiner sa conscience qui a une voix nouvelle pour notre époque. Est-il prét a soutenir de ses deniers les
ceuvres et les missions organisées en faveur des plus pauvres ? A payer davantage d'impdts pour que les

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 11
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



pouvoirs publics intensifient leur effort pour le développement ? A acheter plus cher les produits importés
pour rémunérer plus justement le producteur ? A s'expatrier lui-méme au besoin, s'il est jeune, pour aider
cette croissance des jeunes nations ?

Devoir de solidarité

48. Le devoir de solidarité des personnes est aussi celui des peuples: "les nations développées ont le trés
pressant devoir d'aider les nations en voie de développement" (53). Il faut mettre en ceuvre cet
enseignement conciliaire. S'il est normal qu'une population soit la premiére bénéficiaire des dons que lui a
faits la Providence comme des fruits de son travail, aucun peuple ne peut, pour autant, prétendre réserver
ses richesses a son seul usage. Chaque peuple doit produire plus et mieux, a la fois pour donner a tous ses
ressortissants un niveau de vie vraiment humain et aussi pour contribuer au développement solidaire de
I'humanité. Devant l'indigence croissante des pays sous-développés, on doit considérer comme normal
qu'un pays évolué consacre une partie de sa production a satisfaire leurs besoins; normal aussi qu'il forme
des éducateurs, des ingénieurs, des techniciens, des savants qui mettront science et compétence a leur
service.

Superflu

49. Il faut aussi le redire: le superflu des pays fiches doit servir aux pays pauvres. La régle qui valait
autrefois en faveur des plus proches doit s'appliquer aujourd'hui a la totalité des nécessiteux du monde. Les
riches en seront d'ailleurs les premiers bénéficiaires. Sinon, leur avarice prolongée ne pourrait que susciter
le jugement de Dieu et la colére des pauvres, aux imprévisibles conséquences. Repliées dans leur égoisme,
les civilisations actuellement florissantes porteraient atteinte a leurs valeurs les plus hautes, en sacrifiant la
volonté d'étre plus au désir d'avoir davantage. Et la parabole s'appliquerait a elles de 'hnomme riche dont les
terres avaient beaucoup rapporté, et qui ne savait ou entreposer sa récolte : "Dieu lui dit: Insensé, cette nuit
méme on va te redemander ton ame" (54).

Programmes

50. Ces efforts, pour atteindre leur pleine efficacité, ne sauraient demeurer dispersés et isolés, moins encore
opposés pour des raisons de prestige ou de puissance: la situation exige des programmes concertés. Un
programme est en effet plus et mieux qu'une aide occasionnelle laissée a la bonne volonté d'un chacun. Il
suppose, Nous l'avons dit plus haut, études approfondies, fixation des buts, détermination des moyens,
regroupement des efforts, pour répondre aux besoins présents et aux exigences prévisibles. Bien plus, il
dépasse les perspectives de la croissance économique et du progres social: il donne sens et valeur a
l'ceuvre a réaliser. En aménageant le monde, il valorise 'hnomme.

Fonds mondial

51. Il faudrait encore aller plus loin. Nous demandions a Bombay la constitution d'un grand Fonds mondial
alimenté par une partie des dépenses militaires, pour venir en aide aux plus déshérités (55). Ce qui vaut
pour la lutte immédiate contre la misere vaut aussi a I'échelle du développement. Seule une collaboration
mondiale, dont un fonds commun serait a la fois le symbole et I'instrument, permettrait de surmonter les
rivalités stériles et de susciter un dialogue fécond et pacifique entre tous les peuples.

Ses avantages

52. Sans doute des accords bilatéraux ou multilatéraux peuvent étre maintenus : ils permettent de substituer
aux rapports de dépendance et aux amertumes issues de I'eére coloniale d'heureuses relations d'amitié,
développées sur un pied d'égalité juridique et politique. Mais incorporés dans un programme de
collaboration mondiale, ils seraient exempts de tout soupcon. Les méfiances des bénéficiaires en seraient
atténuées. lls auraient moins a redouter dissimulées sous l'aide financiére ou I'assistance technique,
certaines manifestations de ce qu'on a appelé le néocolonialisme, sous forme de pressions politiques et de
dominations économiques visant a défendre ou a conquérir une hégémonie dominatrice.

Son urgence

53. Qui ne voit par ailleurs qu'un tel fonds faciliterait les préléevements sur certains gaspillages, fruits de la
peur ou de l'orgueil ? Quand tant de peuples ont faim, quand tant de foyers souffrent de la misére, quand

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 12
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



tant d'hommes demeurent plongés dans l'ignorance, quand tant d'écoles, d'h6pitaux, d'habitations dignes de
ce nom demeurent a construire, tout gaspillage public ou privé, toute dépense d'ostentation nationale ou
personnelle, toute course épuisante aux armements devient un scandale intolérable. Nous Nous devons de
le dénoncer. Veuillent les responsables Nous entendre avant qu'il ne soit trop tard.

Dialogue a instaurer

54. C'est dire qu'il est indispensable que s'établisse entre tous ce dialogue que Nous appelions de Nos
veeux dans Notre premiere encyclique, Ecclesiam Suam (56). Ce dialogue entre ceux qui apportent les
moyens et ceux qui en bénéficient permettra de mesurer les apports, non seulement selon la générosité et
les disponibilités des uns, mais aussi en fonction des besoins réels et des possibilités d'emploi des autres.
Les pays en voie de développement ne risqueront plus dés lors d'étre accablés de dettes dont le service
absorbe le plus clair de leurs gains. Taux d'intérét et durée des préts pourront étre aménagés de maniére
supportable pour les uns et pour les autres, équilibrant les dons gratuits, les préts sans intéréts ou a intérét
minime, et la durée des amortissements. Des garanties pourront étre données a ceux qui fournissent les
moyens financiers, sur I'emploi qui en sera fait selon le plan convenu et avec une efficacité raisonnable, car
il ne s'agit pas de favoriser paresseux et parasites. Et les bénéficiaires pourront exiger qu'on ne s'ingere pas
dans leur politique, qu'on ne perturbe pas leur structure sociale. Etats souverains, Il leur appartient de
conduire eux-mémes leurs affaires, de déterminer leur politique, et de s'orienter librement vers la société de
leur choix. C'est donc une collaboration volontaire qu'il faut instaurer, une participation efficace des uns avec
les autres, dans une égale dignité, pour la construction d'un monde plus humain.

Sa nécessité

55. La tache pourrait sembler impossible dans des régions ou le souci de la subsistance quotidienne
accapare toute I'existence de familles incapables de concevoir un travail susceptible de préparer un avenir
moins misérable. Ce sont pourtant ces hommes et ces femmes qu'il tant aider, qu'il faut convaincre d'opérer
eux-mémes leur propre développement et d'en acquérir progressivement les moyens. Cette ceuvre
commune n'ira certes pas sans effort concerté, constant, et courageux. Mais que chacun en soit bien
persuadé: |l y va de la vie des peuples pauvres, de la paix civile dans les pays en voie de développement, et
de la paix du monde.

2. L'EQUITE DANS LES RELATIONS COMMERCIALES

56. Les efforts, méme considérables, qui sont faits pour aider au plan financier et technique les pays en voie
de développement seraient illusoires, si leurs résultats étaient partiellement annulés par le jeu des relations
commerciales entre pays riches et pays pauvres. La confiance de ces derniers serait ébranlée s'ils avaient
I'impression qu'une main leur enléve ce que l'autre leur apporte.

Distorsion croissante

57. Les nations hautement industrialisées exportent en effet surtout des produits fabriqués, tandis que les
économies peu développées n'ont a vendre que des produits agricoles et des matiéres premieres. Grace au
progrés technique, les premiers augmentent rapidement de valeur et trouvent un marché suffisant. au
contraire, les produits primaires en provenance des pays sous-développés subissent d'amples et brusques
variations de prix, bien loin de cette plus-value progressive. Il en résulte pour les nations peu industrialisées
de grandes difficultés, quand elles doivent compter sur leurs exportations pour équilibrer leur économie et
réaliser leur plan de développement. Les peuples pauvres restent toujours pauvres, et les riches deviennent
toujours plus riches.

Au-dela du libéralisme

58. C'est dire que la régle de libre échange ne peut plus - a elle seule - régir les relations internationales.
Ses avantages sont certes évidents quand les partenaires ne se trouvent pas en conditions trop inégales de
puissance économique: elle est un stimulant au progrés et recompense l'effort. C'est pourquoi les pays
industriellement développés y voient une loi de justice. Il n'en est plus de méme quand les conditions
deviennent trop inégales de pays a pays: les prix qui se forment "librement" sur le marché peuvent entrainer
des résultats iniques. Il faut le reconnaitre: c'est le principe fondamental du libéralisme comme regle des

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 13
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



échanges commerciaux qui est ici mis en question.
Justice des contrats a I'échelle des peuples

59. L'enseignement de Léon Xl dans Rerum Novarum est toujours valable: le consentement des parties, si
elles sont en situation trop inégale, ne suffit pas a garantir la justice du contrat, et la régle du libre
consentement demeure subordonnée aux exigences du droit naturel (57). Ce qui était vrai du juste salaire
individuel I'est aussi des contrats internationaux: une économie d'échange ne peut plus reposer sur la seule
loi de libre concurrence, qui engendre trop souvent elle aussi une dictature économique. La liberté des
échanges n'est équitable que soumise aux exigences de la justice sociale.

Mesures a prendre

60. Au reste, les pays développés I'ont eux-mémes compris, qui s'efforcent de rétablir par des mesures
appropriées, a l'intérieur de leur propre économie, un équilibre que la concurrence laissée a elle-méme tend
a compromettre. C'est ainsi qu'ils soutiennent souvent leur agriculture au prix de sacrifices imposés aux
secteurs économiques plus favorisés. C'est ainsi encore que, pour soutenir les relations commerciales qui
se développent entre eux, particulierement a l'intérieur d'un marché commun, leur politique financiére, fiscale
et sociale s'efforce de redonner a des industries concurrentes inégalement prospéres des chances
comparables.

Conventions internationales

61. On ne saurait user ici de deux poids et deux mesures. Ce qui vaut en économie nationale, ce qu'on
admet entre pays développés, vaut aussi dans les relations commerciales entre pays riches et pays pauvres.
Sans abolir le marché de concurrence, il faut le maintenir dans des limites qui le rendent juste et moral, et
donc humain. Dans le commerce entre économies développées et sous-développées, les situations sont
trop disparates et les libertés réelles trop inégales. La justice sociale exige que le commerce international,
pour étre humain et moral, rétablisse entre partenaires au moins une certaine égalité de chances. Cette
derniére est un but a long terme. Mais pour y parvenir il faut dés maintenant créer une réelle égalité dans les
discussions et négociations. Ici encore des conventions internationales a rayon suffisamment vaste seraient
utiles: elles poseraient des normes générales en vue de régulariser certains prix, de garantir certaines
productions, de soutenir certaines industries naissantes. Qui ne voit qu'un tel effort commun vers plus de
justice dans les relations commerciales entre les peuples apporterait aux pays en voie de développement
une aide positive, dont les effets ne seraient pas seulement immédiats, mais durables ?

Obstacles a surmonter: nationalisme

62. D'autres obstacles encore s'opposent a la formation d'un monde plus juste et plus structuré dans une
solidarité universelle: Nous voulons parler du nationalisme et du racisme. Il est naturel que des
communautés récemment parvenues a leur indépendance politique soient jalouses d'une unité nationale
encore fragile et s'efforcent de la protéger. Il est normal aussi que des nations de vieille culture soient fieres
du patrimoine que leur a livré leur histoire. Mais ces sentiments légitimes doivent étre sublimés par la charité
universelle qui englobe tous les membres de la famille humaine. Le nationalisme isole les peuples contre
leur bien véritable. Il serait particulierement nuisible la ou la faiblesse des économies nationales exige au
contraire la mise en commun des efforts, des connaissances et des moyens financiers, pour réaliser les
programmes de développement et accroitre les échanges commerciaux et culturels.

Racisme

63. Le racisme n'est pas I'apanage exclusif des jeunes nations, ou il se dissimule parfois sous les rivalités de
clans et de partis politiques, au grand préjudice de la justice et au péril de la paix civile. Durant I'ére coloniale
il a sévi souvent entre colores et indigénes, mettant obstacle a une féconde intelligence mutuelle et
provoquant beaucoup de rancoeurs a la suite de réelles injustices. Il est encore un obstacle a la collaboration
entre nations défavorisées et un ferment de division et de haine au sein méme des Etats quand, au mépris
des droits imprescriptibles de la personne humaine, individus et familles se voient injustement soumis a un
régime d'exception, en raison de leur race ou de leur couleur.

Vers un monde solidaire

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 14
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



64. Une telle situation, si lourde de menaces pour I'avenir, Nous afflige profondément. Nous gardons
cependant espoir: un besoin plus senti de collaboration, un sens plus aigu de la solidarité finiront par
I'emporter sur les incompréhensions et les égoismes. Nous espérons que les pays dont le développement
est moins avancé sauront profiter de leur voisinage pour organiser entre eux, sur des aires territoriales
élargies, des zones de développement concerté: établir des programmes communs, coordonner les
investissements, répartir les possibilités de production, organiser les échanges. Nous espérons aussi que
les organisations multilatérales et internationales trouveront, par une réorganisation nécessaire, les voies qui
permettront aux peuples encore sous-développés de sortir des impasses ou ils semblent enfermés et de
découvrir en eux-mémes, dans la fidélité a leur génie propre, les moyens de leur progrés social et humain.

Peuples artisans de leur destin

65. Car c'est la qu'il faut en venir. La solidarité mondiale, toujours plus efficiente, doit permettre a tous les
peuples de devenir eux-mémes les artisans de leur destin. Le passé a été trop souvent marqué par des
rapports de force entre nations: vienne le jour ou les relations internationales seront marquées au coin du
respect mutuel et de I'amitié, de l'interdépendance dans la collaboration, et de la promotion commune sous
la responsabilité de chacun. Les peuples plus jeunes ou plus faibles demandent leur part active dans la
construction d'un monde meilleur, plus respectueux des droits et de la vocation de chacun. Cet appel est
légitime: a chacun de I'entendre et d'y répondre.

3. LA CHARITE UNIVERSELLE

66. Le monde est malade. Son mal réside moins dans la stérilisation des ressources ou leur accaparement
par quelques-uns, que dans le manque de fraternité entre les hommes et entre les peuples.

Devoir d'accueil

67. Nous ne saurions trop insister sur le devoir d'accueil - devoir de solidarité humaine et de charité
chrétienne - qui incombe soit aux familles, soit aux organisations culturelles des pays hospitaliers. Il faut,
surtout pour les jeunes, multiplier les foyers et les maisons d'accueil. Cela d'abord en vue de les protéger
contre la solitude, le sentiment d'abandon, la détresse, qui brisent tout ressort moral. Aussi, pour les
défendre contre la situation malsaine ou ils se trouvent, forcés de comparer I'extréme pauvreté de leur patrie
avec le luxe et le gaspillage qui souvent les entourent. Encore, pour les mettre a I'abri des doctrines
subversives et des tentations agressives qui les assaillent, au souvenir de tant de "misére imméritée" (58).
Enfin surtout en vue de leur apporter, avec la chaleur d'un accueil fraternel, I'exemple d'une vie saine,
I'estime de la charité chrétienne authentique et efficace, I'estime des valeurs spirituelles.

Drames de jeunes étudiants

68. Il est douloureux de le penser: de nombreux jeunes, venus dans des pays plus avancés pour recevoir la
science, la compétence et la culture qui les rendront plus aptes a servir leur patrie, y acquiérent certes une
formation de haute qualité, mais y perdent trop souvent I'estime des valeurs spirituelles qui se rencontraient
souvent, comme un précieux patrimoine, dans les civilisations qui les avaient vu grandir.

Travailleurs émigrés

69. Le méme accueil est di aux travailleurs émigrés qui vivent dans des conditions souvent inhumaines, en
épargnant sur leur salaire pour soulager un peu leur famille demeurée dans la misére sur le sol natal.

Sens social

70. Notre seconde recommandation est pour ceux que leurs affaires appellent en pays récemment ouverts a
l'industrialisation: industriels, commercants, chefs ou représentants de plus grandes entreprises. Il arrive
qu'ils ne soient pas dépourvus de sens social dans leur propre pays: pourquoi reviendraient-ils aux principes
inhumains de l'individualisme quand ils opérent en pays moins développés ? Leur situation supérieure doit
au contraire les inciter a se faire les initiateurs du progrés social et de la promotion humaine, la ou leurs
affaires les appellent. Leur sens méme de I'organisation devrait leur suggérer les moyens de valoriser le

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 15
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



travail indigéne, de former des ouvriers qualifiés, de préparer des ingénieurs et des cadres de laisser place a
leur initiative, de les introduire progressivement dans les postes plus élevés, les préparant ainsi a partager
avec eux dans un avenir rapproché, les responsabilités de la direction. Que, du moins, la justice régle
toujours les relations entre chefs et subordonnés. Que des contrats réguliers aux obligations réciproques les
régissent. Que nul enfin, quelle que soit sa situation, ne demeure injustement soumis a l'arbitraire.

Missions de développement

71. De plus en plus nombreux, Nous Nous en réjouissons, sont les experts envoyés en mission de
développement par des institutions internationales ou bilatérales ou des organismes privés: "ils ne doivent
pas se conduire en maitres, mais en assistants et collaborateurs" (59). Une population percoit vite si ceux
qui viennent a son aide le font avec ou sans affection, pour appliquer des techniques ou pour donner a
I'homme toute sa valeur. Leur message est exposé a n'étre point accueilli, s'il n'est comme enveloppé
d'amour fraternel.

Qualités des experts

72. A la compétence technique nécessaire, il faut donc joindre les marques authentiques d'un amour
désintéressé. Affranchis de toute superbe nationaliste comme de toute apparence de racisme, les experts
doivent apprendre a travailler en étroite collaboration avec tous. lls savent que leur compétence ne leur
confere pas une supériorité dans tous les domaines. La civilisation qui les a formés contient certes des
éléments d'humanisme universel, mais elle n'est ni unique ni exclusive, et ne peut étre importée sans
adaptation. Les agents de ces missions auront a coeur de découvrir, avec son histoire, les composantes et
les richesses culturelles du pays qui les accueille. Un rapprochement s'établira qui fécondera I'une et l'autre
civilisation.

Dialogue des civilisations

73. Entre les civilisations comme entre les personnes, un dialogue sincére est, en effet, créateur de fraternité.
L'entreprise du développement rapprochera les peuples dans les réalisations poursuivies d'un commun effort
si tous, depuis les gouvernements et leurs représentants jusqu'au plus humble expert, sont animés d'un
amour fraternel et mus par le désir sincére de construire une civilisation de solidarité mondiale. Un dialogue
centré sur I'nomme, et non sur les denrées ou les techniques, s'ouvrira alors. Il sera fécond s'il apporte aux
peuples qui en bénéficient les moyens de s'élever et de se spiritualiser; si les techniciens se font éducateurs
et si I'enseignement donné est marqué par une qualité spirituelle et morale si élevée qu'il garantisse un
développement non seulement économique, mais humain. Passée l'assistance, les relations ainsi établies
dureront. Qui ne voit de quel poids elles seront pour la paix du monde ?

Appel aux jeunes

74. Beaucoup de jeunes ont déja répondu avec ardeur et empressement a l'appel de Pie XlI pour un laicat
missionnaire (60). Nombreux sont aussi ceux qui se sont spontanément mis a la disposition d'organismes,
officiels ou privés, de collaboration avec les peuples en voie de développement. Nous Nous réjouissons
d'apprendre que, dans certaines nations, le "service militaire" peut devenir en partie un "service social", un
"service tout court". Nous bénissons ces initiatives et les bonnes volontés qui y répondent. Puissent tous
ceux qui se réclament du Christ entendre son appel: "J'ai eu faim et vous m'avez donné a manger, j'ai eu
soif et vous m'avez donné a boire, j'étais un étranger et vous m'avez accueilli, nu et vous m'avez vétu,
malade et vous m'avez visité, prisonnier et vous étes venus me voir" (61). Personne ne peut demeurer
indifférent au sort de ses fréres encore plongés dans la misére, en proie a l'ignorance, victimes de
l'insécurité. Comme le cceur du Christ, le coeur du chrétien doit compatir a cette misére: "J'ai pitié de cette
foule" (62).

Priere et action

75. La priere de tous doit monter avec ferveur vers le Tout-Puissant, pour que I'humanité, ayant pris
conscience de si grands maux, s'applique avec intelligence et fermeté a les abolir. A cette priere doit
correspondre I'engagement résolu de chacun, a la mesure de ses forces et de ses possibilités, dans la lutte
contre le sous-développement. Puissent les personnes, les groupes sociaux et les nations se donner la main
fraternellement, le fort aidant le faible a grandir, y mettant toute sa compétence, son enthousiasme et son
amour désintéressé. Plus que quiconque, celui qui est animé d'une vraie charité est ingénieux a découvrir

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 16
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



les causes de la misére, a trouver les moyens de la combattre, a la vaincre résolument. Faiseur de paix, "il
poursuivra son chemin, allumant la joie et versant la lumiére et la grace au cceur des hommes sur toute la
surface de la terre, en faisant découvrir, par-dela toutes les frontiéres, des visages de fréres, des visages

d'amis" (63).

Populorum Progressio — Paul VI — 1967
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com

17



LE DEVELOPPEMENT EST LE NOUVEAU NOM DE LA PAIX

76. Les disparités économiques, sociales et culturelles trop grandes entre peuples provoquent tensions et
discordes, et mettent la paix en péril. Comme Nous le disions aux Péres conciliaires au retour de notre
voyage de paix a 1'0O. N. U.: "La condition des populations en voie de développement doit étre I'objet de
notre considération, disons mieux, notre charité pour les pauvres qui sont dans le monde -- et ils sont
Iégions infinies - doit devenir plus attentive, plus active, plus généreuse” (64). Combattre la misére et lutter
contre l'injustice, c'est promouvoir, avec le mieux-étre, le progrés humain et spirituel de tous, et donc le bien
commun de I'humanité. La paix ne se réduit pas a une absence de guerre, fruit de I'équilibre toujours
précaire des forces. Elle se construit jour aprés jour, dans la poursuite d'un ordre voulu de Dieu, qui
comporte une justice plus parfaite entre les hommes (65).

Sortir de l'isolement

77. Ouvriers de leur propre développement, les peuples en sont les premiers, responsables. Mais ils ne le
réaliseront pas dans l'isolement. Des accords régionaux entre peuples faibles pour se soutenir mutuellement,
des ententes plus amples pour leur venir en aide, des conventions plus ambitieuses entre les uns et les
autres pour établir des programmes concertés sont les jalons de ce chemin du développement qui conduit a
paix.

Vers une autorité mondiale efficace

78. Cette collaboration internationale a vocation mondiale requiert des institutions qui la préparent, la
coordonnent et la régissent, jusqu'a constituer un ordre universellement reconnu. De tout cceur, Nous
encourageons les organisations qui ont pris en main cette collaboration au développement, et souhaitons
que leur autorité s'accroisse. "Votre vocation, disions-Nous aux représentants des Nations unies a New York,
est de faire fraterniser, non pas quelques-uns des peuples, mais tous les peuples [...]. Qui ne voit la
nécessité d'arriver ainsi progressivement a instaurer une autorité mondiale en mesure d'agir efficacement

sur le plan juridique et politique ?"( 66 ).

Espoir fondé en un monde meilleur

79. Certains estimeront utopiques de telles espérances. Il se pourrait que leur réalisme fat en défaut et qu'ils
n'aient pas pergu le dynamisme d'un monde qui veut vivre plus fraternellement, et qui, malgré ses
ignorances, ses erreurs, ses péchés méme, ses rechutes en barbarie et ses longues divagations hors de la
voie du salut, se rapproche lentement, méme sans s'en rendre compte, de son Créateur. Cette voie vers
plus d'humanité demande effort et sacrifice, mais la souffrance méme, acceptée par amour pour nos fréeres,
est porteuse de progrées pour toute la famille humaine. Les chrétiens savent que l'union au sacrifice du
Sauveur contribue a I'édification du Corps du Christ dans sa plénitude: le peuple de Dieu rassemblé (67).

Tous solidaires

80. Dans ce cheminement, Nous sommes tous solidaires. A tous, Nous avons voulu rappeler I'ampleur du
drame et l'urgence de I'ceuvre a accomplir. L'heure de I'action a maintenant sonné: la survie de tant
d'enfants innocents, l'accés a une condition humaine de tant de familles malheureuses, la paix du monde,
I'avenir de la civilisation sont en jeu. A tous les hommes et a tous les peuples de prendre leurs
responsabilités.

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 18
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



APPEL FINAL

Catholiques

81. Nous adjurons d'abord tous nos fils. Dans les pays en voie de développement non moins qu'ailleurs, les
laics doivent assumer comme leur tache propre le renouvellement de I'ordre temporel. Sile ré1e de la
hiérarchie est d'enseigner et d'interpréter authentiquement les principes moraux a suivre en ce domaine, il
leur appartient, par leurs libres initiatives et sans attendre passivement consignes et directives, de pénétrer
d'esprit chrétien la mentalité et les mceurs, les lois et les structures de leur communauté de vie (68). Des
changements sont nécessaires, des réformes profondes, indispensables : ils doivent s'employer résolument
a leur insuffler I'esprit évangélique. A nos fils catholiques appartenant aux pays plus favorisés, Nous
demandons d'apporter leur compétence et leur active participation aux organisations officielles ou privées,
civiles ou religieuses, appliquées a vaincre les difficultés des nations en voie de développement. lls auront,
bien sdr a cceur d'étre au premier rang de ceux qui travaillent a établir dans les faits une morale
internationale de justice et d'équité.

Chrétiens et croyants

82. Tous les chrétiens, nos fréres, Nous en sommes slr, voudront amplifier leur effort commun et concerté
en vue d'aider le monde a triompher de I'égoisme, de I'orgueil et des rivalités, a surmonter les ambitions et
les injustices, a ouvrir a tous les voies d'une vie plus humaine ou chacun soit aimé et aidé comme son
prochain, son frere. Et, encore ému de notre inoubliable rencontre de Bombay avec nos fréres non chrétiens,
de nouveau Nous les convions a ceuvrer avec tout leur coeur et leur intelligence, pour que tous les enfants
des hommes puissent mener une vie digne des enfants de Dieu.

Hommes de bonne volonté

83. Enfin, Nous Nous tournons vers tons les hommes de bonne volonté conscients que le chemin de la paix
passe par le développement. Délégués aux institutions internationales, hommes d'Etat, publicistes,
éducateurs, tous, chacun a votre place, vous étes les constructeurs d'un monde nouveau. Nous supplions le
Dieu Tout-Puissant d'éclairer votre intelligence et de fortifier votre courage peur alerter 'opinion publique et
entrainer les peuples. educateurs, il vous appartient d'éveiller dés I'enfance I'amour pour les peuples en
détresse. Publicistes, il vous revient de mettre sous nos yeux les efforts accomplis pour promouvoir
I'entraide des peuples tout comme le spectacle des miséres que les hommes ont tendance a oublier pour
tranquilliser leur conscience: que tes riches du moins sachent que les pauvres sont a leur porte et guettent
les reliefs de leurs festins.

Hommes d'Etat

84. Hommes d'Etat, il vous incombe de mobiliser vos communautés pour une solidarité mondiale plus
efficace, et d'abord de leur faire accepter les nécessaires prélévements sur leur luxe et leurs gaspillages,
peur promouvoir le développement et sauver la paix. Délégués aux organisations internationales, il dépend
de vous que les dangereux et stériles affrontements de forces fassent place a la collaboration amicale,
pacifique et désintéressée peur un développement solidaire de I'humanité dans laquelle tous les hommes
puissent s'épanouir.

Sages

85. Et s'il est vrai que le monde soit en malaise faute de pensée, Nous convoquons les hommes de réflexion
et les sages, catholiques, chrétiens, honorant Dieu, assoiffés d'absolu, de justice et de vérité: tous les
hommes de bonne volonté. A la suite du Christ, Nous osons vous prier avec instance: "Cherchez et vous
trouverez" (69), ouvrez les voies qui conduisent par I'entraide, I'approfondissement du savoir, I'élargissement
du cceur, a une vie plus fraternelle dans une communauté humaine vraiment universelle.

Tous a l'ceuvre
86. Vous tous qui avez entendu I'appel des peuples souffrants, vous tous qui travaillez a y répondre, vous

étes les ap6tres du bon et vrai développement qui n'est pas la richesse égoiste et aimée pour elle-méme,
mais I'économie au service de 'nomme, le pain quotidien distribué a tous, comme source de fraternité et

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 19
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



signe de la Providence.

Bénédiction

87. De grand cceur Nous vous bénissons, et Nous appelons tous les hommes de bonne volonté

a vous rejoindre fraternellement. Car si le développement est le nouveau nom de la paix, qui ne voudrait y
ceuvrer de toutes ses forces ? Oui, tous, Nous vous convions a répondre

a notre cri d'angoisse, du nom du Seigneur.

Du Vatican, en la féte de Paques 26 mars 1967.

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 20
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



NOTES

(1) Cf. Acta Leonis XIII, t. XI (1892), p. 97-148.

(2) Cf. A. A. S, 23 (1931), p. 177-228.

(3) Cf. A. A. S., 53 (1961), p. 401-464.

(4) Cf. A. A. S., 55 (1963), p. 257-304.

(5) Cf., en particulier, radiomessage du ler juin 1941 pour le 50e anniversaire de Rerum Novarum.
dans A. A. S., 33 {1941), p. 195-205; radiomessage de No€l 1942, dans A. A. S. 35 (1943), p. 9-24;
allocution a un groupe de travailleurs pour I'anniversaire de Rerum Novarum, le 14 mai 1953, dans
A. A.S., 45 (1953), p. 402408.

(6) Cf. encyclique Mater et Magistra, 15 mai 1961, A. A. S., 53 (1961), p. 440.

(7) Gaudium et spes, n. 63-72, A. A. S., 58 (1966), p. 1084-1094.

(8) Motu proprio "Catholicam Christi Ecclesiam", 6 Janvier 1967, A. A, S., 59 (1967), p. 27,

(9) Encyclique Rerum Novarum, 15 mai 1891, Acta Leonis XIII, t. XI" (1892), p. 98.

(10) Gaudium et Spes, n 63, § 3.

(11) Cf. Luc, 7, 22.

(12) Gaudium et Spes, n. 3, § 2.

(13) Cf. encyclique Imrnortale Dei, ler novembre 1885" Acta Leonis XIII, t. V (1885), p. 117.

(14) Gaudium et Spes, n. 4. § 1

(15) L.-J. Lebret, O. P., Dynamique concréte du développement, Paris, Economie et Humanisme,
les Editions Ouvrieres, 1961, p. 28

(16) 2 Thess., 3, 10.

(17) Cf., par exemple, J. Maritain, "Les conditions spirituelles du progres et de la paix", dans
Rencontre des cultures. d I'U. N. E. S. C. O. sous le signe du Concile cecuménique Vatican II. Paris,
Mame, 1966, p. 66.

(18) Cf. Matth., 5, 3.

(19) Gen., 1, 28.

(20) Gaudium et Spes, n. 69, § 1.

(21) I Jean, 3, 17.

(22) De Nabuthe, c. 12, n. 53, P. L., 14, 747. Cf. J.-R. Palanque, Saint Ambroise et 'Empire romain,
Paris, de Boccard, 1933, p. 336 sq.

(23) Lettre a la Semaine sociale de Brest, dans I'Homme et la révolution urbaine, Lyon, Chronique
sociale, 1965, p. 8 et 9.

(24) Gaudium et Spes, n. 71, § 6.

(25) Cf. ibid., n. 65, § 3.

(26) Encyclique Quadragesimo anno, 15 mai 1931. A. A.S., 23 (1931), p. 212.

(27) Ct., par exemple, Colin Clark, "The conditions of economic progress", 3e éd., London,
Macmillan & Co., New York, St-Martin's Press, 1960, p. 3-6.

(28) Lettre a la Semaine sociale de Lyon, dans le Travail et les travailleurs dans la société
contemporaine, Lyon, Chronique sociale, 1965, p. 6.

(29) Ct., par exemple, M.-D. Chenu, O. P., Pour une théologie du travail, Paris, Editions du Seuil,.
1955.

(30) Mater et Magistra, , A. A. S., 53 (1961), p. 423. (31) Cf., par exemple, O. von Nell-Breuning, S.
J., Wirtschaft und Gesellschaft, t. I: Grundfragen, Freiburg, Herder, 1956, p. 183-184.

(32) Ephés., 4, 13.

(33) Cf., par exemple, Mgr M. Larrain Errazuriz, évéque de Talca (Chili), président du C. E. L. A.
M., Lettre pastorale sur le développement et la paix, Paris, Pax Christi, 1965.

(34) Gaudium et Spes, n. 26, § 4.

(35) Mater et Magistra, A. A. S., 53 (1961), p. 414.

(36) L'Osservatore Romano, 11 septembre 1965; Documentation catholique, t. 62, Paris, 1965, col.

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 21
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



1674-1675.

(37) Cf. Matth., 19, 6.

(38) Gaudium et Spes, n. 52, § 2.

(39) Cf. ibid., n. 50-51 (et note 14), et n. 87, § 2 et 3.

(40) Ibid., n. 15, § 3.

(41) Matth., 16, 26.

(42) Gaudium et Spes, n. 57, § 4.

(43) Ibid., n. 19, § 2.

(44) Cf., par exemple. J. Maritain, 'Humanisme intégral, Paris, Aubier, 1936.

(45) H. de Lubac, S. J., le Drame de I'humanisme athée, 3, ed,, Paris, Spes, 1945, p 10

(46) Pensées, éd. Brunschvicg, n. 434. Cf. M. Zundel, I'Homme passe 'nomme, Le Caire, Editions
du Lien, 1944.

(47) Allocution aux représentants des religions non chrétiennes, le 3 décembre 1964, A. A. S., 57
(1965), p. 132.

(48) Jacques, 2, 16-16.

(49) Cf. Mater et Magistra. A. A. S., 53 (1961), p. 440 s.

(50) Cf. A. A. S., 56 (1964), p. 57-58.

(51) Ct. Encicliche e Discorsi di Paolo VI, vol. IX, Roma, ed. Paoline, 1966" p. 132-136;
Documentation Catholique, t. 43, Paris, 1966, col. 403-406.

(52) Cf. Luc, 16, 19-31.

(53) Gaudium et Spes. n. 86, § 3.

(54) Luc, 12, 20.

(55) Message au monde remis aux Journalistes le 4 décembre 1964. Cf. A. A. S., 57 (1965), p. 135.
(56) Cf. A. A. S., 56 (1964), p. 639 s.

(57) Cf. Acta Leonis XIII, t. XI (1892), p. 131.

(58) Cf. ibid., p. 98.

(59) Gaudium et Spes, n. 85, § 2.

(60) Ct. encyclique Fidei Donum, 21 avril 1957, A. A. S., 49 (1957), p. 246.

(61) Matth., 25, 35-36.

(62) Marc, 8, 2.

(63) Allocution de Jean XXIII lors de la remise du prix Balzan, le 10 mai 1963, A. A. S., 55 (1963),
p. 455.

(64) A. A. S., 57 (1965), p. 896.

(65) Ct. encyclique Pacem in terris, 11 avril 1963, A. A. S., 55 (1963), p. 301.

(66) A. A. S., 57 (1965), p. 880.

(67) Cf. Ephés., 4, 12; Lumen gentium, n. 13.

(68) Cf. Apostolicam Actuositatem, n. 7, 13 e! 24.

(69) Luc, 11, 9.

Populorum Progressio — Paul VI — 1967 22
Version éditée par le Service Diocésain de Formation Permanente des Hautes-Alpes © www.FDP05.com



