HUMANAE VITAE

LETTRE ENCYCLIQUE
DE SA SAINTETE LE PAPE PAUL VI
SUR LE MARIAGE ET LA REGULATION DES NAISSANCES

1. Le trés grave devoir de transmettre la vie humaine, qui fait des époux les libres et
responsables collaborateurs du Créateur, a toujours été pour ceux-ci source de grandes joies,
accompagnées cependant parfois de bien des difficultés et des peines.

En tout temps, I'accomplissement de ce devoir a posé a la conscience des époux de sérieux
problémes; mais 1'évolution récente de la société a entrainé des mutations telles que de
nouvelles questions se sont posées: questions que 1'Eglise ne pouvait ignorer, en un domaine
qui touche de si pres a la vie et au bonheur des hommes.

I. ASPECTS NOUVEAUX DU PROBLEME ET COMPETENCE DU MAGISTERE

2. Les changements survenus sont effectivement notables et de plusieurs sortes. Il s'agit tout
d'abord du rapide développement démographique. Beaucoup manifestent la crainte que la
population mondiale n'augmente plus vite que les ressources a sa disposition ; il s'ensuit une
inquiétude croissante pour bien des familles et pour des peuples en voie de développement, et
grande est la tentation pour les autorités d'opposer a ce péril des mesures radicales. En outre,
les conditions de travail et de logement, comme aussi les exigences accrues, dans le domaine
économique et dans celui de I'éducation, rendent souvent difficile aujourd'hui la tache d'élever
convenablement un grand nombre d'enfants.

On assiste aussi a un changement, tant dans la fagon de considérer la personne de la femme et
sa place dans la société que dans la valeur a attribuer a I'amour conjugal dans le mariage,
comme aussi dans la maniére d'apprécier la signification des actes conjugaux par rapport a cet
amour.

Enfin et surtout, I'nomme a accompli d'étonnants progres dans la maitrise et 1'organisation
rationnelle des forces de la nature, au point qu'il tend a étendre cette maitrise a son étre lui-
méme pris dans son ensemble: au corps, a la vie physique, a la vie sociale et jusqu'aux lois qui
réglent la transmission de la vie.

3. Un tel état de chose fait naitre de nouvelles questions. Etant données les conditions de la
vie moderne, étant donnée la signification des relations conjugales pour I'harmonie entre les
époux et pour leur fidélit¢ mutuelle, n'y aurait-il pas lieu de réviser les régles morales jusqu'ici
en vigueur, surtout si I'on considére qu'elles ne peuvent étre observées sans des sacrifices
parfois héroiques ?



Etendant a ce domaine l'application du principe dit " de totalité ", ne pourrait-on admettre que
l'intention d'une fécondité moins abondante, mais plus rationalisée, transforme l'intervention
matériellement stérilisante en un licite et sage contrdle des naissances ? Ne pourrait-on
admettre, en d'autres termes, que la finalité de procréation concerne l'ensemble de la vie
conjugale, plutdt que chacun de ses actes ?

On demande encore si, étant donné le sens accru de responsabilités de 'homme moderne, le
moment n'est pas venu pour lui de confier a sa raison et a sa volonté, plutdt qu'aux rythmes
biologiques de son organisme, le soin de régler la natalité.

4. De telles questions exigeaient du Magistere de 'Eglise une réflexion nouvelle et
approfondie sur les principes de la doctrine morale du mariage doctrine fondée sur la loi
naturelle, éclairée et enrichie par la Révélation divine.

Aucun fidele ne voudra nier qu'il appartient au Magistere de 1'Eglise d'interpréter aussi la loi
morale naturelle. Il est incontestable, en effet, comme 1'ont plusieurs fois déclaré Nos
Prédécesseurs (1), que Jésus-Christ, en communiquant a Pierre et aux apdtres sa divine
autorité, et en les envoyant enseigner ses commandements a toutes les nations (2), les
constituait gardiens et interpretes authentiques de toute la loi morale: non seulement de la loi
évangélique, mais encore de la loi naturelle, expression elle aussi de la volonté de Dieu, et
dont l'observation fide¢le est également nécessaire au salut (3).

Conformément a cette mission qui est la sienne, 1'Eglise a toujours donné - et avec plus
d'ampleur a I'époque récente - un enseignement cohérent, tant sur la nature du mariage que sur
le juste usage des droits conjugaux et sur les devoirs des époux (4).

5. La conscience de cette méme mission Nous amena a confirmer et a élargir la Commission
d'étude que Notre prédécesseur Jean XXIII, de vénérée mémoire, avait instituée en mars 1963.
Cette Commission, qui comprenait, outre plusieurs spécialistes des différentes disciplines
concernées, également des couples, avait pour but de recueillir des avis sur les nouvelles
questions relatives a la vie conjugale, et en particulier celle de la régulation de la natalité, et
de fournir d'opportuns éléments d'information, pour que le Magistére plit donner, a 1'attente
non seulement des fidéles, mais de 'opinion publique mondiale, une réponse adéquate (5).

Les travaux de ces experts, complétés par les jugements et conseils que Nous fournirent, soit
spontanément, soit sur demande expresse, bon nombre de Nos fréres dans 1'épiscopat, Nous
ont permis de mieux mesurer tous les aspects de cette question complexe. Aussi exprimons-
Nous a tous de grand cceur Notre vive gratitude.

6. Les conclusions auxquelles était parvenue la Commission ne pouvaient toutefois étre
considérées par Nous comme définitives, ni Nous dispenser d'examiner personnellement ce
grave probléme, entre autres parce que le plein accord n'avait pas été réalisé au sein de la
Commission sur les régles morales a proposer; et surtout parce qu'étaient apparus certains



critéres de solutions qui s'écartaient de la doctrine morale sur le mariage proposée avec une
constante fermeté par le Magistére de 1'Eglise.

C'est pourquoi, ayant attentivement examiné la documentation qui Nous a été soumise, apres
de mires réflexions et des prieres assidues, Nous allons maintenant, en vertu du mandat que le
Christ Nous a confié, donner notre réponse a ces graves questions.

I1I. PRINCIPES DOCTRINAUX
Une vision globale de I'homme

7. Comme tout autre probléme concernant la vie humaine, le probléme de la natalité doit étre
considéré, au-dela des perspectives partielles - qu'elles soient d'ordre biologique ou
psychologique, démographique ou sociologique - dans la lumiere d'une vision intégrale de
I'homme et de sa vocation, non seulement naturelle et terrestre, mais aussi surnaturelle et
éternelle. Et puisque, dans leur tentative de justifier les méthodes artificielles de contrdle des
naissances, beaucoup ont fait appel aux exigences soit de l'amour conjugal, soit d'une "
paternité responsable ", il convient de bien préciser la vraie conception de ces deux grandes
réalités de la vie matrimoniale, en Nous référant principalement a ce qui a été récemment
exposé a ce sujet, d'une maniere hautement autorisée, par le Iléme Concile du Vatican, dans la
Constitution pastorale Gaudium et Spes.

L'amour conjugal

8. L'amour conjugal révele sa vraie nature et sa vraie noblesse quand on le considére dans sa
source supréme, Dieu qui est amour, " le Pére de qui toute paternité tire son nom, au ciel et
sur la terre (7) ".

Le mariage n'est donc pas 1'effet du hasard ou un produit de I'évolution de forces naturelles
inconscientes: c'est une sage institution du Créateur pour réaliser dans I'humanité son dessein
d'amour. Par le moyen de la donation personnelle réciproque, qui leur est propre et exclusive,
les époux tendent a la communion de leurs étres en vue d'un mutuel perfectionnement
personnel pour collaborer avec Dieu a la génération et a I'éducation de nouvelles vies.

De plus, pour les baptisés, le mariage revét la dignité de signe sacramentel de la grace, en tant
qu'il représente I'union du Christ et de I'Eglise.

Ses caractéristiques

9. Dans cette lumicre apparaissent clairement les notes et les exigences caractéristiques de
I'amour conjugal, dont il est souverainement important d'avoir une idée exacte.

C'est avant tout un amour pleinement Aumain, c'est-a-dire a la fois sensible et spirituel. Ce
n'est donc pas un simple transport d'instinct et de sentiment, mais aussi et surtout un acte de la
volonté libre, destiné a se maintenir et a grandir a travers les joies et les douleurs de la vie
quotidienne, de sorte que les époux deviennent un seul coeur et une seule ame et atteignent
ensemble leur perfection humaine.



C'est ensuite un amour fotal, c'est-a-dire une forme toute spéciale d'amitié¢ personnelle, par
laquelle les époux partagent généreusement toutes choses, sans réserves indues ni calculs
égoistes. Qui aime vraiment son conjoint ne I'aime pas seulement pour ce qu'il recoit de lui,
mais pour lui-méme, heureux de pouvoir I'enrichir du don de soi.

C'est encore un amour fidele et exclusif jusqu'a la mort. C'est bien ainsi, en effet, que le
congoivent I'époux et I'épouse le jour ou ils assument librement et en pleine conscience
I'engagement du lien matrimonial. Fidélité qui peut parfois €tre difficile, mais qui est toujours
possible et toujours noble et méritoire, nul ne peut le nier. L'exemple de tant d'époux a travers
les siecles prouve non seulement qu'elle est conforme a la nature du mariage, mais encore
qu'elle est source de bonheur profond et durable.

C'est enfin un amour fécond, qui ne s'épuise pas dans la communion entre époux, mais qui est
destiné a se continuer en suscitant de nouvelles vies. " Le mariage et I'amour conjugal sont
ordonnés par leur nature a la procréation et a I'éducation des enfants. De fait, les enfants sont
le don le plus excellent du mariage et ils contribuent grandement au bien des parents eux-
mémes (8). "

La paternité responsable

10. L'amour conjugal exige donc des époux une conscience de leur mission de " paternité
responsable ", sur laquelle, a bon droit, on insiste tant aujourd'hui, et qui doit, elle aussi, étre
exactement comprise. Elle est a considérer sous divers aspects légitimes et liés entre eux.

Par rapport aux processus biologiques, la paternité responsable signifie connaissance et
respect de leurs fonctions: l'intelligence découvre, dans le pouvoir de donner la vie, des lois
biologiques qui font partie de la personne humaine (9).

Par rapport aux tendances de l'instinct et des passions, la paternité responsable signifie la
nécessaire maitrise que la raison et la volonté doivent exercer sur elles.

Par rapport aux conditions physiques, économiques, psychologiques et sociales, la paternité
responsable s'exerce soit par la détermination réfléchie et généreuse de faire grandir une
famille nombreuse, soit par la décision, prise pour de graves motifs et dans le respect de la loi
morale, d'éviter temporairement ou méme pour un temps indéterminé une nouvelle naissance.

La paternité responsable comporte encore et surtout un plus profond rapport avec 1'ordre
moral objectif, établi par Dieu, et dont la conscience droite est la fidéle interpréte. Un exercice
responsable de la paternité implique donc que les conjoints reconnaissent pleinement leurs
devoirs envers Dieu, envers eux-mémes, envers la famille et envers la société, dans une juste
hiérarchie des valeurs. Dans la tiche de transmettre la vie, ils ne sont par conséquent pas
libres de procéder a leur guise, comme s'ils pouvaient déterminer de fagcon entiérement
autonome les voies honnétes a suivre, mais ils doivent conformer leur conduite a I'intention
créatrice de Dieu, exprimée dans la nature méme du mariage et de ses actes, et manifestée par
'enseignement constant de I'Eglise (10).

Respecter la nature et les finalités de l'acte matrimonial

11. Ces actes, par lesquels les époux s'unissent dans une chaste intimité, et par le moyen
desquels se transmet la vie humaine, sont, comme 1'a rappelé le Concile, " honnétes et dignes



(11) ", et ils ne cessent pas d'étre 1égitimes si, pour des causes indépendantes de la volonté des
conjoints, on prévoit qu'ils seront inféconds: ils restent en effet ordonnés a exprimer et a
consolider leur union. De fait, comme I'expérience l'atteste, chaque rencontre conjugale
n'engendre pas une nouvelle vie. Dieu a sagement fix¢é des lois et des rythmes naturels de
fécondité qui espacent déja par eux-mémes la succession des naissances. Mais 1'Eglise,
rappelant les hommes a 1'observation de la loi naturelle, interprétée par sa constante doctrine,
enseigne que tout acte matrimonial doit rester ouvert a la transmission de la vie (12).

Deux aspects indissociables:
union et procréation

12. Cette doctrine, plusieurs fois exposée par le Magistere, est fondée sur le lien indissoluble,
que Dieu a voulu et que 'homme ne peut rompre de son initiative, entre les deux
significations de l'acte conjugal: union et procréation. En effet, par sa structure intime, l'acte
conjugal, en méme temps qu'il unit profondément les époux, les rend aptes a la génération de
nouvelles vies, selon des lois inscrites dans I'étre méme de I'homme et de la femme. C'est en
sauvegardant ces deux aspects essentiels, union et procréation que l'acte conjugal conserve
intégralement le sens de mutuel et véritable amour et son ordination a la trés haute vocation
de 'homme a la paternité. Nous pensons que les hommes de notre temps sont particuliérement
en mesure de comprendre le caractére profondément raisonnable et humain de ce principe
fondamental.

Fidelité au dessein de Dieu

13. On remarque justement, en effet, qu'un acte conjugal imposé au conjoint sans égard a ses
conditions et a ses légitimes désirs, n'est pas un véritable acte d'amour et contredit par
conséquent une exigence du bon ordre moral dans les rapports entre époux. De méme, qui
réfléchit bien devra reconnaitre aussi qu'un acte d'amour mutuel qui porterait atteinte a la
disponibilité a transmettre la vie, que le Créateur a attachée a cet acte selon des lois
particuliéres, est en contradiction avec le dessein constitutif du mariage et avec la volonté de
l'auteur de la vie. User de ce don divin en détruisant, fit-ce partiellement, sa signification et sa
finalité, c'est contredire a la nature de I'hnomme comme a celle de la femme et de leur rapport
le plus intime, c'est donc contredire aussi au plan de Dieu et a sa volonté. Au contraire, user
du don de I'amour conjugal en respectant les lois du processus de la génération, c'est
reconnaitre que nous ne sommes pas les maitres des sources de la vie humaine, mais plutot les
ministres du dessein établi par le Créateur. De méme, en effet, que I'homme n'a pas sur son
corps en général un pouvoir illimité, de méme il ne 1'a pas, pour une raison particuliére, sur
ses facultés de génération en tant que telles, a cause de leur ordination intrinséque a susciter la
vie, dont Dieu est le principe. " La vie humaine est sacrée, rappelait Jean XXIII; dés son
origine, elle engage directement I'action créatrice de Dieu (13). "

Moyens illicites de régulation des naissances

14. En conformité avec ces points fondamentaux de la conception humaine et chrétienne du
mariage, nous devons encore une fois déclarer qu'est absolument a exclure, comme moyen
licite de régulation des naissances, l'interruption directe du processus de génération déja
engagg, et surtout l'avortement directement voulu et procuré, méme pour des raisons
thérapeutiques (14).Est pareillement a exclure, comme le Magistere de I'Eglise I'a plusieurs



fois déclaré, la stérilisation directe, qu'elle soit perpétuelle ou temporaire, tant chez 'homme
que chez la femme (15).

Est exclue également toute action qui, soit en prévision de I'acte conjugal, soit dans son
déroulement, soit dans le développement de ses conséquences naturelles, se proposerait
comme but ou comme moyen de rendre impossible la procréation (16).

Et on peut invoquer comme raisons valables, pour justifier des actes conjugaux rendus
intentionnellement inféconds, le moindre mal ou le fait que ces actes constitueraient un tout
avec les actes féconds qui ont précédé ou qui suivront, et dont ils partageraient l'unique et
identique bonté morale. En vérité, s'il est parfois licite de tolérer un moindre mal moral afin
d'éviter un mal plus grand ou de promouvoir un bien plus grand (17) il n'est pas permis, méme
pour de trés graves raisons, de faire le mal afin qu'il en résulte un bien (18), c'est-a-dire de
prendre comme objet d'un acte positif de volonté ce qui est intrinséquement un désordre et,
par conséquent, une chose indigne de la personne humaine, méme av ec l'intention de
sauvegarder ou de promouvoir des biens individuels, familiaux ou sociaux. C'est donc une
erreur de penser qu'un acte conjugal rendu volontairement infécond et, par conséquent,
intrinséquement déshonnéte, puisse étre rendu honnéte par l'ensemble d'une vie conjugale
féconde.

Licéité des moyens thérapeutiques

15. L'Eglise, en revanche, n'estime nullement illicite 1'usage des moyens thérapeutiques
vraiment nécessaires pour soigner des maladies de 1'organisme, méme si 1'on prévoit qu'il en
résultera un empéchement a la procréation, pourvu que cet empéchement ne soit pas, pour
quelque motif que ce soit, directement voulu (19).

Licéité du recours aux périodes infécondes

16. A cet enseignement de 1'Eglise sur la morale conjugale, on objecte aujourd'’hui, comme
Nous 'observions plus haut (n. 3), que c'est la prérogative de l'intelligence humaine de
maitriser les énergies offertes par la nature irrationnelle et de les orienter vers un but
conforme au bien de I'homme. Or, certains se demandent: dans le cas présent, n'est-il pas
raisonnable, en bien des circonstances, de recourir au controle artificiel des naissances, si on
obtient par 1a I'harmonie et la tranquillité du foyer et de meilleures conditions pour 1'éducation
des enfants déja nés ?

A cette question, il faut répondre avec clarté 1'Eglise est la premicre a louer et a recommander
l'intervention de l'intelligence dans une ceuvre qui associe de si pres la créature raisonnable a
son Créateur, mais elle affirme que cela doit se faire dans le respect de 1'ordre établi par Dieu.

Si donc il existe, pour espacer les naissances, de sérieux motifs dus, soit aux conditions
physiques ou psychologiques des conjoints, soit a des circonstances extérieures, I'Eglise
enseigne qu'il est alors permis de tenir compte des rythmes naturels, inhérents aux fonctions
de la génération, pour user du mariage dans les seules périodes infécondes et régler ainsi la
natalité sans porter atteinte aux principes moraux que Nous venons de rappeler (20).

L'Eglise est conséquente avec elle-méme quand elle estime licite le recours aux périodes
infécondes, alors qu'elle condamne comme toujours illicite I'usage des moyens directement
contraires a la fécondation, méme inspir¢ par des raisons qui peuvent paraitre honnétes et



sérieuses. En réalité, il existe entre les deux cas une différence essentielle: dans le premier
cas, les conjoints usent Iégitimement d'une disposition naturelle; dans 'autre cas, ils
empéchent le déroulement des processus naturels. Il est vrai que, dans 1'un et 'autre cas, les
conjoints s'accordent dans la volonté positive d'éviter I'enfant pour des raisons plausibles, en
cherchant a avoir 'assurance qu'il ne viendra pas; mais il est vrai aussi que dans le premier cas
seulement ils savent renoncer a l'usage du mariage dans les périodes fécondes quand, pour de
justes motifs, la procréation n'est pas désirable, et en user dans les périodes agénésiques,
comme manifestation d'affection et sauvegarde de mutuelle fidélité. Ce faisant, ils donnent la
preuve d'un amour vraiment et intégralement honnéte.

Graves conséquences des méthodes de régulation artificielle de la natalité

17. Les hommes droits pourront encore mieux se convaincre du bien-fond¢ de la doctrine de
I'Eglise en ce domaine, s'ils veulent bien réfléchir aux conséquences des méthodes de
régulation artificielle de la natalité.

Qu'ils considerent d'abord quelle voie large et facile ils ouvriraient ainsi a l'infidélité
conjugale et a I'abaissement général de la moralité. Il n'est pas besoin de beaucoup
d'expérience pour connaitre la faiblesse humaine et pour comprendre que les hommes - les
jeunes, en particulier, si vulnérables sur ce point - ont besoin d'encouragement a étre fidéles a
la loi morale, et qu'il ne faut pas leur offrir quelque moyen facile pour en ¢luder 1'observance.
On peut craindre aussi que I'homme en s'habituant a 1'usage des pratiques
anticonceptionnelles, ne finisse par perdre le respect de la femme et, sans plus se soucier de
1'équilibre physique et psychologique de celle-ci, n'en vienne a la considérer comme un simple
instrument de jouissance €goiste, et non plus comme sa compagne respectée et aimée.

Qu'on réfléchisse aussi a I'arme dangereuse que 1'on viendrait a mettre ainsi aux mains
d'autorités publiques peu soucieuses des exigences morales. Qui pourra reprocher a un
gouvernement d'appliquer a la solution des problémes de la collectivité ce qui serait reconnu
permis aux conjoints pour la solution d'un probléme familial ? Qui empéchera les gouvernants
de favoriser et méme d'imposer a leurs peuples, s'ils le jugeaient nécessaire, la méthode de
contraception estimée par eux la plus efficace ? Et ainsi les hommes, en voulant éviter les
difficultés individuelles, familiales ou sociales que I'on rencontre dans 1'observation de la loi
divine, en arriveraient a laisser a la merci de l'intervention des autorités publiques le secteur le
plus personnel et le plus réservé de 1'intimité conjugale.

Si donc on ne veut pas abandonner a l'arbitraire des hommes la mission d'engendrer la vie, il
faut nécessairement reconnaitre des limites infranchissables au pouvoir de I'hnomme sur son
corps et sur ses fonctions; limites que nul homme, qu'il soit simple particulier ou revétu
d'autorité, n'a le droit d'enfreindre. Et ces limites ne peuvent étre déterminées que par le
respect qui est di a I'intégrité de I'organisme humain et de ses fonctions, selon les principes
rappelés ci-dessus et selon la juste intelligence du " principe de totalité " exposé par Notre
prédécesseur Pie XII (21).

L'Eglise garante des authentiques valeurs humaines

18. On peut prévoir que cet enseignement ne sera peut-étre pas facilement accueilli par tout le
monde: trop de voix - amplifiées par les moyens modernes de propagande - s'opposent a la
voix de I'Eglise. Celle-ci, a vrai dire, ne s'étonne pas d'étre, a la ressemblance de son divin
Fondateur, un " signe de contradiction " (22); mais elle ne cesse pas pour autant de proclamer



avec une humble fermeté, toute la loi morale, tant naturelle qu'évangélique. Ce n'est pas elle,
qui a créé cette loi, elle ne saurait donc en étre 'arbitre; elle en est seulement la dépositaire et
l'interpréte, sans pouvoir jamais déclarer licite une chose qui ne 1'est pas a cause de son intime
et immuable opposition au vrai bien de 'homme.

En défendant la morale conjugale dans son intégralité, 1'Eglise sait qu'elle contribue a
l'instauration d'une civilisation vraiment humaine; elle engage 'homme a ne pas abdiquer sa
responsabilité pour s'en remettre aux moyens techniques; elle défend par 1a méme la dignité
des époux. Fidéle a I'enseignement comme a 1'exemple du Sauveur, elle se montre I'amie
sincere et désintéressée des hommes, qu'elle veut aider, des leur cheminement terrestre, " a
participer en fils a la vie du Dieu vivant, Pére de tous les homme (23) ".

ITI1. DIRECTIVES PASTORALES

L'Eglise " Mater et Magistra "

19. Notre parole ne serait pas l'expression adéquate de la pensée et de la sollicitude de
I'Eglise, Mére et Maitresse de toutes les nations, si, apres avoir rappelé les hommes a
l'observance et au respect de la toi divine au sujet du mariage, elle ne les encourageait pas
dans la voie d'une honnéte régulation de la natalité, méme au milieu des difficiles conditions
qui éprouvent aujourd'hui les familles et les peuples. L'Eglise, en effet, ne peut avoir, vis-a-vis
des hommes, une conduite différente de celle du Rédempteur: elle connait leur faiblesse, elle
a compassion de la foule, elle accueille les pécheurs; mais elle ne peut renoncer a enseigner la
loi qui est en réalité celle d'une vie humaine rendue a sa vérité originelle et conduite par
l'esprit de Dieu (24).

Possibilité de l'observance de la loi divine

20. La doctrine de 1'Eglise sur la régulation des naissances, qui promulgue la loi divine, pourra
apparaitre a beaucoup difficile, pour ne pas dire impossible a mettre en pratique. Et certes,
comme toutes les réalités grandes et bienfaisantes, cette loi requiert une sérieuse application et
beaucoup d'efforts, individuels, familiaux et sociaux. On peut méme dire qu'elle ne serait pas
observable sans 1'aide de Dieu qui soutient et fortifie la bonne volonté des hommes. Mais si
l'on réfléchit bien, on ne peut pas ne pas voir que ces efforts sont ennoblissants pour I'homme
et bienfaisants pour la communauté humaine.

Maitrise de soi

21. Une pratique honnéte de régulation de la natalité exige avant tout des époux qu'ils
acquicrent et possedent de solides convictions sur les vraies valeurs de la vie et de la famille
et qu'ils tendent a acquérir une parfaite possession d'eux-mémes. La maitrise de 1'instinct par
la raison et la libre volonté impose sans nul doute une ascése pour que les manifestations
affectives de la vie conjugale soient diiment réglées, en particulier pour 1'observance de la
continence périodique. Mais cette discipline, propre a la pureté des époux, bien loin de nuire a
I'amour conjugal, lui confére au contraire une plus haute valeur humaine.



Elle exige un effort continuel, mais grace a son influence bienfaisante, les conjoints
développent intégralement leur personnalité, en s'enrichissant de valeurs spirituelles: elle
apporte a la vie familiale des fruits de sérénité et de paix, et elle facilite la solution d'autres
problémes; elle favorise l'attention a l'autre conjoint, aide les époux a bannir I'égoisme,
ennemi du véritable amour, et approfondit leur sens de responsabilité.

Les parents acquierent par 1a la capacité d'une influence plus profonde et plus efficace pour
I'¢ducation des enfants; I'enfance et la jeunesse grandissent dans la juste estime des valeurs
humaines et dans le développement serein et harmonieux de leurs facultés spirituelles et
sensibles.

Créer un climat favorable a la chasteté

22. Nous voulons a cette occasion rappeler 'attention des éducateurs et de tous ceux qui ont
des taches de responsabilité pour le bien commun de la société sur la nécessité de créer un
climat favorable a I'éducation a la chasteté, c'est-a-dire au triomphe de la saine liberté sur la
licence par le respect de 1'ordre moral.

Tout ce qui, dans les moyens modernes de communication sociale, porte a l'excitation des
sens, au déreglement des meceurs, comme aussi toute forme de pornographie ou de spectacles
licencieux, doit provoquer la franche et unanime réaction de toutes les personnes soucieuses
du progres de la civilisation et de la défense des biens suprémes de l'esprit humain. Et c'est en
vain qu'on chercherait a justifier ces dépravations par de prétendues exigences artistiques ou
scientifiques, ou a tirer argument de la liberté laissée en ce domaine par les autorités
publiques.

Appel aux pouvoirs publics

23. Aux gouvernants, qui sont les principaux responsables du bien commun, et qui peuvent
tant pour la sauvegarde des valeurs morales, Nous disons: ne laissez pas se dégrader la
moralité de vos peuples; n'acceptez pas que s'introduisent, par voie 1égale, dans cette cellule
fondamentale de la société qu'est la famille, des pratiques contraires a la loi naturelle et
divine. Toute autre est la voie par laquelle les pouvoirs publics peuvent et doivent contribuer a
la solution du probléme démographique: c'est la voie d'une prévoyante politique familiale,
d'une sage éducation des peuples, respectuecuse de la loi morale et de la liberté des citoyens.

Nous sommes bien conscient des graves difficultés dans lesquelles se trouvent les pouvoirs
publics a cet égard, spécialement dans les pays en voie de développement. A leur l1€gitimes
préoccupations, Nous avons consacré Notre encyclique Populorum progressio. Mais avec
Notre prédécesseur Jean XXIII, Nous répétons: " Ces difficultés ne doivent pas étre résolues
par le recours a des méthodes et a des moyens qui sont indignes de 'homme, et qui ne
trouvent leur explication que dans une conception purement matérialiste de I'homme et de sa
vie. La vraie solution se trouve seulement dans le développement économique et dans le
progres social qui respectent et promeuvent les vraies valeurs humaines, individuelles et
sociale (26). " Et l'on ne saurait, sans une grave injustice, rendre la divine Providence
responsable de ce qui dépendrait au contraire d'un défaut de sagesse de gouvernement, d'un
sens insuffisant de la justice sociale, d'un accaparement égoiste, ou encore d'une blamable
indolence a affronter les efforts et les sacrifices nécessaires pour assurer 1'élévation du niveau
de vie d'un peuple et de tous ses enfants (27).



Que tous les pouvoirs responsables - comme certains le font déja si louablement -
renouvellent généreusement leurs efforts. Et que I'entraide ne cesse de s'amplifier entre tous
les membres de la grande famille humaine: c'est un champ d'action presque illimité qui
s'ouvre 1a a l'activité des grandes organisations internationales.

Aux hommes de science

24. Nous voulons maintenant exprimer Nos encouragements aux hommes de science, qui "
peuvent beaucoup pour la cause du mariage et de la famille et pour la paix des consciences si,
par l'apport convergent de leurs études, ils s'appliquent a tirer davantage au clair les diverses
conditions favorisant une saine régulation de la procréation humaine". Il est souhaitable, en
particulier, que, selon le voeu déja formulé par Pie XII, la science médicale réussisse a donner
une base suffisamment slire a une régulation des naissances fondée sur l'observation des
rythmes naturels. Ainsi les hommes de science et, en particulier les chercheurs catholiques,
contribueront & démontrer par les faits que, comme 1'eglise 1'enseigne, " il ne peut y avoir de
véritable contradiction entre les lois divines qui réglent la transmission de la vie et celles qui
favorisent un authentique amour conjugal (30) ".

Aux époux chrétiens

25. Et maintenant Notre parole s'adresse plus directement a Nos fils, particulierement a ceux
que Dieu appelle a le servir dans le mariage. L'eglise, en méme temps qu'elle enseigne les
exigences imprescriptibles de la loi divine, annonce le salut, et ouvre par les sacrements les
voies de la grace, laquelle fait de 'hnomme une nouvelle créature, capable de répondre dans
I'amour et dans la vraie liberté au dessein de son Créateur et Sauveur, et de trouver doux le
joug du Christ (31).

Que les époux chrétiens, dociles a sa voix, se souviennent donc que leur vocation chrétienne,
commencée au baptéme, s'est ensuite spécifiée et confirmée par le sacrement du mariage. Par
lui, les époux sont affermis et comme consacrés pour accomplir fidélement leurs devoirs, pour
réaliser leur vocation jusqu'a la perfection et pour rendre chrétiennement le témoignage qui
leur est propre en face du monde (32). C'est a eux que le Seigneur confie la tache de rendre
visibles aux hommes la sainteté et la douceur de la loi qui unit I'amour mutuel des époux a
leur coopération a J'amour de Dieu auteur de la vie humaine.

Nous n'entendons aucunement dissimuler les difficultés, parfois graves, qui sont inhérentes a
la vie des époux chrétiens: pour eux, comme pour chacun, " étroite est la porte et resserrée est
la voie qui conduit a la vie (33) ". Mais I'espérance de cette vie doit illuminer leur chemin,
tandis qu'ils s'efforcent courageusement de vivre avec sagesse, justice et piété dans le temps
présent (34), sachant que la figure de ce monde passe (35).

Que les époux affrontent donc les efforts nécessaires, soutenus par la foi et par 'espérance qui
" ne trompe pas, car I'amour de Dieu a été répandu dans nos coeurs par 1'Esprit Saint qui nous
a été donné (36) "; qu'ils implorent par une persévérante priere I'aide divine; qu'ils puisent
surtout dans I'Eucharistie a la source de la grace et de la charité. Et si le péché avait encore
prise sur eux, qu'ils ne se découragent pas, mais qu'ils recourent avec une humble
persévérance a la miséricorde de Dieu, qui est accordée dans le sacrement de pénitence. Ils
pourront de cette facon réaliser la plénitude de la vie conjugale décrite par I'Apotre : " Maris,
aimez vos femmes comme le Christ a aimé 1'Eglise ... 1. Les maris doivent aimer leurs
femmes comme leur propre corps. Aimer sa femme, n'est-ce pas s'aimer soi-méme ? Or,



personne n'a jamais hai sa propre chair; il la nourrit, au contraire, et I'entretient, comme le
Christ le fait pour son Eglise [... ]. Grand est ce mystere, je veux dire par rapport au Christ et a
I'Eglise. Mais en ce qui vous concerne, que chacun aime son épouse comme lui-méme et que
I'épouse respecte son mari (37) ".

Apostolat entre foyers

26. Parmi les fruits qui proviennent d'un généreux effort de fidélité a la loi divine, I'un des
plus précieux est que les conjoints eux-mémes éprouvent souvent le désir de communiquer a
d'autres leur expérience. Ainsi vient s'insérer dans le vaste cadre de la vocation des laics une
nouvelle et trés remarquable forme de 1'apostolat du semblable par le semblable: ce sont les
foyers eux-mémes qui se font apdtres et guides d'autres foyers. C'est 1a sans conteste, parmi
tant de formes d'apostolat, une de celles qui apparaissent aujourd'hui les plus opportune (38).

Aux médecins et au personnel sanitaire

27. Nous avons en tres haute estime les médecins et les membres du personnel sanitaire, qui,
dans l'exercice de leur profession, ont a cceur, plus que tout intérét humain, les exigences
supérieures de leur vocation chrétienne.

Qu'ils continuent a promouvoir en toute occasion les solutions inspirées par la foi et par la
droite raison, et qu'ils s'efforcent d'en susciter la conviction et le respect dans leur milieu.
Qu'ils consideérent aussi comme un devoir professionnel I'acquisition de toute la science
nécessaire dans ce domaine délicat, afin de pouvoir donner aux époux qui les consultent les
sages conseils et les saines directives que ceux-ci attendent d'eux a bon droit.

Aux prétres

28. Chers fils prétres, qui étes par vocation les conseillers et les guides spirituels des
personnes et des foyers, Nous Nous tournons maintenant vers vous avec confiance. Votre
premicre tache, spécialement pour ceux qui enseignent la théologie morale,, est d'exposer sans
ambiguité l'enseignement de 1'Eglise sur le mariage.

Soyez les premiers a donner, dans I'exercice de votre ministére, I'exemple d'un assentiment
loyal, interne et externe, au Magistere de I'Eglise. Cet assentiment est dii, vous le savez, non
pas tant a cause des motifs allégués que plutdt en raison de la lumiére de |'Esprit Saint, dont
les pasteurs de I'Eglise bénéficient a un titre particulier pour exposer la vérité (39). Vous
savez aussi qu'il est de souveraine importance, pour la paix des consciences et pour I'unité¢ du
peuple chrétien, que dans le domaine de la morale comme dans celui du dogme, tous s'en
tiennent au Magistére de 1'Eglise et parlent un méme langage. Aussi est-ce de toute Notre ame
que Nous vous renouvelons 1'appel angoissé du grand Apdtre Paul : " Je vous en conjure,
fréres, par le nom de Notre-Seigneur Jésus-Christ, ayez tous un méme sentiment ; qu'il n'y ait
point parmi vous de divisions, mais soyez tous unis dans le méme esprit et dans la méme
pensée (40) ".

29. Ne diminuer en rien la salutaire doctrine du Christ est une forme éminente de charité
envers les ames. Mais cela doit toujours étre accompagné de la patience et de la bonté dont le
Seigneur lui-méme a donné 1'exemple en traitant avec les hommes. Venu non pour juger, mais
pour sauver (41) il fut certes intransigeant avec le mal, mais miséricordieux envers les



personnes. Au milieu de leurs difficultés, que les époux retrouvent toujours, dans la parole et
dans le cceur du prétre, I'écho de la voix et de I'amour du Rédempteur.

Parlez avec confiance, chers fils, bien convaincus que 1'esprit de Dieu, en méme temps qu'il
assiste le Magisteére dans 1'exposition de la doctrine, éclaire intérieurement les cceurs des
fideles en les invitant a donner leur assentiment. Enseignez aux époux la voie nécessaire de la
priere, préparez-les a recourir souvent et avec foi aux sacrements de I'eucharistie et de la
pénitence, sans jamais se laisser décourager par leur faiblesse.

Aux évéques

30. Chers et vénérables fréres dans I'épiscopat, avec qui Nous partageons de plus pres le souci
du bien spirituel du peuple de Dieu, c'est a vous que va Notre pensée respectueuse et
affectueuse au terme de cette encyclique. A tous Nous adressons une pressante invitation. A la
téte des prétres, vos coopérateurs, et de vos fideles, travaillez avec ardeur et sans relache a la
sauvegarde et a la sainteté du mariage, pour qu'il soit toujours davantage vécu dans toute sa
plénitude humaine et chrétienne. Considérez cette mission comme l'une de vos plus urgentes
responsabilités dans le temps présent. Elle comporte, comme vous le savez, une action
pastorale concertée dans tous les domaines de 1'activité humaine, économique, culturelle et
sociale: seule, en effet, I'amélioration simultanée dans ces différents secteurs permettra de
rendre non seulement tolérable, mais plus facile et plus joyeuse la vie des parents et des
enfants au sein des familles, plus fratemelle et plus pacifique la vie en commun dans la société
humaine, dans la fidélité au dessein de Dieu sur le monde.

APPEL FINAL

31. Vénérables freres, chers fils, et vous tous, hommes de bonne volonté, grande est I'ccuvre
d'éducation, de progres et d'amour a laquelle Nous vous appelons, sur le fondement de
l'enseignement de 1'Eglise, dont le successeur de Pierre est, avec ses fréres dans 1'épiscopat, le
dépositaire et l'interpréte. Grande ceuvre, en vérité, Nous en avons l'intime conviction, pour le
monde comme pour 1'Eglise, puisque 'homme ne peut trouver le vrai bonheur, auquel il aspire
de tout son €tre, que dans le respect des lois inscrites par Dieu dans sa nature et qu'il doit
observer avec intelligence et amour. Sur cette ceuvre Nous invoquons, comme sur vous tous,
et de fagon spéciale sur les époux, I'abondance des graces du Dieu de sainteté et de
miséricorde, en gage desquelles Nous vous donnons Notre Bénédiction apostolique.

Donné a Rome, pres Saint-Pierre, en la féte de l'apotre saint Jacques, le 25 juillet de l'année
1968, de Notre pontificat la sixieme.

NOTES

1. Cf Pie IX, Encycl. Qui Pluribus, 9 novembre 1846, Pie IX P.M.Acta, vol. p.9-10; S. Pie X,
Encyc Singulari Quadam, 24 septembre 1912, A.A.S. 4 (1912), p. 658 ; Pie XI, Encycl. Casti



Connubli, 31 décembre 1930, A.A.S. 22 (1930), p. 579-581 ; Pie XII, alloc. Magnificate
Dominum a 1'épiscopat du monde catholique, 2 novembre 1954, A.A.S. 46 (1954), p. 671 -
672 ; Jean XXIII, Encycl. Mater et Magistra, 15 mai 1961, A.A.S. 53 (1961), p. 457.

2. Cf. Mt 28,18-19.
3.Cf. Mt 7, 21.

4. Cf. Catechismus Romanus Concilii Tridentini, 1le partie, chap. VIII ; Léon XIII, Encyc.
Arcanum, 1 0 février 1880, Acta L. XIII, 2 (1881), p. 26-29 ; Pie XI, Encycl. Divini Illias
Magistri, 31 décembre 1929, A,A.S. 22 (1930), p. 58-61 , Encycl. Casti Connubii, A.A.S. 22
(1930), p. 545-546 ; Pie XII, alloc. a 1'Union italienne médico-biologique de saint Luc, 12
novembre 1944, Discorsi e Radiomessaggi, V1, p. 191-192 ; au Congres de 1'Union catholique
italienne des sages-femmes, 29 octobre 195 1, A.A.S. 43 (195 1), p. 853-854 ; au Congrés du
Front de la famille et de 1'Association de familles nombreuses, 28 novembre 1951, A.A.S. 43
(1951), p. 857-859 ; au Vlle Congres de la Société internationale d'hématologie, 12 septembre
1958, A.A.S. 50 (1958), p. 734-735 ;Jean XXIII, Encycl. Mater et Magistra, A.A.S. 53
(1961), p. 446-447 -, Codex luris Canonici, can. 1067 ; 1068, 1 ; 1076, 1-2 ; Conc.
VATICAN, Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 47-52. 5. Cf. Allocution de Paul VI au
Sacré-College 23 juin 1964, A.A.S. 56 8 56 (1964), P. 588 ; a la Commission pour I'étude des
problémes de la population, de la famille et de la natalité, 27 mars 1965, A.A.S. 57 (1965), p.
388 ; au Congres national de la Société italienne d'obstétrique et de gynécologie, 29 octobre
1966, A.A.S. 58 (1966), p. 1168.

6.Cf. 1Jn4,S8.

7. Cf. Ep 3,15.

8. Cf Conc. Vatican II, Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 50.
9. Cf S. Thomas, Sum Theol. la-1lae, q.94,a.2.

10. Cf. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 50 et 5 1.

11. Ibid., n. 49.

12. Cf. Pie XI Encycl. Casti Connubii, A.A.S. 22 (1930), p. 560; Pie XII, A.A.S. 43 (1951), p.
843,

13. Jean XXIII, Encyci. Mater et Magistra A.A.S. 53 (1961), p. 447.

14. Cf. Catechistnus Romanus Concilii Tridentini, 1le partie, chap. Vill; Pie XI, encycl. Casti
Connubii, A.A.S. 22 (1930), p. 562-564; Pie XII, Discorsi e Radiomessaggi, V1 (1944), p.
191-192; A.A.S. 43 (1951), p. 842-843 ; p. 857-859 ; Jean XXIII, Encycl. Pacem in Terris, 11
avril 1963, A.A.S. 55 (1963), p. 259-260; Gaudium et Slies, n. 5 1.

15. Cf. Pie XI, Encycl. Casti Connubii, A.A.S. 22 (1930), p. 565 décret du Saint-Office, 22
février 1940, A.A.S. 32 (1940), p. 73 ; Pie XII, A.A.S. 43 (1951), p. 843-844; A.A.S. 50
(1958), p. 734-735. (1958), p. 734-735; Jean XXIII, Encycl. MateretMagistra, A.A.S. 53
(1961), p. 447.



16. Cf Catechismus Roimnus Conciiii Tridentini, le partie, chap. VIII; Pie X1, Enc@L Casti
Connubii, A.A.S, 22 (1930), p. 559-561 , Pie XII, A.A.S. 43 (195 1), p. 843 ; A.A.S. 50

(1958), p. 734-

735 ; Jean XXIIl, Encycl Mater et Magistra, A.A.S. 53 (1961), p. 447.

17. Cf. Pie XII, alloc. au Congres national de I'Union des juristes catholiques italiens, 6
décembre 1953, A.A.S. 45 (1953), p. 798-799.

18.
19.

20.
21.

22.
23
24.
25.

26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.

33
34.
35.
36.
37.
38.

39.
40.
41.

Cf.Rm 3,8

Cf Pie XII, alloc. au Congres de I'Assoc. ital. d'urologie, 8 octobre 1953,
A.A.S. 45 (1953), p. 674- 675 ; A.A.S. 50 (1958), p. 734-735.

Cf. Pie XII, A.A.S. 43 (195 1), p. 816.

Cf. ALA.S. 45 (1953), p. 674-675; alloc. aux dirigeants et membres de I'Assoc.
ital. des donneurs de la cornée, 8 oct. 1953, A.A.S. 48 (1956), p. 461-462.
CfLc2,31.

. Cf. Paul VI, Encycl. Populorum progressio 26 mars 1967, n. 21.

Cf. Rm 8.

Cf Conc. Vatican 11, décret Inter Mirifica sur les moyens de communication
sociale, n. 6-7.

Cf Encycl. Mater et Magistra, A.A.S. 53 (1961), p. 447.

Cf. Encycl. Populorum progressio n. 48-55.

Cf. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 52.

CfA.A.S. 43 (1951), p. 859.

Cf. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 5 1.

CfMt 11, 30.

Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 48 ; Conc. Vat. 11, Const. dogm. Lumen
Gentium, n. 35.

.Mt 6,14.CfHe 12,1 1.

Cf. Tt2,12.

Cf.1Co7,31.

Cf.Rm5, 5.

Ep 5, 25.28-29.32-33.

Cf. Const. docm. Lumen Gentium, n. 35 et 41; Const. pastorale Gaudium et
Spes, n. 48-49; Conc. Vat. 11, décret Apostolicam Actuositatem, n. 1 1.

Cf. Const. dogm. Lumen Gentium, n. 25.

Cf. 1 Co 1, 10.

Cf.Jn3, 17.


http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae_fr.html#top#top

