
HUMANAE VITAE

LETTRE ENCYCLIQUE
DE SA SAINTETÉ LE PAPE PAUL VI 

SUR LE MARIAGE ET LA RÉGULATION DES NAISSANCES 

 

 

1. Le très grave devoir de transmettre la vie humaine, qui fait des époux les libres et 
responsables collaborateurs du Créateur, a toujours été pour ceux-ci source de grandes joies, 
accompagnées cependant parfois de bien des difficultés et des peines. 

En tout temps, l'accomplissement de ce devoir a posé à la conscience des époux de sérieux 
problèmes; mais l'évolution récente de la société a entraîné des mutations telles que de 
nouvelles questions se sont posées: questions que l'Eglise ne pouvait ignorer, en un domaine 
qui touche de si près à la vie et au bonheur des hommes.

I. ASPECTS NOUVEAUX DU PROBLÈME ET COMPÉTENCE DU MAGISTÈRE

 

2. Les changements survenus sont effectivement notables et de plusieurs sortes. Il s'agit tout 
d'abord du rapide développement démographique. Beaucoup manifestent la crainte que la 
population mondiale n'augmente plus vite que les ressources à sa disposition ; il s'ensuit une 
inquiétude croissante pour bien des familles et pour des peuples en voie de développement, et 
grande est la tentation pour les autorités d'opposer à ce péril des mesures radicales. En outre, 
les conditions de travail et de logement, comme aussi les exigences accrues, dans le domaine 
économique et dans celui de l'éducation, rendent souvent difficile aujourd'hui la tâche d'élever 
convenablement un grand nombre d'enfants. 

On assiste aussi à un changement, tant dans la façon de considérer la personne de la femme et 
sa place dans la société que dans la valeur à attribuer à l'amour conjugal dans le mariage, 
comme aussi dans la manière d'apprécier la signification des actes conjugaux par rapport à cet 
amour. 

Enfin et surtout, l'homme a accompli d'étonnants progrès dans la maîtrise et l'organisation 
rationnelle des forces de la nature, au point qu'il tend à étendre cette maîtrise à son être lui-
même pris dans son ensemble: au corps, à la vie physique, à la vie sociale et jusqu'aux lois qui 
règlent la transmission de la vie. 

3. Un tel état de chose fait naître de nouvelles questions. Etant données les conditions de la 
vie moderne, étant donnée la signification des relations conjugales pour l'harmonie entre les 
époux et pour leur fidélité mutuelle, n'y aurait-il pas lieu de réviser les règles morales jusqu'ici 
en vigueur, surtout si l'on considère qu'elles ne peuvent être observées sans des sacrifices 
parfois héroïques ? 



Etendant à ce domaine l'application du principe dit " de totalité ", ne pourrait-on admettre que 
l'intention d'une fécondité moins abondante, mais plus rationalisée, transforme l'intervention 
matériellement stérilisante en un licite et sage contrôle des naissances ? Ne pourrait-on 
admettre, en d'autres termes, que la finalité de procréation concerne l'ensemble de la vie 
conjugale, plutôt que chacun de ses actes ?

On demande encore si, étant donné le sens accru de responsabilités de l'homme moderne, le 
moment n'est pas venu pour lui de confier à sa raison et à sa volonté, plutôt qu'aux rythmes 
biologiques de son organisme, le soin de régler la natalité. 

  

4. De telles questions exigeaient du Magistère de l'Eglise une réflexion nouvelle et 
approfondie sur les principes de la doctrine morale du mariage doctrine fondée sur la loi 
naturelle, éclairée et enrichie par la Révélation divine. 

Aucun fidèle ne voudra nier qu'il appartient au Magistère de l'Eglise d'interpréter aussi la loi 
morale naturelle. Il est incontestable, en effet, comme l'ont plusieurs fois déclaré Nos 
Prédécesseurs (1), que Jésus-Christ, en communiquant à Pierre et aux apôtres sa divine 
autorité, et en les envoyant enseigner ses commandements à toutes les nations (2), les 
constituait gardiens et interprètes authentiques de toute la loi morale: non seulement de la loi 
évangélique, mais encore de la loi naturelle, expression elle aussi de la volonté de Dieu, et 
dont l'observation fidèle est également nécessaire au salut (3). 

Conformément à cette mission qui est la sienne, l'Eglise a toujours donné - et avec plus 
d'ampleur à l'époque récente - un enseignement cohérent, tant sur la nature du mariage que sur 
le juste usage des droits conjugaux et sur les devoirs des époux (4). 

 

5. La conscience de cette même mission Nous amena à confirmer et à élargir la Commission 
d'étude que Notre prédécesseur Jean XXIII, de vénérée mémoire, avait instituée en mars 1963. 
Cette Commission, qui comprenait, outre plusieurs spécialistes des différentes disciplines 
concernées, également des couples, avait pour but de recueillir des avis sur les nouvelles 
questions relatives à la vie conjugale, et en particulier celle de la régulation de la natalité, et 
de fournir d'opportuns éléments d'information, pour que le Magistère pût donner, à l'attente 
non seulement des fidèles, mais de l'opinion publique mondiale, une réponse adéquate (5). 

Les travaux de ces experts, complétés par les jugements et conseils que Nous fournirent, soit 
spontanément, soit sur demande expresse, bon nombre de Nos frères dans l'épiscopat, Nous 
ont permis de mieux mesurer tous les aspects de cette question complexe. Aussi exprimons-
Nous à tous de grand cœur Notre vive gratitude. 

  

6. Les conclusions auxquelles était parvenue la Commission ne pouvaient toutefois être 
considérées par Nous comme définitives, ni Nous dispenser d'examiner personnellement ce 
grave problème, entre autres parce que le plein accord n'avait pas été réalisé au sein de la 
Commission sur les règles morales à proposer; et surtout parce qu'étaient apparus certains 



critères de solutions qui s'écartaient de la doctrine morale sur le mariage proposée avec une 
constante fermeté par le Magistère de l'Eglise. 

C'est pourquoi, ayant attentivement examiné la documentation qui Nous a été soumise, après 
de mûres réflexions et des prières assidues, Nous allons maintenant, en vertu du mandat que le 
Christ Nous a confié, donner notre réponse à ces graves questions. 

  

II. PRINCIPES DOCTRINAUX

 Une vision globale de l'homme 

7. Comme tout autre problème concernant la vie humaine, le problème de la natalité doit être 
considéré, au-delà des perspectives partielles - qu'elles soient d'ordre biologique ou 
psychologique, démographique ou sociologique - dans la lumière d'une vision intégrale de 
l'homme et de sa vocation, non seulement naturelle et terrestre, mais aussi surnaturelle et 
éternelle. Et puisque, dans leur tentative de justifier les méthodes artificielles de contrôle des 
naissances, beaucoup ont fait appel aux exigences soit de l'amour conjugal, soit d'une " 
paternité responsable ", il convient de bien préciser la vraie conception de ces deux grandes 
réalités de la vie matrimoniale, en Nous référant principalement à ce qui a été récemment 
exposé à ce sujet, d'une manière hautement autorisée, par le IIème Concile du Vatican, dans la 
Constitution pastorale Gaudium et Spes. 

 L'amour conjugal 

8. L'amour conjugal révèle sa vraie nature et sa vraie noblesse quand on le considère dans sa 
source suprême, Dieu qui est amour, " le Père de qui toute paternité tire son nom, au ciel et 
sur la terre (7) ". 

Le mariage n'est donc pas l'effet du hasard ou un produit de l'évolution de forces naturelles 
inconscientes: c'est une sage institution du Créateur pour réaliser dans l'humanité son dessein 
d'amour. Par le moyen de la donation personnelle réciproque, qui leur est propre et exclusive, 
les époux tendent à la communion de leurs êtres en vue d'un mutuel perfectionnement 
personnel pour collaborer avec Dieu à la génération et à l'éducation de nouvelles vies. 

De plus, pour les baptisés, le mariage revêt la dignité de signe sacramentel de la grâce, en tant 
qu'il représente l'union du Christ et de l'Eglise. 

 Ses caractéristiques 

9. Dans cette lumière apparaissent clairement les notes et les exigences caractéristiques de 
l'amour conjugal, dont il est souverainement important d'avoir une idée exacte. 

C'est avant tout un amour pleinement humain, c'est-à-dire à la fois sensible et spirituel. Ce 
n'est donc pas un simple transport d'instinct et de sentiment, mais aussi et surtout un acte de la 
volonté libre, destiné à se maintenir et à grandir à travers les joies et les douleurs de la vie 
quotidienne, de sorte que les époux deviennent un seul cœur et une seule âme et atteignent 
ensemble leur perfection humaine. 



C'est ensuite un amour total, c'est-à-dire une forme toute spéciale d'amitié personnelle, par 
laquelle les époux partagent généreusement toutes choses, sans réserves indues ni calculs 
égoïstes. Qui aime vraiment son conjoint ne l'aime pas seulement pour ce qu'il reçoit de lui, 
mais pour lui-même, heureux de pouvoir l'enrichir du don de soi. 

C'est encore un amour fidèle et exclusif jusqu'à la mort. C'est bien ainsi, en effet, que le 
conçoivent l'époux et l'épouse le jour où ils assument librement et en pleine conscience 
l'engagement du lien matrimonial. Fidélité qui peut parfois être difficile, mais qui est toujours 
possible et toujours noble et méritoire, nul ne peut le nier. L'exemple de tant d'époux à travers 
les siècles prouve non seulement qu'elle est conforme à la nature du mariage, mais encore 
qu'elle est source de bonheur profond et durable. 

C'est enfin un amour fécond, qui ne s'épuise pas dans la communion entre époux, mais qui est 
destiné à se continuer en suscitant de nouvelles vies. " Le mariage et l'amour conjugal sont 
ordonnés par leur nature à la procréation et à l'éducation des enfants. De fait, les enfants sont 
le don le plus excellent du mariage et ils contribuent grandement au bien des parents eux-
mêmes (8). " 

 La paternité responsable 

10. L'amour conjugal exige donc des époux une conscience de leur mission de " paternité 
responsable ", sur laquelle, à bon droit, on insiste tant aujourd'hui, et qui doit, elle aussi, être 
exactement comprise. Elle est à considérer sous divers aspects légitimes et liés entre eux. 

Par rapport aux processus biologiques, la paternité responsable signifie connaissance et 
respect de leurs fonctions: l'intelligence découvre, dans le pouvoir de donner la vie, des lois 
biologiques qui font partie de la personne humaine (9). 

Par rapport aux tendances de l'instinct et des passions, la paternité responsable signifie la 
nécessaire maîtrise que la raison et la volonté doivent exercer sur elles. 

Par rapport aux conditions physiques, économiques, psychologiques et sociales, la paternité 
responsable s'exerce soit par la détermination réfléchie et généreuse de faire grandir une 
famille nombreuse, soit par la décision, prise pour de graves motifs et dans le respect de la loi 
morale, d'éviter temporairement ou même pour un temps indéterminé une nouvelle naissance. 

La paternité responsable comporte encore et surtout un plus profond rapport avec l'ordre 
moral objectif, établi par Dieu, et dont la conscience droite est la fidèle interprète. Un exercice 
responsable de la paternité implique donc que les conjoints reconnaissent pleinement leurs 
devoirs envers Dieu, envers eux-mêmes, envers la famille et envers la société, dans une juste 
hiérarchie des valeurs. Dans la tâche de transmettre la vie, ils ne sont par conséquent pas 
libres de procéder à leur guise, comme s'ils pouvaient déterminer de façon entièrement 
autonome les voies honnêtes à suivre, mais ils doivent conformer leur conduite à l'intention 
créatrice de Dieu, exprimée dans la nature même du mariage et de ses actes, et manifestée par 
l'enseignement constant de l'Eglise (10). 

 Respecter la nature et les finalités de l'acte matrimonial 

11. Ces actes, par lesquels les époux s'unissent dans une chaste intimité, et par le moyen 
desquels se transmet la vie humaine, sont, comme l'a rappelé le Concile, " honnêtes et dignes 



(11) ", et ils ne cessent pas d'être légitimes si, pour des causes indépendantes de la volonté des 
conjoints, on prévoit qu'ils seront inféconds: ils restent en effet ordonnés à exprimer et à 
consolider leur union. De fait, comme l'expérience l'atteste, chaque rencontre conjugale 
n'engendre pas une nouvelle vie. Dieu a sagement fixé des lois et des rythmes naturels de 
fécondité qui espacent déjà par eux-mêmes la succession des naissances. Mais l'Eglise, 
rappelant les hommes à l'observation de la loi naturelle, interprétée par sa constante doctrine, 
enseigne que tout acte matrimonial doit rester ouvert à la transmission de la vie (12). 

  

Deux aspects indissociables:
union et procréation 

12. Cette doctrine, plusieurs fois exposée par le Magistère, est fondée sur le lien indissoluble, 
que Dieu a voulu et que l'homme ne peut rompre de son initiative, entre les deux 
significations de l'acte conjugal: union et procréation. En effet, par sa structure intime, l'acte 
conjugal, en même temps qu'il unit profondément les époux, les rend aptes à la génération de 
nouvelles vies, selon des lois inscrites dans l'être même de l'homme et de la femme. C'est en 
sauvegardant ces deux aspects essentiels, union et procréation que l'acte conjugal conserve 
intégralement le sens de mutuel et véritable amour et son ordination à la très haute vocation 
de l'homme à la paternité. Nous pensons que les hommes de notre temps sont particulièrement 
en mesure de comprendre le caractère profondément raisonnable et humain de ce principe 
fondamental. 

Fidélité au dessein de Dieu 

13. On remarque justement, en effet, qu'un acte conjugal imposé au conjoint sans égard à ses 
conditions et à ses légitimes désirs, n'est pas un véritable acte d'amour et contredit par 
conséquent une exigence du bon ordre moral dans les rapports entre époux. De même, qui 
réfléchit bien devra reconnaître aussi qu'un acte d'amour mutuel qui porterait atteinte à la 
disponibilité à transmettre la vie, que le Créateur a attachée à cet acte selon des lois 
particulières, est en contradiction avec le dessein constitutif du mariage et avec la volonté de 
l'auteur de la vie. User de ce don divin en détruisant, fût-ce partiellement, sa signification et sa 
finalité, c'est contredire à la nature de l'homme comme à celle de la femme et de leur rapport 
le plus intime, c'est donc contredire aussi au plan de Dieu et à sa volonté. Au contraire, user 
du don de l'amour conjugal en respectant les lois du processus de la génération, c'est 
reconnaître que nous ne sommes pas les maîtres des sources de la vie humaine, mais plutôt les 
ministres du dessein établi par le Créateur. De même, en effet, que l'homme n'a pas sur son 
corps en général un pouvoir illimité, de même il ne l'a pas, pour une raison particulière, sur 
ses facultés de génération en tant que telles, à cause de leur ordination intrinsèque à susciter la 
vie, dont Dieu est le principe. " La vie humaine est sacrée, rappelait Jean XXIII; dès son 
origine, elle engage directement l'action créatrice de Dieu (13). " 

Moyens illicites de régulation des naissances 

14. En conformité avec ces points fondamentaux de la conception humaine et chrétienne du 
mariage, nous devons encore une fois déclarer qu'est absolument à exclure, comme moyen 
licite de régulation des naissances, l'interruption directe du processus de génération déjà 
engagé, et surtout l'avortement directement voulu et procuré, même pour des raisons 
thérapeutiques (14).Est pareillement à exclure, comme le Magistère de l'Eglise l'a plusieurs 



fois déclaré, la stérilisation directe, qu'elle soit perpétuelle ou temporaire, tant chez l'homme 
que chez la femme (15). 

Est exclue également toute action qui, soit en prévision de l'acte conjugal, soit dans son 
déroulement, soit dans le développement de ses conséquences naturelles, se proposerait 
comme but ou comme moyen de rendre impossible la procréation (16). 

Et on peut invoquer comme raisons valables, pour justifier des actes conjugaux rendus 
intentionnellement inféconds, le moindre mal ou le fait que ces actes constitueraient un tout 
avec les actes féconds qui ont précédé ou qui suivront, et dont ils partageraient l'unique et 
identique bonté morale. En vérité, s'il est parfois licite de tolérer un moindre mal moral afin 
d'éviter un mal plus grand ou de promouvoir un bien plus grand (17) il n'est pas permis, même 
pour de très graves raisons, de faire le mal afin qu'il en résulte un bien (18), c'est-à-dire de 
prendre comme objet d'un acte positif de volonté ce qui est intrinsèquement un désordre et, 
par conséquent, une chose indigne de la personne humaine, même av ec l'intention de 
sauvegarder ou de promouvoir des biens individuels, familiaux ou sociaux. C'est donc une 
erreur de penser qu'un acte conjugal rendu volontairement infécond et, par conséquent, 
intrinsèquement déshonnête, puisse être rendu honnête par l'ensemble d'une vie conjugale 
féconde. 

Licéité des moyens thérapeutiques 

15. L'Eglise, en revanche, n'estime nullement illicite l'usage des moyens thérapeutiques 
vraiment nécessaires pour soigner des maladies de l'organisme, même si l'on prévoit qu'il en 
résultera un empêchement à la procréation, pourvu que cet empêchement ne soit pas, pour 
quelque motif que ce soit, directement voulu (19). 

 Licéité du recours aux périodes infécondes 

16. A cet enseignement de l'Eglise sur la morale conjugale, on objecte aujourd'hui, comme 
Nous l'observions plus haut (n. 3), que c'est la prérogative de l'intelligence humaine de 
maîtriser les énergies offertes par la nature irrationnelle et de les orienter vers un but 
conforme au bien de l'homme. Or, certains se demandent: dans le cas présent, n'est-il pas 
raisonnable, en bien des circonstances, de recourir au contrôle artificiel des naissances, si on 
obtient par là l'harmonie et la tranquillité du foyer et de meilleures conditions pour l'éducation 
des enfants déjà nés ? 

A cette question, il faut répondre avec clarté l'Eglise est la première à louer et à recommander 
l'intervention de l'intelligence dans une œuvre qui associe de si près la créature raisonnable à 
son Créateur, mais elle affirme que cela doit se faire dans le respect de l'ordre établi par Dieu. 

Si donc il existe, pour espacer les naissances, de sérieux motifs dus, soit aux conditions 
physiques ou psychologiques des conjoints, soit à des circonstances extérieures, l'Eglise 
enseigne qu'il est alors permis de tenir compte des rythmes naturels, inhérents aux fonctions 
de la génération, pour user du mariage dans les seules périodes infécondes et régler ainsi la 
natalité sans porter atteinte aux principes moraux que Nous venons de rappeler (20). 

L'Eglise est conséquente avec elle-même quand elle estime licite le recours aux périodes 
infécondes, alors qu'elle condamne comme toujours illicite l'usage des moyens directement 
contraires à la fécondation, même inspiré par des raisons qui peuvent paraître honnêtes et 



sérieuses. En réalité, il existe entre les deux cas une différence essentielle: dans le premier 
cas, les conjoints usent légitimement d'une disposition naturelle; dans l'autre cas, ils 
empêchent le déroulement des processus naturels. Il est vrai que, dans l'un et l'autre cas, les 
conjoints s'accordent dans la volonté positive d'éviter l'enfant pour des raisons plausibles, en 
cherchant à avoir l'assurance qu'il ne viendra pas; mais il est vrai aussi que dans le premier cas 
seulement ils savent renoncer à l'usage du mariage dans les périodes fécondes quand, pour de 
justes motifs, la procréation n'est pas désirable, et en user dans les périodes agénésiques, 
comme manifestation d'affection et sauvegarde de mutuelle fidélité. Ce faisant, ils donnent la 
preuve d'un amour vraiment et intégralement honnête. 

 Graves conséquences des méthodes de régulation artificielle de la natalité 

17. Les hommes droits pourront encore mieux se convaincre du bien-fondé de la doctrine de 
l'Eglise en ce domaine, s'ils veulent bien réfléchir aux conséquences des méthodes de 
régulation artificielle de la natalité. 

Qu'ils considèrent d'abord quelle voie large et facile ils ouvriraient ainsi à l'infidélité 
conjugale et à l'abaissement général de la moralité. Il n'est pas besoin de beaucoup 
d'expérience pour connaître la faiblesse humaine et pour comprendre que les hommes - les 
jeunes, en particulier, si vulnérables sur ce point - ont besoin d'encouragement à être fidèles à 
la loi morale, et qu'il ne faut pas leur offrir quelque moyen facile pour en éluder l'observance. 
On peut craindre aussi que l'homme en s'habituant à l'usage des pratiques 
anticonceptionnelles, ne finisse par perdre le respect de la femme et, sans plus se soucier de 
l'équilibre physique et psychologique de celle-ci, n'en vienne à la considérer comme un simple 
instrument de jouissance égoïste, et non plus comme sa compagne respectée et aimée. 

Qu'on réfléchisse aussi à l'arme dangereuse que l'on viendrait à mettre ainsi aux mains 
d'autorités publiques peu soucieuses des exigences morales. Qui pourra reprocher à un 
gouvernement d'appliquer à la solution des problèmes de la collectivité ce qui serait reconnu 
permis aux conjoints pour la solution d'un problème familial ? Qui empêchera les gouvernants 
de favoriser et même d'imposer à leurs peuples, s'ils le jugeaient nécessaire, la méthode de 
contraception estimée par eux la plus efficace ? Et ainsi les hommes, en voulant éviter les 
difficultés individuelles, familiales ou sociales que l'on rencontre dans l'observation de la loi 
divine, en arriveraient à laisser à la merci de l'intervention des autorités publiques le secteur le 
plus personnel et le plus réservé de l'intimité conjugale. 

Si donc on ne veut pas abandonner à l'arbitraire des hommes la mission d'engendrer la vie, il 
faut nécessairement reconnaître des limites infranchissables au pouvoir de l'homme sur son 
corps et sur ses fonctions; limites que nul homme, qu'il soit simple particulier ou revêtu 
d'autorité, n'a le droit d'enfreindre. Et ces limites ne peuvent être déterminées que par le 
respect qui est dû à l'intégrité de l'organisme humain et de ses fonctions, selon les principes 
rappelés ci-dessus et selon la juste intelligence du " principe de totalité " exposé par Notre 
prédécesseur Pie XII (21). 

L'Eglise garante des authentiques valeurs humaines 

18. On peut prévoir que cet enseignement ne sera peut-être pas facilement accueilli par tout le 
monde: trop de voix - amplifiées par les moyens modernes de propagande - s'opposent à la 
voix de l'Eglise. Celle-ci, à vrai dire, ne s'étonne pas d'être, à la ressemblance de son divin 
Fondateur, un " signe de contradiction " (22); mais elle ne cesse pas pour autant de proclamer 



avec une humble fermeté, toute la loi morale, tant naturelle qu'évangélique. Ce n'est pas elle, 
qui a créé cette loi, elle ne saurait donc en être l'arbitre; elle en est seulement la dépositaire et 
l'interprète, sans pouvoir jamais déclarer licite une chose qui ne l'est pas à cause de son intime 
et immuable opposition au vrai bien de l'homme. 

En défendant la morale conjugale dans son intégralité, l'Eglise sait qu'elle contribue à 
l'instauration d'une civilisation vraiment humaine; elle engage l'homme à ne pas abdiquer sa 
responsabilité pour s'en remettre aux moyens techniques; elle défend par là même la dignité 
des époux. Fidèle à l'enseignement comme à l'exemple du Sauveur, elle se montre l'amie 
sincère et désintéressée des hommes, qu'elle veut aider, dès leur cheminement terrestre, " à 
participer en fils à la vie du Dieu vivant, Père de tous les homme (23) ". 

  

III. DIRECTIVES PASTORALES

 

L'Eglise " Mater et Magistra " 

19. Notre parole ne serait pas l'expression adéquate de la pensée et de la sollicitude de 
l'Eglise, Mère et Maîtresse de toutes les nations, si, après avoir rappelé les hommes à 
l'observance et au respect de la toi divine au sujet du mariage, elle ne les encourageait pas 
dans la voie d'une honnête régulation de la natalité, même au milieu des difficiles conditions 
qui éprouvent aujourd'hui les familles et les peuples. L'Eglise, en effet, ne peut avoir, vis-à-vis 
des hommes, une conduite différente de celle du Rédempteur: elle connaît leur faiblesse, elle 
a compassion de la foule, elle accueille les pécheurs; mais elle ne peut renoncer à enseigner la 
loi qui est en réalité celle d'une vie humaine rendue à sa vérité originelle et conduite par 
l'esprit de Dieu (24). 

 Possibilité de l'observance de la loi divine 

20. La doctrine de l'Eglise sur la régulation des naissances, qui promulgue la loi divine, pourra 
apparaître à beaucoup difficile, pour ne pas dire impossible à mettre en pratique. Et certes, 
comme toutes les réalités grandes et bienfaisantes, cette loi requiert une sérieuse application et 
beaucoup d'efforts, individuels, familiaux et sociaux. On peut même dire qu'elle ne serait pas 
observable sans l'aide de Dieu qui soutient et fortifie la bonne volonté des hommes. Mais si 
l'on réfléchit bien, on ne peut pas ne pas voir que ces efforts sont ennoblissants pour l'homme 
et bienfaisants pour la communauté humaine. 

Maîtrise de soi 

21. Une pratique honnête de régulation de la natalité exige avant tout des époux qu'ils 
acquièrent et possèdent de solides convictions sur les vraies valeurs de la vie et de la famille 
et qu'ils tendent à acquérir une parfaite possession d'eux-mêmes. La maîtrise de l'instinct par 
la raison et la libre volonté impose sans nul doute une ascèse pour que les manifestations 
affectives de la vie conjugale soient dûment réglées, en particulier pour l'observance de la 
continence périodique. Mais cette discipline, propre à la pureté des époux, bien loin de nuire à 
l'amour conjugal, lui confère au contraire une plus haute valeur humaine. 



Elle exige un effort continuel, mais grâce à son influence bienfaisante, les conjoints 
développent intégralement leur personnalité, en s'enrichissant de valeurs spirituelles: elle 
apporte à la vie familiale des fruits de sérénité et de paix, et elle facilite la solution d'autres 
problèmes; elle favorise l'attention à l'autre conjoint, aide les époux à bannir l'égoïsme, 
ennemi du véritable amour, et approfondit leur sens de responsabilité. 

Les parents acquièrent par là la capacité d'une influence plus profonde et plus efficace pour 
l'éducation des enfants; l'enfance et la jeunesse grandissent dans la juste estime des valeurs 
humaines et dans le développement serein et harmonieux de leurs facultés spirituelles et 
sensibles. 

Créer un climat favorable à la chasteté 

22. Nous voulons à cette occasion rappeler l'attention des éducateurs et de tous ceux qui ont 
des tâches de responsabilité pour le bien commun de la société sur la nécessité de créer un 
climat favorable à l'éducation à la chasteté, c'est-à-dire au triomphe de la saine liberté sur la 
licence par le respect de l'ordre moral. 

Tout ce qui, dans les moyens modernes de communication sociale, porte à l'excitation des 
sens, au dérèglement des mœurs, comme aussi toute forme de pornographie ou de spectacles 
licencieux, doit provoquer la franche et unanime réaction de toutes les personnes soucieuses 
du progrès de la civilisation et de la défense des biens suprêmes de l'esprit humain. Et c'est en 
vain qu'on chercherait à justifier ces dépravations par de prétendues exigences artistiques ou 
scientifiques, ou à tirer argument de la liberté laissée en ce domaine par les autorités 
publiques. 

 Appel aux pouvoirs publics 

23. Aux gouvernants, qui sont les principaux responsables du bien commun, et qui peuvent 
tant pour la sauvegarde des valeurs morales, Nous disons: ne laissez pas se dégrader la 
moralité de vos peuples; n'acceptez pas que s'introduisent, par voie légale, dans cette cellule 
fondamentale de la société qu'est la famille, des pratiques contraires à la loi naturelle et 
divine. Toute autre est la voie par laquelle les pouvoirs publics peuvent et doivent contribuer à 
la solution du problème démographique: c'est la voie d'une prévoyante politique familiale, 
d'une sage éducation des peuples, respectueuse de la loi morale et de la liberté des citoyens. 

Nous sommes bien conscient des graves difficultés dans lesquelles se trouvent les pouvoirs 
publics à cet égard, spécialement dans les pays en voie de développement. A leur légitimes 
préoccupations, Nous avons consacré Notre encyclique Populorum progressio. Mais avec 
Notre prédécesseur Jean XXIII, Nous répétons: " Ces difficultés ne doivent pas être résolues 
par le recours à des méthodes et à des moyens qui sont indignes de l'homme, et qui ne 
trouvent leur explication que dans une conception purement matérialiste de l'homme et de sa 
vie. La vraie solution se trouve seulement dans le développement économique et dans le 
progrès social qui respectent et promeuvent les vraies valeurs humaines, individuelles et 
sociale (26). " Et l'on ne saurait, sans une grave injustice, rendre la divine Providence 
responsable de ce qui dépendrait au contraire d'un défaut de sagesse de gouvernement, d'un 
sens insuffisant de la justice sociale, d'un accaparement égoïste, ou encore d'une blâmable 
indolence à affronter les efforts et les sacrifices nécessaires pour assurer l'élévation du niveau 
de vie d'un peuple et de tous ses enfants (27). 



Que tous les pouvoirs responsables - comme certains le font déjà si louablement - 
renouvellent généreusement leurs efforts. Et que l'entraide ne cesse de s'amplifier entre tous 
les membres de la grande famille humaine: c'est un champ d'action presque illimité qui 
s'ouvre là à l'activité des grandes organisations internationales. 

 Aux hommes de science 

24. Nous voulons maintenant exprimer Nos encouragements aux hommes de science, qui " 
peuvent beaucoup pour la cause du mariage et de la famille et pour la paix des consciences si, 
par l'apport convergent de leurs études, ils s'appliquent à tirer davantage au clair les diverses 
conditions favorisant une saine régulation de la procréation humaine". Il est souhaitable, en 
particulier, que, selon le voeu déjà formulé par Pie XII, la science médicale réussisse à donner 
une base suffisamment sûre à une régulation des naissances fondée sur l'observation des 
rythmes naturels. Ainsi les hommes de science et, en particulier les chercheurs catholiques, 
contribueront à démontrer par les faits que, comme l'eglise l'enseigne, " il ne peut y avoir de 
véritable contradiction entre les lois divines qui règlent la transmission de la vie et celles qui 
favorisent un authentique amour conjugal (30) ". 

 Aux époux chrétiens 

25. Et maintenant Notre parole s'adresse plus directement à Nos fils, particulièrement à ceux 
que Dieu appelle à le servir dans le mariage. L'eglise, en même temps qu'elle enseigne les 
exigences imprescriptibles de la loi divine, annonce le salut, et ouvre par les sacrements les 
voies de la grâce, laquelle fait de l'homme une nouvelle créature, capable de répondre dans 
l'amour et dans la vraie liberté au dessein de son Créateur et Sauveur, et de trouver doux le 
joug du Christ (31). 

Que les époux chrétiens, dociles à sa voix, se souviennent donc que leur vocation chrétienne, 
commencée au baptême, s'est ensuite spécifiée et confirmée par le sacrement du mariage. Par 
lui, les époux sont affermis et comme consacrés pour accomplir fidèlement leurs devoirs, pour 
réaliser leur vocation jusqu'à la perfection et pour rendre chrétiennement le témoignage qui 
leur est propre en face du monde (32). C'est à eux que le Seigneur confie la tâche de rendre 
visibles aux hommes la sainteté et la douceur de la loi qui unit l'amour mutuel des époux à 
leur coopération à J'amour de Dieu auteur de la vie humaine. 

Nous n'entendons aucunement dissimuler les difficultés, parfois graves, qui sont inhérentes à 
la vie des époux chrétiens: pour eux, comme pour chacun, " étroite est la porte et resserrée est 
la voie qui conduit à la vie (33) ". Mais l'espérance de cette vie doit illuminer leur chemin, 
tandis qu'ils s'efforcent courageusement de vivre avec sagesse, justice et piété dans le temps 
présent (34), sachant que la figure de ce monde passe (35). 

Que les époux affrontent donc les efforts nécessaires, soutenus par la foi et par l'espérance qui 
" ne trompe pas, car l'amour de Dieu a été répandu dans nos cœurs par l'Esprit Saint qui nous 
a été donné (36) "; qu'ils implorent par une persévérante prière l'aide divine; qu'ils puisent 
surtout dans l'Eucharistie à la source de la grâce et de la charité. Et si le péché avait encore 
prise sur eux, qu'ils ne se découragent pas, mais qu'ils recourent avec une humble 
persévérance à la miséricorde de Dieu, qui est accordée dans le sacrement de pénitence. Ils 
pourront de cette façon réaliser la plénitude de la vie conjugale décrite par l'Apôtre : " Maris, 
aimez vos femmes comme le Christ a aimé l'Eglise ... 1. Les maris doivent aimer leurs 
femmes comme leur propre corps. Aimer sa femme, n'est-ce pas s'aimer soi-même ? Or, 



personne n'a jamais haï sa propre chair; il la nourrit, au contraire, et l'entretient, comme le 
Christ le fait pour son Eglise [... ]. Grand est ce mystère, je veux dire par rapport au Christ et à 
l'Eglise. Mais en ce qui vous concerne, que chacun aime son épouse comme lui-même et que 
l'épouse respecte son mari (37) ". 

Apostolat entre foyers 

26. Parmi les fruits qui proviennent d'un généreux effort de fidélité à la loi divine, l'un des 
plus précieux est que les conjoints eux-mêmes éprouvent souvent le désir de communiquer à 
d'autres leur expérience. Ainsi vient s'insérer dans le vaste cadre de la vocation des laïcs une 
nouvelle et très remarquable forme de l'apostolat du semblable par le semblable: ce sont les 
foyers eux-mêmes qui se font apôtres et guides d'autres foyers. C'est là sans conteste, parmi 
tant de formes d'apostolat, une de celles qui apparaissent aujourd'hui les plus opportune (38). 

 Aux médecins et au personnel sanitaire 

27. Nous avons en très haute estime les médecins et les membres du personnel sanitaire, qui, 
dans l'exercice de leur profession, ont à cœur, plus que tout intérêt humain, les exigences 
supérieures de leur vocation chrétienne. 

Qu'ils continuent à promouvoir en toute occasion les solutions inspirées par la foi et par la 
droite raison, et qu'ils s'efforcent d'en susciter la conviction et le respect dans leur milieu. 
Qu'ils considèrent aussi comme un devoir professionnel l'acquisition de toute la science 
nécessaire dans ce domaine délicat, afin de pouvoir donner aux époux qui les consultent les 
sages conseils et les saines directives que ceux-ci attendent d'eux à bon droit. 

 Aux prêtres 

28. Chers fils prêtres, qui êtes par vocation les conseillers et les guides spirituels des 
personnes et des foyers, Nous Nous tournons maintenant vers vous avec confiance. Votre 
première tâche, spécialement pour ceux qui enseignent la théologie morale,, est d'exposer sans 
ambiguïté l'enseignement de l'Eglise sur le mariage. 

Soyez les premiers à donner, dans l'exercice de votre ministère, l'exemple d'un assentiment 
loyal, interne et externe, au Magistère de l'Eglise. Cet assentiment est dû, vous le savez, non 
pas tant à cause des motifs allégués que plutôt en raison de la lumière de ]'Esprit Saint, dont 
les pasteurs de l'Eglise bénéficient à un titre particulier pour exposer la vérité (39). Vous 
savez aussi qu'il est de souveraine importance, pour la paix des consciences et pour l'unité du 
peuple chrétien, que dans le domaine de la morale comme dans celui du dogme, tous s'en 
tiennent au Magistère de l'Eglise et parlent un même langage. Aussi est-ce de toute Notre âme 
que Nous vous renouvelons l'appel angoissé du grand Apôtre Paul : " Je vous en conjure, 
frères, par le nom de Notre-Seigneur Jésus-Christ, ayez tous un même sentiment ; qu'il n'y ait 
point parmi vous de divisions, mais soyez tous unis dans le même esprit et dans la même 
pensée (40) ". 

29. Ne diminuer en rien la salutaire doctrine du Christ est une forme éminente de charité 
envers les âmes. Mais cela doit toujours être accompagné de la patience et de la bonté dont le 
Seigneur lui-même a donné l'exemple en traitant avec les hommes. Venu non pour juger, mais 
pour sauver (41) il fut certes intransigeant avec le mal, mais miséricordieux envers les 



personnes. Au milieu de leurs difficultés, que les époux retrouvent toujours, dans la parole et 
dans le cœur du prêtre, l'écho de la voix et de l'amour du Rédempteur. 

Parlez avec confiance, chers fils, bien convaincus que l'esprit de Dieu, en même temps qu'il 
assiste le Magistère dans l'exposition de la doctrine, éclaire intérieurement les cœurs des 
fidèles en les invitant à donner leur assentiment. Enseignez aux époux la voie nécessaire de la 
prière, préparez-les à recourir souvent et avec foi aux sacrements de l'eucharistie et de la 
pénitence, sans jamais se laisser décourager par leur faiblesse. 

 Aux évêques 

30. Chers et vénérables frères dans l'épiscopat, avec qui Nous partageons de plus près le souci 
du bien spirituel du peuple de Dieu, c'est à vous que va Notre pensée respectueuse et 
affectueuse au terme de cette encyclique. A tous Nous adressons une pressante invitation. A la 
tête des prêtres, vos coopérateurs, et de vos fidèles, travaillez avec ardeur et sans relâche à la 
sauvegarde et à la sainteté du mariage, pour qu'il soit toujours davantage vécu dans toute sa 
plénitude humaine et chrétienne. Considérez cette mission comme l'une de vos plus urgentes 
responsabilités dans le temps présent. Elle comporte, comme vous le savez, une action 
pastorale concertée dans tous les domaines de 1'activité humaine, économique, culturelle et 
sociale: seule, en effet, l'amélioration simultanée dans ces différents secteurs permettra de 
rendre non seulement tolérable, mais plus facile et plus joyeuse la vie des parents et des 
enfants au sein des familles, plus fratemelle et plus pacifique la vie en commun dans la société 
humaine, dans la fidélité au dessein de Dieu sur le monde. 

 

 APPEL FINAL

31. Vénérables frères, chers fils, et vous tous, hommes de bonne volonté, grande est l'œuvre 
d'éducation, de progrès et d'amour à laquelle Nous vous appelons, sur le fondement de 
l'enseignement de l'Eglise, dont le successeur de Pierre est, avec ses frères dans l'épiscopat, le 
dépositaire et l'interprète. Grande œuvre, en vérité, Nous en avons l'intime conviction, pour le 
monde comme pour l'Eglise, puisque l'homme ne peut trouver le vrai bonheur, auquel il aspire 
de tout son être, que dans le respect des lois inscrites par Dieu dans sa nature et qu'il doit 
observer avec intelligence et amour. Sur cette œuvre Nous invoquons, comme sur vous tous, 
et de façon spéciale sur les époux, l'abondance des grâces du Dieu de sainteté et de 
miséricorde, en gage desquelles Nous vous donnons Notre Bénédiction apostolique.

 

Donné à Rome, près Saint-Pierre, en la fête de l'apôtre saint Jacques, le 25 juillet de l'année 
1968, de Notre pontificat la sixième. 

-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------
------- 

NOTES

1. Cf Pie IX, Encycl. Qui Pluribus, 9 novembre l846, Pie IX P.M.Acta, vol. p.9-10; S. Pie X, 
Encyc Singulari Quadam, 24 septembre 1912, A.A.S. 4 (1912), p. 658 ; Pie XI, Encycl. Casti  



Connubli, 31 décembre 1930, A.A.S. 22 (1930), p. 579-581 ; Pie XII, alloc. Magnificate  
Dominum à l'épiscopat du monde catholique, 2 novembre 1954, A.A.S. 46 (1954), p. 671 - 
672 ; Jean XXIII, Encycl. Mater et Magistra, 15 mai 1961, A.A.S. 53 (1961), p. 457. 

2. Cf. Mt 28,18-19. 

3. Cf. Mt 7, 21. 

4. Cf. Catechismus Romanus Concilii Tridentini, Ile partie, chap. VIII ; Léon XIII, Encyc. 
Arcanum, 1 0 février 1880, Acta L. XIII, 2 (1881), p. 26-29 ; Pie XI, Encycl. Divini Illias 
Magistri, 31 décembre 1929, A,A.S. 22 (1930), p. 58-61 , Encycl. Casti Connubii, A.A.S. 22 
(1930), p. 545-546 ; Pie XII, alloc. à l'Union italienne médico-biologique de saint Luc, 12 
novembre 1944, Discorsi e Radiomessaggi, VI, p. 191-192 ; au Congrès de l'Union catholique 
italienne des sages-femmes, 29 octobre 195 1, A.A.S. 43 (195 1), p. 853-854 ; au Congrès du 
Front de la famille et de l'Association de familles nombreuses, 28 novembre 1951, A.A.S. 43 
(1951), p. 857-859 ; au Vlle Congrès de la Société internationale d'hématologie, 12 septembre 
1958, A.A.S. 50 (1958), p. 734-735 ;Jean XXIII, Encycl. Mater et Magistra, A.A.S. 53 
(1961), p. 446-447 -, Codex luris Canonici, can. 1067 ; 1068, 1 ; 1076, 1-2 ; Conc. 
VATICAN, Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 47-52. 5. Cf. Allocution de Paul VI au 
Sacré-Collège 23 juin 1964, A.A.S. 56 8 56 (1964), P. 588 ; à la Commission pour l'étude des 
problèmes de la population, de la famille et de la natalité, 27 mars 1965, A.A.S. 57 (1965), p. 
388 ; au Congrès national de la Société italienne d'obstétrique et de gynécologie, 29 octobre 
1966, A.A.S. 58 (1966), p. 1168. 

6. Cf. 1 Jn 4, 8.

7. Cf. Ep 3,15. 

8. Cf Conc. Vatican II, Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 50. 

9. Cf S. Thomas, Sum Theol. la-Ilae, q.94,a.2. 

10. Cf. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 50 et 5 1. 

11. Ibid., n. 49. 

12. Cf. Pie XI Encycl. Casti Connubii, A.A.S. 22 (1930), p. 560; Pie XII, A.A.S. 43 (1951), p. 
843. 

13. Jean XXIII, Encyci. Mater et Magistra A.A.S. 53 (1961), p. 447. 

14. Cf. Catechistnus Romanus Concilii Tridentini, Ile partie, chap. Vill; Pie XI, encycl. Casti  
Connubii, A.A.S. 22 (1930), p. 562-564; Pie XII, Discorsi e Radiomessaggi, VI (1944), p. 
191-192; A.A.S. 43 (1951), p. 842-843 ; p. 857-859 ; Jean XXIII, Encycl. Pacem in Terris, 11 
avril 1963, A.A.S. 55 (1963), p. 259-260; Gaudium et Slies, n. 5 1. 

15. Cf. Pie XI, Encycl. Casti Connubii, A.A.S. 22 (1930), p. 565 décret du Saint-Office, 22 
février 1940, A.A.S. 32 (1940), p. 73 ; Pie XII, A.A.S. 43 (1951), p. 843-844; A.A.S. 50 
(1958), p. 734-735. (1958), p. 734-735; Jean XXIII, Encycl. MateretMagistra, A.A.S. 53 
(1961), p. 447. 



16. Cf Catechismus Roimnus Conciiii Tridentini, Ile partie, chap. VIII; Pie XI, Enc@L Casti  
Connubii, A.A.S, 22 (1930), p. 559-561 , Pie XII, A.A.S. 43 (195 1), p. 843 ; A.A.S. 50 
(1958), p. 734-735 ; Jean XXIII, Encycl Mater et Magistra, A.A.S. 53 (1961), p. 447. 

17. Cf. Pie XII, alloc. au Congrès national de l'Union des juristes catholiques italiens, 6 
décembre 1953, A.A.S. 45 (1953), p. 798-799. 

18. Cf. Rm 3, 8
19. Cf Pie XII, alloc. au Congrès de l'Assoc. ital. d'urologie, 8 octobre 1953, 

A.A.S. 45 (1953), p. 674- 675 ; A.A.S. 50 (1958), p. 734-735.
20. Cf. Pie XII, A.A.S. 43 (195 1), p. 816.
21. Cf. A.A.S. 45 (1953), p. 674-675; alloc. aux dirigeants et membres de l'Assoc. 

ital. des donneurs de la cornée, 8 oct. 1953, A.A.S. 48 (1956), p. 461-462.
22. Cf Lc 2, 3 1.
23. Cf. Paul VI, Encycl. Populorum progressio 26 mars 1967, n. 21.
24. Cf. Rm 8.
25. Cf Conc. Vatican 11, décret Inter Mirifica sur les moyens de communication 

sociale, n. 6-7.
26. Cf Encycl. Mater et Magistra, A.A.S. 53 (1961), p. 447.
27. Cf. Encycl. Populorum progressio n. 48-55.
28. Cf. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 52.
29. Cf A.A.S. 43 (1951), p. 859.
30. Cf. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 5 1.
31. Cf Mt 1 1, 30.
32. Const. pastorale Gaudium et Spes, n. 48 ; Conc. Vat. 11, Const. dogm. Lumen 

Gentium, n. 35.
33. Mt 6,14. Cf He 12, 1 1.
34. Cf. Tt 2, 12.
35. Cf. 1 Co 7, 3 1.
36. Cf. Rm 5, 5.
37. Ep 5, 25.28-29.32-33.
38. Cf. Const. docm. Lumen Gentium, n. 35 et 41; Const. pastorale Gaudium et  

Spes, n. 48-49; Conc. Vat. 11, décret Apostolicam Actuositatem, n. 1 1.
39. Cf. Const. dogm. Lumen Gentium, n. 25.
40. Cf. 1 Co 1, 10.
41. Cf. Jn 3, 17. 

 

 

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae_fr.html#top#top

