
| School of Theology at " aremont 

IH | IE pos 

YVES M.-J. CONGAR, 0. P. 

LA TRADITION 
ET LES TRADITIONS 

II 

ESSAI THÉOLOGIQUE 

LES GRANDES ÉTUDES RELIGIEUSES 

LIBRAIRIE ARTHÈME FAYARD 



The Library 

SCHOOL OF THEOLOGY 

AT CLAREMONT 

WEST FOOTHILL AT COLLEGE AVENUE 

CLAREMONT, CALIFORNIA 



mL } 

Le 

S 

“A L à 4 Û Ô 

$ RE AN 
Le À NE . 74 . : 

Ne 4 e 

Cu 

” 

Le « 2 

_ 

EL 

è 
Re 

La * 

D ge 

nl 

en. 1e 

; Pan: . 
A À EX nn 

VTT EN EZ 

Da be 
TR Rem . à 

dr, at À: ee 

LR PA: Je 
LE LÉ ar 

ÿ PET 

4 Mas 
AT “ve + 1! Me 

| SLA R'ttuh - 

* 
‘ 

… (] 

Fe 
H x 

Je 

ren | 
| ; 

n A ' 





GEre(fose 



NIHIL OBSTAT IMPRIMI POTEST 

Paris, le 10 février 1963. Paris, le 15 février 1963 

Fr. Ch.-V. Héris, ©. P. Fr. J. Kopr, O:P. 
Mag. in S. Theol. Prior Provinc. 

Fr. I. MÉNESSIER, ©. P. 
Lect. S. Theol. 

IMPRIMATUR 

Strasbourg, le 19 février 1963. 

 Jean-Julien WEBER, 
Archevêque-évêque de Strasbourg. 



La Tradition et 

les traditions 



DU MÊME AUTEUR 

Chez le même éditeur. 

La Tradition et la Vie de l’Église 
(coll. Je sais, je crois). FAYARD. 



Y. M.-J. CONGAR, O. P. 

La ‘Tradition et 

les traditions 
ESSAI THÉOLOGIQUE 

LE SIGNE 

LIBRAIRIE ARTHÈME FAYARD 
18 RUE DU SAINT-GOTHARD PARIS XIV 



© Librairie Arthème Fayard, 1963 



Avant-propos 

Le thème « tradition » connaît présentement la faveur. Les biblio- 
graphies annuelles suffisent à le montrer dans le domaine des sciences 
théologiques. La confrontation des positions dans le dialogue œcu- 
ménique, la conscience plus précise de ses propres principes qu’elle 
requiert de chacun, expliquent en partie cette abondance de publi- 
cations. Le renouveau de l’idée d’Église également, car les deux réa- 
lités s'appellent l’une l’autre. Mais la faveur témoignée au thème 
« tradition » déborde le monde des théologiens. Après avoir observé 
comment, successivement, chaque époque s’enthousiasme pour quelque 
notion un peu vague, mais pour elle très parlante — « nature » chez 
les Grecs, « raison » au XVIT® siècle, « vie » au XIX® —, un chro- 
niqueur croyait pouvoir noter : « Actuellement, nous voyons la Tra- 
dition surgir parmi les choses admirables, maïs personne ne sait 
encore pourquoi. Nous avons publications et propagande pour la 
Tradition scientifique, la Tradition hébraïco-chrétienne, la Tradi- 
tion classique, la Tradition humaniste. La Tradition gréco-romaine 
est opposée à la Tradition teutonique; la Tradition occidentale à 
l’orientale, la Tradition humaniste à celle des sciences empiriques...» 
Serait-ce, dans l’homme d’un siècle où tout s’analyse, où tout fait 
l’objet d’une technique, le besoin de se rattacher à des racines, à un 

1. Les notes sont rejetées en fin de volume. 

7 

330621 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

héritage, à un donné primitif, le besoin de retrouver une sorte de 
matrice de son humanité, un milieu, une sécurité? 

Nous aborderons ici la question de la Tradition d’un point de vue 
résolument théologique, non psychologique ou sociologique. Ceci, non 
par ignorance ou mépris des apports éventuels de la psychologie ou 
de la sociologie, mais parce que la tradition dont parle principale- 
ment la théologie est autre chose que le fait psychologique ou socio- 
logique de besoin d’un milieu ou de sécurité, même si ces valeurs s’y 
retrouvent. N’est-il pas significatif que l’École traditionaliste fran- 
çaise du XLX® siècle, qui a compté des hommes de grand talent, n'ait 
pratiquement rien apporté à la théologie de la Tradition? C’est que 
la Tradition dont parle le théologien est autre chose qu’un fait 
humain d’héritage moral ou de cohésion sociale. Elle relève du statut 
propre d’une religion qui n’est pas seulement un culte, mais une foi, 
et qui procède tout entière d’une révélation faite à un moment donné. 
A ce statut, les personnalités les plus créatrices sont soumises tout 
autant, et même de façon plus active encore, que les membres les plus 
moutonniers d’une Église de masse. 
Même limitée à son sens dogmatique, « tradition » désigne une 

réalité trop vaste, une notion trop riche, pour pouvoir être comprise 
en une définition simple. Quand Bossuet écrivait « La Tradition, 
c’est-à-dire la suite toujours manifeste de la doctrine laissée et conti- 
nuée dans l’Église ? », 1l disait déjà beaucoup, et pourtant il n’expri- 
mait qu’un aspect de la réalité. Le même mot, remarque un auteur 
contemporain, désigne « tantôt l’une tantôt l’autre de ces réalités 
connexes : les doctrines et les pratiques apostoliques qui ne se trouvent 
pas dans l’Écriture; la source non écrite de toute la vie chrétienne; 
la règle de la foi; la transmission de la vérité révélée; l’enseignement 
du magistère ecclésiastique, etc. ®». Aussi nous efforcerons-nous 
d’abord de procéder à une sorte d’inventaire et de classement : ce 
sera l’objet des deux premiers chapitres, l’un largement descriptif, 
l’autre schématique et presque scolaire. Nous avons rédigé le premier 
au printemps de 1960, avant la parution du livre du P. H. Holstein, 
La Tradition dans l’Église, intervenue au même moment que celle 
de notre Essai Historique (nov. 1960). Nous n’avons pas changé 
un mot au texte de ce chapitre I, en sorte que les coïncidences qu’il 
présente avec le hvre du P. Holstein doivent être considérées comme 
des convergences significatives. Les chapitres III à VII étudient suc- 
cessivement les aspects les plus décisifs de la question, sans prétendre 
constituer un traité didactique rigoureusement articulé. C’est beau- 
coup plus un « essai » que nous présentons, un essai poursuivi comme 
une recherche, dans la solidarité avec les autres recherches ou les 

8 



AVANT-PROPOS 

débats. actuels, tant dans le cadre du dialogue œcuménique qu’à 
l’intérieur du monde catholique. 

On sait que la question de la Tradition, et de ses rapports avec 
PÉcriture dans la communication de la Révélation, fut abordée par 
le second concile du Vatican dès sa première session #. À ce moment, 
la rédaction du présent ouvrage était entièrement achevée. Cette 
rédaction, étalée sur plus de deux ans, vingt fois interrompue ou 
concurrencée par cent autres (TAVAuXx, est, Nous En AVONS CONSCIENCE, 
fort imparfaite. Elle est alourdie, non seulement par une documen- 
tation qu’on aurait pourtant de la peine à nous faire trouver exces- 
sive, du moment qu’elle rendra service, mais par certaines redites, | 
conséquence et rançon des reprises que nous venons d’avouer. Incon- 
vénient des labeurs trop prolongés, et pourtant finalement précipi- 
tés. IT est un autre de ces inconvénients : dans l’intervalle de ces 
deux. ans, de nombreuses études sont parues, qui intéressent puissam- 
ment notre sujet. Nous avons essayé d’en tenir compte jusqu’au der- 
mier moment de la dactylographie. Nous l'avons fait en particulier 
pour les livres de H. Holstein, F. R. Geiselmann, P. Lengsfeld, 
G. Biemer, W. Kasper, et des articles de G. H.Tavard, P. De 
Vooght (voir bibliographie). Nous n'avons pu, malheureusement, 
tenir compte de trois importantes études venues trop tard à notre 
connaissance, à savoir celles de R. P. C. Hanson, Tradition in the 
Early Church, Londres, 1962, qui cite souvent et critique notre 
Essai Historique; 7. Beumer, fascicule de la Dogmengeschichte 
publiée par Herder, Freiburg, 1962; enfin le volume collectif Schrift 
und Tradition, Essen, 1962. 

S’1l est un sens d’ensemble des études actuelles touchant la Tra- 
dition, 1l consiste en une certaine recherche d’ampleur. On mesurera 
sans doute la nouveauté que le dialogue œcuménique représente dans 
l’affrontement séculaire des chrétiens divisés, si l’on note que, se 
nouant aujourd’hui très précisément sur la question de la Tradition, 
il dépasse délibérément le cadre trop étroit des controverses du 
XVI siècle et exige des catholiques eux-mêmes un élargissement du 
regard. Il ne s’agit plus seulement de savoir si la Tradition comporte 
un apport de vérités qui ne seraient d’aucune façon contenues dans 
les Écritures : cette manière concurrentielle de poser la question 
apparaît trop étroite. Il s’agit de savoir ce que la Tradition apporte 
d’original, même à l’égard de ce que l’Écriture contiendrait, et la 

place qu’elle tient dans la vie d’une Église dont on a redécouvert, 
dans le même temps, qu’elle n’est pas seulement un système, une 
organisation, mais une vie, la vie du peuple de ceux qui veulent être 
à Jésus-Christ. La Tradition comme vie de l ’Éolise dans la commu- 

9 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

nion de foi et de culte, la Tradition comme milieu chaleureux où se 
forme, s'exprime et se conserve le sens catholique, la Tradition 
conçue comme étant, en son fond, « le regard intérieur qui remonte 
la race » dont parle Péguy : voilà ce qu’il faut aujourd’hui montrer. 
En technique théologique, nous dirions que, tout comme le traité de 
l'Église lui-même, le chapitre de la Tradition sort du domaine de la 
controverse et de l’apologérique, voire de la « théologie fondamen- 
tale », pour redevenir l’un des mystères chrétiens qu’étudie la théolo- 
gie dogmatique. C’est dans cette perspective que nous avons travaillé 
et que s'inscrit, modestement, le présent essai que nous dédions spé- 
cialement aux membres et aux présidents des Commissions qui, au 
compte du Conseil œcuménique des Églises, à New York (P. 
Georges Florovsky) ou à Copenhague (prof. K. E. Skydsgaard) 
ou à Rome, au compte du concile œcuménique du Vatican, œuvrent 
aujourd’hui dans ce champ de travail, en vue de ce « réavoisine- 
ment » des chrétiens que S. S. fean X XIII indiquait comme la pre- 
mière étape à accomplir dans la voie de l’unité. 

Y. C. 
Strasbourg, 25 janvier 1963. 



OUVRAGES LE PLUS SOUVENT CITÉS 

BIEMER G. Ueberleferung und Offenbarung. Die Lehre von der Tra- 
dition nach John Henry Newman, Freiburg, 1961. 

BLONDEL M. Histoire et Dogme. Les lacunes philosophiques de l’exégèse 
moderne, dans La Quinzaine, t. 56 (15 janv., 1° et 16 févr. 
1904), p. 145-167, 349-373; 433-458 : reproduit dans Les 
Premiers Écrits de Maurice Blondel, Paris, 1956, p. 149-228. 

ConGaR Y. M.-J. « Traditio » und « Sacra Doctrina » bei Thomas von 
Aquin, dans Kirche und Ueberlieferung (Festgabe Ÿ. R. Gei- 
selmann), Freiburg, 1960, p. 170-210. Une version fran- 
çaise de ce recueil est annoncée à paraître chez Mappus, 
Le Puy. 

CuLLMANN O. La Tradition. Problème exégétique, historique et théo- 
logique (Cahiers théologiques, 33), Paris-Neuchâtel, 1953. 

DENEFFE A. Der Der Traditionsbegriff. Studie zur Theologie, Munster, 
1931. 

DE Voocuxr P. Les Sources de la doctrine chrétienne d’après les théolo- 
giens du XIV siècle et du début du xN°, avec le texte intégral 
des XII premières questions de la « Summa » inédite de Gérard 
de Bologne (ï 1317), Paris, 1954. 

— criture et Tradition d’après les études catholiques récentes, 
dans Jstina, 1958, p. 183-196. 

— Le Rapport Écriture-Tradition d’après saint Thomas d’Aquin 
et les théologiens du xIn° siècle, dans Istina, 1961-1962, 
P. 499-510. 

II 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

—  L'Évolution du rapport Église-Écriture du xINI° au xIV° siècle, 
dans Ephemer. Theol. Lovanienses, 38 (1962), p. 72-85. 

DILLENSCHNEIDER Cl. Le Sens de la foi et le progrès dogmatique du 
mystère marial, Rome, 1954. 

FLESSEMAN-VAN LEER E. Tradition and Scripture in the Early Church 
(Van Gorcum s theol. Bibl., 26), Assen, 1954. 

FRANZELIN J. B. Tractatus de divina Traditione et Scriptura, Rome, 
1870 (on cite la 2€ éd., 1875). 

GEISELMANN J. R. Die lebendige Ueberlieferung als Norm des christli- 
chen Glaubens dargestellt im Geiste der Traditionslehre 
Johannes Ev. Kuhns, Freiburg, 1959. 

— Die Heilige Schrift und die Tradition. Zu den neueren Kontro- 
versen über das Verhältnis der heiligen Schrift zu den nicht- 
geschriebenen Traditionen (Quaestiones Disputatae, 18), Frei- 
burg, 1962. 

— Voir aussi ##fra, ch. IL, n. 5 et ch. III, n. 33. 
HoLsTEIN H. La Tradition dans l’Église, Paris, 1960. 
Kasper W. Die Lehre von der Tradition in der Rümischen Schule (Gio- 

vanni Perrone, Carlo Passaglia, Clemens Schrader), Frei- 
burg, 1962. 

Lauras A. Saint Léon le Grand et la Tradition, dans Rech. de Sc. 
Relig., 48 (1960), p. 166-184. 

LENGSFELD P. Ueberlieferung. Tradition und Schrift in der evangelis- 
chen und katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn, 
1960. 

Lugac (DE) H. Histoire et Esprit. L'intelligence de l’Écriture d’après 
Origène (Théologie, 16), Paris, 1950. 

—  Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’Écriture, 3 vol. parus 
(Théologie, 41 et 42), Paris, 1959 et 1961. 

MOÔuLeR J. A. Die Einheit in der Kïirche oder das Prinzip des Katho- 
hzismus dargestellt im Geiste der Väter der drei ersten Yah- 
rhunderte (1825). Éd. crit. par J. R. GEISELMANN, Cologne 
et Olten, 1957. Trad. française L’Unité dans l’Église ou le 
Principe du catholicisme d’après l'esprit des Pères des trois 
premiers siècles de l’Église, trad. par A. DE LILIENFELD. Introd. 
par P. CHAILLET (Unam Sanctam, 2), Paris, 1938. 

—  Symbolik oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der 
Katholiken und Protestanten nach thren üffentlichen Bekennt- 
nisschriften (1832). Éd. crit. par J. KR. GEISELMANN, 
Cologne et Olten, 2 vol., 1958 et 1959. Trad. française par 
LACHAT, La Symbolique…., 3 vol., Paris, 1852-1853. 

ORTIGUES Ed. Écritures et Traditions apostoliques au concile de Trente, 
dans Rech. de Sc. Relig., 36 (1949), p. 271-290. 

SCHWEITZER W. Schrift und Dogma in der Oekumene. Einige Typen des 
ce. heutigen dogmatischen Schrifrgebrauchs dargestellt als Beitrag 

zur Diskussion über das Problem der biblischen Hermeneutik, 
Gütersloh, 1953. 

12 



OUVRAGES LE PLUS SOUVENT CITÉS 

SMULDERS P. Le Mot et le concept de tradition chez les Pères grecs, 
dans Rech. de Sc. Relig., 40 (1952), p. 41-62. 

TavarD G. H. Holy Writ or Holy Church. The Crisis of the Protestant 
Reformation, Londres, 1959. Trad. française par C. TUNMER 
(Cerf. 1963). Nous citons d’après le texte anglais, seul paru 
en janvier 1963. 

VEIGA CoUTINHO (DA) L. Tradition et Histoire dans la controverse 
moderniste (1898-1910). (Anal. Gregor, 73), Rome, 1954. 

Pour les sigles, on se reportera aux p. 0-11 de La Tradition et les 
traditions. I. Essai Historique (Le Signe He Fayard, 1660. Nous 
renvoyons à cet ouvrage sous le sigle : E. H. 



rY _ QE io 
Ses {ee Er ss he ve 

Lars mb rt as 1 24 zu erénromsg ve no à "t 

a ti à Ntgtes wi) MEN HER 
7 Fes AU 
DE 

| r re 

Ar dans 

Fa sn, 8 LK sx à 
_ rar] Fe 

" Ë LU * 

£, 

APTE 1 r. Eu Là Pa = 4  Cradl a De der Pam Sck Lord 

kr set, Porrd fab, Cas 2 ane: Cons ar 

nr. LT La FR 
… 

Er n | le (pets ce à Trodédee, : dans 

buse mél $: pri « " 

npene L Lise ve + vie de (hrtt 

à CL I ® PiLes ! n : ait) A ge Mie AVE PANDOUET NTI 
tu 2 y Ph PAT 4 r free : = fps re LL Free p* 

Hide 

OU « de 

Sr s'Éélté, cel: 
CE {nn Sous 2 Pa 198 

pra € Ve 1 

TES Se: sd 

A. Ar 2 re 

FT De nest? 

Cite, 

è 

= à _ 
Lo 

@. 

» 



CHAPITRE I 

Analyse et synthèse 
de l’idée de tradition 

LA TRADITION COMME TRANSMISSION 

A la suite de S. Thomas d’Aquin !, nous situerons d’abord 
le fait de « tradition » dans l’ensemble de la communication du 
mystère divin aux hommes. 

Il y a l’action créatrice : nous dépendons absolument de Dieu 
pour être, tout simplement. Il y a le gouvernement divin : tous 
les êtres dépendent de Dieu dans le mouvement par lequel ils 
gagnent leur fin, ce qui revient à se gagner soi-même, par 
PAction. 

Il est des fins ou visées d’action qui, tout en exigeant la motion 
transcendante du Gouvernement divin, n’excèdent pas, au moins 
en droit, ce que nous pouvons concevoir et atteindre par les 
ressources qui nous définissent comme hommes. Mais le chris- 
tianisme affirme de plus que, par une initiative nouvelle et gra- 
cieuse de Dieu, nous sommes appelés à trouver notre fin der- 
nière dans un certain rapport avec ce Dieu, qui dépasse ce que 

nous pouvons concevoir et atteindre par les ressources qui nous 
constituent hommes. En cela même, cependant, Dieu nous traite 

en hommes, non en choses inertes : cet exhaussement passe par 

15 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

notre esprit et en respecte les structures. Il nous est proposé en 
termes humains, dans une communication de connaissances 
qu’on appelle la Révélation. Mais tout ne s’épuise pas dans la 
connaissance : il s’agit, en réalité, d’un nouveau rapport de vie, 
qui engage, de la part de Dieu, une communication de vitalité 
et d'énergie en vue de réaliser avec lui une communion à la fois 
personnelle et collective. La Nouvelle et définitive Disposition 
apporte même, dans cette communication, une nouveauté extré- 
mement profonde, des dons tels qu’ils rendent effectivement 
possible une possession déifiante de Dieu par sa créature ?. 

La Révélation est une manifestation que Dieu fait aux hommes 
de son mystère : non cette manifestation totale de lui-même par 
lui-même, qui fixerait notre liberté et arrêterait l'Histoire, mais 
une manifestation en certains signes créés, qui reçoivent cepen- 
dant de Dieu la garantie de n’être pas trompeurs, même s’ils 
sont très imparfaits. Ces signes sont des événements, des réalités, 
des gestes, des paroles; mais finalement, au moins s’il s’agit de 
PAncienne Disposition, les événements et les gestes eux-mêmes 
ne nous sont connus que dans des paroles, et même des paroles 

rédigées, des écrits : les saintes Écritures. Dieu nous a révélé 
son mystère en termes humains et dans une histoire d’hommes. 
Il est même remarquable que, quand il ne se contente pas de 
parler de loin et comme par personne interposée, mais quand il 
vient lui-même se montrer et se dire : « Philippe, qui m'a VU, a 
vu le Père » (CL2 I4, 9), Dieu parle plus que jamais en mots 
humains et vit plus que jamais une histoire d’homme, puisqu’IL 
SE FAIT HOMME... 

Nous avons, avec S. Paul, dénommé « mystère » le contenu 
de la Révélation — communication, qui se totalise de façon 
parfaite dans l’Incarnation *. Si l’on veut préciser davantage ce 
contenu, il faut dire que c’est le rapport religieux. L’Écriture 
sainte n’est pas un livre de science, ni de science géologique 
ni même de science historique, encore qu’elle rapporte vrai- 
‘ment une histoire; elle nous parle de l’homme et du monde, 
d'Israël et de nous, selon ce qu’ils sont ou deviennent en rai- 
son du rapport qu’ils ont avec Dieu. Ils ont un rôle à jouer 
pour réaliser ce rapport, mais l’initiative première qui le crée 
appartient à Dieu. C’est un rapport d’alliance, qui a sa vérité 

16 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

ou sa perfection dernière en Jésus-Christ, lequel est Dieu se 
faisant homme pour que l’homme devienne Dieu 4 S. Tho- 
mas d'Aquin formule ce contenu de la Révélation, qui est iden- 
tiquement celui de la foi — car la foi est l’accueil de l'initiative 
divine — en distinguant ce qui appartient à l’une comme à 
l'autre, soit per se, en raison de sa propre nature ou de son 
propre contenu, soit par concomitance ou en vertu d’un rap- 
port à ce qui est essentiel. Il définit ainsi ce qui appartient per 
se au contenu de la foi ou de la Révélation : « Id per quod homo 
beatus efficitur », à savoir : « Quorum visione perfruemur in 
vita aeterna et per quae ducimut ad vitam aeternam 5. » Cela 
signifie : ce qui intéresse la fin dernière surnaturelle de l’homme, 
sa communion d’alliance avec Dieu, comme contenu ou comme 
moyen essentiel de réalisation. S. Thomas peut évoquer ÿ# 

(17, 3) et Hb (1x, 5). 
Ce rapport d’alliance n’est pleinement révélé et parfaitement 

réalisé qu’en Jésus-Christ. C’est par rapport à ce centre qu’on 
doit interpréter tout l’ensemble de la Révélation, et donc la 
sainte Écriture. C’est ce que les Pères ont fait, suivant en cela 
les Apôtres et le Seigneur lui-même (cf. E. H., p. 76-94, et infra, 
ch. VI). Ce rapport de toutes les autres vérités au centre de la 
Révélation et de la foi est le nerf de ce qu’on appelle l’ « ana- 
logie de la foi 5 ». 

La nature même de la Révélation l’empêche d’être un savoir 
qu’un homme puisse inventer par lui-même; elle en fait néces- 
sairement une doctrina, c’est-à-dire un enseignement. Comme 
il s’agit d’un enseignement sacré, relevant du Saint-Esprit, d’un 
enseignement assurant à l’homme le salut, S. Thomas parle 
de Sacra doctrina. S. Thomas voit, dans la doctrina, une 
motion, l’acte par lequel un esprit peut influencer un autre esprit, 
en le faisant passer de la non-connaissance à la connaissance. 
La Révélation que Dieu nous fait de son mystère ici-bas est, 
dans son sens le plus général, une doctrina. 

S’il y avait communication immédiate et personnelle de Dieu 
à chaque esprit, on ne parlerait que de « révélation ». Si on la 
prend au niveau de ceux auxquels Dieu parle de façon immédiate, 
la doctrina salutaris ou sacra doctrina est révélation, non tradi- 
tion *. Mais le plan de Dieu est de faire parvenir à beaucoup sa 

17 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

doctrina salutaris à partir de quelques témoins pour lesquels elle 
est une révélation immédiate. Et ceci de telle manière que tous 
les hommes ainsi bénéficiaires de cet enseignement et qui l’au- 
ront accueilli dans la foi, forment spirituellement un seul peuple, 
un seul corps, bref une Église. Et ceci encore, non pas simulta- 
nément, ou en un court espace de temps, mais à travers un long 
déroulement de générations et de siècles. 

Le plan de Dieu est ainsi à structure de mission et de tradi- 
tion : ces deux choses ont pour loi profonde une identité de 
tâche ou de contenu, assurée malgré la substitution d’une per- 
sonne à une autre, et donc par la trame d’une médiation. Il y a 
mission quand quelqu'un fait assurer par un autre la tâche dont 
il a la charge, et tradition quand un même objet est communiqué 
successivement à d’autres, à partir d’un premier possesseur. 
Dans l’une ou dans l’autre, cependant, la médiation créée n°’em- 
pêche pas l’immédiation de la présence spirituelle active du Dieu 
qui est la source de tout (cf. E. H., p. 23-24, à propos du apo 
tou Kuriou de S. Paul). Par la mission et par la tradition, le 
Christianisme est un héritage ou une transmission, et il est une 
communion ou un peuple. Considérons successivement ces deux 
aspects, évidemment liés l’un à l’autre. 

Héritage et transmission. 

Les grands Scolastiques marquent toujours que, dans la foi 
qui répond à la Révélation, s’opère une union de grâce intérieure 
et de détermination extérieure des objets de la croyance. Il se 
produit une union d’un événement personnel, qui atteint ver- 
ticalement une conscience, et d’une transmission de type his- 
torique et social, horizontale si l’on veut. Cette transmission a 
pour sujet, au plan humain — car le Saint-Esprit en est le sujet 
souverain et transcendant, le principe profond de permanence 
ou d'identité —, un organisme qui porte et réalise le grand 
enchaînement énoncé par S. Paul : « Quiconque invoquera le 
nom du Seigneur sera sauvé (Ÿ, 3, 5; Ac., 2, 21). Comment 
linvoquer sans d’abord croire en lui? Et comment croire sans 
d’abord l’entendre? Et comment entendre sans prédicateur ? Et 
comment prêcher sans être d’abord envoyé? Ainsi la foi naît de 

18 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

la prédication et, de cette prédication, la Parole du Christ est 
l'instrument » (Rm, 10, 13-17). C’est dire que l’Église et, en elle, 
plus spécialement, un ministère mandaté, sont organes de trans- 
mission ou de tradition du message salutaire. 

La tradition, entendue ici dans son sens le plus compréhensif, 
est un cas, le cas majeur, de la loi tout à fait générale selon laquelle 
les hommes sont dépendants les uns des autres et doivent faire 
quelque chose les uns pour les autres. L’analyse élémentaire de 
la notion de tradition comme fait de transmission ou de livraison, 
montre d’ailleurs qu’elle implique deux personnages, un qui 
transmet ou livre et un qui reçoit $. Cette structure d’interdé- 
pendance humaine ou de médiation fraternelle est un trait extré- 
mement profond de la condition humaine d’abord, de la condi- 
tion chrétienne ensuite. Nous faisons partie d’un monde. La 
fécondation par un autre, le recours à un autre pour se réaliser 
soi-même, est une loi générale de la vie, chez les vivants corpo- 
rels tout au moins. On peut se donner la mort à soi-même, on 
ne peut se donner la vie. À l’intérieur même de la sphère des 
vivants, une espèce vit d’une autre et l'équilibre du tout est assuré 
par ses parties, « c’est une immense trame, une robe sans cou- 
ture ® ». Dans le cours normal des choses, on reçoit la foi d’un 
autre 10; on ne peut pas se baptiser soi-même !!. Ainsi les per- 
sonnes dépendent normalement les unes des autres pour la réali- 
sation de leur destinée surnaturelle. Elles sont appelées à com- 
munier dans le même bien de vie divine, en en recevant le 
principe de quelque autre : fait dans lequel il est permis de voir 
un reflet de la vie divine elle-même, qui est don d’une Personne 
à une autre. 

Le christianisme est une communion. 

Ces relations de don et de réception, de dépendance et 
d'échanges, ne s’égrènent pas seulement de façon linéaire d’un 
individu à un autre. Elles sont essentiellement communautaires. 
En ce sens, d’abord, que ce qui est transmis agrège à une com- 

munion. Les Actes aiment exprimer l’accroissement de l’Église 
en disant que de nouveaux disciples étaient adjoints au groupe 
de ceux qui croyaient déjà, et finalement adjoints aux Apôtres 

19 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

et au Seigneur lui-même (cf. 2, 41, 475 5; 145 II, 24; cf. 4, 4). 
Dans les Évangiles, d’ailleurs, les fidèles sont parfois désignés 
comme « ceux qui (étaient) avec les Apôtres l, et ceux-ci dési- 
gnés comme «ceux qui (étaient) avec Pierre # » : Pierre, lui, 
ayant le premier, par la foi au Christ, Fils du Dieu vivant, fait 
en quelque sorte apparaître, au milieu d’un sable inconsistant, 
un banc de roc solide, sur lequel on pût construire. Construire 
par-dessus : l’image est fréquente dans l’'Écriture, et elle est 
parfaitement en place ici. Elle désigne précisément l’Église, à la 
fois comme un unique ensemble, comme une réalisation pro- 
gressive et sans cesse en montée, et comme se faisant par l’ad- 
jonction de nouveaux éléments à des assises qui communiquent 
à tout le reste solidité et ordonnance. Mais tandis que, dans la 
construction matérielle, les éléments ajoutés apportent leur masse 
et leur substance propres, dans l’Église, ils reçoivent tout des 
fondements, car ils n’existent spirituellement que par la foi, dans 
la communication de laquelle s’unissent la communication his- 
torique de la prédication apostolique et la communication actuelle 
et verticale du Saint-Esprit #. Nous avons vu, dans E. H.,p.425s., 
que les Pères ont conçu l’Église comme la propagation d’une 
semence unique. Le régime de « tradition » correspond à cette 
loi de communication selon laquelle on ne connaît Dieu et on ne 
reçoit son don que par Jésus-Christ; on ne connaît Jésus-Christ 
et on ne reçoit son don que par les Apôtres. Le christianisme et, 
en lui, tout particulièrement la foi, est un héritage reçu. Sans 
cesse, les Pères proclament — et ce nom même de « Pères » 
qu’on leur donne traduit, à sa manière, le même sentiment : 

L'Église, disséminée (ensemencée) par tout l’univers jusqu’aux 
extrémités de la terre, a reçu des Apôtres et de leurs disciples cette 
foi en un seul Dieu, le Père Tout-Puissant 15... 

Ayant reçu cette prédication et cette foi, comme nous l’avons dit, 
l’Église disséminée par toute la terre, la garde avec grand soin, comme 
habitant une unique maison. car, bien que les langages diffèrent 
sur la terre, cependant la vertu (dunamis) de la tradition est unique 16... 

Garder la prédication ecclésiastique qui, par l’ordre de la succes- 
sion, a été transmise à partir des Apôtres et persiste dans l’Église 
jusqu’aujourd’hui 17. 

Nos idées ont passé de père en fils, mais les Ariens, quels pères 

20 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

ont-ils pour leurs paroles 18? Sous peine de devenir des fils illégitimes, 
il faut recevoir des pères les traditions et la doctrine orthodoxe 19, 

Nous communiquons à ceux qui nous interrogent ce que les Pères 
nous ont appris ?0, 

Nous avons pour garant plus que suffisant de notre doctrine la 
Tradition, c’est à savoir la vérité venue à nous depuis les Apôtres, 
par succession, comme un héritage ?1, 

Suivre la voie de l’enseignement catholique, qui a coulé depuis le 
Christ lui-même, par les Apôtres, jusqu’à nous et qui, de là, coulera 
jusqu’à nos successeurs 2, La doctrine des Apôtres plantée en nous, 
reçue par la suite de la succession et qui doit être transmise telle 
quelle aux successeurs 5... 

: Arrêtons là une série de textes qu’on pourrait facilement dou- 
bler %, La foi — disons même : la vie chrétienne — est quelque 
chose d’entièrement intérieur et personnel; elle n’est absolument 
pas un principe individualiste de vie, mais un principe corpo- 
ratif, quelque chose qu’on reçoit, à quoi l’on s’agrège et commu- 
nie : il faut croire et vivre comme ON a cru et vécu avant nous, 
depuis les Apôtres et depuis Jésus-Christ. Le vrai rapport reli- 
gieux comporte de croire et de vivre avec des frères, pour des 
frères et par des frères. 

Tradition et baptême. 

Il est un acte par lequel cette communication s’opère de façon 
décisive : le baptême, où la foi est transmise, tout ensemble 
connaissance, principe de vie et salut, catéchèse et sacrement, 
«mystère » au sens de connaissance et au sens d’acte salutaire 
de Dieu opérant dans les signes sacrés appréhendés avec foi. 
S. Cyrille de Jérusalem %#, S. Basile ?#, S. Grégoire de 

Nysse , voient un moment essentiel du régime général de 

« tradition » dans la transmission baptismale de la foi. S. Gré- 
goire de Nysse l'appelle npôrn ma«pédoou *#. S. Thomas 

d'Aquin parle encore de ce que les Apôtres « Ecclesiis tradide- 

runt servanda, quae non reliquerunt in scriptis, sed in obser- 

vatione Ecclesiae per successionem fidelium * : où fidelis a très 

probablement son sens fort de « baptisé » *. 

La foi que le catéchumène devait professer dans son baptême 

21 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

était essentiellement une foi transmise et livrée, un objet de 
rap&Soous ou traditio. L'emploi majeur de ces mots se trouve 
évidemment dans le contexte de la Traditio et de la Reddirio 
symboli, dont le Sirz im Leben doit être cherché en Occident, à 
Rome et en Afrique surtout, au 1v® siècle. 

Tradere, Traditio étaient des termes de droit romain °!. Leur 
sens était : transmettre un objet, avec, chez l’un, l’intention 
d’aliéner et, chez l’autre, l’intention d’acquérir. Par exemple, 
pour la cession d’une maison ou d’un magasin, on en livrait les 
clefs : radition clavium. Le génie juridique germanique, d’autre 
part, affectionnait de traduire les actions dans des symboles 
significatifs. Son inspiration ne put que renforcer l’influence 
romaine. C’est ainsi que le haut moyen âge connut une traditio 
instrumentorum dans les ordinations, une traditio puellae dans 
la célébration du mariage, une traditio episcopatus ou vestitura, 
investitura, dans la remise d’un évêché par un seigneur *?, 

Il est clair d’ailleurs que si le vocabulaire était le même, la 
différence était profonde entre la rraditio juridique et la traditio 
de la croyance baptismale : dans celle-là, le premier possesseur 
aliène sa possession; dans celle-ci, il fait communier avec lui une 
autre personne, à un même bien qu’il n’aliène pas. La foi est 
spirituelle, elle peut être possédée par une infinité d’hommes 
sans qu'aucun perde rien : au contraire, chacun s’enrichit avec 
tous et de tous. C’est une communion. 

Le rite de la rraditio et de la redditio symbol est lié à deux réa- 
lités bien définies % : 1° l’organisation du catéchuménat, non 
seulement comme instruction du néophyte — ce qui a dû exister 
dès le début —, mais comme réalité liturgique, dont les étapes 

se distribuaient durant le carême; 2° l’existence d’un symbole 
en tant que formule officielle dans laquelle une Église déclare la 
foi que doivent professer ses fidèles. 

Il a existé, dès le début, des professions de foi plus ou moins 
stéréotypées, répondant à différents besoins. Cela ressort du 
Nouveau Testament lui-même. Le baptême a toujours été 
accompagné d’une confession de la foi; très tôt, sans doute déjà 
dans la pratique apostolique, cette nécessaire profession se fai- 
sait par mode de réponse à quelques questions touchant les 
bases de la foi salutaire %, Un signe d’acquiescement pouvait 

22 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

aussi tenir lieu de réponse %. C’est en référence à cette profession 
de foi que S. Irénée parle de règle de vérité reçue dans le bap- 
tême %. Il semble bien que le symbole ainsi communiqué et 
professé corresponde au contenu de la tradition chez Irénée ?7, 

Ce que nous connaissons de l’interrogatoire baptismal montre 
qu’il portait sur la foi trinitaire, en relation avec le précepte du 
Seigneur : « Allez, de toutes les nations, faites des disciples, les 
baptisant au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit » (Mr, 28, 
19). Il recouvrait donc matériellement le contenu théologique 
trinitaire du symbole. Un lien extrêmement profond demeurera, 
traditionnellément, entre fides, profession de foi trinitaire, sym- 
bole dans laquelle elle s’exprime, baptême et qualité de fidehs, 
c’est-à-dire de baptisé %. Cependant, la rédaction de symboles 
« déclaratoires » (Kelly) est liée à deux institutions elles-mêmes 
solidaires : l’organisation du catéchuménat dans le cadre d’une 
préparation mystagogique au baptême, et la discipline du secret 
(arcane). En vertu de celle-ci, on ne devait ni divulguer aux non- 
initiés, ni, en conséquence, coucher par écrit le résumé de la foi, 
mais l’apprendre par cœur. 

On peut dater du re siècle les débuts d’une organisation 
liturgique du catéchuménat et de la règle correspondante du 
secret %. C’est dans ce cadre que fut introduite la double céré- 
monie de la traditio et de la redditio symboli : assez probablement 
d’abord à Rome, où, en toute hypothèse, la redditio symbol avait 
une note particulière de solennité et de publicité 4. La double 
cérémonie qui nous intéresse est attestée en Occident par 
S. Ambroise 4 et par S. Augustin, dont nous avons plu- 
sieurs sermons prononcés à cette occasion #. L’Orient semble 
avoir adopté ce rite un peu plus tard que l'Occident. Il est attesté 
cependant par les Catéchèses de S. Cyrille de Jérusalem pro- 
noncées en 348, dont le Yournal d’Éthérie confirme et précise les 
indications #. Avec des variantes de moment, on avait l’ordre 
suivant : au cours d’une catéchèse intensive, qui durait tout le 
carême, il y avait traditio du symbole, sans doute le dimanche 
de la Passion, redditio symbol et traditio du Pater le dimanche 
des Rameaux, reddirio solennelle du symbole et du Pater dans 
la célébration même du baptême, au cours de la vigile pascale #, 
Les points essentiels de la foi trinitaire étaient encore repris dans 

23 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

les interrogatoires et les réponses qui accompagnaient la triple 
immersion du baptême. Ainsi était-on vraiment baptisé dans la 
profession du symbole. Le mot de S. Cyprien, « Novatianum... 
eodem symbolo quo et nos baptizare # » ne vise peut-être que 
les interrogations baptismales, non un symbole rédigé sous forme 
d’exposé de la croyance : théologiquement, il n’y a pas de diffé- 
rence. On est baptisé dans la foi que l’on professe. 

Les textes patristiques et liturgiques anciens expriment ici, 
avec une plénitude que toute analyse déflore, une continuité et 
même une unité foncières entre la foi conçue dans le cœur, pro- 
gressivement éduquée dans le sein maternel de l’Église, profes- 
sée dans le baptême où l’homme s’engage et se consacre, sanc- 
tionnée par l’acte corporel du baptême — plongée dans le mystère 
pascal du Christ, à travers, tout à la fois, l’eau et la profession 
de la foi trinitaire —, enfin la foi professée en louange 4. Dans 
ces textes, l’enchaînement ou l’unité de ces moments apparaît 
comme la réalisation du précepte du Seigneur déjà cité, Mar, 28, 
19-20, et aussi de textes apostoliques comme Rm, 10, 10, « la 
foi du cœur obtient la justice, et la confession des lèvres, le 
salut ». Ainsi la profession de foi fait corps avec l’acte même du 
baptême : on est baptisé en elle et dans l’eau, conjointement. 
Les mêmes expressions sont appliquées à la formation ou à la 
profession de la foi et au sacrement corporel : on en est pénétré, 
imbutus *. La profession de la foi est l « essence même du bap- 
tême # ». Le même mot, fides, désigne la foi comme disposition 
et engagement personnels, la foi comme croyance objective pro- 
fessée, le symbole dans lequel elle s’exprime, et le sacrement de 
l’eau qui est aussi celui de la foi #. Cette foi est le commence- 
ment du salut. Elle commence à en effectuer la réalité en même 
temps qu’elle est information et conviction à son sujet; elle cou- 
ronne à la fois une catéchèse et une mytagogie, une pédagogie 
et une conversion %. 

Or foi, symbole et sacrement sont reçus. L’orthodoxie, vraie 
croyance et vraie louange, est essentiellement ce qu’on a reçu 
de ceux qui, tout ensemble, nous ont enseigné la règle de foi 
et nous ont baptisés en sa profession en même temps que dans 
Peau. C’est pourquoi S. Cyrille d'Alexandrie comparait Nes- 
torius à un dragon malfaisant qui méprisait « la tradition des 

24 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

mystagogues de l’Oikouménè 51 ». La foi baptismale est la foi 
de l’Église, en la continuité des Apôtres. La redditio symboli n’a 
pas, aux Ive-ve siècles, l’allure qu’elle prendra, dans la mesure 
où elle subsistera, à l’époque carolingienne, d’une vérification 
de la foi des candidats au baptême, comme par mode d’examen. 
Elle a essentiellement une valeur liturgico-ecclésiale, celle d’une 
profession de la foi de l’Église, telle qu’on l’a reçue de l’évêque, 
gardien de la tradition. La redditio symboli était une étape dans 
l’engendrement du fidèle qui allait, se perfectionnant, depuis sa 
conception jusqu’à sa mise au monde comme membre du Peuple 
de Dieu dans l’acte du baptême, que devaient suivre la confir- 
mation et l’eucharistie 5?. 
Un S. Thomas d’Aquin avait encore un sentiment très fort 

de tout cela. Quand, dans le traité du baptême de la Somme, il 
cite une vingtaine de fois la formule classique « Baptismus est 
fidei sacramentum », il entend par fides l'initiation, puis la par- 
ticipation de chaque personne, venant à la vie terrestre dans la 
suite des générations, à la doctrine et au culte de l’Église comme 
coetus, unitas, congregatio fidelium, ensemble ou communion de 
tous ceux qui vivent dans le Christ %. Il s’agit d’entrer spiri- 
tuellement et corporellement dans l’unique réalité dont le point 
d’origine est le Seigneur et les Apôtres, et quiest la foi salutaire. 

La tradirio symboli a été souvent accompagnée d’autres rradi- 
tiones. Nous avons rencontré déjà la sraditio du Pater. Un peu 
plus tard, au vie siècle, il y eut, à Rome, une sraditio des Évan- 
giles et, à Naples, des Psaumes 5, Cette sraditio Evangeliorum est 
attestée, à Rome, par le sacramentaire dit gélasien, sous le nom 
d’ « Expositio Evangeliorum in aurium apertione ad electos 55 », 
mais elle se rattache à des coutumes beaucoup plus anciennes 56, 
Une apertio aurium consistant en un attouchement des oreilles 
par l’évêque, accompagné de l’ordre évangélique « Effeta, quod 
est Adaperire » (Mc, 7, 33-34), est attestée au début du r1r° siècle 
par Hippolyte 5? et était pratiquée, la veille de Pâques, à Milan 
et dans le nord de l'Italie, au 1v® siècle #. Plus tard, à Rome, sur 
la fin du vre siècle (gélasien), en Gaule au moins au vire siècle 5, 
le rite devint une tradition des Évangiles. Il se célébrait dans le 
cadre du troisième scrutin, le mercredi précédant le dimanche 

25 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

de la Passion %., Des diacres apportaient un livre de chacun des 
Évangiles, qu’ils déposaient aux quatre coins de l’autel. On expli- 
quait brièvement aux catéchumènes ce qu’est l'Évangile (cf. infra, 
p. 281, n. 142 et on leur lisait le début de chacun d’eux, en expli- 
quant son caractère propre, en liaison avec le symbolisme des 
quatre animaux. Cette cérémonie, qui n’a eu ni une diffusion 
universelle, ni un destin très durable, s’est cependant maintenue 
par places jusqu’à l’époque moderne. 

Dans la liturgie ambrosienne, à Milan, la traditio (expositio) 
Evangeliorum était remplacée par une traditio legis qui avait 
lieu le premier dimanche de carême. On lisait un chapitre de 
PExode %t, Le fait est isolé, si nous ne nous trompons. Dans les 
textes relativement nombreux du 1v£ siècle qui présentent le 
christianisme comme loi, il s’agit de l’ensemble de la doctrine, 
non de la loi mosaïque ni même du Décalogue. D’autre part, la 
désignation de certains thèmes iconographiques comme tradirio 
legis est une désignation moderne, dont la pertinence a été mise 
en question et même récusée au nom d’arguments très sérieux ‘2. 
Si le thème apparaît dans la décoration de certains baptistères, 
il semble difficile de tenir que les baptistères fussent les lieux 
propres de son apparition, et, par contre, assez facile d’expliquer 
sa présence en de tels lieux à partir d’une valeur plus générale 
de ce thème, englobant aussi d’autres applications. Nous n’en 
ferons donc pas cas ici &. 

Le symbole qui était ainsi livré et reçu, non seulement comme 
enseignement, mais comme principe de vie et de salut, était la 
foi apostolique. 

Cette idée a pris, au cours des âges, différentes formes. On a 
attribué la rédaction même du symbole aux Apôtres 6. A par- 
tir du ve siècle, une légende s’est répandue, qu’on peut suivre, 
avec des variantes dans le détail des attributions, jusqu’à la fin 
du moyen âge, selon laquelle chaque Apôtre aurait formulé un 
des douze articles du Credo 5. Les études historiques dont le 
début remonte, en ce qui concerne le symbole, aux humanistes, 
ont conduit à abandonner non seulement la légende, à laquelle 
les meilleurs esprits n’étaient d’ailleurs pas attachés, mais l’idée 
de composition du symbole par les Apôtres 56. Il est resté l’idée, 

26 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

abondamment formulée par les Pères, que le symbole est un 
résumé de la foi contenue dans les Écritures, et donc de la foi 
apostolique 57. Cela est certain. Cela seul est important. Dans le 
même sens, avant même que des symboles formels fussent 
rédigés, la réponse aux interrogatoires baptismaux qui accompa- 
gnaient la célébration même du mystère, était référée à l’ordre 
par lequel le Seigneur avait lancé dans l’existence, et la mission 
apostolique, et l’Église : « Allez donc, de toutes les nations faites 
dés disciples, les baptisant au nom du Père et du Fils et du Saint- 
Esprit. Celui qui croira et sera baptisé sera sauvé » (Mr, 28, 
19; Mc, 16, 162). C’est dans cette foi, c’est dans cette institution 
réelle du salut, que, par la catéchèse et le baptême, on entrait. 
Par eux, on s’agrégeait à la réalité unique qui, répandue par 
Papostolat, avait pour auctor, c’est-à-dire pour origine, respon- 
sable et réalisateur, le Seigneur lui-même. 

Le christianisme, fait de communion. La foi est un héritage 
transmis et reçu; elle est aussi une communion. Beaucoup de 
symboles, en Orient, commencent par « Nous croyons, Pisteuo- 
men », au lieu de « Je crois, Pisteu6 8 ». Le principe intérieur de 
salut n’est pas seulement transmis : il est et reste une réalité 
commune à un grand nombre. Il vit dans une collectivité dont 
ni l’espace ni le temps ne brisent l’unité. La foi transmise et 
reçue est la foi de l’Église, la foi qui fait l’Église ®. Elle est aussi 
qualifiée très souvent, dans le sillage de S. Augustin et de S. Gré- 
goire, par l’attribut wmiversalis : par quoi il faut entendre une 
communion totale, aussi bien dans le temps que dans l’espace, 
avec tout ce qui participe au salut acquis en Jésus-Christ. 

Nous ne développerons pas ici davantage le thème du statut 
ecclésial de la foi, car les chapitres suivants l’étudieront sous 
divers aspects. Il était cependant nécessaire de le situer ici. 

27 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

LA TRADITION 

COMME HISTOIRE ET DÉVELOPPEMENT 

Ce qui est transmis est reçu par un sujet vivant, donc actif. 

Si la foi, ou la réalité initiale du salut, est transmise, elle est 
aussi, au sens fort, reçue. Au sens fort : cela veut dire qu’il existe 
un sujet récepteur de la foi (du salut) et que ce sujet est actif 
pour la recevoir. Ainsi la tradition ne sera pas seulement trans- 
mission, puis réception passive et mécanique; elle inclut la réa- 
lité d’une vérité salutaire vivant dans une conscience ?. 

Toute parole ou communication d’un être à un autre demande 
à être reçue. La parole veut faire impression; elle est, pour celui 
auquel elle s’adresse, un appel, une provocation. Elle est virtuel- 
lement créatrice d’un rapport interpersonnel 71. 

C’est là une donnée de structure, que vérifie la parole comme 
telle. S’il y a Parole de Dieu, c’est aussi pour créer un rapport : 
précisément le rapport religieux, qui commence en nous par la 
foi. La Bible est de structure dialogale, aime dire M. A. Neher. 
Elle est le livre où se dévoile le propos d’alliance de Dieu 7. 
Sans cesse, dans le Nouveau Testament, reviennent des expres- 

sions comme « obéissance de la foi # », « obéir à l'Évangile #4», 
« soumission à la profession de l'Évangile 75 ». La Parole doit 
être reçue, accueillie %6. 

Le Nouveau Testament donne Marie comme exemple parfait 
du fidèle. Elle accueille la Parole, et c’est ainsi qu’elle devient 
Mère de Dieu. Elle garde la Parole en son cœur (Lc, 2, 19, 51). 
Il y a, dans ces simples mots, une extraordinaire densité de sens, 
et de sens très spécifiquement biblique. « Parole » et « cœur » 
ont un sens biblique très prégnant; « garder » aussi, quel que 
soit le verbe employé 7. Il s’agit de toute autre chose que d’un 
fait de mémoire : il s’agit d’un fait de fidélité vivante. Fidélité 
vivante de l’esprit, qui réfléchit sur la signification de ce qu’il a 
entendu, en tire des conséquences, cherche à préciser les fron- 
tières de ce qui est vrai et de ce qui ne l’est pas. Dans le dernier 
de ses sermons universitaires, donné le 2 février 1843, Newman 

28 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

commentait le mot de S. Luc, « Marie conservait ces choses 
en son cœur », et il montrait en la Mère de Dieu 

notre modèle, tant pour accepter la foi que pour l’étudier. Il ne lui 
suffit pas de l’accepter, elle s’y arrête; non seulement elle la possède, 
mais en même temps elle s’en sert; elle lui donne son assentiment, 
mais elle la développe; elle soumet sa raison mais elle raisonne sa 
foi : non pas, comme Zacharie, en raisonnant d’abord pour croire 
ensuite, mais en croyant d’abord, puis, par amour et révérence, en 
raisonnant sur ce qu’elle a cru. Ainsi elle symbolise pour nous, autant 
que la foi des simples, celle des docteurs de l’Église, qui ont à cher- 
cher, à peser, à définir comme à professer l'Évangile; à distinguer la 
vérité de l’hérésie, à prévoir les diverses aberrations d’une fausse rai- 
son, à combattre avec l’armure de la foi l’orgueil et la témérité, et 
ainsi à triompher du sophiste et du novateur #. 

Même en cette activité de l’esprit, il ne s’agit pas d’une fidé- 
lité purement intellectuelle de raisonnement. C’est une des don- 
nées les plus fermes de l’expérience chrétienne, une de celles 
que, dès l’époque subapostolique, les apologètes chrétiens ne 
cessent d'affirmer, qu’en matière de foi et de salut il n’y a pas 
de droiture possible, même dans la connaissance, sans une cer- 
taine qualité d’existence #. « Ne pas écouter la parole, dit 
S. Grégoire, c’est ne pas la mettre en action dans la vie #. » Dans 
le Nouveau Testament, « garder la Parole » est équivalent de : 
édifier sur le fondement du Christ, s’enraciner et croître dans 
le Christ 8. Cela même suppose, de notre part, autre chose 
qu’une réceptivité toute passive : un échange de don. Oui, Dieu 
donne tout, et pourtant nous devons nourrir son action en nous, 
de notre substance vivante. Il faut nourrir sa vie de la Parole, 

mais on ne peut le faire sans se livrer soi-même, sans nourrir la 

Parole de sa vie. C’est un don mutuel, un échange, une sorte de 

banquet dans lequel la vérité, le Christ, d’un côté, l’homme 

fidèle de l’autre, sont l’un pour l’autre convive et nourriture : 

ils s’incorporent l’un à l’autre &. L’alliance, qui fait le Peuple 

de Dieu, va jusqu’à un mariage spirituel, donc un commerce, 

une réciprocité, et même finalement « une seule chair », un corps 

du Christ. 
Toute âme est épouse; l’Église est épouse. Tout fidèle est 

29 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

membre, l’Église est corps. L'accueil et la conversation vivante 
de la Parole se réalisent en chaque chrétien, mais ils ne sont 
adéquats, ils ne sont pleinement ce que Dieu veut qu’ils soient, 
que dans le corps total, à l'édification duquel sont ordonnées et 
les fidélités personnelles, et l’œuvre des ministères (Ép, 4, 12- 
13). La foi, élément générateur du rapport religieux, est reçue, 
puis vécue, dans l’Église, en sa réalité concrète et historique. 
Quand le rédacteur de la seconde épître de Pierre dit : « Aucune 
prophétie d’Écriture n’est objet d’explication personnelle (2 P., 
1, 20), il entend non seulement que celui qui l’a prononcée l’a 
fait de par Dieu, non par volonté personnelle (voir v. 21), mais 
aussi que celui qui la reçoit doit l’entendre et l'expliquer (ÉruAetv : 
cf. Mc, 4, 34; Ac, 19, 39) dans la communion de l’Église, 
non selon son sens tout personnel &. La foi du chrétien est tou- 
jours entourée, comme de sa sphère de vie, par la réalité concrète 
de l’Église; oserions-nous dire, par analogie avec « biosphère » 
ou « noosphère » : éntourée, revêtue, pénétrée, d’une « ecclé- 
siosphère »? 

Il est important pour notre sujet de réfléchir un moment sur 
l'historicité de cette Église, sur le temps propre de l’Église et 
sur ce qui résulte de tout cela pour la tradition. 

La foi salutaire est reçue par des esprits qui doivent la consi- 
dérer, non seulement comme un absolu, mais comme un dépôt 
donné une fois pour toutes depuis les Apôtres, et s’y référer, 
en conséquence, « sans y rien ajouter, sans en rien soustraire # ». 
Mais, en même temps, ces esprits doivent le « recevoir » de 
façon vivante et selon ce qu’ils sont. Or ce sont des esprits 
humains. Leur structure est celle d’esprits discursifs, à percep- 
tions successives et partielles; donc, aussi, d’esprits qui s’ac- 
complissent seulement dans le commerce d’autres esprits, en 
recevant et en échangeant; enfin d’esprits vivant dans une durée 
temporelle cosmique et biologique. L’historicité est un attribut 
de l'esprit humain 55, 

Il l’est d’une première manière ou à un premier niveau, en 
ce sens que l’homme vit dans le temps, qu’il a besoin du temps, 
que ses acquisitions sont datées, successives, situées dans une 
trame où elles occupent une place définie par un avant et un 

30 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

après. Mais il l’est aussi en un second sens, à un niveau plus 
profond. L’homme n’est pas seulement situé dans le temps 
affecté de temporalité; 77 a une histoire. Chaque homme a une 
histoire et l’humanité a une histoire. Ni les anges, au-dessus de 
nous, ni les animaux, en dessous, n’ont une histoire. Car pour 
cela, il faut à la fois être dans le temps et dépasser le temps, 
s'élever au-dessus de lui. Parce qu’il transcende le temps, ce 
qu’il fait dans le temps, non seulement peut survivre au temps 
— ce qui est assuré déjà dans la génération animale, dans ce qui 
fait l’œuvre de l’espèce —, mais est recueilli et permet un pro- 
grès. Mieux : toutes les acquisitions communicables peuvent 
s’intégrer dans la réalisation d’un destin qui a un sens. Il y a 
une aventure humaine, il y a une destinée des hommes; il n’y a 
pas d’aventure canine ou chevaline. Histoire demande une unité 
dynamique et autofinalisée, non une pure succession-répétition, 
de ce qui s’accomplit successivement dans le temps. 
Quand il s’agit de l’Église, il faut aller plus loin encore. Le 

partenaire le plus décisif est ici Dieu. L'Église est faite avec 
des hommes mais, de façon radicale, elle n’est pas de facture 
humaine; elle est de l’ordre du mystère, surnaturelle. Elle a, 
comme telle, une durée propre. Car, à chaque degré ou type 
d’être correspond une durée propre, dans laquelle, avec laquelle, 
selon laquelle il existe. 

Posée et se construisant sur la terre, l’Église de Dieu existe 
dans le temps terrestre, mesuré par la révolution de la terre 
autour du soleil et sa rotation sur elle-même : temps des sai- 
sons et des années, temps des jours et des nuits. Temps natu- 
rel et cyclique. Faite d’hommes, l’Église de Dieu existe mêlée à 
l’histoire humaine politique, guerrière, économique, culturelle. 
Créée une fois et sans cesse par l'initiative gracieuse de Dieu, 
PÉglise a pour temps propre le temps de l'Histoire sainte. 

Le temps de l’Histoire sainte. 

L'Histoire sainte est à la fois divine et humaine. Elle est divine 
en tant qu’agie par Dieu, ce qu’elle est de deux façons qui cor- 
respondent respectivement à deux moments successifs : celui de 

la constitution progressive de l'alliance ou du rapport religieux, 

31 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

celui de l'entrée des hommes dans l’alliance selon qu’ils naissent 
et vivent au fil de l’histoire. 

a) Dieu a constitué progressivement le rapport religieux par 
une série d’interventions qui ont été autant d’événements histo- 
riques. Il n’a pas opéré en révélant à des consciences individuelles 
le rapport qu’il voulait réaliser avec elles, mais en posant des 
faits — actions et paroles — objectifs, de soi publics, destinés à 
« beaucoup ». Cette série d’actions et de paroles dont la Bible 
porte témoignage, monte vers le fait de Jésus-Christ. En Jésus, 
Dieu fait chair, et tout spécialement en sa pâque, le rapport 
religieux parfait est révélé et fondé. Il ne peut y en avoir de 
plus parfait. En sa pâque, Jésus révèle et fonde la nouvelle et 
éternelle alliance en son sang. 

L’Incarnation et la Pâque du Seigneur Jésus n’annihilent pas 
les révélations antérieures, elles les accomplissent. Successive- 
ment, chacun des faits révélant et fondant le vrai rapport reli- 
gieux a été, à sa place, un de ces événements qui, arrivés une 
seule fois, changent la situation spirituelle du monde pour toute 
la suite de son histoire. On peut vraiment reprendre en ce sens 
le mot de S. Grégoire de Nysse à propos de Moïse, de David 
et de tous les hommes de Dieu dans le cœur desquels Dieu a 
disposé des ascensions successives et progressives : « Celui qui 
monte ne s’arrêtera jamais, allant de commencement en commen- 
cement par des commencements qui n’ont jamais de fin #6. » Les 
initiatives prises par Dieu pour fonder le rapport religieux en 
Jésus-Christ restent non seulement comme vérité et souvenir, 
mais comme dynamisme opérant : Jean-Baptiste vient « dans la 
vertu d’Élie »; nous prions toujours « Garde mémoire à David, 
Yahvé... » (Ps, 132); les élus chanteront au ciel le cantique de 
Moïse libéré des eaux profondes. 

b) Le rapport religieux est définitivement et totalement fixé, 
quant aux faits opérant le salut, dans l’achèvement de la Pâque 
de Jésus-Christ par l’envoi de son Saint-Esprit; il l’est quant à 
la révélation de sa nature et de son sens, quand est complète- 
ment porté le témoignage des Apôtres directement choisis et 
instruits par Jésus. L’ensemble des paroles et des faits constitu- 
tifs de l’alliance ou du salut offerts à tous en Jésus-Christ est 
alors remis à l’apostolat ou à l’Église comme envoyée au monde, 

32 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

pour être annoncé et être cru (finales de Mr, Mc et Lc; Ac, 1, 
6-8) : c’est l'Évangile. Ce sont, nous l’avons vu, des événements 
de soi publics et qui sont destinés à être publiés %. Paroles, inter- 
ventions de Dieu, faits de la vie et de la Pâque du Christ, insti- 
tutions posées par lui, sont autant d’éléments qui ont inauguré 
un trait du rapport d’alliance et qui vont désormais à sa consom- 
mation universelle « par des commencements qui n’ont jamais 
de fin ». 
Une forme de rapports est désormais posée dans le monde et 

offerte à tout homme, de siècle en siècle, pour qu’il entre libre- 
ment en elle et qu’il en use en vue de son salut et du terme que 
Dieu a fixé pour son œuvre. À chaque instant de l’histoire où 
un homme entre dans l’alliance et inscrit à son bénéfice ce qu’elle 
lui offre de vérité et de vertu salutaires, un moment de l’histoire 
du salut est vécu, où cette histoire se réalise, par la vertu de 
Esprit Saint, comme histoire divine dans des conditions qui 
dépassent celles de l’histoire purement terrestre. Dans l'Histoire 
sainte postpentecostale et postapostolique, il n’y a plus d’ap- 
port constitutif nouveau, en ce sens que tout a été donné, tout 
se trouve virtuellement en Jésus-Christ. Et pourtant, tout est 
nouveau en chaque instant où joue la liberté d’un homme mue 
par la grâce de Dieu, et tout va à un terme qui est purement 
et simplement le terme de l’histoire universelle. 

L'Histoire sainte, où le dessein de Dieu s’accomplit par la 
vertu de Dieu, totalise une triple présence : celle des actes salu- 
taires posés une fois pour toutes et qui agissent, non par simple 
référence mentale du souvenir, mais par une vertu actuellement 
opérante; celle du terme qui est visé et, de nouveau, pas seule- 
ment par la pensée et le désir, mais comme un fruit présent 
dans son germe; celle de l’union à Dieu actuellement réalisée 
à la fois comme fruit de ce qui la fonde, comme germe de ce 
qu’elle procurera et comme réalité présentement vécue. C’est ce 
qu’on peut appeler la nature sacramentelle du temps de l’Église. 

Il y a une ontologie propre de chaque ordre de choses. Il y a 
une ontologie des rapports interpersonnels. Il y a une ontologie 
propre du ciel, formulée par saint Paul en ces cinq mots d’une 
densité insurpassable, « Dieu sera tout en tous » (7 Co, 16, 28). 
Il y a une ontologie propre de l’Histoire sainte, qui est appa- 

33 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

rentée à l’ontologie sacramentelle. Celle-ci est, en effet, originale. 
La théologie scolastique, dont S. Thomas est le docteur com- 
mun, a montré que les sacrements réalisent simultanément une 
triple référence : à la Pâque du Christ comme à la cause dont 
la vertu est présente et active en eux; à la consommation du 
rapport d’alliance dans la vie éternelle, comme à la fin qu’ils 
visent et obtiendront; à la réalisation actuelle de ce rapport reli- 
gieux d’alliance, dans le moment présent de notre vie terrestre, 
comme à la forme selon laquelle ils nous font exister quand nous 
les célébrons #, Ainsi les sacrements relèvent d’une durée origi- 
nale dans laquelle le passé, le présent et le futur ne sont pas 
étrangers et mortels l’un à l’autre comme ils le sont dans la 
succession chronologique humaine. Le temps sacramentel, qui 
est celui de l’histoire du salut et de l'Église ®, est un temps qui 
permet la communion des hommes qui se succèdent dans la 
durée des siècles, avec un fait unique historiquement daté et 
lointain : et ceci pas seulement par une référence de l’esprit, ni 
même une adhésion de l’esprit, comme je peux communier à la 
pensée de Platon ou à la mort de Socrate, mais par une présence 
et une action du mystère du salut %. 

Établir une communion entre des réalités malgré leurs limites 
et la distance qui les sépare est le propre du Saint-Esprit, qui 
opère la communication (2 Co, 13, 13). Il l’opère entre les per- 
sonnes, malgré le cloisonnement de leurs univers subjectifs, il 
rend présents, dans la communion des saints, des esprits que 
séparent, non seulement des espaces, mais des siècles et même 
l'appartenance à des sphères différentes (terre, ciel, purgatoire). 
Lui, unique et éternel, c’est-à-dire présent tout entier en un 
instant sans étendue, contient tout ce qui relève du Royaume 
de Dieu et il en opère tout en tous. Il anticipe ainsi le « Dieu 
tout en tous » du Royaume lui-même. 
Nombre d’auteurs parlent d’ «entrée de l'éternité dans le 

temps ». Ce n’est pas très précis ni peut-être très exact. On veut 
dire sans doute que, par la présence et l’opération du Saint- 
Esprit, il y a dépassement des limites temporelles dans les actes 
d’une Église qui vit cependant et qui insère ses célébrations dans 
le temps de l’histoire cosmique et de l’histoire humaine. On veut 
dire que quand le Dieu vivant lui-même est agent de l’Histoire 

34 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

— non par sa seule Providence générale, mais pour réaliser une 
histoire surnaturelle, un « mystère » — il communique à des 
actes qui se passent dans le temps des possibilités et une den- 
sité qui dépassent les conditions du temps terrestre. Il se saisit 
d’actes terrestrement temporalisés et les introduit dans une autre 
sphère d’existence, celle de l’ordre eschatologique, dont l'Esprit 
est le principe. 

L'Histoire sainte est kwmaine aussi. On peut dire de l’histoire 
humaine terrestre qu’elle est la condition et le lieu de l’exercice 
de la liberté. On peut dire de l’histoire des âmes appelées à 
lalliance qu’elle est la durée dans laquelle s’inscrivent les libres 
réponses des hommes venus à la foi. Réponse à qui, à quoi? 
Réponse aux appels et aux initiatives de Dieu. Réponse aux 
requêtes du temps, qui doivent être données à partir du don 
unique de vérité et de grâce qui nous a été fait. Le temps 
demande, des fidèles, des réponses de pensée et de témoignage 
à partir de la foi, et des réponses de service, d'engagement, de 
véritable mise en commun {diakonia, koinômia) à partir de la 
charité. 

Qu’elles soient faites dans le cadre de l’histoire temporelle 
humaine, bref dans l’Histoire tout court, grande ou petite, et 
en réponse à ses requêtes, ou qu’elles se produisent sans réfé- 
rence à cette Histoire, uniquement dans l’univers intérieur des 
relations personnelles avec Dieu, chacune des démarches surna- 
turelles de chaque homme engage un acte de Dieu. Elle n’est 
même posée par nous que parce que, d’abord, Dieu la suscite 
et l’opère en nous. « Une vertu s’est échappée de moi », disait 
Jésus (Lc, 8, 46; cf. 6, 19). L'Histoire sainte, l’histoire de l’Église 
en tant qu'Église de Dieu, est faite ainsi de la suite des venues 
de Dieu grâce auxquelles les hommes produisent ces réponses 
de foi et d’amour par lesquelles se construit la Cité de Dieu. 
En analyse théologique, ce moment d’acte divin présupposé logi- 
quement à nos libres décisions ou réponses, est attribué simul- 
tanément à Dieu et à l’humanité toute sainte de son Christ, 
notre Chef *1. Car Jésus-Christ est, pour tout ce que Dieu opère 
en faveur du monde, un «instrument conjoint et animé ». Animé : 
cela veut dire que ce qui, en lui, sers le dessein de Dieu, ce n’est 

35 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

pas seulement son corps, mais son intelligence, sa conscience, sa 
volonté, sa liberté, son amour. En son intelligence et sa volonté, 
en sa conscience, Jésus connaît et aime tout ce qui rentre dans 
ce dessein, en sa totalité et en ses détails. Il n’est pas un mou- 
vement de foi ou d’amour qui soit produit par un homme sans 
que Jésus-Christ ait consciemment et librement servi la pré- 
motion par laquelle Dieu nous donne de le concevoir et de l’ac- 
complir. 

Pierre à pierre, la Cité de Dieu se construit ainsi, dans lhis- 
toire terrestre, à la fois d’en bas et d’en haut. Toutes ses pierres 
lui viennent d’en bas, mais aucune n’entre dans l’édifice qu’elle 
n’y soit attirée et mise par une vertu qui émane à la fois de 
Dieu et de son saint Serviteur Jésus-Christ. Le Nouveau Tes- 
tament nous montre en cela une « venue » de Dieu, du Christ, 
de son Royaume %. La théologie parle de « missions divines % » 
Ce qui, dans le monde, est Église et Peuple de Dieu est fait à 
partir de ces « venues », de ces « missions » et apparaît tout sus- 
pendu à une action de Dieu et du Christ %. 

Ces rappels nous permettent de mieux comprendre le contenu 
spécifique de l’histoire de l’Église en tant que Peuple ou Cité 
de Dieu, qui se déroule au sein de l’histoire terrestre. C’est l’his- 
toire de la réalisation du rapport religieux d’alliance. C’est la 
suite des réponses faites par les hommes à Dieu et aux requêtes 
du temps à partir du don que Dieu leur a fait à jamais en Jésus- 
Christ, dont les prophètes et les Apôtres nous ont livré les 
normes. Ces réponses sont tirées tout à la fois du dépôt aposto- 
lique et prophétique, comme de leur source objective, et de nous, 
comme de leur principe subjectif vivant, par une motion qui 
vient de Dieu. L’histoire de l’Église en tant que Cité de Dieu 
serait donc finalement l’histoire de la sainteté. Elle ressemblerait 
assez bien au chapitre XIe de l’Épître aux Hébreux. Mais tandis que 
ce chapitre ne retient, de l'Histoire sainte, que quelques summa 
capita qui concernent cette histoire au niveau de la constitution 
progressive du rapport religieux, l’histoire de l’Église est celle 
de la réalisation de ce rapport religieux parfaitement fondé, mais 
non consommé. Cette histoire pourrait se formuler, par exemple, 
à l'instar d’Hébr, XI : « C’est par la foi, en réalisation de l’Évan- 
gile et par une « mission » du Saint-Esprit, que le Concile de 

36 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L'IDÉE DE TRADITION 

Nicée..; c’est par la foi... qu’'Augustin.; c’est par la foi. que 
François Xavier..; c’est par la foi... que Thérèse Martin, etc. 
Cette histoire est celle des chrétiens répondant aux appels de 
Dieu et du temps, celle des conciles et des actes du magistère, 
celle des entreprises missionnaires et des fondations religieuses, 
celle des conversions, celle de toutes les décisions prises pour 
Dieu; mais aussi, plus secrète et devant être connue seulement 
au dernier jour, celle de tous les mouvements de foi et d’amour 
tirés de nos libertés d’homme par la grâce de Dieu. Si on pouvait 
en écrire les éphémérides, on y lirait, par exemple : 23 novembre 
1654, à Paris, Blaise Pascal..; 25 décembre 1886, à la messe de 
minuit, à Lisieux, Thérèse Martin fait sa première communion 
et y vit une « complète conversion » intérieure; aux vêpres, à 
Paris, Paul Claudel reçoit la foi... Nous évoquons seulement 
deux ou trois faits connus, mais il y a les myriades de myriades 
que Dieu connaît et qui figurent dans son Livre de Vie... Immen- 
sité, richesse, infinie variété et surabondance de cette histoire où, 
cependant, il ne s’agit que d’une chose : du rapport d’alliance 
parfaitement fondé en Jésus-Christ, c’est-à-dire de l'Évangile 5... 

Le temps de l’Église est donc le temps de ce que suscitent en 
nous de réponses saintes, dans l’ordre de la vérité et de l’amour, 
les « missions divines », c’est-à-dire les visites par lesquelles 
« Je suis-j’étais-je viens » accomplit le rapport religieux d’alliance 
révélé et posé une fois pour toutes. Chaque moment de ce temps 
est à la fois actualité du rapport religieux, présence active de ce 
qui l’a fondé une fois pour toutes, et commencement de sa 
consommation finale. 

Tradition et temps de l’Église ou temps du Saint-Esprit. 

L'application à la tradition de ces considérations sur le temps 
de l’Église, qu’on appellerait aussi bien temps du Saint-Esprit, 
se fera facilement en revenant sur le rapport du présent au passé 
et au futur. 

a) « Référence du présent au passé » n’est pas très exact. Il 
y a bien plutôt présence du passé dans le présent, présence des 
événements constitutifs du rapport religieux à chaque moment 
du temps par eux ouvert, situé et constitué; présence du Prin- 

37 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

cipe à tout son développement %. Il y a extension à un grand 
nombre d'hommes dispersés à travers l’espace et le temps, de 
« ce qui a été donné une fois pour toutes aux saints » (Jud, 3), 
il y a transmission de l’enseignement et des prescriptions apos- 
toliques. À cet égard, la tradition ne suit pas le temps : elle le 
vainc, on pourrait presque dire qu’elle lignore. 

Elle ne comporte pas de vieillissement. Le vieillissement est 
une altération, et il est aussi décalage par rapport au présent. 
La tradition est transmission d’un dépôt à travers le temps qui 
altère tout; mais, au-dessus des transmetteurs qui se succèdent, 
le Christ, Verbe incarné, qui règne en Seigneur au-dessus des 
temps, par qui l’Église a sa subsistance, assure l’identité de la 
forme de vérité et de vie de cette Église. « Jésus-Christ est le 
même hier et aujourd’hui, il le sera à jamais » (Hb, 13, 8). Il 
faut même aller plus loin. La tradition n’est pas simple perma- 
nence d’une forme, elle est perpétuels renouvellement et fécon- 
dité selon la forme donnée, assurés par un principe vivant et 
absolu d’identité. Si l’on veut aller jusqu’à ce principe divin, 
sans doute faut-il invoquer ici les rapports existant entre le 
Christ et le Saint-Esprit. On ne peut en parler que par approxi- 
mation, car ces choses nous dépassent a roto coelo, mais on peut 
tout de même en dire quelque chose de valable, sur la base de 
la sainte Écriture. 

Le Saint-Esprit et le Christ font la même œuvre, mais des 
aspects différents de cette œuvre leur sont respectivement appro- 
priés %. Le Verbe incarné révèle le Père et constitue la nouvelle 
et définitive alliance en sa forme et sa réalité : il institue les 
sacrements, l’apostolat, il fonde l’Église. Le Saint-Esprit donne 
à cette forme instituée l’animation, le mouvement intime de la 
vie, et il intériorise dans les hommes les dons acquis par le Christ. 
Dans ces conditions, il est possible de rattacher au Christ la tra- 
dition comme transmission d’un dépôt constitué une fois pour 
toutes, transcendant au temps, et de la rattacher au Saint-Esprit 
en tant qu’elle est intériorisée et actualisée dans les fidèles au 
cours de l'Histoire. On ne peut pas ici se priver de répéter le 
texte célèbre de saint Irénée : 

La prédication de l’Église est la même partout et demeure égale à 

38 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

elle-même, appuyée sur le témoignage des prophètes, des Apôtres et 
de tous les disciples, à travers le commencement, le milieu et la fin, 
bref à travers toute l’économie divine, à travers l’opération habituelle 
(de Dieu) qui effectue le salut de l’homme et réside à l’intérieur de 
notre Foi, — (foi) reçue de l’Église et que nous gardons, (foi) qui 
toujours, sous l’action de l'Esprit de Dieu, comme une liqueur de 
prix conservée dans un vase de bonne qualité, rajeunit et fait même 
rajeunir le vase qui la contient ‘8. 

b) Référence du présent à la consommation eschatologique ou 
finale. L’ontologie biblique est une ontologie eschatologique : la 
vérité est à la fin; les choses sont, en profondeur, ce qu’elles 
sont appelées à être par le Dieu vivant qui a formé un dessein, 
la fait connaître par sa Parole et en poursuit la réalisation. En 
ce sens, bibliquement parlant, la vérité des choses se fait. Mais 
aussi, bibliquement parlant, la fin est déjà visée dès le commen- 
cement. Celui-ci a valeur de germe, de prémices : il porte un 
destin dynamique. 

Ce sens des choses se retrouve dans la notion biblique de 
témoignage. Le moment d’attestation d’un fait arrivé et vu existe 
bien dans le témoignage biblique. Mais, tout en ayant tort de 
le déprécier quelque peu, R. Asting a heureusement mis en 
relief une autre valeur, spécifiquement biblique ® : le témoi- 
gnage est une affirmation tenace du propos de salut de Dieu, 
qui est dynamiquement orienté en avant, vers sa réalisation jus- 
qu’à sa consommation. 

L'intelligence du propos de Dieu et l’obéissance à ce propos 
tel que sa structure a été fixée, se déploient, au fil des siècles, 
dans la fidélité du Peuple de Dieu. Chacun des actes de cette 
fidélité suppose et engage une actualisation, par le Saint-Esprit, 
de ce qui a été livré, et une actualisation répondant à la pleine 

historicité des moments successivement vécus. Il ne s’agit pas 

d’une simple répétition du disque enregistré dans les écrits 

apostoliques, c’est une vie historique, tant de contemplation, 

de louange, que de lutte contre les erreurs, de délimitation du 

vrai, d’entreprises missionnaires, de réponse aux requêtes du 

temps. Tout cela, par le Saint-Esprit. Jésus a déclaré : « Je vous 

ai dit ces choses alors que je demeurais avec vous. Mais le Para- 

clet, l'Esprit Saint, que le Père enverra en mon nom, vous 

7 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

enseignera tout et vous rappellera ce que je vous ai dit » (ÿn, 14, 
25-26); « Quand il viendra, lui, l'Esprit de vérité, il vous conduira 
vers la vérité tout entière; car il ne parlera pas de lui-même; mais 
tout ce qu’il entendra, il le dira, et il vous annoncera les choses 
à venir. Il me glorifiera, car c’est de mon bien qu’il prendra 
pour vous en faire part » (16, 13-14). Ces paroles ont été dites 
immédiatement aux Apôtres, mais il est difficile de ne les pas 
appliquer à toute l’Église. La révélation est close, mais sans 
cesse est donné un «esprit de révélation 1% » qui en fait vivre 
et pénétrer le sens. 

C’est ainsi que la tradition est développement en même 
temps que transmission. Il est impossible que le vrai rapport 
religieux soit gardé sans que la substance en fructifie. Ce qu’on 
a reçu et professé dans le baptême devient, dans la vie du chré- 
tien, louange et service, témoignage, réponse et initiative 101, 

Les Pères ont vu les conciles et les conciles se sont vus eux- 
mêmes comme continuant, dans des conjonctures inédites et en 
réponse à des requêtes nouvelles du temps, la manifestation du 
mystère de Dieu et du vrai rapport religieux faite par les pro- 
phètes, le Seigneur et ses Apôtres. Nous avons déjà rencontré, 
de ce fait, de très nombreux témoignages 1%. Pour les Pères, 
pour les conciles, pour les théologiens du haut moyen âge et de 
la Scolastique, la Révélation inclut, comme son rayonnement 
dans l’histoire humaine, la totalité de la manifestation de Dieu 
dans l’intelligence que, sous l’action du Saint-Esprit, l’Église 
prend progressivement des implications du vrai rapport reli- 
gieux. Il s’opère ainsi une certaine croissance, en ce sens que ce 
qui était enveloppé dans le dépôt hérité des Apôtres est déve- 
loppé, déployé ou déplié. L’Écriture, témoignage prophétique 
et apostolique sur le dessein de Dieu, s’explique dans la tradition : 
à cet égard, il y a plus dans la parole ecclésiale (et, éventuelle- 
ment, dans quelque « définition » du magistère extraordinaire) 
que dans le texte de l’Écriture, philologiquement étudié et his- 
toriquement compris. Mais le magistère et l’Église doivent reve- 
nir sans cesse au point de source, normatif, du dépôt transmis. 
Ce faisant, ils se replongent dans une plénitude qui les dépasse : 
il y a plus dans la source que dans ce qu’elle alimente 1%, « Tout 
scribe devenu disciple du royaume des cieux est semblable à 

40 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

un propriétaire qui tire de son trésor du neuf et du vieux » 
(Mr:235752)108, 

« Tradition » prend ainsi un second sens. C’était d’abord la 
transmission telle quelle d’un dépôt sacré. C’est aussi l’expli- 
cation qui se fait de ce dépôt par le fait qu’il est vécu et défendu, 
génération après génération, par le peuple de Dieu 1%, La tra- 
dition garde, mais, gardant de façon vivante et dans une histoire 
qui n’est pas vide, elle thésaurise. Ce que nous recevons au 
xx° siècle est toujours « la foi transmise aux saints une fois pour 
toutes » (Yud, 3), mais nous ne pouvons pas détacher ce dépôt 
de la communion des saints qui l’ont reçu, gardé et vécu entre 
les premiers «saints » et nous. Nous communions avec les 
Apôtres à travers et avec toute l’Église issue d’eux et toujours 
habitée par l'Esprit de leur Pentecôte, qui est aussi la sienne. 
Finalement même, par eux et avec eux, nous communions à 
la conscience que Jésus-Christ lui-même a eue, en son âme 
humaine, de tout le dessein du Père, bref de tout le « mys- 
tÈTe 288 ÿ, 

Le mystère, le dessein du Père, ont Jésus-Christ lui-même 
en leur centre mais englobent tout ce qui dépend de lui. Jésus, 
qui domine le temps, totalise en sa conscience tout le « chré- 
tien » que son corps mystique est appelé à vivre et à connaître 
dans la succession à travers laquelle il opère sa croissance (Ép, 4, 
11-13). Quand il dit « Tout m'a été remis (xaped60n) par mon 
Père et nul ne connaît le Fils si ce n’est le Père, comme nul ne 
connaît le Père si ce n’est le Fils et celui à qui le Fils a voulu le 
révéler » (Mr, 11, 27), il se désigne lui-même, après le Père, 
comme étant la conscience qui porte la totalité de la tradition 
chrétienne prise en son sens le plus profond et le plus général. 
Pour nous, ce n’est pas à partir de son centre lumineux que nous 
nous efforçons à comprendre le « mystère »; nous remontons 
plutôt vers ce centre par la communion des fidèles et, décisive- 
ment, des Apôtres, qui furent les premiers fidèles, compagnons 
et témoins de Jésus : « Comprendre avec tous les saints ce qu’est 
la Largeur, la Longueur, la Hauteur et la Profondeur..., et vous 

entrerez par votre plénitude dans toute la plénitude de Dieu » 

(Éb, 3, 18-19). 
La tradition que chacun reçoit n’est pas une quintessence du 

41 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Christianisme primitif, mais la totalité de ce quis’est dévoilé du 
Christ au cours des âges. Rien n’est perdu des acquisitions 
valables du passé. Il peut s’opérer en principe, à chaque moment, 
une totalisation de ce qui a été ainsi reçu et vécu. C’est à cela 
que s’efforce la « théologie positive » au sens précis du mot. Elle 
cherche, à travers les monuments qui nous sont parvenus, à 
saisir la totalité du sens catholique du dépôt tel qu’il s’est affirmé 
et déployé dans toute la communion de foi issue des Apôtres 107, 

Il faut d’ailleurs reconnaître qu’on ne peut saisir cette tota- 
lité par la seule voie de l’intelligence, ni par celle de la recherche 
historique ni même par celle d’une définition dogmatique. Ce 
n’est possible que dans la communion vivante dont la richesse 
ne s’exprime que partiellement au plan de la connaissance 
explicite. Nous aurons à revenir sur ce point. 

Peut-on valablement appeler « tradition » cette thésaurisation 
d’explications? Ces explications rentrent-elles dans le contenu 
transmis ou ne sont-elles que la forme de la transmission? Le 
protestantisme refuse, au nom de la qualité unique et privilé- 
giée du dépôt apostolique que tout cela rentre dans le contenu : 
ce serait assimiler l’Histoire à la Révélation. 

La réponse catholique, contenue dans les positions tenues 
depuis toujours, a été formulée dans la théologie post-triden- 
tine. Elle consiste en son fond à savoir que l'opération divine 
continue dans l’Église, non pour révéler ou fonder la structure 
essentielle, mais pour faire vivre et comprendre les implications 
du rapport religieux 18. L'élaboration moderne de cette théolo- 
gie de toujours a surtout consisté à développer et à justifier une 
doctrine du magistère comme sujet décisif de la tradition active. 
Assisté pour cela par le Saint-Esprit, le magistère discerne, dans 
la tradition matérielle, laquelle englobe les formes historiques 
de transmission et la luxuriance des explications et des expres- 
sions, ce qui est vraie tradition apostolique ou sens de cette 
tradition. 

Les protestants, une nouvelle fois, récusent cette justification 
en disant qu’elle revient à attribuer au magistère vivant un pou- 
voir équivalent à celui de révélation (cf. E. H., p. 280 s., n. 20). 
Du côté catholique même, on a noté que la réponse, si juste 

soit-elle, ne saurait s’arrêter là. Le magistère est une puissance 

42 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

de discernement, puisqu'il a reçu de Jésus-Christ une mission 
d’enseignement authentique. Il n’est pas lui-même une source 
de révélation et ne jouit d’aucune autonomie par rapport au 
dépôt : il n’en est que le ministre. On ne peut séparer une « posi- 
tive du magistère » d’une «positive des sources » (E. H., p.255 s.). 
Le charisme fonctionnel dont jouit le magistère est, non seu- 
lement un charisme d’assistance, pas de révélation, mais il est, 
en soi, un don d’assistance préservatrice, quasi négative : « assis- 
tentia ne erret ». Il garantit d’erreur une décision à laquelle le 
magistère parvient au terme d’un travail humain (évidemment 
accompagné du secours de Dieu). Ce travail comporte indis- 
pensablement des recherches de « théologie positive » au sens 
où nous entendons celle-ci et qui inclut, en premier lieu, une 
étude exégétique sérieuse. La théologie positive représente ainsi, 
dans la vie de l’Église, une instance critique au service des théo- 
logiens, des prédicateurs et du magistère lui-même; elle est un 
moyen d'assurer l’authenticité des développements et de dis- 
cerner ce qui, dans la luxuriance des formes historiques, peut 
appartenir au contenu de la tradition. 

Mais elle n’est pas le dernier mot. Comme toute la théologie, 
elle est enseignante et enseignée. Le dernier mot appartient au 
Saint-Esprit et à son organe humain, institué par Dieu dans 
son peuple, le magistère du corps épiscopal, héritier du corps 
apostolique dans l’ordre du ministère. 

L'ÉVANGILE, SOURCE DE LA TRADITION 
APOSTOLIQUE 

Le décret du concile de Trente concernant la tradition, 8 avril 
1546, place ses déclarations sous le signe de l'Évangile : D 783. 
Ce qui est en jeu, aux yeux du concile, c’est la pureté et la plé- 

nitude de l'Évangile. Sa pureté : le but du concile, en général, 
et particulièrement dans le décret qu’il promulgue, est «ut 

sublatis erroribus puritas ipsa Evangelii in Ecclesia conserve- 

tur », que soient écartées les erreurs et qu’ainsi soit gardée la 
pureté de l'Évangile. Sa plénitude : car ce que l'Évangile contient 

comme vérités et comme règles de comportement n’est pas 

43 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

renfermé dans les seules Écritures, mais dans les livres et des 
traditions non écrites. Le concile voit les traditions dans le 
cadre de l’apostolicité, et le respect de ces traditions comme une 
condition de notre fidélité envers la plénitude de l'héritage des 
Apôtres. Ne garder, de celui-ci, que les écrits, serait n’en pas 
tout garder. Car les Apôtres n’ont pas laissé que cela. 

Quant à l « Évangile » lui-même, le concile le caractérise 
ainsi : 1° il a été promis antérieurement par les prophètes dans 
les saintes Écritures 1®; 20 Notre-Seigneur Jésus-Christ, Fils de 
Dieu, l’a pour la première fois promulgué de sa propre bouche. 
En son sens premier, « Évangile » désigne donc la prédication de 
Jésus-Christ; 3° Jésus a donné à ses Apôtres l’ordre de le prè- 
cher à toute créature (Mr, 28, 19 s.; Mc, 16, 15) comme la 
source universelle et unique (omnis), tant de la vérité du salut 
que des règles de comportement (chrétien). Donc, l’Évangile 
remplit les trois moments historiques de l’existence du Peuple 
de Dieu. Sous lAncienne Disposition, il est promis : il est le 
contenu prophétique des Écritures de l’Ancien Testament 11°, 
Il est promulgué comme réalité advenue par Jésus-Christ, c’est- 
à-dire par Dieu lui-même fait chair, durant le temps de son exis- 
tence terrestre. Il est le contenu de la prédication qui fait l’objet 
du mandat apostolique; comme tel, il est la source de tout ce 
qui a, pour le peuple chrétien, valeur de règle, tant dans l’ordre 
de l’action ou du culte que dans l’ordre de la pensée religieuse 
et qui parvient à chaque génération, tant par la voie des écrits 
que par d’autres modes de transmission. Bref, il est la charte du 
rapport religieux de l’alliance renouvelée à jamais en Jésus-Christ. 

Ad. Harnack s’étonnait, en 1910, que l’histoire de la notion 
d’ « Évangile » n’ait jamais été faite 1, Effectivement, la notion 
a été remarquablement bien étudiée au niveau de l’exégèse 
biblique 2, On l’a suivie chez les auteurs des trois premiers 
siècles 13, Les historiens protestants la retrouvent ensuite chez 
les Réformateurs, précédés par quelques « préréformateurs ». 
Entre les deux, à part la poussée d” « évangélisme » dont Fran- 
çois d’Assise est la plus belle fleur, et l’équivoque « Évangile 
éternel » des joachimites ou des spirituels franciscains, il semble 
que le fleuve se soit perdu dans les sables ou ait cheminé souter- 
rainement. 

4 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

D'un certain nombre de coups de sonde et de recherches par- 
elles faits dans l'Histoire, nous croyons pouvoir conclure que 

si, des origines au xvi® siècle, la pensée chrétienne n’a suivi la 
voie, ni d’une opposition de style luthérien entre évangile et loi, 
ni même d’un paulinisme caractérisé, elle est demeurée dans le 
sentiment général que l'Évangile, c’est Jésus-Christ. Il y a Évan- 
gile quand Jésus-Christ est présent et actif pour communiquer 
la vie. Cette conviction s’exprime dans les textes 14, dans l’ico- 
nographie 15, dans la liturgie, qui est ici particulièrement signi- 
ficative : soit que, dans la liturgie de consécration d’un évêque, 
on s’attache au rite de l'imposition du livre des Évangiles, attesté 
en Orient depuis la fin du 1v® siècle, à Rome au vit siècle, en 
Gaule au vire siècle 6; soit qu’on se réfère au cérémonial 
entourant la proclamation liturgique solennelle de l'Évangile, 
surtout avec le « Gloria tibi, Domine » d’origine orientale 

qui a pénétré en Occident par la liturgie gallicane 7. Chez S. 

Grégoire le Grand, dans la mission vers le nord et vers l’est, 

chez S. Bède, à l’époque carolingienne, puis, au xII° siècle, 

chez Rupert de Deutz et dans les commentaires de l Apocalypse, 

la vie de l’Église est conçue comme prédication de l'Évangile et 

son histoire comme la suite des conquêtes de la Parole de Dieu "8. 

Il y a aussi l’évangélisme des mouvements de « vie apostolique » 

et de pauvreté, qui a son plein fruit d’Église dans les Ordres 

mendiants : l'Évangile est vu comme forme de vie parfaite. 

S. Thomas d’Aquin, qui a puissamment perçu loriginalité 

du Nouveau Testament par rapport à l’Ancien, a intégré à sa 

synthèse systématique une notion précise de l'Évangile qu’on 

retrouve, très cohérente, en maints endroits de ses commen- 

taires scripturaires. Il l’envisage sous deux aspects principaux : 

comme prédication ou doctrina (avec la grande densité de sens 

qu’il met dans ce mot) et comme « loi nouvelle » consistant prin- 

cipalement (principaliter est très fort, il s’agit vraiment du prin- 

cipe souverain) dans la grâce du Saint-Esprit, avec ce qu’elle 

représente à la fois d’exigences et de vertu opérante pour réaliser 

le vrai rapport religieux, le salut et la vie éternelle 19, 

Quand le concile de Trente parle de « puritas ipsa Evangelii » 

et de « Evangelium... fontem omnis et salutaris veritatis et 

morum disciplinae », il assume une longue tradition qui était 

45 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

encore très active chez les théologiens contemporains. Voici par 
exemple deux théologiens franciscains qui appartiennent à la 
génération qui précède celle des Pères du concile Caspar Schatz- 
geyer (t 1527) et Nicolas Herborn (t 1535). 

Schatzgeyer a un chapitre De Evangelio dans sa Traductio 
Sathanae (1525 1%, L’Évangile, c’est la Révélation. Il a com- 
mencé immédiatement après la chute, avec la promesse d’un 
salut. Cette révélation est celle de la « bona voluntas Dei Patris 
erga hominem lapsum », elle aboutit à l’envoi du Médiateur. 
Elle se dévoile dans l’Ancien Testament déjà aussi bien que dans 
le Nouveau. Son contenu est double, promesses et commande- 
ments, « quid nobis conferre velit; quidquid a nobis exigat » : 
ce qui est exigé, c’est l’action de grâces et l’observation des 
commandements, mais surtout de celui d’aimer. 

Herborn reproche aux luthériens d’identifier ou de confondre 
Évangile, Écriture et Parole de Dieu 12. Mais l’Écriture n’est 
qu’un signe de l'Évangile, un document lui portant témoignage. 
L’Évangile n’est pas principalement un texte écrit, mais la puis- 
sance qui opère le salut, la manifestation et l’expression de la 
grâce; il est la nouvelle loi infusée dans les cœurs au baptême 
par le Saint-Esprit. 
Au concile de Trente lui-même, Claude Lejay, orateur du 

cardinal d’Augsbourg, approchait d’une manière plus topique 
encore de ce qui devait être la position du concile quand il disait 
que les traditions aussi bien que les Écritures canoniques étaient 
secondes par rapport à l'Évangile qui, lui, était la valeur abso- 
luc, 

Tous ces antécédents nous permettent de donner au texte du 
concile de Trente un sens prégnant, gonflé par la sève d’une tra- 
dition qui n’était pas oubliée. L’Évangile y est considéré comme 
la source de tout le christianisme issu des Apôtres : source dont 
les eaux salutaires sont transmises ensuite par deux voies diffé- 
rentes, les Écritures et les traditions. Nous voudrions développer 
deux points particulièrement notables de cette idée d’Évangile : 
son caractère de source et la dualité, dans cet Évangile, d’un 
aspect noétique et d’un aspect dynamique d’efficacité pour le 
salut. 

46 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

19 L’Évangile comme source. 

L’idée est extrêmement active, peut-être prédominante, dans 
la tradition chrétienne. Sans cesse, des images de fleuve, de 
source, de soif étanchée, sont associées aux idées d’Écritures 
saintes et d’Évangile. L’assimilation des quatre Évangiles aux 
quatre fleuves du Paradis vient, croyons-nous, d’Hippolyte : 
S. Irénée, son maître, ne la connaît pas, ils’en tient au symbolisme 
des quatre animaux #, Pourtant nous saisissons déjà chez Irénée 
la référence scripturaire qui est, croyons-nous, à l’origine de toute 
cette théologie : la référence au Christ, comme à sa source, de 
toute l’existence chrétienne dont le baptême, en lequel on pro- 
fesse la foi, est le principe. « Ceux qui ne participent pas à l’Es- 
prit ne puisent pas au sein de leur Mère (l'Église) la nourriture 
de Vie; ils ne reçoivent rien de la source très pure qui coule du 
corps du Christ 4...» S. Hippolyte a repris cette référence 
scripturaire (fn, 7, 37-38), mais dans une typologie baptismale 
(et ecclésiale tout ensemble) plus développée. Il commente le 
type de Suzanne, vierge chaste, de son bain et des menées 
odieuses dont elle souffre de la part des deux vieillards — scène 
évoquée si souvent dans les catacombes —, et il écrit : 

Le jardin qui avait été planté en Éden est la figure et, d’une cer- 
taine manière, le modèle du jardin véritable (...). Car Eden est le 
nom du nouveau « Yardin de volupté » planté à l'Orient, orné de toutes 
sortes de bons arbres, ce qu’il faut comprendre de la réunion des 
justes et du lieu saint sur lequel est bâtie l’Église. Car l’Église (est)... 
la sainte réunion de ceux qui vivent dans la justice. La concorde, qui 
est le chemin des saints vers la communauté, voilà ce qu’est l’Église, 
jardin spirituel de Dieu, planté sur le Christ, comme à l'Orient (...). 

Il coule dans ce jardin un fleuve d’une eau intarissable. Quatre 
fleuves (Gn, 2, 1 I) en découlent, arrosant toute la terre. Il en est de 

même dans l’Église : le Christ, qui est le fleuve, est annoncé dans le 

monde entier par le quadruple évangile. Il arrose toute la terre et 

sanctifie tous ceux qui croient en lui, selon la parole du prophète : 

Des fleuves sortent de son corps (fn, 7, 38). Dans le Paradis se trou- 

vaient l'arbre de la connaissance et l’arbre de la vie (Gn, 2, 9), de même 

aujourd’hui deux arbres sont plantés dans l’Église : la Loi et le Verbe. 

47 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Car par la loi vient la connaissance du péché (Rm, 3; 20), mais par le 
Verbe est donnée la vie et accordé le pardon des péchés 125... 

Ainsi trouvons-nous chez S. Hippolyte une première typo- 
logie baptismale, celle du Paradis. L'Église était un nouveau 
Paradis avec, en son centre, le véritable arbre de vie — qu’on 
identifiera bientôt avec la croix. Le fleuve qui la féconde était 
le Christ, arrivant aux fidèles partagé en quatre courants dans 
l'Évangile tétramorphe 2%. Ce fleuve d’eau vive est sorti du corps 
du Christ, selon ce qu’il avait lui-même annoncé (%n, 7, 38) et 
que S. Jean nous montre se réaliser typiquement sur la croix, 
quand le coup de lance a ouvert, au flanc du Seigneur, une source 
d’eau et de sang (19, 34) 27. Irénée, Hippolyte, et avant eux déjà 
Justin et le Ps.-Barnabé, connaissent évidemment l’application 
au Christ du texte de /’Exode (17, 1-7; cf. Nb., 20, 2-13; Ps., 48, 
21-22; 78, 16, 20; 105, 41) sur le rocher d’où Moïse avait fait 
jaillir une source. Comment l’eussent-ils ignoré, puisqu’elle était 
accréditée par S. Paul (1 Co., 10, 4)? Voici ce qu’écrivait 
S. Irénée : « Le rocher, c’est lui; et il a produit douze sources, 
c’est-à-dire la doctrine des douze Apôtres l8, » 

S. Cyprien connaît les deux typologies que nous venons de 
reconnaître : la typologie paradisiaque qui est, chez Hippolyte, 
tout ensemble une typologie du baptême et une typologie des 
Évangiles 1%, et la typologie de l’eau jaillie du rocher, c’est-à-dire 
du côté du Christ percé par la lance 1%, 

Notons ici que, chez Hippolyte, les quatre fleuves d’eau vive 
qui sortent du corps du Christ sont Zes Évangiles 11, chez 
S. Cyprien également, mais ce qui est mis en rapport avec le côté 
ouvert, c’est le baptême, non les Évangiles. Par contre, un poème 
contre Marcion, faussement attribué à Tertullien, voit proba- 
blement le baptème, mais surtout et expressément les quatre 
Évangiles, couler du sein du Christ comme de leur source 1%. 

À partir de Constantin, les représentations plastiques des 
quatre Évangiles comme fleuves du Paradis sortant du Christ 
alternent avec les textes. Un bon nombre de ces représentations, 
-ou encore d’inscriptions, se trouvent dans des baptistères 153, ou 
unissent le thème des quatre fleuves et celui du baptême 154, 
Parfois, l’évocation des quatre Évangiles est expressément asso- 

48 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

ciée avec la scène du « Dominus legem dat ». Tout cela trouve 
son lieu dans le mystère baptismal : le fidèle est baptisé, tout 
ensemble, dans l’eau, dans l'Esprit et dans la foi qui lui a été 
transmise et qui est la loi du Seigneur, son Évangile. Tout cela 
est bien exprimé dans ce texte de Priscillien (t 385) : « Quant 
à nous, nous sommes entrés par le symbole dans le corps de 
la vénérable Église de Dieu, et nous connaissons, dans l’insti- 
tution des quatre Évangiles, une indissoluble Fides (foi, baptême) 
répandue par l’unique source distribuée en trois branches. » 
(cf. n. 133); ou celui-ci, de S. Jérôme : «(Le catéchumène) 
désire venir au Christ, dans lequel réside la source de la lumière, 
afin que, lavé par le baptême, il reçoive le don du pardon 1%, » 

Par la suite, le symbolisme des quatre fleuves est encore lar- 
gement attesté, mais, pour autant que nous puissions voir, sans 
particulière référence baptismale, sauf dans le thème iconolo- 
gique de la Fontaine de vie 1% et dans quelques mosaïques de 
baptistères (Saint-Dié, par exemple). Il reste que le Christ est 
présenté comme source de l'Évangile, et l'Évangile comme source 
de toute connaissance et de toute vertu. Le Christ est Fons : 
source et fontaine. Il l’est simultanément des Écritures ou des 
Évangiles et du baptême, de la connaissance salutaire et du salut 
ou de la vie : « Unum et idem cum sit Verbum Dei, credentibus 
ei fontem aquae in vitam aeternam dans », dit S. Irénée #7. 
Écoutons Innocent III lui faire écho, plus de mille ans après : 
« Fluvius.. est evangelica praedicatio, quae de Domino Jesu 
Christo procedit; qui est fons vitae, in cujus lumine videbimus 
lumen, a quo generaliter omnis vera voluptas emanat… Quae 
(aqua) tam longe lateque defluxit, ut mundi repleverit univer- 
sum... Haec irrigat paradisum, id est fecundat ecclesiam 1%... » 

Il ressort de cette documentation, à laquelle on pourrait ajou- 
ter encore bien des témoignages textuels et figurés, que les deux 
grands actes de la sraditio du symbole ou des Évangiles et de la 
plongée dans l’eau baptismale accompagnée de la profession de 
foi et de l’invocation trinitaires, étaient — et sont toujours — une 
communication de l’unique Source qu’est l'Évangile, c’est-à-dire 
le Christ (cf. supra, n. 114). Ces deux actes formaient, conjoin- 
tement, la sraditio complète par laquelle un homme devient 
‘membre du Peuple de Dieu ou du Corps du Christ, c’est-à-dire, 

49 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

aussi bien, par laquelle se réalise l’Église comme cette expansion 
du Christ et des Apôtres dont nous avons parlé. La traditio noé- 
tique de la foi s’achevait dans une tradirio réelle de la vie nou- 
velle de Jésus-Christ dans les eaux dont il est la Source. L’en- 
seignement reçu et professé par le catéchumène devenait sa vie 
dans et par le sacrement, qui achevait et scellait la foi dans l’âme. 
« Dant regnatricem flumina sancta fidem », dit une inscription de 
S. Laurent in Damaso :®. La sradirio se consommait dans la 
(re )generatio. Sa communication comme connaissance et comme 
loi s’achevait dans un don de la vie. C’est ce que suggère avec 
autant de profondeur que de sobriété le texte de saint Hippolyte 
que nous avons cité (cf. n. 125). 

Il y avait deux arbres dans le Paradis, arbre de la connais- 
sance et l’arbre de la vie. Le baptême, réouverture du Paradis, 
était successivement et conjointement communication de la loi 
(traditio legis), par laquelle nous vient la connaissance du péché, 
et communication du Verbe en laquelle nous sont donnés le par- 
don du péché et la vie. Il est clair que tout cela est de grande 
conséquence pour l’idée que nous pouvons nous faire de la Tra- 
dition. Elle n’est pas seulement noétique, mais réelle. Elle est 
tradition du salut, de la vie chrétienne, de la réalité de l’alliance. 

Nous croyons que, par la suite, la notion s’est quelque peu 
rétrécie en s’intellectualisant. C’est là un processus qu’on peut 
suivre dans les catégories apparentées de Fides et de Fidelis 1, 
Sans doute le fait est-il sensible dans un texte comme celui-ci, 
du début du xe siècle : «Per hoc signatur nobis evangelium, 
quod est fons et summa fidei nostrae #1... » La notion d’Évan- 
gile est ici surtout noétique. Il s’en faut cependant de beaucoup 
qu’on ait dès lors méconnu sa valeur dynamique totale, opéra- 
tion de salut, qu’exprime, par exemple, plus d’un texte de Tho- 
mas d'Aquin. 

29 Aspect noétique et aspect dynamique de l° « Évangile ». 

L’Évangile est présent comme promesse dans l’Ancien Tes- 
tament (cf. supra, n.110 ). En lui-même, il est l’annonce joyeuse 
du Christ advenu, du salut actuellement offert 2. 

Il réunit, comme tel, les deux valeurs de révélation de Dieu 

50 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

et de puissance de salut, un moment noétique et un moment 
dynamique. Les deux sont si étroitement liés que, souvent, dans 
les textes du christianisme primitif, le salut est vu déjà dans la 
connaissance de Dieu. C’est que la Parole fait connaître et opère 
en même temps #, Dabar, parole, vient d’une racine qui signi- 
fie : être derrière, avec une nuance de quelque chose de caché 
et qui va être poussé en avant. La Parole est acte en même temps 
que manifestation ou énoncé, elle opère en ceux qui croient 
(1 Th, 2, 13). « Je ne rougis pas de l’Évangile : il est une force 
de Dieu pour le salut de tout homme croyant 1#, » 
Évidemment, la Parole de Dieu n’est tout cela que si elle est 

acte de Dieu. C’est ici que s’inscrit la vérité de l’actualisme de 
Dieu dont la théologie barthienne est l’affirmation conséquente 
et systématisée. Le cexte de la Bible ou de l'Évangile est bien un 
produit de l’action révélatrice de Dieu en tant qu’elle a été un 
fait historique : il n’est pas par lui-même, et pris en sa matéria- 
lité, opération ou acte actuel de Dieu. Plutôt que K. Barth, nous 
invoquerons ici Origène, et tant de témoignages patristiques 
après le sien #5. La Parole de Dieu, c’est le Verbe-Dieu lui- 
même. Écriture, parole prêchée — nous ajouterons : sacrements, 
traditions — ne sont que des moyens par lesquels la Parole de 
Dieu révèle et agit, des lieux en lesquels le Verbe de Dieu, c’est- 
à-dire la Personne vivante du Verbe, est venu et ne cesse de 
venir. Le Verbe, c’est désormais Jésus-Christ. Jésus-Christ ne 
venait pas en tant qw'Incarné dans les prophètes de l’Ancien 
Testament, mais c'était déjà le Verbe, et nous ne trouvons la 
vie dans leurs écrits que si nous y cherchons et lisons Jésus- 
Christ. Mieux : si Jésus-Christ lui-même y vient et nous les 
lit 14, C’est de cette façon que l'Évangile se trouve dans les Écri- 
tures de l’Ancien Testament. 

Incontestablement, la notion d’Évangile, invoquée par le concile 
de Trente dans son décret sur les Écritures et les traditions apos- 
toliques, a pour référence réelle, sinon explicite, le début de 
l’'Épître aux Romains (1, 1-6, 15-17) : S. Paul parle de l’Évan- 
gile annoncé par les prophètes dans les saintes Écritures, dont 
le contenu est Jésus-Christ, Fils de Dieu, né, mort, ressuscité 

et glorifié, et qui est une force de Dieu pour le salut de tout 
homme croyant, Pourtant, dans cette notion paulinienne d’Évan- 

SI 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

gile, le concile envisage, en cet endroit, non le moment d’efi- 
cacité mais celui de révélation et de déclaration. S’il est la source 
et l’objet de la foi, celle-ci est de même envisagée ici comme 
connaissance, non formellement comme principe de justification 
et de vie divine 147, Cet Évangile est source de toute détermina- 
tion de vérité et de comportement dans le christianisme. 

Le concile de Trente a été l’œuvre d’hommes formés dans 
l'esprit analytique et formel de la scolastique. Cela se marque 
dans la vigueur de ses textes. Pas plus que la scolastique il ne 
parle des choses globalement, mais, en chaque endroit, sous l’as- 
pect formel qui convient. Mais pas plus que le premier concile 
du Vatican #5, il n’ignore que la foi comporte un aspect de 
connaissance et un aspect de principe de justification et de vie 
éternelle. La notion d’Évangile-Source qu’il met en œuvre est 
vraiment celle de S. Paul et de la Tradition, mais ce qui en 
est dit au chapitre des livres canoniques doit être complété par 
ce qui est dit : 1° par le concile de Trente lui-même au chapitre 
de la justification ou de la conversion #. N’est-il pas remar- 
quable que le Christ y soit présenté comme « Fons omnis justi- 
tiae »? 20 Par le premier concile du Vatican, dans l’un ou l’autre 
des deux seuls articles qu’il ait abordés, celui de la foi et celui 
de l’Église. D’une part, en effet, il définit la foi comme l’accueil 
de la Révélation à cause de son principe d’origine constitué par 
Dieu lui-même se dévoilant 1% : par l’acte de Dieu, actuellement 
agi à notre bénéfice et qui est, en nous, l’appui et le motif der- 
nier de notre adhésion. D’autre part, il définit l’Église comme 
le service institué par le Christ, Pasteur éternel et évêque de nos 
âmes, «ut salutiferum redemptionis opus perenne redderet », 
pour rendre coextensif et présent à toute la durée du monde 
l’acte par lequel il nous a sauvés et rachetés. 

L’Évangile comme puissance opérant le salut par le moyen 
de la foi prise en son moment de principe de vie, c’est ce « salu- 
tiferum redemptionis opus ». La notion néotestamentaire d’Évan- 
gile, celle que mettent en œuvre les textes et les symboles que 
nous avons recueillis chez les Pères, dans la liturgie baptis- 
male, dans l’art chrétien ancien, prend « Évangile » dans toute 
sa compréhension, comme source de toute la vie chrétienne : 
connaissance, régénération, comportement, éthique, sainteté. Si 

52 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

cet Évangile est transmis, la « tradition » dont il sera le contenu 
sera tradition du christianisme lui-même, de l « opus redemp- 
tionis salutiferum ». Cette notion de «tradition » est évidem- 
ment authentique. Nous la retrouverons plus loin. Le concile 
de Trente, dans son décret, en présente une plus limitée. Il 
prend « Évangile » comme la déclaration du salut sous son aspect 
de vérité et de règle; cet Évangile est /4 source de tout ce dont 
les chrétiens doivent vivre au plan des vérités et des règles, et 
qui leur est transmis depuis les Apôtres, soit par la voie de leurs 
écrits, soit par celle de traditions non écrites. 

Quelle est originalité de chacun de ces deux modes de trans- 
mission? Nous envisagerons cette question dès le paragraphe 
suivant en ce qui concerne l’Écriture, dans un chapitre ultérieur 
en ce qui concerne les traditions. 

TRADITION, ÉCRITURE, TRADITIONS 

DIGNITÉ DE L’ÉCRITURE 

Il existe une transmission de la totalité du christianisme, en 
tout cas de ses déterminations objectives. Cette transmission 
peut être appelée « tradition ». Certains auteurs ont donné une 
telle extension au mot. En ce sens, la tradition englobe les sacre- 
ments et les Écritures. 

Si l’on s’en tient à la déclaration, à la transmission du message 
évangélique, il y a eu d’abord, c’est bien certain, une transmis- 
sion purement orale de la vérité salutaire (sacra doctrina). Jésus 
n’a rien écrit : le fait vaut la peine qu’on réfléchisse à sa signi- 
fication 151, 

Jésus a tout communiqué à ses Apôtres, mais rien par voie 
d’écrit. Les Apôtres eux-mêmes ont d’abord construit l’Église 
par la communication la plus totale de l’Évangile, par des paroles 
et par l’action, par la prédication et par l’exemple, par l’exercice 
de l'autorité et par l’organisation : pas par écrit. C’est un point 
sur lequel ont beaucoup insisté les apologistes catholiques en 
face de la Réforme : l’Évangile a existé tout entier avant les 
évangiles et les épîtres 1%, Ils en ont beaucoup appelé à l’idée 
d’évangile écrit dans les cœurs (cf. 2 Co., 3, 3) : dans le cœur 

53 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

des Apôtres d’abord, puis par eux, qui coopéraient avec l’Esprit 

Saint, dans le cœur des premiers disciples. Déjà S. Irénée 

écrivait : « Et si les Apôtres eux-mêmes ne nous avaient laissé 

aucune Écriture, ne faudrait-il pas alors suivre l «ordre de la 

Tradition » qu’ils ont transmise à ceux à qui ils confiaient les 
églises? C’est précisément à cet «ordre» qu’ont donné leur 
assentiment beaucoup de peuples barbares qui croient au Christ; 
ils possèdent le salut écrit sans encre ni papier par l’Esprit Saint 
dans les cœurs et ils gardent avec soin la tradition ancienne, 
croyant. 155, » 

Il s’agit alors d’une connaissance de Jésus-Christ et d’une 
pratique de la vie chrétienne transmises directement, en leur 
totalité. Quand Ignace d’Antioche écrit qu’il se réfugie dans 
l'Évangile comme dans la chair de Jésus-Christ 154, ou que ses 
archives sont Jésus-Christ 1%, il entend par « Évangile » — il 
le dit clairement lui-même 156 la réalité du mystère chrétien 
simplement reçue et vécue dans la foi vive. Il est clair que cela 
suffisait à faire l'Église. On peut même dire que l’Église n’a 
jamais davantage et mieux été l’Église que lorsqu'elle avait le 
mystère chrétien imprimé dans le cœur, sans Écritures autres 
que celles des prophètes. En ce sens, on souscrirait à la conclu- 
sion que tirait Jean Gerson : l’Écriture n’est pas de l’essence de 
l'Église 157. 

C’est pourtant une chose que nous ne dirions pas volontiers. 
Car s’il s’agit de l’Église telle que Dieu l’a voulue, elle comporte 
les Écritures prophétiques et apostoliques comme norme interne 
voulue par Dieu. De fait, plusieurs Apôtres ont écrit et ils l’ont 
fait mus par un ordre de Dieu 1%. De fait, du vivant même des 
Apôtres et après eux, l’annonce missionnaire de l’Évangile a été 
faite à la fois par écrit et par une prédication orale 1%, L'Église 
a été voulue par Dieu, 1° transmettrice de la totalité de la réalité 
et de la vérité chrétiennes; 2° avec des Écritures comme norme 
et comme moyen de réaliser son apostolicité. Ainsi, après avoir 
eu pour objet ou contenu la transmission de tout le christianisme, 
la tradition devait se définir comme un mode de transmission 
autre que l’Écriture, voire même, en un certain sens, comme la 
transmission d’un contenu autre que celui de l’Écriture. Très 
tôt, Écriture et tradition ont constitué un binôme de termes à la 

54 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

fois liés et opposés, ou du moins différenciés. Le mot tradition 
recevait ainsi un sens plus étroit et plus formel. 
Même alors, « tradition » comprenait beaucoup de choses. Pas 

seulement des vérités communiquées de bouche à oreille. Pas 
principalement cela, peut-on même dire, car il y a, dans cette 
idée, quelque chose d’assez chimérique. Que pourrait bien être, 
concrètement, un énoncé doctrinal communiqué ainsi pendant 
des siècles? Sur quel fait, sur quelle vraisemblance s’appuierait- 
on pour arguer d’une telle transmission sans aucune publicité 
en faveur de n’importe quel point de doctrine? Au surplus, nous 
Pavons vu (E. H., p. 75 et n. 63, p. 112), les Pères de l’Église 
ancienne ont affirmé, avec une égale force, et que les Apôtres 
ont tout connu, et qu'ils ont tout communiqué. Mais s’il n’y a 
pas eu une telle susurration secrète, que tout rend invraisem- 
blable, il y a eu bien d’autres choses communiquées et bien 
d’autres moyens de communication, que les écrits. 

Il y a eu l’enseignement oral public portant principalement, 
quant à son contenu, sur le sens christologique et ecclésial du 
témoignage consigné dans les Écritures de l’Ancien Testament 
touchant le plan de salut de Dieu (cf. infra, ch. V). Il y a eu les 
sacrements : et non seulement la nue réalité, la substance dog- 
matique de ceux que le Seigneur avait institués ou indiqués, 
mais le fait même de leur célébration par les Apôtres : la façon 
dont ils ont procédé, peut-être sur une indication expresse du 
Seigneur, ou pour l’avoir vu faire ainsi, ou encore par fidélité à 
des gestes toujours valables de l’ancien Peuple de Dieu (les 
«saints » de Judée). Il y a eu tout, de ce que les Apôtres ont 
déterminé ou disposé pour répondre aux requêtes du temps ou 
des circonstances (cf. 1 Co., II, 34, etc.) et qui est resté, après 
eux, comme une règle. Des coutumes se sont établies ainsi; 
d’autres ont été créées par les disciples des Apôtres, puis par 
l'Église au cours de son histoire. 

Une distinction et un vocabulaire tendent à devenir classiques 
dans la théologie catholique : la distinction entre la Tradition et 
les traditions 1%, G. Sühngen la rapproche d’autres usages diffé- 
rentiels du singulier et du pluriel : la Loi et les lois, la Promesse 
et les promesses, le Péché et les péchés 16!; peut-être pourrait-on 
ajouter : la Révélation et les révélations, la Conversion et 

55 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

les conversions, voire la Technique et les techniques, etc.? 

Nous avons vu que les théologiens ou apologètes catholiques du 

xvre siècle ne connaissaient pas cette distinction (cf. E. H., ch. V, 

n. 8). Elle affleure cependant d’une manière assez remarquable 

dans le discours tenu à Trente par le premier président du 

concile, cardinal del Monte, dans la congrégation générale du 

12 février 1546. Il disait : 

Vous savez, mes Pères, comment toute notre foi s’adresse à la révé- 

lation divine et que celle-ci nous est transmise (‘raditam) par l'Église, 

d’un côté (partim) à partir des Écritures de l’Ancien et du Nouveau 
Testament, de l’autre côté (partim) à partir d’une simple transmis- 
sion comme de main en main. Aussi, pour progresser avec ordre, il 
nous faut, après avoir confessé notre foi, recevoir les Saintes Écritures, 
puis traiter également des traditions ecclésiastiques !$. 

Distinctions 

Nous aboutissons donc aux distinctions suivantes : 
Les traditions : ce sont des déterminations qui sont normatives 

dans des conditions qui restent à préciser et qui ne sont pas 
contenues formellement dans les Écritures canoniques. Elles 
peuvent émaner, soit de Jésus, soit des Apôtres, soit de l'Église, 
et donc être divines, apostoliques ou ecclésiastiques. Elles peuvent 
être durables ou précaires. Par induction, on arrive à la conclu- 
sion que, sans préjudice de leurs implications dogmatiques, elles 
concernent principalement le culte et la discipline (cf. E. H., 
p. 64-76). 
La Tradition : qui présente trois, ou même quatre aspects ou 

sens : 
1° La transmission de tout l'Évangile, c’est-à-dire, du mystère 

chrétien, sous quelque forme que ce soit. Écriture, parole, confes- 
sion de foi, sacrements et gestes de culte, coutumes et ordon- 
nances, tout cela avec la réalité que cela véhicule ou produit. 
Ceci, d’abord, au sens objectif de contenu a), ensuite au sens 
d’acte de transmettre b) 18, 

2° Dans le contenu ainsi transmis, c’est-à-dire la vérité du 
mystère chrétien ou de l'alliance en Jésus-Christ, on peut dis- 
tinguer entre les choses (Écriture, sacrements et institutions; 

56 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

Écriture surtout) et leur interprétation ou leur sens. La Tradi- 
tion est alors l’interprétation ou le sens donnés aux réalités 
transmises dans le groupe auquel elles ont été confiées, qui les 
vit et les communique. 

S’agissant de l’Écriture, la Tradition en est un certain usage et 
une certaine lecture faite en référence au mystère chrétien et qui 
est à la fois christologique, ecclésiologique et anagogique ou 
eschatologique, selon l’analogie de la foi. Ce sens objectif du mot 
est très fréquent chez les Pères anciens; il recouvre assez large- 
ment, mais non entièrement, la Règle de foi au sens objectif qui 
est aussi celui des Pères. 

3° Cette interprétation ou lecture s’est déployée et exprimée 
dans une suite et dans un ensemble de témoignages fixés, soit 
dans des écrits, soit dans d’autres monuments : institutions, 
liturgie, art, coutumes, etc. On appelle souvent l’ensemble de 
ces expressions « la Tradition ». Ainsi dans le fameux Probatur 
ex Traditione de nos manuels, où « Tradition » désigne en réalité 
l’ensemble des monuments de la Tradition. Un certain génie 
ou sens vivant dans la communauté des chrétiens (ecclesia) 
comme il existe un certain génie à la base des manifestations de 
la culture d’un peuple, ou un certain éthos dans le climat inté- 
rieur d’une famille, se trouve au principe de tels monuments : la 
Tradition est alors le sens catholique que possède l’Église comme 
sujet supra-individuel vivant de la suite des témoignages dans 
lesquels s’exprime son interprétation de ce qu’elle transmet et 
dont elle vit. 

Il nous arrivera, dans la suite de ce travail, de préciser en quel 
sens le mot « Tradition » est employé, en référence à ce tableau. 
Les sens 29 et 3° de « Tradition » seront étudiés respectivement 
dans les chapitres V et VI de cet Essai. Auparavant nous consi- 
dérerons, dans le chapitre III, le sujet vivant de la Tradition et, 
dans le chapitre IV, la modalité propre qui s’attache à la trans- 
mission du dépôt apostolique du fait qu’elle est autre chose que 
la simple transmission d’un texte. Après ces longs discours, nous 
aborderons une nouvelle fois, en un chapitre VII et dernier, le 
débat séculaire pendant entre l’Église et la Réforme, au sujet de 
Écriture et de la Tradition. Cependant, avant de clore ce cha- 
pitre introductif, il nous faut encore dire un mot, 1° des tradi- 

57 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tions apostoliques; 2° de la dignité propre de l'Écriture en tant 

que texte fixé par écrit. 

Les traditions apostoliques. 

Nous ne les étudierons pas de façon détaillée. Il n’y a rien à 
ajouter à ce qui a été dit, dès le xvi® siècle (Cano, Bellarmin), 
touchant leur existence et les critères permettant de les recon- 
naître. Nous renvoyons, pour cela, aux exposés existant. Nous 
voudrions seulement apporter une précision. La polémique dur- 
cit les positions : c’est ce qui est arrivé au xvI® siècle. Il est rare 
qu’on introduise des distinctions et des nuances dans ce qu’on 
doit d’abord défendre contre une attaque d’ensemble. C’est 
pourquoi il est bon de se déprendre, si l’on peut, des étreintes de 
la controverse et, pour mieux dépasser celle-ci, d’interroger les 
esprits qui ont librement respiré avant elle. On retrouve alors 
une situation désenfiévrée, une liberté et une aisance, bref un 
climat dans lequel bien des difficultés perdent leur caractère 
aigu et irritant. 

Les Pères les plus proches des origines admettaient qu’il pou- 
vait exister des traditions apostoliques divergentes : S. Irénée le 
note à propos du conflit né au sujet de la date de la célébration 
pascale 164, Plus tard, à l’époque classique des Pères (1ve-ve siècles) 
et durant l’ère, également classique à sa manière, des grands 
Scolastiques, on n’exigeait pas, pour qu’il y ait « tradition apos- 
tolique », qu’une institution, ou éventuellement une doctrine, ait 
été tenue et transmise telle quelle et toute formée, par les 
Apôtres. Ni, pour qu’il y ait « tradition divine », qu’elle ait été 
promulguée telle quelle et formellement par le Seigneur. On 
savait que la forme ou la formulation en était ecclésiastique, mais 
on attribuait la chose aux Apôtres parce qu’elle venait substan- 
tiellement d’eux. Rien n’est plus instructif à ce sujet que la 
façon dont s’exprime S. Léon 1%. Qu'il s’agisse des jeûnes ou des 
collectes charitables, par exemple, S. Léon, tout à la fois, en 
rattache l'institution aux Apôtres, et la forme particulière à 
«nos pères ». Il y a «tradition apostolique » quand l’idée qui 
s’exprime dans une institution se rattache aux Apôtres. L’iden- 
tité est moins celle de la forme extérieure que celle de l’inspira- 
tion ou de la visée, gardées à travers l’histoire par le Saint-Esprit 

58 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

qui guide les fidèles pour qu’ils gardent le dépôt et en com- 
prennent le sens « (Spiritus Sanctus) qui nunc quoque cordibus 
fidelium suis praesidet institutis ut ea omnes et obedienter cus- 
todiant et semper intelligant 166 ». 

Les grands Scolastiques ont une position analogue sur des 
points plus importants encore, de portée pleinement dogmatique. 
Citons-en trois ou quatre tout à fait majeurs : a) L’origine apos- 
tolique du Symbole. S. Thomas d'Aquin, par exemple, l’admet, 
comme fait tout le moyen âge (supra, p. 26-27, n. 65, 67), mais il 
en attribue la publication à l’Église 1. b) L'institution des sacre- 
ments. C’est S. Bonaventure qu’il est bien instructif d’interroger 
ici 18, Il est des sacrements tels que la confirmation et l’extrême- 
onction, que le Christ, pense-t-il, n’a institués que dans leur 
principe, d’autres comme la confession, qu’il a instituée « insi- 
nuando et auctoritatem dando… ». c) L'institution de la pri- 
mauté romaine. Les textes abondent (nous en avons recueilli des 
dizaines) qui, affirmant qu’elle vient du Seigneur lui-même à tra- 
vers l’apôtre Pierre, attribuent cependant une part de décision 
à diverses sources historiques : conciles, empereurs, situation de 
Rome, etc. 

L’important est de noter que le moyen âge et les Pères n’éprou- 
vaient aucune difficulté à conjoindre l’absolu de l'institution 
divine ou apostolique et le relatif des déterminations historiques. 
Ils ne voyaient pas de coupure entre le moment de l’Incarnation 
ou des Apôtres, au niveau duquel joue la grâce de révélation ou 
de fondation, et un moment quelconque d’histoire ecclésiale, où 
joue une grâce de fidélité vivante, donc aussi d’explication ou de 
développement, qui émane du même Esprit-Saint. Étrange phé- 
nomène : c’est au moment où la théologie catholique pouvait 
enfin disposer des ressources des disciplines historiques qu’elle 
s’est mise à défendre des positions de moindre historicité.. C’est 
qu’elle se déployait dès lors sous l’aiguillon de la polémique. 

Dès maintenant, notons bien que, dans le décret du concile 
de Trente sur Écriture et traditions, la fidélité à tenir les tradi- 
tions apostoliques non écrites se situe dans le cadre d’une totale 
fidélité à garder l’héritage apostolique. Dès qu’elle s’est trouvée 
en présence d’une prétention de n’admettre que la seule Écriture, 

59 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

l'Église a frémi, craignant qu’on ne lui ravisse une moitié de 
l'héritage des Apôtres 1%, non en valeurs quantitatives, mais 

quant aux voies par lesquelles cet héritage lui parvient d’âge en 

âge. Il est possible, en effet, que les théologiens, au moment du 

concile et après lui, aient entendu la distinction entre Écriture et 

traditions apostoliques au sens d’une distinction entre deux lots 
d’objets contenus respectivement dans une corbeille À et une 
corbeille B; mais ce n’est pas cela que le texte du décret pro- 
nonce. Il dit que rejeter ou mépriser les traditions apostoliques 
revient à négliger une des deux voies, un des deux modes, par 
lesquels nous parvient, dans sa plénitude, l’héritage des Apôtres. 

Dignité propre de l’Écriture en tant que texte écrit. 

La question est à voir dans la perspective du présent chapitre. 
Il s’agit, disions-nous en le commençant, d’assurer l’identité 
d’un dépôt infiniment riche, en la profession et par la vertu 
duquel une multitude innombrable d’hommes doit être sauvée 
dans toutes les régions de la terre et à travers toutes les généra- 
tions. Il s’agit, pour la conscience de l’Église, de vaincre l’espace 
et le temps, facteurs éventuels de dégradation, voire de désin- 
tégration. 

La transmission non écrite offre de très certains avantages : 
1° Elle permet la plénitude, que le texte risque de contracter 
dans les limites de son énoncé clair. 2° Elle est, de soi, commu- 
nautaire, alors que le texte permet un contact immédiat et peut 
être lu par un individu en son particulier; ainsi elle répond, par 
son statut même, au régime et aux exigences de l’Église en tant 
que communion. D’autant que cette communion n’est pas une 
société de pensée, mais une communion de vie surnaturelle, qui 
communique sa substance la meilleure, non par voie d’enseigne- 
ment intellectuel seulement, mais aussi par celle d’une célébra- 
tion des mystères du salut en leur réalité. 

Pourtant, le texte écrit présente d’autres avantages et il a une 
dignité propre qui, de tout temps et partout, a valu au Livre une 
sorte de respect et même de vénération religieuse 1, 

S’agissant de l’Écriture sainte, une dignité et valeur absolues 

60 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

lui viennent de l'institution du Seigneur, puisque Dieu a voulu 
que ce texte fût, et qu’il l’a produit par une grâce insigne. Mais 
il faut ajouter des avantages et une dignité : 

1° De publicité. La publicité est une propriété essentielle de 
la Révélation (cf. supra, p. 32-33 etn. 87). Elle lui convient plus 
encore au temps des Apôtres et de l'Évangile qu’à celui des pro- 
phètes et d'Israël, puisque l'alliance est désormais offerte à toutes 
les nations (Mr, 28, 19). Or, S. Augustin fait une remarque qu’a 
reprise S. Thomas d’Aquin #1, Les prophètes qui ont commencé 
d'écrire sont aussi ceux qui ont proposé un message intéressant 
spécialement les Gentils, et ils l’ont fait au moment où était fon- 
dée Rome, appelée à réunir ces mêmes Gentils sous son sceptre. 
Augustin interprète comme il peut la séquence et les connexions 
de l’histoire telle qu’elle s’est déroulée sous la conduite de Dieu. 
L'idée est intéressante. Elle souligne bien la coïncidence de la 
rédaction écrite et de la publicité la plus universelle. 

2° De permanence et de solidité, donc aussi de certitude. 
Scripta manent. C’est pourquoi l’on parle d’un « Livre de vie » 
pour désigner la connaissance ferme que Dieu a de ceux qu’il 
a choisis et prédestinés pour la vie éternelle, frma notitia de 
praedestinatis 2. D’une façon plus topique, Môhler notait que 
« sans la sainte Écriture considérée comme la plus ancienne incar- 
nation de l'Évangile, la doctrine chrétienne n’aurait pu se conser- 
ver dans toute sa pureté et dans toute sa simplicité. (...) Nous 
ne saurions nous faire une image complète du Sauveur, car nous 
manquerions de certitude sur bien des détails, et tout se résou- 
drait en légendes et fables 173 », 

La Tradition peut venir des Apôtres, mais leurs écrits sont 
aujourd’hui encore, et ils demeureront à jamais, exactement tels 
qu’ils les ont produits, et dans la forme même où ils les ont 
produits, reproduisant leurs paroles jusque dans les mots. Ce 
fait est évidemment d’une valeur toute particulière si on le met 
en rapport avec le principe de la clôture de la Révélation avec 
la mort des Apôtres. Il faut s’attendre à ce que la référence à 
l'héritage écrit des Apôtres soit une des conditions concrètes de 
lapostolicité de doctrine qui doit accompagner l’apostolicité de 
ministère 174, 

3° De vérification ou de référence indiscutable. Déjà S. Luc 

6I 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

déclarait à Théophile avoir rédigé par écrit le récit des événe- 
ments « tels que les avaient transmis ceux qui furent dès le début 
témoins oculaires et serviteurs de la parole. afin que tu te rendes 
bien compte de la solidité des enseignements que tu as reçus » 
(x, 1-4; cf. Ÿn, 20, 31). Les Écritures sont, pour l’annonce orale 
de la Bonne Nouvelle, un instrument externe, donc incontes- 
table, de vérification et de persuasion 15. Testis, trestis le témoin, 
c’est le point extérieur et immobile de référence, le troisième 
terme, qui peut départager deux contradicteurs ou prouver qu’un 
objet a changé. 
A l’intérieur même de l’Église, les Écritures représentent une 

norme qui, ayant certes besoin d’interprétation, se présente dans 
un état de fixité indiscutable et d’expression explicite tel qu’elle 
puisse, mieux que la tradition non écrite, servir de critère. Il 
est plus difficile de préciser le contenu normatif de la Tradition 
que celui de l’Écriture. Dans l’Église primitive, elles étaient 
employées ainsi : non pour la première conversion, mais pour 
confirmer et approfondir la foi 1%. Le danger est, de prime abord, 
plus grand, de mêler des idées personnelles à une tradition non 
fixée dès l’origine qu’à l’Écriture. On pourrait illustrer cette 
remarque par des faits tirés de l’histoire des idées de l’Église 
primitive, par exemple en matière d’eschatologie. C’est de ce 
danger que Calvin argue en faveur de la référence scripturaire 17. 
Il méconnaît une pleine ecclésiologie de l’Église comme mystère 
et, au surplus, s’en prend à une position catholique abâtardie. 
Nous ne saurions accueillir sa remarque dans un sens de Scrip- 
tura sola. Elle contient pourtant quelque chose de juste. Si la 
Tradition permet surtout à l’Église de garder /a plénitude du 
dépôt apostolique, l’Écriture lui permet surtout d’en garder la 
pureté. La théologie positive, qui est vouée à l’étude des monu- 
ments de la Tradition, a une fonction critique à exercer à l’inté- 
rieur de la fonction enseignante de l’Église. Elle ne permet pas 
seulement d’alimenter la connaissance de foi, ce qu’elle fait puis- 
samment : elle permet de s’assurer que l’on construit avec de 
l'or ou de l'argent, non avec du bois ou de la paille (1 Co, 3, 
10-17). L’Écriture est, pour l'Église, la garantie externe — 
finalement, la seule efficace — de l’appartenance, à la Révéla- 
tion, de ce qu’elle croit et prêche 8. 

62 



ANALYSE ET SYNTHÈSE DE L’IDÉE DE TRADITION 

Les Pères déjà — Irénée, Tertullien, Athanase, Vincent de 
Lérins, etc. — ont montré dans l’Écriture un moyen de prou- 
ver ou de confirmer la vérité de l’enseignement oral : instrumen- 
tum, dit Tertullien 1®, Newman a repris cette idée des Pères. Le 
docteur Hawkins avait très tôt attiré son attention sur elle 1®, 
La Tradition, disait-il, enseigne, l’Écriture a pour rôle de prou- 
ver 1, Aussi est-il normal qu’on se réfère d’autant plus à elle 
que la vérité est en discussion. Les Pères ont beaucoup invoqué 
l'Écriture pour combattre les hérésies. Mais ils l'ont chérie plus 
encore comme la source de toute connaissance salutaire. On 
composerait tout un livre de leurs témoignages à ce sujet. 

Tu me confias à Ton serviteur et Ton disciple, en lui ordonnant 
de me laver de toute souillure. II me conduisit par la main, comme 
on mène un aveugle à la source, c’est-à-dire aux saintes Écritures et 
à tes divins commandements (...). À partir de ce jour, Tu revins plus 
souvent; chaque fois que je me trouvais devant la source, Tu prenais 
ma tête et Tu la plongeais dans l’onde, me laissant voir l’éclat de 
Ta lumière 18, 

Quelle plus belle expression trouver d’une expérience bénie, 
faite des myriades de fois, que celle du mystique byzantin 
S. Siméon le Nouveau Théologien? Elle exprime bien le dépas- 
sement de toute utilité de preuve, dans l’usage chrétien des 
saintes lettres. Du reste, pour revenir sur cette utilité de preuve, 
précisons, pour finir, qu'Écriture et Tradition se complètent 
mutuellement : car l’Écriture appelle une interprétation, qui doit 
être conforme au sensus Ecclesiae. L’appel aux témoignages de 
la Tradition est, pour le catholique, l’assurance ou le signe que 
son interprétation est correcte. Un Thomas d’Aquin s’est atta- 
ché à toujours en citer quelqu’un. Ainsi la Tradition (3° sens) 
a-t-elle aussi valeur de preuve, mais c’est précisément par le 
côté où elle est fixée en quelque monument, de sorte qu’on reste 
dans la perspective du troisième avantage que nous avons reconnu 
au texte écrit comme tel. 

Ainsi, dès cette fin de notre premier chapitre, Écriture et Tra- 
dition nous apparaissent comme ne s’opposant pas, mais s’im- 
pliquant et s’appuyant l’une l'autre. L’Écriture apporte la preuve 

63 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

que l'interprétation de la Révélation (c’est-à-dire : du rapport 
religieux) est exacte; la Tradition, saisie en ses monuments, est 
la garantie de l’authenticité de notre lecture de l’Écriture. Entre 
les deux, il doit s’établir et se maintenir un nécessaire dialogue. 
Les deux ont le même auteur souverain, le Saint-Esprit, et le 
même lieu d’existence, le Peuple de Dieu. 



CHAPITRE II 

Essai de clarification 

de la notion de tradition 

Aspects et acceptions 

19 Tradition dit, de soi, une transmission de personne à per- 
sonne. Elle implique un sujet vivant. Au point de vue de son 
contenu, la tradition ainsi prise en son sens le plus primitif et le 
plus large se réfère simplement à un dépôt, quel qu’il soit; elle 
ne précise ni n’exclut rien. Ce dépôt ou ce contenu peut com- 
prendre des écrits aussi bien que des paroles, des gestes, des 
règles de comportement, des institutions. Bref, la tradition ne se 
définit pas d’abord par un objet matériel particulier, mais par 
Pacte de transmettre. Son contenu est simplement zd quod tra- 
ditum est, id quod traditur. 

Ce sens se rencontre souvent chez des auteurs modernes !, 
Nombre d’entre eux admettent un sens total de « tradition », 
représentant la transmission de toute la Révélation ou de tout 
l'Évangile, Écritures comprises, et un sens plus étroit, limité 
chez eux, non seulement à ce qui n’est pas transmis par écrit, 
mais à ce qui n’est pas contenu dans les Écritures (cf. infra, n. 7). 

20 Ce contenu représente la tradition au sens objectif, ce qui 
est transmis. On l’appelle aujourd’hui assez communément « tra- 
dition passive ». Ce sens du substantif est prépondérant chez les 

65 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Pères anciens ?. On en distingue ce que, depuis Schrader et 
surtout Franzelin, on appelle la « tradition active ». On entend 
par là l’acte de transmettre formellement considéré. Cet acte du 
sujet vivant a pour contenu la tradition au sens objectif. C’est 
même, selon nous, une bonne raison de tenir au premier sens, 
en quelque sorte sans frontières, de « tradition ». Car la notion de 
tradition active s’applique toujours à la totalité de ce qu’a reçu 
l'Église dans le dépôt apostolique : qui oserait dire qu’elle ne 
transmette pas les Écritures canoniques? Dès lors, ne faut-il pas 
les inclure dans la tradition au sens premier et large du mot, au 
nom de la correspondance entre tradition passive et tradition 
active °? Du reste, il faut éviter, en parlant ainsi, de se repré- 
senter deux traditions; on ne désigne par là que deux aspects 
d’une unique tradition, dont l’un implique l’existence de l’autre, 
et réciproquement. Il n’existe ni acte sans contenu ni contenu 
sans transmission active. 

39 Cependant, une précision s’impose, à partir de ce qui carac- 
térise formellement la tradition. Elle comporte dans son contenu, 
tel que nous l’avons envisagé jusqu’ici, des réalités qui ont une 
existence objective indépendamment du sujet vivant qui les 
transmet. C’est le cas de tous les monuments de la tradition : les 
monuments figurés, mais surtout les écrits. 

Par «écrits » nous entendons tous les textes. Ils ont, comme 
tels, une existence objective et sont leur propre « sujet » en tant 
même que textes écrits. Ils subsistent er eux-mêmes, nonobstant 
le fait qu’ils ne suffisent pas, par soi seuls, à faire discerner leur 
valeur d’authentiques témoignages portés à la pensée de Dieu. 
Nous reviendrons dans un instant sur ce point. 

Il résulte de ce fait que ce qui, dans le contenu total de la tra- 
dition, est texte vérifie imparfaitement le caractère propre de la 
tradition, qui est d’être une transmission de personne à per- 
sonne, nécessitant un sujet vivant. S’il s’agit de la transmission 
du dépôt apostolique, cette remarque s’applique évidemment 
aux écrits apostoliques 4, De là vient que si, en prenant la tradi- 
tion dans toute son extension, on y englobe les écrits (n° 1), on 
peut aussi la prendre en un sens, non seulement plus étroit, puis- 
qu’il est moins extensif, mais plus précis, puisque la restriction 

66 



ESSAI DE CLARIFICATION DE LA NOTION DE TRADITION 

qu'on lui fait subir s’inspire ou se réclame d’un élément formel 
du concept de tradition. 
En ce sens restreint, la tradition objective se définit par dis- 

tinction d’avec l’Écriture et en opposition à elle : elle est ce qui 
est transmis autrement que par écrit, au moins originairement. 
Nous ajoutons cette restriction, car ce qui a d’abord été transmis 
autrement que par écrit peut être rédigé par la suite, au moins en 
partie. Ou bien la tradition est, dans l’acte de transmettre (sens 
actif), ce qui se fait par un autre moyen, et donc selon un autre 
mode, que celui de l'écriture. 

La controverse du xvi£ siècle a donné une prépondérance à ce 
sens restreint de «tradition ». Certains le considèrent même 
comme seul authentique (ainsi le P. Proulx, cité n. 3), ce qui ne 
laisse pas d’avoir de sérieuses conséquences pour l’orientation de 
tout un éventuel traité de la tradition. D’une façon générale, 
l'esprit peut s’orienter en deux directions, à l’intérieur de cette 
acception restreinte du mot. Soit en considérant la tradition 
comme ce qui est transmis autrement que par l'écriture. On s’at- 
tache alors au mode de la transmission; on n’introduit a priori 
aucune limite dans les objets transmis. C’est dans ce sens qu’avec 
bien d’autres auteurs contemporains 5, nous nous engagerons. 
Soit en considérant les objets ou le contenu matériel : la tradition 
est alors la partie des institutions et des doctrines non consignée 
dans les Écritures. Ce sens, qui s’annonce chez les Pères du 
Ive siècle (S. Basile, etc.), est celui qui prévaut dans l’interpré- 
tation du texte du concile de Trente, « in libris scriptis et sine 
scripto traditionibus 5 » entendu dans le sens, non de deux canaux 
ou deux modes, mais de deux sources dont l’une apporterait un 
contenu d’objets que l’autre ne fournirait pas. Mais J. R. Gei- 
selmann et Ed. Ortigues ont bien montré que cette interprétation, 
non seulement ne s’impose pas, mais qu’elle force le texte dans 
un sens qui n’est pas celui qui découle de sa construction même. 

La distinction que nous avons faite entre une notion première 
et formelle, mais large, de tradition (n° 1) et une notion formelle 
plus restreinte (n° 3), est bien connue des théologiens ?. Elle est 
supposée par certains textes du magistère $. Le plus souvent, 
cependant, celui-ci parle, soit de Tradition en un sens cumulatif 
incluant sans distinction tradition active et tradition passive, 

67 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

contenu écrit et non écrit ?, soit de traditions apostoliques non 
écrites, dans la ligne de la controverse du xvIe siècle 10, 

40 Nous avons parlé de tradition, et même d’écrits ou d’écri- 
ture, dans les termes les plus généraux, nous tenant jusqu'ici au 
plan d’une pure définition formelle. Il faut maintenant distinguer, 
s’agissant de la religion révélée et même de la religion chrétienne. 
Il y a le temps de la Révélation et il y a celui où l’on vit de la 
Révélation faite. IL y a la tradition dont les Apôtres sont les 
sujets actifs et il y a la tradition dont l’Église, fondée sur la 
Révélation faite aux prophètes et aux Apôtres !, est désormais le 
sujet : tradition apostolique, tradition ecclésiastique. N’insistons 
pas davantage sur une distinction classique, au moins depuis le 
concile de Trente, et bien présente à nos esprits modernes. Mais 
voyons ce que cela signifie pour les écrits et pour la tradition au 
sens restreint du mot, définie par une transmission non écrite. 

Nous avons acquis de précieuses distinctions entre 1° tradi- 
tion objective et tradition active (n° 2), puis 2° tradition totale et 
tradition au sens restreint (n° 3), enfin 3° tradition d’origine 
apostolique et tradition d’origine ecclésiastique (n° 4). Nous pou- 
vons nous faire un tableau plus complet en appliquant les dis- 
tinctions 1 et 2 à chacune des deux catégories de la distinction 3. 
Nous aboutirons ainsi à une explication de la réalité assez 
complexe, mais aussi assez complète malgré sa brièveté. C’est 
cette réalité qui est complexe, étant très riche. Nous ne cher- 
chons qu’à y voir clair et à y mettre de l’ordre. Distinguer reste le 
seul moyen qu’on ait trouvé pour ne pas confondre. 

50 La tradition apostolique est celle qui a pour sujet transmet- 
teur les Apôtres. 

1° Tradition active. — Quand il s’agit des Apôtres et du chris- 
tianisme, l’acte de transmission de personne à personne a tou- 
jours la garantie divine, parce que les Apôtres ont été, tous et 
chacun, par la grâce du Saint-Esprit, des révélateurs et des fon- 
dateurs. 

29 Tradition objective. 
À) Est tradition apostolique, au sens premier et total, tout 

ce que les Apôtres ont transmis pour faire vivre le Peuple de 

68 



ESSAI DE CLARIFICATION DE LA NOTION DE TRADITION 

Dieu dans la vérité du rapport religieux issu de Jésus-Christ. 
B) Si l’on sépare, dans ce qui est ainsi transmis, les écrits et ce 

qui n’a pas été écrit, que dira-t-on? 
a) Les écrits apostoliques appartiennent à la Révélation, tout 

comme les Écritures d’Israël. Les uns et les autres sont relatifs à 
Jésus-Christ comme à leur centre. Que les écrits prophétiques 
et apostoliques appartiennent à la Révélation, cela signifie que 
Dieu en porte la responsabilité, ayant agi, par les charismes de 
l'inspiration, de telle sorte qu’il puisse et doive être dit vérita- 
blement l’auteur (auctor : le sujet responsable, parce qu’il est à 
l’origine) d’un écrit qui a pourtant un rédacteur humain, histo- 
rique. En raison de cela, ces écrits ont une valeur normative 
absolue. On les appelle les Écritures canoniques 1. Un assez 
grand nombre d’écrits se sont donnés comme émanant de tel ou 
tel des témoins choisis par Dieu afin de porter leur témoignage 
sur les faits de la Révélation. Il en existe près d’une cinquantaine 
rien que parmi ceux qui se donnent comme « évangiles ». Pour- 
tant, ils n’ont été ni reconnus ni retenus comme canoniques. Nous 
aurons l’occasion d’aborder, dans un chapitre ultérieur, les pro- 
blèmes que pose ce fait décisif. 

b) La tradition apostolique au sens restreint du mot comprend 
tout ce que les Églises ont reçu des Apôtres comme enseignement, 
règles de conduite et de discipline, réalités de culte, sens du mys- 
tère chrétien et des Écritures prophétiques, organisations, etc. 
considéré comme transmis indépendamment des textes ou autre- 
ment que dans les textes. On en isole parfois, sous le nom de 
« traditions apostoliques », quelques points particuliers tenus 
depuis toujours et universellement, dans l’Église, comme venant 
des Apôtres (cf. supra, n. 10). De ces points, on ne peut exclure 
a priori des vérités dogmatiques, ne serait-ce que l’idée même 
d’un canon des Écritures du Nouveau Testament. Encore faut-il 
éviter de se représenter la chose sous la forme, chimérique, d’une 
sorte de chuchotement de bouche à oreille, de génération en 
génération, dont la substance, un beau jour, serait produite au 
grand jour de la publicité. Traditionnellement, on a rattaché 
toujours, d’une manière ou d’une autre, aux Ecritures cano- 
niques, toutes les vérités dogmatiques ou, comme on préférait 
dire, les vérités nécessaires au salut ; quand on a cité des 

69 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

exemples de «traditions apostoliques », c'était communément, 
in recto et en premier lieu, des points de culte ou de discipline 
qui comportaient ensuite, éventuellement, d’importantes consé- 
quences ou implications doctrinales #. 

60 La tradition ecclésiastique ou ecclésiale est celle qui a pour 
sujet d’origine l’Église en sa vie historique. Nous disons bien : 
sujet d’origine. L'Église est aussi le sujet de transmission de la 
tradition apostolique, soit au sens total A), et c’est ce qu’on 
entend le plus communément par la Tradition 15, soit au sens 
restreint des traditions apostoliques (B b) du paragraphe pré- 
cédent). Celles-ci ne perdent pas cette qualité, qui leur vient de 
leur origine, du fait qu’elles sont gardées et transmises par 
l'Église. Seulement, elles sont, de ce fait, difficilement discer- 
nables en leur qualité d’apostoliques. 

1° Tradition active. — Elle est, nous l’avons vu, transmission 
de tout ce qui est donné par Dieu ou sous sa motion pour que 
son peuple vive, à la fois purement et pleinement, selon l’AI- 
liance. Le sujet qui la porte est, pour cela, non pas « inspiré », 
comme l’ont été les prophètes et les Apôtres pour devenir le 
principe humain de ce qu’avec le P. Deneffe on peut appeler la 
traditio constitutiva, mais « assisté » pour être authentiquement le 
principe actif de la traditio continuativa 1. 

Le sujet de cette tradition active est l’ecclesia, au sens tradi- 
tionnel de ce mot (Pères, liturgie), qui est sensiblement ce que 
nous appelons la communauté chrétienne. L’assistance est don- 
née à l’ecclesia comme telle, qui est le sujet adéquat des dons de 
Alliance et singulièrement de la tradition. Elle se distribue, 
dans l’ecclesia, selon la place et le rôle que les différents membres 
ont à y tenir. Les simples membres en ont leur part, dans l’unité, 
pour vivre de l’Alliance et selon elle; les membres qui occupent 
une place de chefs en bénéficient pour exercer leur mandat et 
leur service de chefs, d’autorité, impliquant le droit à ordonner 
et à être obéis. Ce sont les charismes du magistère, classiquement 
définis par sa charge de garder fidèlement et déclarer ou expli- 
quer authentiquement le dépôt confié à l’ecclesia comme à 
l'Épouse du Christ 17, 

Les charismes de l’ecclesia et plus précisément ceux du magis- 

70 



ESSAI DE CLARIFICATION DE LA NOTION DE TRADITION 

tère permettent ainsi : 1° de discerner, dans le matériel tel quel 
qui se présente, porté par le fleuve puissant et souvent limoneux 
de l'Histoire, quels sont les éléments qui appartiennent authen- 
tiquement à la tradition; en conséquence, 2° de leur conférer 
une valeur normative pour la foi ou pour la conduite chrétienne, 
à chacun conformément à sa nature et à sa valeur intrinsèque. 
Non qu’ils créent cette valeur : ils seraient incapables de la leur 
conférer s’ils ne l’avaient déjà, l’ayant reçue du Saint-Esprit. 
Mais, la reconnaissant et la proclamant publiquement pour 
lecclesia, le magistère promulgue, pour cette même ecclesia, sa 
règle, en mettant en œuvre l’autorité afférente, tout comme les 
charismes, à la mission qu’il a reçue de paître le Peuple de Dieu 
(Ac, 20, 28). C’est ainsi quelatradition active telle que l’exercele 
magistère assisté, constitue les éléments matériels de la tradition 
historique, en leur qualité formelle d’éléments d’une tradi- 
tion normative !8. Il le fait pour tout ce que la tradition histo- 
rique de l’Église charrie en fait d’écrits, d’idées et de proposi- 
tions, de coutumes, de rites et de dévotions, etc. C’est lui qui 
discerne entre un Père de l’Église et un simple écrivain ecclésias- 
tique, et, chez un Père lui-même, chez un docteur de la grâce 
comme S. Augustin par exemple, entre la part de pensée person- 
nelle et le purement catholique. C’est lui aussi qui, finalement, 
juge de l’authenticité d’un écrit se présentant comme prophé- 
tique ou apostolique, donc comme témoignage inspiré sur l’Al- 
liance conclue en Jésus-Christ. L'établissement d’un canon des 
Écritures ne crée certes pas l'inspiration divine d’un écrit, mais 
elle fixe, pour les fidèles, le domaine du normatif scripturaire. 
Bref, la tradition active du magistère est constitutive des élé- 
ments matériels de la tradition en leur caractère formel de règle 
de foi. Elle intervient enfin et 3° pour interpréter authentique- 
ment le contenu de ce qu’elle transmet et dont toute l’ecclesia est, 
avec et sous le magistère, la gardienne. 

Par tout cela, l’ecclesia, tous ses membres en elle mais surtout 
ceux qui pensent, écrivent, cherchent, enfin, à titre tout à fait 
décisif, le magistère, développent et thésaurisent, au fil des temps, 
de nouvelles expressions de la foi et des comportements chrétiens. 
Ainsi, comme le remarquait déjà bien Scheeben !, la tradition 
ecclésiastique active, en traversant les siècles, se produit en 

71 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

monuments qui rentrent à mesure, s’ils en sont dignes, dans le 
développement de la tradition objective, d’une façon analogue, 
bien que non tout à fait comparable, à ce qu’est devenue la tra- 
dition apostolique écrite à l’égard de la première tradition apos- 
tolique orale. 

2° Tradition objective. 
À) Au sens total. 
B) Au sens restreint : a) Écrits ou autres monuments. — I1 s’agit 

des expressions de tout ce qui s’accumule, dans l'Histoire, d’expli- 
cations relatives au christianisme, c’est-à-dire à la Révélation ou 
à l'Évangile, qui nous sont accessibles dans les témoignages por- 
tés par les prophètes et les Apôtres aux faits de Révélation, et 
suprêmement à Jésus-Christ et à son œuvre. Il y a les charismes 
hiérarchiques, liés à la mission; il y a les charismes donnés libre- 
ment à ces chrétiens innombrables qui, au cours de l'Histoire, 
ont apporté leur part au développement de la tradition. Il s’opère 
ainsi une croissance, une sorte de thésaurisation, qui laisse des 
monuments et surtout des écrits, grâce auxquels nous y avons 
accès. La tradition n’est pas un capital stérile mécaniquement 
conservé : elle connaît un développement, un déploiement, par 
lesquels elle s’enrichit du dedans, sans ajoute extérieure. Nous 
avons vu comment la tradition active, surtout si on la prend 
comme acte du magistère, surveille, contrôle, approuve, rejette 
ou corrige, le matériel très divers qui se propose ainsi au fil du 
temps. On sait à la fois la valeur et la manipulation délicate des 
critères de l’Unanimis Patrum consensus et du « Canon lérinien » : 
« Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est 2, » 

b) Tradition pure, non écrite. — Elle a forcément un certain 
corps, fait des gestes de la fidélité chrétienne, mais elle dépasse 
de beaucoup son corps. C’est un esprit; on n’a pas trouvé de 
meilleure comparaison que celle de la conscience dans la vie 
d’une personne. Finalement, c’est la continuité de la foi de 
l'Église (au sens le plus total du mot « foi »), assurée par la pré- 
sence du Saint-Esprit en elle. C’est ainsi qu’en parlent Mübhler 
et ceux qui se sont inspirés de lui ou des mêmes pensées que les 
siennes ?1, C’est ce que, tant et tant de fois, on a appelé «l’Évan- 
gile écrit dans les cœurs », ou encore la loi nouvelle, imprimée, 
non sur du papier avec de l’encre, mais par l’Esprit Saint dans 

72 



ESSAI DE CLARIFICATION DE LA NOTION DE TRADITION 

les cœurs 2. Ou encore le sens catholique, le sens de la foi #. 
On l’envisage ainsi en son état subjectif. Ce qui lui correspond, 
au plan objectif, c’est l’homogénéité du développement et l’una- 
nimité ou la communion à laquelle on a déjà fait allusion. 

Le résultat en est une certaine intelligence authentique du 
dépôt lui-même, et surtout des saintes Écritures qui sont, et de 
beaucoup, la partie la plus décisive du dépôt. Si même on pense, 
comme nous le faisons pour notre part, que toutes les vérités 
nécessaires au salut sont contenues ou au moins insinuées dans 
les saintes Écritures, on peut dire que la tradition non écrite 
consiste, au point de vue dogmatique, dans la vraie interpréta- 
tion des Écritures. C’est sans aucun doute l’idée qu’en avaient 
les Pères. Plus précisément, dirions-nous, elle concerne la vérité 
du rapport religieux, c’est-à-dire du mystère chrétien réalisé en 
Jésus-Christ et dont les Écritures portent témoignage. 

Il existe et se constitue ainsi dans l’Église une traditio inter- 
pretativa qui, venant de ce sens intérieur dont nous parlons, 
finit par s’exprimer, et donc rentre dans ce développement de 
la tradition selon sa part écrite, dont il a été question. Avec de 
légères variantes dans les étiquettes, on distingue assez souvent, 
dans cette tradition, ce qui est simple déclaration de ce que dit 
déjà expressément l’Écriture (trad. declarativa), et ce qui est 
explication de ce que l’Écriture ne contiendrait qu’implicitement 
(trad. inhaesiva) *%. Mais ces distinctions nous semblent avoir 
quelque chose d’artificiel : fruit de la controverse avec les pro- 
testants, elles distinguent des catégories dans ce qui, à l’état 
concret et vivant, est un tout, à savoir l'intelligence ecclésiale 
du dépôt apostolique, transmis et vécu de génération en géné- 
ration. 

70 Tout ce qui est exprimé de la tradition objective, soit apos- 
tolique, soit ecclésiastique, représente, au fond, les monuments 
de la tradition, entendue au sens total : ce en quoi on la saisit. 
L'expression est de Perrone, elle a été reprise et répandue par 
Franzelin, dont le traité reste, aujourd’hui encore, un des meil- 
leurs et presque un classique sur la difficile question de la tra- 
dition. 

73 



‘UOTIPET 
E[ 2p 

S
J
U
S
n
u
O
u
 

so] 
opp°dde 

uo,nb 
29 

SUEP 
182,7 

aurridxs 
159 

m
b
 

29 
n
o
 

‘L 

*SonbnSeIS91099 
SUOTTPEIJ 

soy 
= 

o
n
b
r
e
r
d
 

onA 
2p 

jurod 
n
y
 

*(Uorunumumos 
E] S

U
P
 
AAUUTUBUN 

*S911199 
|
 

‘Aur91] 
‘nuaJuo) 

Csnsu2SU09 
= 

S
T
I
 J
U
S
U
P
A
N
9
9
{
q
O
 

uOU 
SUOTJPEI I, 

(9 
-S91 

SU9S 
n
y
 
(4 

|
 S
U
I
O
S
 

UOTTPEII 
-
n
U
9
J
U
0
D
 

£-1909 
snsuas 

— 
S
T
I
 
JUSUW9ATJIO( 

"
S
I
T
 

(D 
| 

e] 
A
u
9
d
d
o
2
4
9
p
 

“pen 
op 

o
u
S
u
o
 
|
 2
s
1
8
 

‘9 

-qns) 
s
n
b
r
o
1
s
o
d
e
 
10d9p 

np 
s
u
s
 

*18101 
s
u
s
 
n
y
 
(
Y
 
/
 SPSOdISUTE 

52198 
S9"T 

auQUI-2IT 
JuUJ9 

L
e
 

21 = 
2
n
b
a
e
w
u
S
o
p
 
9nA 

2p JuIod 
n
y
 

” 
d 

*2ATIEULIOU 
IN9TEA 

-219ÿ 

sun 
‘srusuer] 

fond 
[oi J

O
H
e
u
 
np 

‘
r
e
 
‘onbrioisode 

?1110MNE,T 
fjotusueI] 

12 
9p188 

SdI09 
9] N

O
T
 

*sanbrro1s0de 
SUOTTPEI] 

SOT 
19 

EI A
u
o
u
m
I
d
u
n
s
 
J
u
)
 

TUSUEI] 

*‘ourdn 
-SIP 

2p 
19 

9JJn9 
°p 

SIUIOd 
S9p 

ANOJINS 
— 

S2I199 
UOU 

SUOTTPEIL 
S9T 

*ISTU9[d 
nusJu09 

uOs 
‘JI199 

359 
n
b
 

29 
9p 

5425 
9] 

= 
o
n
b
r
e
w
s
o
p
 

Suos 
ne 

UOTHIPEIL 

“IH99-UOU 9T (9 

*SU199 
S
O
 
(2 

: AUIONS9I 
SU9S 

N
Y
 
(4 

*18101 
su9s 

n
y
 
(
Y
 
: N

U
S
I
U
O
)
 

07 
‘29% 

ol 
: S21394Y 

‘S 

“1o{ns 
9J 159 

‘
S
2
]
0
d
Y
 
S2P 

A
U
S
U
T
S
p
U
O
}
 
2] INS 

2
I
O
M
S
T
H
,
T
 
S
U
E
P
 
JUBAIA 

SSTIS A
I
 
j
u
o
p
 

= 
9
n
b
n
S
e
I
S
9
[
9
9
9
 
UOTHIPEI] 

“OuSH10 
uos 

Jed 
2nb101$0{0 

UOTHIPEN 
SUN.P 

2TJU9 
U
O
T
O
U
N
S
I
(
]
 

‘? 

*SuISI10 
uOs 

Jed 
24121p 

UOTHIPEIJ 
SUN,P 

)
 JH98 

Jo{ns 
9j JUOS 

S
o
J
O
d
Y
 

S2J 
J
U
O
P
 

— 
2nbr[01s0de 

uOTIIPEIJ 

2
1
9
9
,
 

€ S99U 
‘
i
n
 

-U09 
UOU 

S2S0OU9 
9p 

UOIS 
-1J99,J 

9nb 
9
1
n
e
 
uOISSIU 

-STUISUBI] 
EJ 

SUBISPP 
E[S0 

SUBI] 
9P 2P0U 

UN 
SUBISPP 

“nuazuoo 
ne 

quenbrrdde,s 
8109 

“9198,] 
8 suenbrdde,s 

I
 

11199 
zed 

onb 
J
e
u
n
e
 

uOISSTUSUEI 
: JUIDIJSOI 

SU9S 
NE 

U
O
N
T
P
E
I
L
 

#3 

*(nuaquo9) 
srwusuex1 

159 
M
b
 

29 
: 9
9
/
0
 

—
 

—
 

—
 

*2INOUISUEII 
9P 

9198 
: JN9E 

SU9S 
NE 

2IPUSJUS,S 
n
°
4
 
8
9
9
 

‘ZT 

“ouuosI9d 
27jne 

sun 
E J9{qO 

Un,p 
UOISSNUSUEI] 

— 
[8103 

SU9S 
ne 

U
O
N
I
P
E
L
L
 

‘I 

: 1999 
suorHosodoid 

snou 
‘
a
n
b
a
e
m
o
u
o
s
 
e{9p 

2S0dx9 
un 

‘n9]qE} 
UN 

SUEP 
SHIOQUS 

J
O
U
M
S
?
I
 
9P 

SIUI9A 
31839 

ILS 



CHAPITRE III 

Le sujet de la tradition 

Nous prenons ici « tradition » dans le sens objectif total : son 
contenu est tout ce qui nous est livré et transmis pour que nous 
vivions selon l’Alliance. 

Cette Tradition peut être considérée au niveau de la consti- 
tution du dépôt qui, en sa perfection, n’est autre que l’Évangile, 
ou au niveau de la transmission et de la réception de ce dépôt 
pour que l’Église en vive. Au premier niveau, le sujet en est 
formé par les prophètes, Jésus-Christ et les Apôtres. Au niveau 
de la transmission, par l’ecclesia. Ce sont là des sujets humains. 
Cependant, à chacun de ces niveaux, le Saint-Esprit, « qui a 
parlé par les prophètes » et qui est l’âme de l’Église, représente 
le sujet dernier et souverain responsable de la Tradition. 

Nous allons dans ce chapitre : A) Reprendre, en le précisant, 
cet énoncé préliminaire. B) Étudier l’ecclesia comme sujet de la 
Tradition. Nous verrons qu’elle est une réalité organique dont 
toutes les parties sont appelées à être vivantes (rôle des simples 
fidèles), mais qui possède des organes qualifiés (hiérarchie, 
magistère). Nous préciserons la part qui revient au magistère, 
les limites et les conditions de son exercice. C) Envisager enfin 
la condition transcendante de la Tradition, à savoir l’activité et 

75 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

l’actualité du Saint-Esprit et la qualité profonde qui, dans 

l’Église, répond à l’économie que nous aurons reconnue au cours 
de tout ce chapitre. Ainsi achèvera dese préciser la qualité d’exis- 
tence du sujet porteur de la Tradition. 

A) LE SUJET DE LA TRADITION EN SON POINT D’ORIGINE ET EN 
SA TRANSMISSION. 

L'Église a reçu des Apôtres, les Apôtres ont reçu du Christ 
ou de Dieu‘. 

En son point d’origine, la Tradition s’identifie avec la Révé- 
lation, si toutefois l’on fait abstraction de ce que les Apôtres ont 
pu ajouter comme venant d’eux-mêmes (par exemple, 1 Cor, 7, 
12). Cette Tradition a pour sujet les hommes choisis et envoyés 
pour poser les fondements : ce sont les prophètes et les Apôtres, 
en comprenant par « prophètes », comme font souvent les Pères, 
les auteurs inspirés de l’Ancien Testament ?. Tout ce qu’ils 
transmettent, les uns et les autres, est relatif à Jésus-Christ « que 
les deux Testaments regardent, l’Ancien comme son attente, le 
Nouveau comme son modèle, tous les deux comme leur centre? » : 
ou plutôt comme la Réalité absolue de ce dont ils parlent et de 
ce qu’ils livrent. Nous avons vu que le concile de Trente appelle 
« Évangile » cette Réalité. Elle ne peut être que totale et absolue, 
au point de vue du rapport religieux, du sens final des choses et 
donc de leur salut, puisqu'elle est, non point #7 don de Dieu 
mais le don de Dieu lui-même, non wre parole mais la Parole 
elle-même : le magistère de Jésus-Christ a la force et l’autorité 
du magistère même de Dieu. 

Si la Tradition est constituée, en sa première origine, par des 
hommes choisis et ordonnés, elle ne laisse pas d’avoir été, dès 
ce moment, reçue dans un certain milieu, de telle manière que 
l’activité réceptrice de ce milieu entrât elle-même, à quelque 
degré, dans la constitution de la Tradition pour les générations 
ultérieures. C’est un fait, dont il faut recueillir la signification, 
que les prophètes ne sont pas des hommes sans attaches : tous, 
de même que les Apôtres et Jésus-Christ lui-même, ont été 
membres d'Israël, le peuple de Dieu. Ils sont des élus à l’inté- 

76 



LE SUJET DE LA TRADITION 

rieur d’un peuple élu dont le génie humain et religieux est entré 
dans le don même que, par eux, Dieu faisait au monde. De plus, 
la nécessité de discerner, puis de conserver et de transmettre, et 
même d'interpréter, les Écritures canoniques montre qu’on ne 
peut pas exclure l’Église de la constitution, pour les siècles, de la 
tradition fondamentale elle-même. L'Église, disons-nous : il 
faut lui adjoindre la Synagogue, cette Église d’avant l’Église. 
Aussi quand la question s’est posée au début du xvire siècle, les 
théologiens catholiques ont-ils, dans leur ensemble, attribué à 
la Synagogue le charisme d’indéfectibilité, et parfois même celui 
d’infaillibilité 4, 

Les mêmes questions se posent s’il s’agit du Nouveau Testa- 
ment. On sait mieux, de plus, depuis l’école de l'Histoire des 
Formes, que les écrits apostoliques et même les lettres de S. Paul 
ne peuvent être isolés de la communauté des croyants. Celle-ci 
ne les a pas reçus seulement, elle les a, d’une certaine façon, pro- 
duits. En sorte que le sujet de la transmission de la Tradition 
n’est pas totalement exclu de l’activité qui la constitue. Quelques- 
uns ont été choisis, mais pas isolés de tous les autres : un peu 
comme l’existence d’un sacerdoce public, commis à quelques- 
uns, n’a empêché, ni en Israël ni dans l’Église, la qualité sacer- 
dotale de tout le peuple. 

Pourtant, si l’on ne peut exclure totalement du moment cons- 
titutif lui-même le sujet de la conservation, de l’interprétation 
et de la transmission, les deux moments de constitution et de 
transmission restent distincts. Certains théologiens catholiques 
ont bien parfois noté qu’on pourrait entendre l’Église au sens 
où elle inclut les Apôtres comme une partie d’elle-même 5. À ce 
compte-là, il faut dire que l’Église est, purement et simplement, 
le sujet de la Tradition. Tout le monde, cependant, admet que 
Église post-apostolique ne jouit plus des charismes de ses 
Apôtres fondateurs, et même qu’à son origine elle a possédé ces 
charismes, non en tant qu’Église mais en tant qu’ayant au milieu 
d’elle les Apôtres. Il faut donc distinguer, sans séparer ni oppo- 
ser. Les « prophètes » au sens que nous avons dit représentent 
un grand nombre d'hommes différents, dont l'identité nous est 
bien souvent inconnue et qui se répartissent sur près d’un millé- 
naire. Nous sommes loin de bien connaître tous les « Apôtres » 

77 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ou hommes apostoliques. Quant à « l’Église », c’est la zurba 
magna bigarrée, se renouvelant au fil des siècles. Ainsi les sujets 
de la Tradition sont multiples et divers au suprême degré. Ils 
forment pourtant, ensemble et avec Jésus-Christ, un sujet 
unique, non seulement en raison du contenu de ce qu’ils trans- 
mettent, la Bonne Nouvelle du Salut, mais en tant que sujet, et 
ceci en raison d’une double raison d’unité, l’une externe et l’autre 
intérieure. 

La raison externe d’unité est celle de la mission, qui est le 
principe et l’âme de toute l’économie salutaire. Elle englobe, 
chacun à sa place, les prophètes, le Christ, les Apôtres et l'Église. 
On peut dire que l'Évangile est le contenu de la mission et qu’il 
n'existe qu’une mission, comme il n’existe qu’un Évangile ou 
un salut. Les prophètes sont essentiellement des envoyés, les 
Apôtres aussi et plus rigoureusement encore; l’Incarnation n’est 
que la mission du Verbe-Fils de Dieu; l’Église est vouée à la 
mission dans la prolongation de celle du Christ et des Apôtres. 
À condition de poser aussi les différenciations qui s’imposent, 
on peut dire que tous forment un unique sujet d’une mission 
unique et qu’ils forment, pour autant, une unique personne 
morale. 

On peut formuler cette vérité en termes juridiques, comme 
la fait Perrone (cf. supra, n. 5), ou en termes bibliques et théolo- 
giques, comme le font généralement les théologiens catholiques 5. 
La notion juive de $aliah, mise en relief ces dernières années, 
trouve ici son « lieu » incontestable. D’après cette notion, qui se 
retrouve certainement dans l’Évangile et le Nouveau Testament, 
l’envoyé forme, comme tel, une même personne, un même sujet 
de droits et d’action, avec celui qui l’envoie 7. Dieu est dans ses 
messagers les prophètes, le Père est dans le Christ, qui peut 
dire : « Ma doctrine n’est pas ma doctrine, mais celle de celui 
qui m'a envoyé, le Père » (Ÿn, 7, 16); le Christ est avec ses 
Apôtres, et il l’est jusqu’à la fin du monde (Mr, 28, 20). La 
mission est d’une seule coulée depuis le Père, Origine absolue, 
Principe sans principe, Sujet premier de l’agapé qui est l’âme 
de la communication et de l’envoi. Par là, Dieu (le Père) est 
toujours le sujet dernier (auctor) de la Tradition, l’étant de la 
mission. 

78 



LE SUJET DE LA TRADITION 

Il est le sujet dernier de toute tradition authentique. Il l’est 
dans la mesure où il est engagé dans la mission et où l’envoyé 
est fidèle. Cette mesure est variable. Dieu ne prend pas la res- 
ponsabilité de tout de la même façon ni au même degré. Il prend 
la responsabilité des Écritures canoniques : il en est l’auctor, 
c’est en cela que consiste leur inspiration. Il prend la responsa- 
bilité de tout ce qu’ont fait les Apôtres pour fonder les Églises. 
Il porte, de façon absolue, la responsabilité de tout ce qu’a fait 
et dit le Christ. Quand on arrive à l’Église, et même à ce qui est 
en elle succession des Apôtres, le lien de Dieu avec son action 
n’est plus qu’un lien général d’alliance. C’est assez pour assurer 
l « imprévaricabilité » de l’Église (Mr, 16, 18), son indéfectibi- 
lité en ce qui intéresse, précisément, la substance de l'alliance, 
et donc les actes décisifs touchant la conservation et l’interpré- 
tation du dépôt. Cela ne garantit — mais cela n’infirme ni ne 
disqualifie —, ni les excroissances par rapport au dépôt, ni la 
totalité des actes de l’Église relatifs à ce même dépôt. Certaines 
présentations de l’idée d’ « incarnation continuée », d’après les- 
quelles l’Église étant le corps du Christ, sa bouche serait la 
bouche même du Christ et tout ce qu’elle dit viendrait du Christ, 
ne tiennent pas assez compte de la différence qui existe entre 
union d’Incarnation et union d’alliance $. La première fait que 
tous les actes de l’'Homme-Dieu ont Dieu pour sujet d’attribu- 
tion, et donc portent une garantie absolue. La seconde est celle 
d’un corps « mystique », qui est aussi Épouse et garde sa subjec- 
tivité particulière en face du Christ, son Seigneur; elle laisse 
au sujet humain sa liberté et sa responsabilité propres, dans le 
cadre des faiblesses et des grâces, des efforts et des aléas de sa 
fidélité, en ne garantissant que les décisions finales touchant la 

réalité même de l’alliance. 
C’est pourquoi nous estimons nécessaire de restaurer, à côté 

de la notion d’infaillibilité, dont on a trop exclusivement et trop 
abondamment usé, surtout à partir du xix® siècle, la notion d’in- 
défectibilité. Un certain nombre d’actes de l’Église, ou du pape 
qui la personnifie, sont infaillibles. On ne peut pas dire, pure- 
ment et simplement, du pape ou de l’Église qu’ils sont infaillibles. 
Ils ne le sont pas. Certains actes dont ils sont les sujets sont 
assurés de l’être, et ainsi peut-on dire, avec le concile du Vati- 

79 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

can, que le pape est infaillible quand. Ces actes interviennent 
parfois au terme d’une recherche ou d’une lutte pleine d’incer- 
titudes et de va-et-vient, et dont l’histoire nous fournit plus 
d’un exemple. 

L'unité des sujets de la Tradition a pour raison interne le 
Saint-Esprit qui accompagne chaque moment de la mission pour 
lui donner la réalité que l’engagement de Dieu suppose, selon 
sa nature et son degré. La mission est ainsi, en ses structures 
instituées par Dieu, comme un sacrement de l’Esprit. Cet Esprit 
est celui « qui a parlé par les prophètes ? ». Il apparaît comme le 
principe intérieur de la mission du Christ dès le début de son 
ministère public 1. Il est aussi le principeintérieur de la mission 
des Apôtres et même de toute l’Église (Pentecôte) !1. Il ne cesse 
d’habiter et d’animer l’Église et de concélébrer avec elle dans le 
témoignage qu’elle donne : « Nous sommes témoins de ces choses, 
nous et l'Esprit que Dieu a donné à ceux qui lui obéissent » 
(Ac, 5, 32; fn, 15, 26-27) : qui lui obéissent, c’est-à-dire qui 
demeurent dans la forme de l’Alliance telle qu’il l’a définie 
(cf. fn, 14, 23 s. et tout le thème de « garder la parole »). 

Il existe des différences de degré et de mode dans le don du 
Saint-Esprit comme dans l’engagement de Dieu par la mission : 
les deux choses se correspondent exactement. En l’une comme 
en l’autre il y a unité de sujet, mais unité relative, admettant 
des étagements et des différences de condition. Le même Esprit 
ee a parlé par les prophètes, qui est l «auteur » des saintes 
critures, habite et anime l’Église : cela fonde l’homogénéité de 

l'interprétation ecclésiale (Tradition au troisième sens de la 
page 57) par rapport à l’Écriture sainte. Mais là, il inspirait, ici 
il assiste : cela pose une différence qualitative entre les deux 
moments, et l’obligation correspondante de faire de l’Écriture 
la norme, au moins la norme négative, de toute interprétation 
et de toute transmission. 

80 



LE SUJET DE LA TRADITION 

B) L’« ECCLESIA », SUJET DE LA TRADITION. 

Foi, sens, conscience de l’Église. 

Notre premier chapitre a largement expliqué et fondé l’idée 
du caractère essentiellement ecclésial de la foi salutaire. Chez 
S. Irénée, par exemple, le don de la foi, dont les fidèles vivent, 
apparaît confié à l’Église qui, en l’accueillant et le gardant, se 
construit en son unité !. Essayons de préciser ce caractère ecclé- 
sial de la foi à partir des catégories classiques #. Prise au sens 
objectif et abstraitement (fides quae creditur), la foi-croyance est 
une; chez tous les fidèles, d’une unité d’identité numérique : 
c’est identiquement la même. Prise au sens subjectif existentiel 
(fides qué fidelis credit), la foi est une comme l’humanité est une 
en nous, d’une unité spécifique. Mon humanité est la mienne, 
non celle de Hermann ou de John, ma foi est la mienne, non 
celle de Pierre ou de Paul. C’est l’unité d’une idée possédée ou 
réalisée par différentes personnes individuelles. 

Il existe pourtant une grande différence entre la manière dont 
plusieurs fidèles professent la foi chrétienne et celle dont plu- 
sieurs hommes se rencontrent dans une idée philosophique, artis- 
tique ou politique. Le christianisme, qui a été parfois appelé une 
école, est tout autre chose qu’une école. Ce qu’un fidèle professe 
et réalise n’est pas son idée; il n’en est pas le sujet premier et 
totalement autonome. C’est l’idée des Apôtres et de l’Ecclesia 
en tant que ce mot désigne une réalité supra-personnelle et supra- 
temporelle. Nous participons à leur pensée en nous y livrant et 
nous y adaptant. Ce sont eux les véritables et adéquats sujets de 
la foi : à cela près qu’il faudrait dire que c’est le Christ, en sa 
conscience humaine, s’il ne fallait alors préciser ce qu’on entend 
en lui attribuant une foi; il en est, en tout cas, le premier sujet 
au titre de Docteur. La notion de foi de l’Église, fides Ecclesiae, 
est courante chez les Pères et les théologiens médiévaux #; elle 
est impliquée réellement, théologiquement et canoniquement, 
dans toute notre théologie sacramentaire 5. Nous faisons tout 
autre chose que nous rencontrer avec d’autres dans une idée 
qu'il se trouverait que ces autres partagent. L’unité n’est pas un 

8I 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

simple résultat de nos démarches. Elle les précède et nous par- 
ticipons à elle. 

Tout cela traduit la nature propre de la foi et celle de la Tra- 
dition. La foi est tout autre chose que des opinions religieuses. 
Elle est une conviction à laquelle on se livre, mais dont on ne se 
donne pas le contenu. Elle est une communion avec un grand 
nombre d’autres, dans la chaîne d’une suite historique, avec les 
Apôtres de Jésus-Christ. C’est pourquoi elle est communiquée, 
transmise, à partir d’eux. C’est ce qu’a remarquablement exprimé 
Môhler : «Sans tradition plus de doctrine chrétienne, plus 
d’Église, mais seulement des chrétiens isolés : plus de commu- 
nauté, mais des individus; plus de certitude, mais le doute et 
Popinion 15. » 

Fides Ecclesiae peut avoir deux sens : ce que croit l’Église 
(fides quae creditur) * ou la réalité vivante de la foi, dans l’Église 
(fides qua creditur) %. De même, Sensus Ecclesiae, le sens de 
l'Église. La signification première, et de beaucoup dominante, 
dans l’usage catholique de cette expression, est celle de : ce que 
croit l’Église, ce qu’elle voit dans ses sources, son interprétation 
des textes et des choses. Ce sens s’annonce chez les Pères : 
S. Athanase, S. Hilaire, S. Augustin, S. Vincent de Lérins #, 
au moyen âge *; il se rencontre abondamment au début du 
xvIe siècle ?! et surtout au concile de Trente. Le concile emploie 
également un grand nombre d’expressions équivalentes : 

Ecclesiae catholicae sensus 22; 
Ecclesiae catholicae consensus 23 
Quemadmodum Ecclesia catholica ubique diffusa semper intellexit 24; 
Uti semper catholica Ecclesia docuit >; 
Persuasum semper in Ecclesia Dei fuit #; 
Prout universalis Ecclesia hucusque professa est 27; [custodit *#; 
Prout Ecclesia universa indicavit (vel) servavit, (vel) retinuit, (vel) 
Sensus (S. Scripturae) quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia ??. 

Souvent les Pères de Trente ont décidé au nom de ce motif : 
« Et hic est sensus Ecclesiae », « talis est consensus Ecclesiae 
perpetuus », « consensus totius Ecclesiae fuit et est», «communis 
consensus Ecclesiae est ® ». On rencontre souvent des expres- 

82 



LE SUJET DE LA TRADITION 

sions analogues chez les théologiens contemporains, Melchior 
Cano et Martin Perez Ayala, par exemple, qui ont un nom dans 
l’histoire du traité de la Tradition %!. La formule « secundum 
sensum quem tenuit et tenet Ecclesia » est devenue un ropos des 
énoncés conciliaires ou pontificaux 22, 

Il ressort de ces anciens que la tradition ne sépare pas un sens 
subjectif, sorte d’instinct de la foi, du contenu objectif; elle ne 
connaît pas une autonomie de l’instinct mystique et subjectif 
des choses de Dieu, à l’égard de la proposition que Dieu a lui- 
même veillé à nous en faire par tous les moyens de l’économie 
de sa communication aux hommes : Révélation, Église, docteurs 
et saints. 

Le sens subjectif, celui d’un certain instinct catholique de la 
foi, intéresse beaucoup les modernes. On dirait plutôt alors 
sensus fidelium, sensus fidei, le sens de la foi. L’attention des 
modernes s’est volontiers portée sur les aspects psychologiques 
et subjectifs de la connaissance. Môhler a de plus tiré parti de 
l’idée romantique du génie ou de l’esprit d’un peuple, Volksgeïst, 
sans d’ailleurs le transposer purement et simplement à la tradi- 
tion de l’Église. Pourtant, même dans la Symbolique, « il compare 
la tradition à l’esprit d’un peuple, à l’esprit national, lien vivant 
entre le passé et le présent, cet esprit qui s’incarne, devient 
objectif dans les lois et les institutions, et dont l’État est la forme 
concrète la plus achevée % ». Mais il ne s’agit pas là d’une créa- 
tion de la communauté ou d’un simple résultat de sa vie : Môhler 
rattache cet esprit commun à la Réalité transcendante du Saint- 
Esprit comme à sa cause opératoire, et à celle du Christ comme 
à son contenu de vérité-vie %, Il le rattache au fait positif de la 
Pentecôte. Cet esprit ou ce sens qui habite la communauté est 
inséparable du contenu objectif de la Tradition qu’il conserve, 
entend et interprète %, 

On a dit que le sensus fidei de l’Église était ce que Newman 
appelle l’iJlative sense ou sens des inférences %, Est-ce bien exact? 
Nous dirions que ce sont des réalités de même ordre, des facul- 

tés de perception, mais considérées à des niveaux et dans un rôle 
différents. L’illative sense est une faculté d’anticipation des 

résultats, qui répond à la préformation de la conviction au stade 
des approches de la vérité. Le sensus fidei de l'Église est une 

83 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

faculté d’entendre les implications, non encore élucidées, d’une 
réalité déjà possédée. 

Les théologiens modernes se sont attachés surtout à l’aspect 
subjectif du sensus fidei. Ils ont repris les textes où S. Thomas 
d’Aquin parle de la faculté de perception et de discernement que 
possède en nous la foi, faculté qu’il attribue, au moins dans ses 
œuvres les plus mûres, aux dons du Saint-Esprit, donc à une 
activité dont le principe reste une motion actuelle et gracieuse 
de Dieu *. S. Thomas a limité sa considération à la personne 
individuelle croyante. Les théologiens modernes l’ont étendue 
à la communauté des fidèles dans l’espace et dans le temps; ils 
ont vu le sensus fidei comme principe de développement et comme 
fruit de la communion ecclésiale #8. 

La réalité objective qui fait face à ce sens ou instinct est, en 
tant qu’il est principe de perception progressive, et donc de 
développement, le déploiement même de la vérité chrétienne, et, 
en tant qu’il suppose la communion ecclésiale, la foi catholique %, 
l’ensemble de ce que l’Église tient unanimement, au sens où, 
concluant le concile de Trente, le cardinal de Lorraine s’écriait, 
le 4 décembre 1563 : « Tous nous croyons ainsi; tous nous avons 
le même sentiment; tous d’un même cœur nous embrassons 
cette vérité et y souscrivons. C’est la foi de Pierre et des Apôtres; 
c’est la foi des Pères; c’est la foi des croyants orthodoxes 4. » On 
parle parfois, pour le développement, de «tradition vivante », 
de « vérité vivante “! ». La vérité est vivante en tant qu’elle est 
principe de vie pour l'esprit; la vérité salutaire est vivante parce 
qu’elle fait vivre vraiment et éternellement. Mais la vérité n’est 
pas elle-même un sujet (sauf en Dieu, en Jésus-Christ), et ce 
n’est pas en lui attribuant une majuscule qu’on fait d’elle un 
sujet réel auquel conviendrait le prédicat de « vivant ». Ce qui 
est vivant, c’est le sujet qui croit : chaque fidèle personnellement, 
et l’Église comme sujet supra-personnel, seul finalement adéquat, 
de la foi. Non que nous imaginions une super-personne ayant, 
comme telle, une existence empirique indépendante de celle 
qu’elle a dans ses membres. Elle a pour principe supra-personnel 
d'unité linstitution du Seigneur, la vérité de l'Alliance qui sus- 
cite son terme, l’Épouse, et enfin le Saint-Esprit qui remplit et 
unifie tous les chrétiens à travers l’espace et le temps #. 

84 



LE SUJET DE LA TRADITION 

Les auteurs que nous avons cités, Môhler, Newman, mais 
aussi d’autres au xIx® siècle et parmi les contemporains, parlent 
souvent du sensus fidei Ecclesiae en termes de « conscience ». La 
Tradition serait la conscience de l’Église, elle aussi selon les 
deux aspects, subjectif et objectif, comme acte ou faculté et 
comme contenu #, Nous accueillons volontiers cette idée, qui 
peut se réclamer des Pères #, mais voudrions la préciser quelque 
peu. 

La conscience est l’intuition ou le sentiment plus ou moins 
clairs qu’a un esprit de ses états ou de ses actes, bref d’un cer- 
tain contenu de vie, comme siens. Elle suppose un contenu qui 
n’est pas pur apport du présent, mais totalisation et mémoire. 
Dans le cas de l’Église, il faut même ajouter une précision que 
l’idée de conscience ne dit pas : ce contenu est, en son fond le 
plus essentiel, un donné reçu, un dépôt. L'Église ne fait pas 
qu’avoir conscience d’elle-même, elle garde et réalise la mémoire 
vivante de ce qu’elle a reçu et dont son Époux et Seigneur 
rafraîchit sans cesse en elle la présence et la fraîcheur. En un 
sens, cette conscience possède son objet en intégrité dès le départ. 
Mais elle ne l’actualise pas parfaitement à chaque moment. 
Newman a bien analysé ces faits de possession réelle, non pas 
même simplement d’un instinct vital, mais d’idées ou de convic- 
tions définies, que nous pouvons porter en nous sans en avoir 
une conscience explicite ou claire, sans les avoir formulées. Nous 
reviendrons sur tout cela dans le chapitre suivant. Nous n’avons 
prise sur la conscience de l’Église que dans la mesure où elle 
s'exprime, mais ses expressions n’en épuisent pas le contenu. 

N’imaginons pas non plus une unique conscience dont les 
consciences personnelles des chrétiens et des chefs d’Églises 
seraient des manifestations ou des moments. La conscience 
appartient aux personnes, qui ne peuvent fusionner en une unité 
supérieure. L’unité des personnes dans l’Église n’est pas du type 
« fusion », mais du type « communion » : un grand nombre de 
personnes possèdent en commun les mêmes réalités (identité 
numérique : cf. supra) comme le contenu de leur vie, de leur 

mémoire, et donc de leur conscience. Ainsi ont-elles conscience, 

non de leurs opinions personnelles, mais de l’enseignement ou 

des déterminations de vie de l’Église, issue des Apôtres. Telles 

85 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

sont les bases de ce qu’on peut appeler la vie conciliaire de 
l'Église ou sa « conciliarité » profonde, qui n’est elle-même qu’un 
autre nom de l’Église comme communion, c’est-à-dire comme 
étant à la fois une et catholique. Un concile n’est pas la somme 
des voix particulières mais une totalisation obtenue par la com- 
munication des consciences en qui se personnalise la mémoire 
des dons remis ou faits par le Seigneur à son Épouse : essentielle- 
ment, des consciences des chefs d’Église qui s’y rassemblent en 
une célébration commune et qui personnifient — et, en ce sens, 
représentent — les communautés qu’ils président. Au concile, 
les évêques témoignent : « Ainsi croit l’Église, ainsi a-t-elle tou- 
jours cru, c’est ce que nous avons reçu de nos Pères et vécu dans 
la fidélité à leur tradition 5. » 

L'Église est une réalité organique, où chacun est animé pour 
le rôle qu'il doit remplir. 

Nous avons parlé de l’ecclesia en termes tout à fait généraux. 
Nous avons reconnu l’existence d’une conscience de l’Église, 
mais qui existe portée par des consciences personnelles. De quelles 
personnes? Comment se distribue cette conscience parmi les 
membres de l’Église? Ceux-ci sont-ils tous indistinctement et 
également porteurs du sens de la foi que nous venons d’étudier, 
ou quelques-uns seulement le sont-ils? 

Cette dernière hypothèse est radicalement exclue par les don- 
nées les plus certaines de la Révélation et de la Tradition, selon 
lesquelles tous les membres du Corps du Christ sont animés et 
vivants, actifs et responsables 4. Mais responsabilité peut signi- 
fier deux choses différentes. On est toujours responsable au 
titre de ce qu’on a reçu et dont on doit rendre compte. Tous ont 
reçu la vie chrétienne, qui comporte à titre essentiel ou comme 
un Existenzial au sens de Heidegger, un devoir de partager, de 
témoigner et de servir (koinômia, marturia, diakonia). Tous 
sont responsables au titre de la vie, d’un partage, d’un témoi- 
gnage et d’un service. On peut être responsable au titre d’un 
mandat reçu, d’une charge publique : quelques-uns sont respon- 
sables en ce sens. Ils ont reçu, en ce sens, une mission, c’est- 
à-dire une certaine tâche, dont ils devront répondre, assortie des 

86 



LE SUJET DE LA TRADITION 

ressources nécessaires pour l’accomplir : pouvoir, autorité, grâce. 
Telle est la situation des Apôtres aux origines de l’Église, puis 
des ministres institués par eux pour présider les communautés 
et les « paître »; enfin, des ministres hiérarchiques dans l’Église. 
Les textes sont bien connus, les faits bien établis. Nous cher- 
chons seulement à en saisir le sens relativement à notre sujet. 

Tout se met en place si l’on applique une distinction, au fond 
traditionnelle, heureusement formulée par Scheeben #, entre gar- 
der ou transmettre simplement un enseignement, et le définir 
comme une règle ayant valeur de loi expresse. Tout le corps 
garde la Tradition, et d’abord en vivant sa fidélité, comme nous 
le verrons dans le chapitre suivant; tous les fidèles sont appelés 
à témoigner. À l’intérieur, déjà, de la conservation et de la trans- 
mission du dépôt, quelques-uns ont, en raison des circonstances, 
des dons particuliers reçus, en raison, éventuellement, d’une 
fonction d’enseignement librement assumée, puis sanctionnée et 
même conférée par l’autorité, un rôle qualifié : c’est le cas des 
théologiens. Cela a été le cas historique des Pères, génies et 
saints appelés à préciser les traits du visage de l’Église à un 
moment où il se formait comme à son époque classique, par la 
doctrine précisée contre des hérésies fondamentales, dans les 
conciles, par la liturgie, la discipline pastorale, etc. Au surplus, 
la plupart des Pères ont été évêques, même lorsqu'ils venaient 
de la vie religieuse. 

La définition de la Tradition, soit par la promulgation de son 
sens, soit par sa fixation en « dogmes » proprement dits, c’est- 
à-dire en règles de croyance ayant une valeur de loi, a toujours été 
le fait des évêques et s’est traditionnellement exercée de façon 
solennelle dans les conciles. Dans les conciles, la communion de 
toute l’Église se traduit dans la communion des évêques, son 
unanimité dans l’unanimité des évêques, sa conscience par la 
conscience des évêques. Ils y sont les « juges de la foi », ils y 
définissent. 

Cette distinction des actes permet d’attribuer à tous les fidèles 
la part qui leur revient sans porter atteinte à la fonction et aux 
privilèges hiérarchiques. C’est faute de lavoir eue présente à 
lesprit que certains, pour bien maintenir cette fonction et ces 
privilèges, ont réduit les laïcs à un rôle purement passif ou ont 

87 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

passé sous silence la part qu’ils ont dans ce sujet de la Tradition 
qu'est l’ecclesia. Mais tant d’auteurs entendent, pratiquement, 
par « Église », le seul corps des praepositi ecclesiae #1! 

Cette même distinction nous permet, en accueillant la part de 
profonde vérité qui se trouve dans l’idée orthodoxe-russe de 
Sobornost, d’en mettre au point certaines formulations criti- 
quables, celle, en particulier, d’Al. St. Khomiakov, chef théolo- 
gique de l’école slavophile, qui la poussée jusqu’à la négation 
de l’autorité d’un magistère #, Nous nous rencontrons d’ailleurs 
ici avec des théologiens ou hiérarques orthodoxes, qui relèvent 
précisément, chez Khomiakov et dans son interprétation même 
du texte des patriarches orientaux de 1848 où il avait pensé 
trouver un confirmatur solennel de sa thèse, la méconnaissance 
de sa distinction entre hyperaspistès, défenseur, et krirès, juge, 
entre garder simplement la vérité et la formuler sous forme de 
canons ?. 

Ainsi reconnaissons-nous certaines différenciations à l’inté- 
rieur du sujet global de la Tradition qu'est lecclesia. Il y a des 
différenciations de fait, en quelque sorte historiques (théologiens, 
Pères). Il y a une différenciation de droit en quelque sorte essen- 
tielle : hiérarchie et peuple fidèle sont inégalement et différem- 
ment sujets de la Tradition à l’intérieur de ce grand et unique 
sujet qu'est l’ecclesia. Nous allons les envisager l’un après l’autre, 
afin de mieux préciser leur rôle respectif et leurs rapports. 

Le peuple fidèle ou le laïcat. 

Qu'il soit, pour sa part, sujet de la Tradition, c’est une évi- 
dence qu’imposent la nature des choses, les faits et des textes 
sans nombre : nous en avons cité ailleurs, tirés en particulier des 
Pères 51, S. Thomas parle de certaines traditions que les Apôtres 
ont transmises aux Églises sans les consigner par écrit et qui 
sont gardées dans l’observance de l’Église par Les générations suc- 
cessives de fidèles, per successionem fidelium 2. Écrivant pourtant 
contre Wyclif, Thomas Netter dit que la foi de l’Église dont 
parle le Symbole n’exclut pas, mais au contraire inclut, le témoi- 
gnage des laïcs 55, 

L’école théologique de Tubingue, qui a si largement retrouvé 

88 



LE SUJET DE LA TRADITION 

la veine ecclésiologique des Pères, a tenu, non parfois sans un 
certain exclusivisme au détriment du magistère hiérarchique, 
que toute la communauté ecclésiale est l’organe de la Tradition 5%, 
De son côté, Newman trouvait dans l’histoire de l’arianisme un 
exemple du fait que le peuple chrétien avait mieux gardé la 
vraie foi qu’un grand nombre d’évêques 5. Avant de raconter 
et d'exploiter cette histoire, il avait fait place aux fidèles, parce 
qu’il honorait la notion patristique d’ecclesia, dans son Essai 
sur le développement de la doctrine chrétienne. Son idée avait été 
accueillie par Perrone qui, jusqu’alors peu soucieux du rôle des 
fidèles, le trouvait maintenant intéressant pour fonder en tradi- 
tion le dogme de l’Immaculée-Conception de Marie, dont on 
préparait la définition à Rome 5%. Mais Perrone n’avait pas pré- 
cisément le concept patristique de l’ecclesia 5. Selon lui, le dépôt 
n’a été remis qu’à la hiérarchie et les fidèles ne sont qu’un 
medium traditionis, une sorte de miroir dans lequel l’Église ensei- 
gnante peut lire ou retrouver ce qui, en réalité, vient d’elle 5 : le 
sensus fidelium n’était qu’un argument éventuellement utile pour 
fonder la doctrine promulguée par la hiérarchie. Passaglia et 
Schrader sont demeurés fidèles à cette vue des choses ®. Franze- 
lin lui-même, qui donne une attention très positive au rôle des 
fidèles, amenuise le sens des textes scripturaires ou même patris- 
tiques qui en parlent, et ramène ce rôle à celui d’une infaillibilité 
passive in credendo et d’un témoignage rendu à la hiérarchie sur 
un enseignement reçu d’elle ®. De même Kuhn : il n’a pas ici 
suivi Môhler et n’a vu que la hiérarchie comme sujet de la Tra- 
dition 1, Mais Scheeben, qui doit beaucoup à Kuhn, s’est séparé 
de lui sur ce point. La distinction que nous avons rappelée plus 
haut lui permet de mettre dans toute l’ecclesia, laïcs compris, le 
sujet de la transmission de la Tradition; selon lui, la profession 
ou confession du corps des fidèles a sa force, non par la seule 
influence du corps des Docteurs, mais par une action directe du 
Saint-Esprit ®. 

Tous les théologiens que nous venons de citer, et d’autres 
encore, contemporains de ceux-là ou de nous-mêmes % — s’ac- 
cordent à reconnaître aux fidèles, là où ceux-ci sont unanimes, 
la qualité de témoins secondaires de la Tradition : on peut lire 
la Tradition de l’Église dans ce qu’ils tiennent ou professent 

89 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

croire. Est-il possible d’aller plus loin? On peut, nous semble-t-il, 
tenir cette thèse minima commune, soit dans une perspective 
dominée par l'affirmation du privilège hiérarchique, soit dans 
une perspective plus favorable aux ressources chrétiennes que 
possèdent les laïcs. Dans le premier cas, on parle pour les fidèles 
d’infaillibilité passive, et l’on entend par là l’infaillibilité qui leur 
revient parce qu’ils sont dociles, qu’ils sont disposés par la grâce 
de Dieu à être dociles envers le magistère qui a, lui, une infailli- 
bilité active. L’infaillibilité des fidèles n’est ici que le corrélatif 
de la seule valeur originale et positive qu’est l’infaillibilité du 
magistère dans son acte de magistère 4. 

Cette façon de présenter les choses traduit des vérités très cer- 
taines. Il est vrai que la foi des fidèles est reçue, objectivement 
déterminée par la prédication de ceux qui forment un seul corps 
d’envoyés depuis les Apôtres. Leur sens intime de la foi n’a pas 
d’autonomie par rapport à la prédication de celle-ci, qui est ori- 
ginairement un acte de la mission hiérarchique. C’est après un 
moment d’obéissance (antérieur d’une antériorité logique ou de 
nature) et sur la base ainsi reçue que les fidèles peuvent être 
actifs pour transmettre, développer et rayonner la foi : « M’étant 
fait disciple des Apôtres, je deviens docteur des peuples », dit 
l’auteur de l’Épître à Diognète %, Il est également vrai que, si 
l’on considère la Tradition en son état le plus formel qui est celui 
de règle, norme, loi ou « dogme », le magistère seul en est le 
sujet propre. Dire cela, c’est simplement dire que les laïcs n’ont 
pas d'autorité publique d’enseignement, ce qui est affirmé par 
toute la tradition chrétienne orthodoxe. En ce sens-là il est vrai 
que toute valeur du corps des fidèles comme témoin de la Tra- 
dition est dérivée du magistère. 

Dans cette perspective, cependant, on n’exprime pas routes les 
valeurs dont il convient de tenir compte. Outre qu’on apparaît 
excessivement dominé par l’idée d’ « infaillibilité », on ne peut 
tout ramener aux énoncés susdits qu’en forçant les textes du 
Nouveau Testament à rentrer dans un cadre trop étroit pour eux. 
Il n’est que de voir — le sujet vaudrait une recherche métho- 
dique — le sort fait chez les théologiens ou apologètes à des 
textes comme 1 fn, 20, 2-27 : « Quant à vous, vous avez reçu 
lonction venant du Saint et tous vous possédez la science (...). 

90 



LE SUÿET DE LA TRADITION 

Quant à vous, l’onction que vous avez reçue de lui demeure en 
vous et vous n’avez pas besoin qu’on vous enseigne. Mais puisque 
son onction vous instruit de tout 66... ». Le cas des plus antipro- 
testants parmi nos apologistes nous rappelle celui de quelques 
théologiens ramenant le titre sacerdotal des fidèles, dont parle 
le Nouveau Testament, à leur soumission et union ausacerdoce 
des prêtres du ministère public ®7. 

Ce qu’il faut ajouter à la thèse commune, c’est que le fait 
d’être dépendant du magistère hiérarchique pour recevoir les 
déterminations objectives de la foi n’empêche pas les fidèles 
d’être un sujet irréductible au magistère, ou, comme on dit 
(depuis quand?) à l’Église enseignante. La plante semée a ses 
racines propres, en un terrain nouveau, original, elle produit des 
fruits qui sont les siens. Nous accueillerions en ce sens l’idée 
défendue par Newman et à laquelle Scheeben n’est pas demeuré 
étranger, selon laquelle le sensus fidelium ne se réduit pas à l’acte 
du magistère mais lui ajoute sa valeur propre de témoignage, et, 
éventuellement, de développement. Newman pensait qu’il s’opère 
ainsi normalement une conspiratio fidelium et pastorum : une 
expression, notons-le, qui, peut-être par Perrone, est passée dans 
la bulle Zneffabilis Deus dogmatisant l’Immaculée Conception &,. 
Newman ajoutait même que l’Église enseignante n’a pas tou- 
jours été, dans l'Histoire, l’instrument le plus actif de l’infailli- 
bilité : cas de la crise arienne. C’est à l'Histoire à nous dire ce 
qu’il en a été; les théologiens ne peuvent que situer les faits dans 
une doctrine qui les accueille. Il est probable que la dictinction 
de Scheeben trouverait ici une application précieuse. La croyance 
(sensus fidei en sens objectif) est finalement déclarée par le magis- 
tré, 

Les actes qu’exercent les fidèles comme sujet corporatif de la 
tradition consistent principalement à la garder et à la trans- 
mettre. Ils la gardent dans la fidélité, non seulement de la pensée, 
mais de l’action chrétienne; leur sens de la foi, c’est leur fidélité 
chrétienne, qui garde ce qu’elle a reçu : voir chapitre suivant. 
Ils la transmettent : a) par l’enseignement et l’éducation; b) par 
le témoignage ou la profession de foi. Par tout cela, 1ls exercent 
la maternité spirituelle de l’Église 

a) Les laïcs ont occupé et occupent toujours une grande place 

9I 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

dans l’enseignement : non, bien sûr, l’enseignement ex cathedra, 
mais l’enseignement scientifique et la catéchèse. Les « didas- 
cales » étaient parfois des laïcs. Le dialogue suivant s’engageait 
sous Marc-Aurèle, entre Papylos, un simple martyr à Pergame, 
et son juge : 

Le Proconsul : As-tu des enfants? 
Papylos : Beaucoup, grâce à Dieu. 
Une voix dans la foule : Ce sont les chrétiens qu’il nomme ses 

enfants. 
Le Proconsul : Pourquoi mentir et me dire que tu as des enfants? 
Papylos : Apprends que je ne mens pas, je dis la vérité. Dans 

chaque province, dans chaque .ville, j’ai des enfants en Dieu ”?. 

Ce que Papylos avait fait pour beaucoup, les parents le font 
pour leurs propres enfants. L'importance de cette tradition com- 
mune ou générale * est immense. Concrètement, ce sont les 
parents chrétiens qui font les enfants chrétiens. Il est même 
arrivé que l’Église ne subsiste que par cette tradition (livraison, 
transmission) de la vie et de la doctrine chrétiennes par les 
parents et les Anciens, en l’absence de tout sacerdoce hiérar- 
chique. Si beaux que soient ces cas, cependant, ils illustrent 
finalement l’insuffisance de cette voie, ou du moins les dangers 
qu’elle présente 72. 

b) Nous avons parlé ailleurs du témoignage de la foi, professio 
ou confessio fidei, des laïcs en tant qu’il est une activité chrétienne. 
Qu'il suffise de le situer ici en tant qu’il intéresse la question 
du sujet de la Tradition : soit parce qu’il rransmet effectivement 
l'Évangile et rentre ainsi dans la « tradition active », soit parce 
qu’il constitue un «lieu théologique », propre et rentre ainsi 
dans l’ensemble des témoins, signes ou monuments de la Tra- 
dition. 

Transmettre le dépôt de la foi apostolique, c’est exercer la 
maternité spirituelle de l’Église. Sans cesse les Pères disent que 
les hommes sont engendrés en croyant et qu’ils engendrent à leur 
tour en parlant ou en enseignant 7%. Mieux : en constituant, par 

92 



LE SUJET DE LA TRADITION 

l'unité de leur communauté, le milieu spirituel et moral dans 
lequel on est formé selon la foi. 

Le magistère et la règle de for. 

Nous voudrions, dans ce paragraphe et sous ce titre, aborder 
trois points : 1° établir et considérer le fait de la part décisive 
qu'a le magistère pastoral hiérarchique dans l’ecclesia comme 
sujet de la Tradition; 2° préciser en quel sens on peut attribuer 
à ce magistère la qualité de règle de foi et 3° à quelles conditions 
il peut au mieux remplir ce rôle. 

1° Les ministères institués apparaissent, dans le Nouveau Tes- 
tament, comme étant essentiellement des ministères d’enseigne- 
ment : « paître », c’est d’abord communiquer l’enseignement des 
Apôtres 74, Les siècles ultérieurs n’ont pas une autre idée. Ceux 
qui président aux communautés sont des dépositaires et des éco- 
nomes du don spirituel de la vérité 5. Ils transmettent un héri- 
tage et sont eux-mêmes constitués héritiers par la légitimité de 
leur succession. Leur autorité tient à cela; elle leur vient tout 
entière du fait qu’ils appartiennent à ce corps unique de mission 
dont nous avons déjà parlé, dont les prophètes, les Apôtres et, de 
façon souveraine, Jésus-Christ, sont les membres capitaux : ils 
lui appartiennent tant par la légitimité de leur succession que 
par l’authenticité de ce qu’ils transmettent. 

Il y a donc ici un titre particulier pour assurer la conservation 
et la transmission de la vérité. Non le simple titre d’un dépôt dont 
on vit, mais celui d’une mission au sens fort du mot, c’est-à-dire 
d’un mandat reçu en même temps que les ressources nécessaires 
pour le remplir. Que le Seigneur ait donné à son peuple cette 
structure à la fois communautaire et hiérarchique, cela ressort 
du fait, déjà mis en lumière %, que Dieu ne révèle pas à chaque 
personne individuellement la vérité salutaire, mais en a fait une 
communication unique, collective et publique, dont il a confié la 
transmission et la diffusion à un corps d’envoyés dans lequel la 
succession des mandatés, rendue nécessaire par leur caractère 
mortel, ne porte pas atteinte à l’unicité de la mission. 
Que toute l’ecclesia soit sujet de la Tradition, nous l’avons assez 

93 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

dit. Mais, en elle, les ministres ordonnés dans la suite et la suc- 
cession du ministère apostolique en sont le sujet d’une manière 
majeure et particulièrement qualifiée. Aussi accomplissent-ils, à 
l'égard de la Tradition, les actes que tous les fidèles produisent, 
mais dans des conditions nouvelles, et ils en font aussi d’autres 
que les simples fidèles sont inaptes à poser. 

Tous les chrétiens gardent le dépôt. Les ministres hiérar- 
chiques ont pour cela les charismes afférents à leur charge 
pastorale et quileur sont donnés, d’abord, par le sacrement sacer- 
dotal, épiscopal 7. Les prêtres vivent de la Tradition, non seu- 
lement par des études qui leur en donnent une meilleure connais- 
sance, mais par la célébration des mystères. Tous les chrétiens 
transmettent le dépôt par l’enseignement et par la confession 
ou la profession de la foi. Les ministres hiérarchiques font cela 
par l’exercice public de la parole sacrée, par tous les actes etavec 
lautorité du pastorat; ils ne transmettent pas seulement, ils 
expliquent authentiquement le sens du dépôt, ils l’interprètent, 
ils opèrent avec autorité un discernement dans la luxuriance des 
apports de l'Histoire ®. Telle est l'affirmation traditionnelle com- 
mune à l’Orient et à l’Occident, comme en témoigne ce texte 
d’un théologien Orthodoxe : « Le magistère régulier de l’épisco- 
pat ne tient pas son autorité de la multitude des fidèles, il vient 
du Chef commun de tout le corps et est transmis par la suc- 
cession apostolique. Toutefois, ce n’est qu’une autorité de pro- 
clamer, d’identifier et de reconnaître ce qui a été confié à l'Église 
entière %, » 

Expliquer davantage ces points relèverait plutôt d’un traité 
du magistère. De plus, cet aspect de la question, à coup sûr très 
important, se trouve abondamment développé dans les traités 
classiques. Il a même été considéré de façon prépondérante, 
presque exclusive parfois, par la théologie catholique depuis le 
concile de Trente ®. De plus en plus nettement, on a considéré 
l'ensemble des témoignages constituant la tradition objective 
comme une simple matière, dont seul l’acte du magistère, sa 
tradition active, faisait une règle de croyance ou de pratique pour 
l'Église. On a cité surabondamment, mais sans se demander ce 
qu’il mettait au juste sous ecclesia, le texte fameux de S. Augus- 
tin : « Evangelio non crederem nisi me catholicae ecclesiae 

94 



LE SUJET DE LA TRADITION 

commoveret auctoritas ©! » Ceci nous amène à notre seconde 
question. 

2° En quel sens peut-on attribuer au magistère la qualité de 
règle de foi? Chez les Pères, regula fidei désigne un objet, la doc- 
trine qu’il faut professer pour recevoir le baptême dans l’Église®2. 
Pour les modernes, regula fidei signifie : le magistère. La plupart 
disent : les expressions objectives de la croyance, même l’Écri- 
ture, constituent une règle éloignée ou matérielle; l’enseignement 
actuel du magistère est règle prochaine et formelle #. Pour 
L. Billot, même, la Tradition comme contenu ou ensemble 
d’attestations est objet de la transmission, mais seul le magistère 
mérite le titre de règle 84, S. Thomas d’Aquin, par contre, n’eût 
pas volontiers parlé de regula fidei à propos de l’Église, préoccupé 
qu’il était avant tout, non de l’Église elle-même ou de son magis- 
tère, mais du caractère entièrement théologal de l’acte de foi. 
Cependant, sa théologie de la foi permet d’attribuer, en la situant 
avec précision, une certaine valeur de règle au magistère de 
l'Église. 

L'acte de foi exige en effet deux éléments déterminants : un 
motif d’adhésion et la connaissance d’un certain contenu ; 
cette connaissance est acquise pour nous, non par une révélation 
immédiate, mais par l’audition de la prédication 5. Celle-ci sup- 
pose elle-même la mission, qui est la structure que prend, dans 
Péconomie positive et chrétienne du salut, le grand mouvement 
par lequel Dieu, se servant de ses créatures, conduit les hommes 
vers la connaissance de Lui-même et la vie éternelle : « Com- 
ment l’invoquer sans d’abord croire en lui? Et comment croire 
sans d’abord l'entendre? Et comment entendre sans prédica- 
teur? Et comment prêcher sans être d’abord envoyé #7? » 

Si l’on envisage le monf de la foi, il n’est rien d’autre, répète 
avec force S. Thomas, que la Vérité Première, c’est-à-dire Acte 

absolu et incréé de vérité qui est Dieu lui-même #. La foi n’est 
donc déterminée intrinsèquement que par l’accueil en nous de 
PActe de Dieu témoignant de Soi-même. L’acte de foi suppose, 
non seulement une relation verticale immédiate à Dieu, mais un 

événement actuel absolu. Mais, pour ce qui est dela détermina- 

tion de son contenu objectif, il dépend des faits historiques de 

Révélation, du témoignage public porté à ces faits, du corps 

95 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

mandaté pour communiquer, interpréter, ce témoignage, et qui 

s’étend sur toute la durée historique et à travers le monde entier. 
C’est pourquoi, considérant la foi dans sa condition existentielle, 
S. Thomas en définit le motif lui-même comme étant la Vérité 
Première liée aux conditions concrètes en lesquelles Elle a choisi 
de se manifester et qui sont les saintes Écritures et l’enseigne- 
ment de l’Église ®. Écriture, Église, sont des réalités créées, 
mais qui, d’un côté, ayant Dieu pour auteur, se réduisent à la 
causalité divine %, et qui, d’un autre côté, sont de pures condi- 
tions de proposition ou de détermination du contenu de ce que 
Dieu m’a dit. La règle de l’adhésion, c’est bien son objet et, à 
cet égard, nous n’admettons pas la distinction faite par L. Billot 
entre objet et règle. Pour S. Thomas, l’esprit n’est fixé que par 
l’objet lui-même, tout comme l’action volontaire l’est par le bien, 
qui porte en lui-même sa valeur d’obligation ‘1. La règle de la foi 
est immanente à l’objet de foi; le magistère est normatif pour les 
croyants en ce qu’il ne fait que traduire l’objet de foi. L'autorité 
de l’Église, qui procède de Dieu, intervient dans le processus de 
communication qui va de Dieu à nous, non dans le mouvement 
qui va de nous à Dieu et qui est le mouvement théologal de la 
foi. Cajetan a défini cette situation ou ce rôle de l’Église : ministra 
objecti *, organe de communication d’un objet qui est la règle 
de la foi. 

Il faut pourtant situer, dans cette théologie thomiste, la vérité 
que traduit, dans ses catégories propres qui varient d’ailleurs 
parfois quelque peu de théologien à théologien, le traité moderne 
de la Tradition. De par l’institution divine (la mission) et l’as- 
sistance du Saint-Esprit, les pasteurs ont, à l'égard de l’Église 
sur, dans et pour laquelle ils sont établis, la charge et le privilège 
de déterminer avec autorité le contenu et le sens de l’Objet ou 
du Dépôt dont ils sont les ministres. Ils ont pour cela, de par 
Dieu, charge et mandat, donc aussi l’autorité et les charismes 
correspondants. En cela, l’Église n’est pas règle objective de 
notre foi, mais critère (extérieur à l’objet, bien qu’homogène à 
lui, puisqu’il procède du même auteur) de notre interprétation 
de cet objet. Citons une fois de plus ici, comme exprimant bien 
la doctrine commune, ce texte de S. François de Sales : 

06 



LE SUJET DE LA TRADITION 

Ce n’est pas l’Écriture qui a besoin de règle ni de lumière étran- 
gère, comme Bèze pense que nous croyons; ce sont nos gloses, nos 
conséquences, intelligence, interprétations, conjectures, additions et 
autres semblables manèges du cerveau de l’homme, qui ne pouvant 
demeurer coi s’embesogne toujours à nouvelles inventions : ni moins 
voulons-nous un juge entre Dieu et nous, comme il semble qu’il 
veuille inférer en son épître; c’est entre un homme tel que Calvin, 
Bèze, Luther, et entre un autre tel qu’Echius, Fisher, Morus; car 
nous ne demandons pas si Dieu entend mieux l’Écriture que nous, 
mais si Calvin l’entend mieux que S. Augustin ou S. Cyprien %. 

Il arrive que les pasteurs de l’Église interviennent en ajoutant 
à la pure autorité du vrai, c’est-à-dire de la Parole de Dieu — à 
l'égard de laquelle ils ne sont que ministri Objecti — une obliga- 
tion légale, éventuellement assortie d’une sanction. La déclara- 
tion du vrai, à laquelle ils procèdent, prend alors par surcroît 
valeur de loi pour la communauté des chrétiens. Elle devient 
un dogma. Certes, c’est peu de chose au regard de la vérité comme 
telle, qui est la valeur suprême. Ce n’est pas peu de chose au 
regard de l’unité de l’Église, qui doit vivre dans l’unanimité de 
la croyance et dans la paix : « Ayez tous le même sentiment; 
qu’il n’y ait point parmi vous de divisions; soyez bien unis dans 
le même esprit et dans la même pensée » (1 Cor, ï, 10). 

Par l’aspect où le magistère des pasteurs, c’est-à-dire des chefs 
ayant juridiction sur les fidèles, est habilité à imposer comme 
une obligation une certaine interprétation ou une certaine façon 
de faire, il est donc véritablement règle %. Même là où il s’agit du 
contenu de la Révélation divine ou de l’enseignement aposto- 
lique, c’est lui qui leur donne éventuellement forme de règle 
canonique pour la communauté des fidèles. On peut donc le dire 
règle secondaire à deux titres : 1° parce qu’il interprète le Dépôt 
et juge des interprétations proposées dans l’Église; 20 parce qu’il 
ajoute éventuellement une valeur légale ou canonique à ce qu’il 
communique. 
Quand il s’agit de pures lois, rites ou coutumes ecclésiastiques, 

ce second titre est seul en jeu. La règle n’est qu’ecclésiastique. 
L'Église elle-même en est la source, et donc aussi la maîtresse 
et la mesure. 

97 

il 4 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

3° À quelles conditions le magistère peut au mieux remplir 
son rôle? Demeurant dans le domaine de la Tradition au sens 
le plus compréhensif du mot, il faut dire que lautorité cano- 
nique du magistère, source de la valeur légale de ce qu’il trans- 
met, est toute au service d’une pure communication du contenu 
de l'Évangile, dans le domaine de laquelle ce même magistère 
intervient comme pur minister objecti. Nous avons vu que le 
magistère lui-même ne conçoit pas son rôle autrement (cf. les 
textes rassemblés dans E. H., p. 257 s. et voir infra, n. 98). 

Cela engage ce magistère dans l’obligation de donner une pri- 
mauté effective au moment de témoignage fidèle sur l'aspect de 
« définition » et d’exercice de son autorité. C’est cela la loi tra- 
ditionnelle de cet exercice, aussi bien dans l’Église présente que 
dans le passé, compte tenu du fait que l’anarchie doctrinale de 
l’époque moderne appelle un exercice plus actif du magistère. 
Même alors, le magistère transmet, en l’expliquant, le dépôt 
évangélique. 

Il doit toujours chercher à le transmettre selon une double 
exigence de pureté et de plénitude. De pureté : cela demande 
qu’il éprouve critiquement, à la balance de la Tradition, les 
ajouts, nouveautés, développements qui pourraient être des 
excroissances, sans oublier cependant que Dieu parle encore 
aujourd’hui, bien que la Révélation soit close. De plénitude : le 
magistère n’échappe pas à l’histoire, il est lié au temps. Ses inter- 
ventions en portent la marque, parfois d’une façon qui le montre 
excessivement lié aux particularités et aux limites d’un moment 
théologique : penser à la bulle Unam Sanctam, aux décrets « Pro 
Armenis » et « Pro Jacobitis » de 1439 et 1441, aux considérants 
théoriques des bulles déposant Élisabeth Ire ou Henri IV de 
Navarre... Il arrive que les énoncés du magistère soient, à un 
moment donné, orientés d’une façon telle qu’ils laissent de 
côté d’importants aspects de la Tradition. Tout le monde, 
aujourd’hui, admet jusqu’à l’idée d’oublis ou d’obscurcissements 
momentanés dans la conscience dogmatique, comme en montre, 
par exemple, l’histoire des réordinations. De même l’enseigne- 
ment du magistère moderne sur la propriété, orienté qu’il est 
contre le collectivisme, insiste presque exclusivement sur la légi- 
timité et les convenances de l’appropriation privée et ne reprend 

08 



LE SUJET DE LA TRADITION 

guère l’enseignement patristique et médiéval sur la communauté 
première des biens. On pourrait citer d’autres exemples. 

Or la Tradition, tout comme la théologie positive qui en est 
une étude technique à l’usage de la science sacrée, cherche à 
être une totalisation, une communion aussi pleine que possible 
à la foi ou à la pensée de l’ecclesia universalis %5. Pour y parvenir, 
ou tout au moins s’y efforcer, les moyens sont à la fois spiri- 
tuels et techniques : spirituels, ce sont ceux de la vie dans la 
Communion, et par-dessus tout la pratique vivante de la liturgie 
dont nous parlerons au chapitre suivant; techniques, ce sont ceux 
de la connaissance, donc de l’étude. Nous en avons déjà touché 
un mot (cf. ch. I, p. 42-43). Les théologiens n’appartiennent pas 
à l’ « Église enseignante » au sens dogmatique du mot, mais ils 
occupent une place importante dans la fonction enseignante de 
l'Église. Ils sont, pour le magistère, des coopérateurs, non sans 
doute indispensables, non nécessairement parfaits, mais souvent 
très profitables : la plénitude admirable de doctrine qu’on trouve 
dans les textes du concile de Trente vient en grande partie de 
leur collaboration %. Leur travail ne remplit pas seulement une 
fonction d’alimentation de la conscience dogmatique, mais éga- 
lement une très nécessaire fonction critique à l’usage du sens de 
l'Église et même, en elle, du magistère : avant, bien sûr, qu’il 
ait parlé. Il ne leur revient pas seulement de justifier en Tradi- 
tion (au 3° sens du mot) l’enseignement actuel du magistère, 
mais aussi d'éclairer la pratique et la parole (non encore fixée 
en dogme) actuelles de l’Église à la lumière de cette Tradition. 
Le P. d’Alès disait que «le canon de Lérins est un principe 
directeur pour l’Église enseignante elle-même » (D. À. F. C., 
IV, 1753). Tâche parfois délicate ?”, qui réclame encore plus de 
sens catholique que de courage. La théologie positive est une 
plante très difficile à cultiver, car elle doit satisfaire aux exigences 
d’une double loyauté : envers la documentation historique et 
envers des références de type dogmatique %. Il en va de même 
d’un service qui doit à la fois être historico-critique et tenir 
compte de la différence qui existe entre tradition historique et 
tradition dogmatique *. 

L'histoire de l'Église en Occident depuis la dernière décennie 
du xirr° siècle a largement conditionné la situation dans laquelle 

99 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

nous nous trouvons. D’un côté, bien des siècles se sont écoulés. 
Une puissante recherche d’intellectus fidei s’est déployée, dont 
les fruits se sont ajoutés au trésor de la Tradition : apport de 
la théologie scolastique, maintenant des sciences bibliques, peut- 
être bientôt des sciences de l’homme, etc. D’un autre côté, l’au- 
torité de l’Église et singulièrement l’autorité papale, a pris un 
très grand développement à partir de la Réforme grégorienne, 
et surtout elle s’est formulée en une forme de plus en plus juri- 
dique. Il en est résulté un grand développement du sens de 
l'Église et de son enseignement actuel comme de lieux théolo- 
giques propres et quasiment autonomes; donc, une tendance, 
pour l’Église, à se prendre elle-même comme source, alors qu’elle 
ne peut « définir » que ce qui est révélé 1%, et que son magistère, 
loin d’être identique à la Tradition, s’y réfère comme à la source 
de son enseignement, donc, comme à sa règle objective (cf. E. H., 
p. 257 S.). 

C’est contre certains aspects de la vie catholique où se mani- 
festait cette tendance que se sont élevés successivement les mou- 
vements spirituels, souvent antiecclésiastiques, du xrIe siècle, 
puis Wyclif et Huss aux xIve et xv® siècles, d’autres esprits cri- 
tiques encore, rarement d’aplomb dans le sens catholique, enfin 
les Réformateurs du xvIe siècle. L’autorité, disaient-ils, ne suffit 
pas à fonder le droit à être obéi si ce qu’elle enseigne n’est pas 
conforme à la vérité dont chacun peut connaître les énoncés 
normatifs (la Bible) 11, Les protestants d’aujourd’hui articulent 
la même protestation et la même critique 1%. On ne peut justi- 
fier par un sensus fide: ou par un charisme de magistère prati- 
quement autonomes, la définition comme de foi de vérités qui 
ne seraient pas réellement contenues dans la Révélation et dans 
la Tradition; du reste, le magistère catholique a toujours affirmé 
ne rien définir qui n’y fût contenu. Mais il faut qu’une telle 
affirmation soit honorée et que ses exigences soient prises très 
au sérieux. Certaines présentations des choses semblent de nature 
à exciter les craintes plutôt qu’à les apaiser. Mais nous nous 
sommes élevé, d’autre part, non seulement contre le faux prin- 
cipe de la Sacra Scriptura, sur lequel nous reviendrons, mais 
contre des exigences de documentation textuelle ou d’énoncé 
littéraire qui, en prétendant constituer rigoureusement la mesure 

100 



LE SUJET DE LA TRADITION 

d’une certitude valable, trahissent la réalité de la Tradition et 
le statut même de l’héritage dont l’Église est appelée à vivre 1%, 

En conclusion, dire que Dieu communique sa Révélation par 
l'Église, par la prédication d’un ministère mandaté, héritier, à 
ce plan-là, de la mission apostolique (cf. Mr, 28, 19; Mc, 16, 
15; Ac, I, 7-8), ce n’est pas identifier l’autorité de l'Église et 

celle de Dieu, comme les protestants nous accusent de le faire 104, 
C’est situer l’Église et le ministère ordonné à la place que la 
Parole de Dieu elle-même leur assigne dans l’économie de la 
Révélation salutaire. À notre tour, nous interrogeons le protes- 
tantisme. Nous lui demandons de tirer les conséquences du fait, 
attesté dans toute l’économie salutaire, que la Révélation n’a 
pas un statut individualiste et privé, mais social et public; et 
aussi de prendre au sérieux la promesse de la présence et de 
l'assistance du Saint-Esprit, en tant qu’elle a été faite à l’Église. 

C) LE SAINT-ESPRIT, SUJET TRANSCENDANT DE LA TRADITION. 
SON ACTUALITÉ DANS L’'ÉGLISE-CORPS DU CHRIST. 

La Tradition, dont le point de source est « Dieu », a plusieurs 
sujets humains : au niveau de son origine historique, les pro- 
phètes, Jésus-Christ, les Apôtres; au niveau de sa transmission, 
l’Église, faite de fidèles et de pasteurs. Ce qui fait l’unité de 
ces sujets divers, c’est, nous le savons, extérieurement la mis- 
sion, intérieurement le Saint-Esprit qui, n’étant pas un simple 
principe mais une personne, devient de ce fait sujet, et sujet 
éminent, de la Tradition. Mission et présence active du Saint- 
Esprit forment comme un sacrement, avec son support visible 
de signes et son âme opérante intérieure. Il nous faut consacrer 
un moment particulier de considération au Saint-Esprit comme 
sujet transcendant de la Tradition, et à ce que cela suppose ou 
entraîne au plan de l’ecclésiologie. 

S. Irénée parle d’une sorte de transmission ou de tradition du 
Saint-Esprit par les Apôtres 1%, et S. Hippolyte fait de même 16, 
Irénée voit dans l’Esprit Saint le principe actif intérieur à la foi 

IOI 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

et qui en renouvelle sans cesse la jeunesse 17, Tertullien, le prin- 

cipe garantissant à l’Église de vivre dans l’unanimité et la vérité, 

en gardant fidèlement la Tradition 1%. S. Cyprien fait aussi, de 
Punanimité, l'effet propre et immanquable du Saint-Esprit 1%. 
Novatien, qui a une très belle théologie de l’action du Saint- 
Esprit dans l’Église, parle en particulier de cet Esprit, « grande 
force de l’Église, qui explique la règle de foi, qui empêche de 
proférer des paroles contraires aux Écritures et garde intacts et 
entiers dans les autres les droits de la doctrine du Seigneur 4°». 

Pourtant, les Pères les plus anciens ont relativement peu parlé 
du Saint-Esprit comme principe de la Tradition : la continuité 
historique, pour eux certaine, leur suffisait. On a surtout fait 
mention de l'Esprit pour répondre, quand on la posé, au pro- 
blème de l’homogénéité entre l’enseignement actuel de l’Église 
et le dépôt apostolique. Nous discernons trois grands moments 
de cette théologie : 1° Depuis le début de l’époque patristique 
jusqu’à la théologie moderne, dans la conviction d’une action per- 
manente du Saint-Esprit « inspirant » les chrétiens, les hommes 
d’Église, les conciles, les écrivains sacrés : car toute explication 
ou détermination valable intervenant dans la vie sainte de l’Église 
provient du Saint-Esprit 1, On pense moins historiquement que 
théologiquement, sacramentellement. La plupart du temps, on 
se contente d’affirmer l’actualité de l’opération du Saint-Esprit, 
sans connoter une continuité historique avec les origines. Par- 
fois, cette action de l’Esprit est dite, précisément, assurer cette 
continuité 12, 

2° Face à la Réforme et à l’époque du concile de Trente, au 
cours de ce concile, lui-même, pour justifier le « plus » que pré- 
sente l’enseignement actuel de l’Église par rapport à la lettre de 
PÉcriture. La valeur de cet enseignement et l’autorité des tra- 
ditions ont toujours été justifiées par le fait que le Saint-Esprit 
habite l’Église et qu’il opère dans les actes les plus décisifs de 
sa vie , Cette justification est très exactement celle que donne, 
de son côté, la théologie Orthodoxe 4, 

3° Dans la grande théologie de la Tradition qu’on trouve dans 
Pécole de Tubingue et particulièrement chez le Môhler de Die 
Einheit 5, Celui-ci, qui s’inspire tellement des Pères et a effec- 
tivement retrouvé leur veine profonde, ne leur emprunte pas, 

102 



LE SUJET DE LA TRADITION 

telle quelle, cette théologie : c’est son élaboration personnelle. 
Mais il n’a fait qu’appliquer à la Tradition la théologie patris- 
tique du Saint-Esprit âme de l’Église : on dirait, en termes sco- 
lastiques, leur théologie du Saint-Esprit, principe opérationnel 
du Corps mystique. Môhler voit dans la Tradition ce qui réalise 
lunité de l’Église comme Église issue à la fois de l’enseignement 
du Christ et de la Pentecôte : par l'Esprit, la vérité enseignée 
par Jésus-Christ s’intériorise et devient, par l’amour, inspira- 
tion de communion. L’Esprit crée à la fois, du dedans, l'unité 
de la communauté et les organes ou les expressions de son génie, 
c’est-à-dire de sa tradition. 

Le nerf de toutes ces théologies est l’identité du principe qui 
agit dans la durée de l’Église et dans les activités par lesquelles 
elle se construit, et du principe qui était à l’œuvre à l’origine, 
dans la Révélation des prophètes et des Apôtres, dans Pactivité 
salutaire du Verbe incarné. 
Nous avons vu, chez les Pères (E. H.), et nous verrons mieux 

encore (cf. infra, ch. V), que le contenu dogmatique de la Tra- 
dition consiste dans la juste interprétation de la Révélation scrip- 
turaire en fonction de son objet central, le Christ et l’Église. Or, 
d’après le Nouveau Testament, si le Christ est le contenu de 
l'Écriture, il nous donne l'intelligence de celle-ci par son Saint- 
Esprit. C’est l'Esprit qui fait dire « Jésus est Seigneur » (1 Co, 
12, 3); les textes sont obscurs jusqu’à ce qu’on se convertisse 
au Seigneur sous l’action de son Saint-Esprit (2 Co, 3, 12-18). 
C’est pourquoi sans doute l’Apôtre exhortait Timothée à « gar- 
der le bon dépôt avec l’aide de l'Esprit Saint qui habite en nous » 
(2 Tm, 1, 14). Les protestants ne se refuseraient sans doute pas 
de dire avec nous : l'Esprit est l’âme de la Tradition entendue 
en ce grand sens HS, 

D’autres textes de S. Paul, et les Actes de S. Luc attribuent 
au Saint-Esprit toute la vie de l’Église et l’œuvre de son minis- 
tère. Dans ces conditions, il faudrait avoir des raisons bien déci- 
sives pour exclure l’Église de la promesse du don de l'Esprit faite 
par Notre-Seigneur aux Apôtres dans l’évangile de S. Jean, sous 
le prétexte qu’elle n’est expressément adressée qu’à ceux-ci. On 
a, au contraire, des raisons, tout en reconnaissant qu’elle concerne 

103 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

immédiatement les Apôtres, d'admettre qu’elle concerne l'Église 
de tous les temps 17. Swete note la récurrence, dans ÿn, 14 et 
16, du mot « vous » : je vous donnerai, je vous enverrai, il vous 
conduira, il vous fera comprendre. Ce « vous » répété désigne à 
la fois les personnes (des Apôtres) et la communauté 48. De fait, 
le jour de la Pentecôte, l'Esprit est donné à tous les disciples, 
au nombre de cent vingt (cf. Ac, 1, 15: cf. Le, 24, 33 : « Les 
Onze et ceux avec eux »). L'Esprit a été promis et il est donné à 
la communauté de ceux qui sont présents; à mesure que de nou- 
veaux membres s’adjoindront au premier noyau, puis à l'Église, 
dans la suite des temps, ils recevront à leur tour l'Esprit, qui 
est le réalisateur du Corps du Christ (cf. 1 Co, 12, 13) *. 
N’avait-il pas été promis aux Apôtres « pour qu’il demeure éter- 
nellement » (Ÿn, 14, 16-17)? Au fond, il en est du don de VEs- 
prit comme de l’ensemble de l’économie du salut : l’événement 
arrivé une fois concerne toute la suite et opère en elle. Môühler 
va jusqu’à assimiler ou comparer ce fait à celui de la vie qui, 
apparue par un acte créateur de Dieu, se propage ensuite, d’in- 
termédiaire en intermédiaire, par communication de la force 
vitale une fois mise au cœur des choses 12, Nous avons vu qu’Iré- 
née et Hippolyte admettraient assez cette idée (cf. supra, nn. 105 
et 106). Relisons les promesses de Notre-Seigneur : 

Je ne vous laisserai pas orphelins, je reviendrai à vous : ÿn, 14, 
18, qu’il est difficile de ne pas rapprocher de Mf, 28, 20. 

Le Paraclet, l’Esprit Saint, que le Père enverra en mon nom, vous 
enseignera tout et vous rappellera tout ce que je vous ai dit (Ÿn, 14, 
26). Quand viendra le Paraclet, que je vous enverrai d’auprès du Père, 
PEsprit de vérité qui provient du Père, il me rendra témoignage (15, 
26). J'ai encore beaucoup de choses à vous dire, mais vous ne pouvez 
pas les porter maintenant. Quand il viendra, lui, l'Esprit de vérité, 
il vous conduira vers la vérité tout entière, car il ne parlera pas de 
lui-même, mais tout ce qu’il entendra il le dira et il vous annoncera 
les choses à venir (16, 12-13 : ce texte vise peut-être les seuls apôtres). 

Le rôle qui est ainsi dévolu au Saint-Esprit est d’actualiser 
et d’intérioriser ce qui a été dit et fait par le Christ. Cela résulte 
aussi des textes de S. Paul, encore que l’Apôtre ne distingue pas 
nettement les deux moments, christique et pneumatique. S. Luc 

104 



LE SUJET DE LA TRADITION 

et S. Jean le font beaucoup mieux (voir E. H., p. 24 s.). Le 
Christ a prononcé une fois les paroles du saint Évangile; il a, 
une fois pour toutes, accompli notre salut et donné sa vie; il a 
une fois institué les sacrements et consacré les Apôtres. Il a ainsi 
posé ou « dressé » la forme d’existence de son peuple. 

Tout cela doit être vécu par des personnes humaines qui se 
succèdent dans le temps et coexistent, dispersées, dans l’espace. 
La forme de vérité et de vie posée une fois pour toutes, et pour 
tous, doit devenir forme de vérité et de vie personnelle, pour cha- 
cun des hommes, et forme commune pour tant et tant d’hommes 
qui égrènent leur existence à travers la durée et sur tous les 
points du monde. Et ceci, non par une pure décision émanant 
de ces hommes et qui ne serait, ni un principe d’unité, ni un 
principe de vie divine, mais par une nouvelle opération de Dieu 
lui-même, non plus incarné visiblement à un moment de l’his- 
toire humaine, mais donné intérieurement à chacun et à tous. 
C’est l’œuvre du Saint-Esprit. 

Esprit, il agit dans l’intime des personnes sans leur faire vio- 
lence. L’Écriture caractérise son intervention en la comparant à 
une habitation, à une onction pénétrante, à une inspiration inté- 
rieure presque indiscernable du travail de notre propre esprit l1, 
une conscience qui seule pénètre la profondeur d’une vie per- 
sonnelle (1 Co, 2, 10 s.). Et pourtant, il est le même en tous. 
Il y opère, du dedans, l’unité et l’unanimité. Il incline chacun 
dans le sens de la communion, selon la nature, la vocation et la 
place d’un chacun. Ses dons sont faits « pour l’utilité commune » 
(1 Co, 12, 7), « pour l’édification du Corps du Christ » (Ep, 4, 
F2 ÉRIC TI). 

Si telle est son œuvre propre, elle n’est pas pour autant une 
œuvre autonome. « Esprit du Christ », il ne fait que l’œuvre du 
Christ. Il n’actualise ni ne personnalise autre chose que la forme 
évangélique de vérité et de vie salutaires que le Christ a posée en 
terre et à l’accomplissement de quoi il veille. Il s’en opère ainsi 
une perpétuelle actualisation. L'institution bourgeonne en « évé- 
nements » qui en produisent les fruits à travers un temps que 
PEsprit domine, participant à l’éternité de Dieu, étant le Dieu 

éternel venant à nous et avec nous dans le temps :2. Le Christ, 

Chef invisible et céleste de son corps visible et temporel, actua- 

105 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

lise sans cesse son Évangile, en continuité avec la forme qu’il lui 
a donnée une fois pour toutes, dans toute la suite historique des 
témoignages authentiques de la Tradition F#. 

Nous avons rencontré déjà cette structure de notre foi, qui 
résulte de l’union d’une inspiration ou d’une énergie spirituelle 
reçue immédiatement de Dieu et de l’accueil d’une doctrine 
transmise par l’Église, depuis le Christ et les Apôtres, à travers 
toute une suite historique. Dans notre foi s’unissent une trans- 
mission historique de la forme de croyance et un événement 
spirituel dont l’Esprit de Dieu est l’agent dans chaque cons- 
cience 14, Ce qui se produit là à l’échelle personnelle se produit 
analogiquement à l’échelle ecclésiale, où doit se réaliser la grande 
Sequentia sanctia Evangelii. L'Église elle-même en a parfaitement 
conscience : elle en témoigne, soit dans la parole de ses Pères et de 
ses théologiens 25, soit dans ces moments privilégiés d’actualisa- 
tion et de totalisation de sa conscience, que représentent les 
conciles 1%, Ici comme là s’exprime sans discontinuer le senti- 
ment que le Christ ne cesse d’instruire son Église par son Esprit. 

Cela ne veut évidemment pas dire que rout ce qui se passe 
dans la vie historique de l’Église soit garanti par le Saint-Esprit. 
L'Histoire présente bien des expressions ou des développe- 
ments discutables, ou tout simplement moins heureux, dans les 
domaines de la théologie ou de la dévotion. Cela ne dispense pas 
Église enseignante de se référer au donné, cela l’y oblige bien 
plutôt, puisque l’assistance ou les inspirations positives qui lui 
sont accordées, loin de l’affranchir de l'obligation d’un travail 
humain, s’applique à ce travail et le réclame. IL faut éviter le 
monophysisme ecclésiologique autant que le nestorianisme. La 
vérité est celle d’une pleine humanité et d’une totale historicité 
de l'Église 1?, Elle est vraiment habitée, animée, assistée par 
PEsprit du Christ, et ceci rend pour le moins insuffisante toute 
conception purement historisante de la Tradition. On ne peut 
trouver aucune vérité, aucun fondement, à la doctrine catholique 
de la Tradition si on la coupe de l’appui qu’elle professe trouver 
dans la théologie néotestamentaire du Saint-Esprit. Mais cette 
Église habitée, animée, assistée, n’est assurée de l’être que dans 
le cadre de l’Alliance et pour en conserver fidèlement les struc- 
tures. 

106 



LE SUJET DE LA TRADITION 

Limiter l’infaillibilité n’est d’ailleurs pas plus livrer l’Église à 
l'erreur, qu’affirmer le caractère humain de tant d’actes de sa vie 
n’est les vouer à l’abomination et au règne de l’Antéchrist. 

Cette conception de l’Église a reçu parfois de certains le quali- 
ficatif de « théandrique » — un mot qui demande toujours expli- 
cation et qu’il vaut mieux éviter; ceux de mystérique ou de sacra- 
mentelle lui conviennent mieux, croyons-nous. 

Qu'est-ce à dire, « sacramentelle »? Ed. Ortigues répond : 
« L'Église, considérée comme institution apostolique, est essen- 
tiellement sacramentelle, c’est-à-dire qu’elle est un témoin qui 
porte en lui la présence divine dont il témoigne, un signe qui 
contient la réalité signifiée !*#. » Cela suppose qu’on ne réduise 
pas l’Église à être seulement la collection des vrais fidèles, sup- 
posant au fond que ceux-ci seraient faits chrétiens par un rapport 
purement personnel et direct au Christ, qui règne désormais 
dans les cieux. Cette conception dérivée d’Occam a joué un rôle 
dans la préparation de la Réforme. L’idée de congregatio fidelium 
a été ainsi malheureusement compromise, sinon disqualifiée, 
dans le mauvais usage qui en a été fait. 

« Église » ne désigne pas uniquement cela, même dans le Nou- 
veau Testament. Elle est aussi le terme de la Promesse ou de 
l'Alliance, dont l’Esprit Saint est le contenu souverain !*. Elle 
est ce « nous » collectif qui fait face au « vous » collectif auquel 
Dieu ou le Christ se sont adressés en articulant cette promesse à 
jamais 1%, Elle est le corps du Christ. C’est cela que le christia- 
nisme le plus ancien et celui de tous les âges a mis d’abord sous 
le terme « Église 131 », C’est cela que professaient les fidèles quand 
ils étaient baptisés : « Je crois au Saint-Esprit, dans la sainte 
Église 122 ». 

Cette Église-là est l’arche de l’Alliance nouvelle. Elle possède 
les biens de l’Alliance : les sacrements, les ministères aposto- 

liques, le dépôt de l'Évangile, la présence active de son Seigneur, 

les arrhes de l'Esprit. On ne peut pas parler d’elle comme s’il 

n’y avait pas tout cela 1%. Cela n’oblige pas à parler d’ « Incarna- 

tion continuée », comme l’a fait Môhler puis, après lui, Perrone 

et tant d’autres (cf. supra, n. 8) : cette notion est un peu équi- 

voque et appelle des explications. Nous Pavons dit déjà : il n’y a 

107 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

pas d’Incarnation, Église et Esprit ne sont unis que par un lien 
d’alliance. Mais cela oblige à prendre au sérieux la notion de 
Corps ecclésial du Christ, la promesse du Saint-Esprit en tant 
que faite à l’Église, le lien existant entre cet Esprit et ce Corps. 
La Réforme a tout juste commencé cette redécouverte de l’Épître 
aux Éphésiens dont parlait, en 1930, le surintendant W. Züliner 1%, 
Le dialogue entre catholicisme et Réforme n’est pas clos. Peut- 
être est-il à peine commencé en tant que dialogue irénique, pour- 
suivi avec les ressources d’une théologie biblique rendue trans- 
parente à la lumière par beaucoup d’humilité, de prière et 
d'amour de Dieu. 

APPENDICE : Conscience d’une actualité de la visite de Dieu et de 
événement du Saint-Esprit, dans l'attestation que l’Église fait de 
PÉvangile au cours de Histoire (cf. p. 106, n. 126). 

Le concile de Chalcédoine a conscience que le Saint-Esprit a 
dicté la définition (Actio V : Mansi, VIL, 103 (latin) ou 104 A). 
Le concile œcuménique de Constantinople, en 553, a conscience 
de tenir « cette foi que Notre-Seigneur Jésus-Christ, vrai Dieu, 
a livrée à ses saints Apôtres, et par eux aux saintes Églises » 
(Coll. VIII : MaANst, IX, 370 C). Tout comme avait fait le concile 
de Chalcédoine (Mansi, VII, 115 C), le troisième concile de 
Constantinople, en 680, proclame n’enseigner que ce que les 
prophètes ont jadis énoncé du Christ, ce que lui-même a ensei- 
gné et que le symbole des saints Pères a transmis (Actio XVIII : 
Mansi, XI, 637 (grec), 638 (latin) B). Nous avons cité déjà le 
texte du deuxième concile de Nicée, 787 : « Suivant la voie 
royale et le magistère de nos saints Pères inspirés par Dieu, ainsi 
que la tradition de l'Église catholique (nous savons qu’elle vient 
du Saint-Esprit, qui habite en cette Église), nous définissons en 
toute certitude... » (Actio VII : D 302). 

Nous savons que les théologiens du concile de Trente ont fait 
appel au Saint-Esprit pour justifier la continuité de l’enseigne- 
ment de l’Église et son homogénéité avec le dépôt apostolique. 
Le concile lui-même, «légitimement assemblé dans PEsprit 
Saint », selon la formule consacrée, a souvent témoigné de la 

108 



LE SUJET DE LA TRADITION 

conscience qu’il avait d’être enseigné par l'Esprit et d’avoir un 
besoin radical, pour faire l’œuvre à laquelle il était affronté, du 
secours de ce même Esprit : au début de sa session VI sur la 
justification, « veram sanamque doctrinam ipsius justificationis, 
quam (..) Christus Jesus. docuit, Apostoli tradiderunt et catho- 
lica Ecclesia, Spiritu Sancto suggerente, perpetuo retinuit.. » 
(D 792 a); au début de la session XIII sur l’Eucharistie, « … Etsi 
in eum finem non absque peculiari Spiritus Sancti ductu et 
gubernatione convenerit, ut veram et antiquam de fide et sacra- 
mentis doctrinam exponeret (.…) …doctrinam tradens, quam 
semper catholica Ecclesia ab ipso Iesu Christo Domino nostro 
et ejus apostolis erudita, atque a Spiritu Sancto illi omnem veri- 
tatem in dies suggerente ( 7n, 14, 26) edocta retinuit et ad finem 
usque saeculi conservabit. » (D 873 a); au début de la ses- 
sion XXI sur la communion, « Ipsa sancta Synodus, a Spiritu 
Sancto, qui Spiritus est sapientiae et intellectus, Spiritus consilii 
et pietatis (Is, 11, 2), edocta.. » (D 930); encore au début de la 
session XXII sur le sacrifice eucharistique, D 937 a; au cours 
de la session XXIV, à propos du Purgatoire (D 983), etc. 

La même référence à l’action durable et toujours actuelle de 
PEsprit se trouve dans la bulle Zneffabilis de Pie IX du 8 décembre 
1854 : « Catholica Ecclesia, quae a Sancto semper edocta Spiritu 
columna est ac firmamentum veritatis, tamquam doctrinam pos- 
sidens divinitus acceptam et coelestis revelationis deposita com- 
prehensam... magis in dies explicare, proponere ac fovere num- 
quam destitit » (Collectio Lacensis, VI, col. 836). L’accent est mis 
ici sur la possession plus que sur le nécessaire avènement de 
PEsprit : ce n’est plus le climat d’actualisme des interventions de 
Dieu, c’est beaucoup plus celui d’une justification totale, une 
fois pour toutes, de l'autorité de l’Église et de la légitimité de ses 
décisions. L’accent d’actualisme réapparaît, par contre, avec 
une allusion au développement doctrinal, dans la constitution 
Munificentissimus Deus du 1°* novembre 1950 : « Universa Eccle- 
sia in qua viget Veritatis Spiritus, qui quidem eam ad revela- 
tarum perficiendam veritatum cognitionem infallibiliter diri- 
git.. » (4. À. S., 42 (1950), p. 768, D 3032.) 





CHAPITRE IV 

Tradition et vie ecclésiale 
(La Tradition, 

mode original de communication) 

Tradition comporte l’idée de confier quelque chose à quel- 
qu’un. On trouve en effet cette valeur de confiance que l’écrit 
n’implique pas au même degré, étant, de soi, divulgation. Il y a 
plus : l’aveu ou l'affirmation que ce que l’on confie ainsi dépasse 
ce qui en est exprimable. C’est un trésor, un dépôt, qu’un texte 
n’épuise pas et qui ne peut être gardé que dans un sujet vivant. 
L’Évangile écrit dans les cœurs déborde le texte rédigé, qui est 
pourtant inépuisable. C’est un fait dont les Pères avaient un 
sentiment très vif !. Partant d’un texte de S. Basile, O. Casel 
disait que la tradition est caractérisée par le fait de ne pas être 
écrit, Nicht-Schrift-sein, à telle enseigne que, dans le cas même 
où elle transmet un texte rédigé, l'apport propre de la tradi- 
tion reste essentiellement quelque chose de non-écrit, wesenshaft 
ungeschrieben ?. 

Martin Perez Ayala, le premier qui rédigea un traité formel 
sur la tradition, voyait celle-ci comme un autre genre d’ensei- 
gnement à côté de l’Écriture ?. Un siècle et demi plus tard, Bos- 
suet écrivait, contre Éllies Du Pin et Richard Simon : « La tra- 
dition que j’allègue ici comme interprète de la Loi de Dieu est 

III 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

une doctrine non écrite venue de Dieu même et conservée dans 
les sentiments et la pratique universelle de l’Église 4. » 

Nous voudrions, dans ce chapitre, étudier la Tradition en 
tant qu’elle est un moyen, et conséquemment un mode de com- 
munication différent de l’écriture à telle enseigne que, non 
contente de transmettre quelque chose qui n’est pas écrit et 
sans doute ne peut pas l’être, elle transmet cela même qui est 
écrit d’une façon différente, originale 5. Nous achèverons d’ail- 
leurs, dans un chapitre suivant, de préciser la relation existant 
entre la Tradition et l’Écriture. 

LES FAITS. 

Dès notre premier chapitre, nous avons mis la Tradition en 
rapport avec cette grande économie divine qui ne commence 
pas avec le processus de Révélation, mais ne fait qu’y reprendre 
ou continuer ce qui existe de toute éternité dans le sein de Dieu : 
« Ce qui était dès le commencement, ce que nous avons entendu, 
ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé, 
ce que nos mains ont touché du Verbe de vie : car la vie s’est 
manifestée, nous l’avons vue, nous en rendons témoignage, et 
nous vous annonçons cette Vie éternelle qui était auprès du Père 
et qui nous est apparue; ce que nous avons vu et entendu, nous 
vous l’annonçons, afin que vous aussi soyez en communion avec 
nous. Quant à notre communion, elle est avec le Père et avec 
son Fils Jésus-Christ » (1 fn, 1, 1-3). 

C’est une même coulée, une unique communication qui, selon 
le message de S. Jean, est à la fois lumière et vie, révélation ou 
manifestation, et communion. Du reste, la notion johannique de 
vérité unit ces deux aspects. Mais est-ce « johannique », n’est-ce 
pas plutôt « biblique » qu’il faut dire? Est vrai ce qui est conforme 
à ce que Dieu veut et qu’il a dit. Ce qui est vrai de cette façon 
existe et vit en plénitude. Jésus-Christ est la perfection de la 
vérité et de la vie pour le monde entier. Dieu lui a donné tout 
ce qu'il fallait pour qu’il fût tel — « Tout m’a été remis par 
mon Père, névra por rapeS60n map rod xurpôs ou, et nul ne 
connaît le Fils si ce n’est le Père, comme nul ne connaît le Père 
si ce n’est le Fils et celui à qui le Fils veut bien le révéler » 

II12 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

(Mi, 11, 27; Le, 10, 22) — et cela, pour le donner à l’Église et, 
en elle, le donner au monde (cf. ÿn, 3, 16). La Tradition chré- 
tienne (ou le christianisme comme Tradition) a son origine dans 
cette livraison de « tout » que le Père a faite à Jésus-Christ; elle 
est elle-même, en son fond le plus intime, la livraison de Yésus- 
Christ. « Mes archives, c’est Jésus-Christ », disait S. Ignace d’An- 
tioche 5. Le fondement dernier du réalisme de la Tradition est 
le fait que Dieu a « livré » Jésus-Christ, son Fils (cf. Rm, 8, 31- 
32) et que Jésus-Christ s’est « livré » lui-même à nous (Ga, 2, 
20; Ep, 5, 2, 25) : il est la Réalité, tout le reste n’en est qu’une 
préparation ou une communication, un signe ou un sacrement. 

Jésus-Christ lui-même n’a rien laissé par écrit, il nous a laissé 
le christianisme : pas des énoncés doctrinaux seulement, mais la 
réalité du salut et de la communion, la réalité de la Nouvelle 
Alliance. En elle, bien des choses étaient contenues, et donc ont 
été pour autant instituées, que peut-être les textes apostoliques, 
simples témoignages partiels portés sur la réalité de la Nouvelle 
Alliance, n’énoncent pas explicitement, ou énoncent de façon 
allusive, implicite ou enveloppée 7. On a discuté, on discute 
encore, sur le contenu dogmatique de certains textes touchant 
le mystère fondamental de la Rédemption, mais ce n’est pas seu- 
lement de ces textes, ce n’est pas tellement d’eux que l’Église 
tient sa foi au mystère : elle a vu le Christ en croix, elle ne cesse 
de le voir ainsi; c’est là surtout que se sont formées sa foi et 
son intelligence de la Rédemption. De même y a-t-il infiniment 
plus dans la réalité de l’eucharistie que Jésus a célébrée, que 
dans les témoignages portés par le Nouveau Testament sur cette 
réalité et sur l’institution même du sacrement. Ce témoignage 
tient dans une quarantaine de versets : leur richesse est immense 
et les esprits n’ont pas fini de l’inventorier, mais ce n’est qu’un 
témoignage, alors que l’Église tient la réalité. Elle a vu célébrer 
les Apôtres, qui ont vu le Christ célébrer. Elle a communié à la 
célébration des Apôtres, qui ont communié à celle du Christ. 
Quand, au lendemain de la Pentecôte, les fidèles pratiquent assi- 
dûment la fraction du pain (Ac, 2, 42 et 46), il n’existait encore 
aucune charte écrite de l’eucharistie, et celle qui sera rédigée 
plus tard se contente de rapporter le fait, d’exprimer la foi de 
l’Église, sans préciser une façon de faire. Tandis que l'Ancien 

113 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Testament détaillait minutieusement le rite des célébrations, pas- 

cales et sacrificielles, le Nouveau Testament ne détermine rien : 

on suivrait le modèle vivant, transmis avec la réalité même de 

ce qu’on célébrait. On a ainsi pratiqué l’eucharistie une bonne 

trentaine d’années sans qu’il existât un seul texte qui en parlât. 

Elle était par excellence un objet de « tradition »#. Le rite et 

Paction avaient précédé l’écrit, sinon la doctrine ?, tout comme 
dans la structure hiérarchique de l’Église, il existe une antério- 
rité de nature de la consécration sacerdotale sur l’autorité pas- 
torale qui, cependant, la finalise 1. 

Nous voyons aujourd’hui surtout, dans les Apôtres, les fon- 
dateurs d’Église, les pasteurs. Les Pères, la liturgie, les grands 
scolastiques ont vu tout cela en eux, mais aussi et sans doute 
même d’abord ceux que, à l’image de son Fils, Dieu avait sanc- 
tifiés pour les envoyer dans le monde ! : les hommes charisma- 
tiques, unis à Jésus-Christ par son Esprit, assimilés à Lui dans 
seur témoignage, leurs souffrances et finalement leur mort. Ils 
le faisaient, des Apôtres, une image extrêmement religieuse et 
spirituelle 22. Le vrai rapport d’alliance avec Dieu en Jésus- 
Christ et par son Esprit dans l’Église, en quoi consiste l’Évan- 
gile, les Apôtres l’ont compris et révélé par leur enseignement, 
mais ils l’ont d’abord vécu parfaitement et ils l’ont communi- 
qué en plénitude. Il y a bien des choses que les chrétiens ont 
comprises dans les écrits apostoliques ou dans les témoignages 
les plus anciens, et qu’ils continuent d’y comprendre, parce 
qu’ils tiennent les réalités dont les textes parlent. On pourrait 
apporter, de ce fait, plus d’une illustration tirée de l’expérience #, 
mais nous renverrons une fois de plus à l’exemple majeur de 
lPeucharistie. Nous disposons aujourd’hui d’un grand nombre de 
textes et d’explications mais les simples fidèles ne s’y réfèrent 
guère, et même les doctes, qui peuvent les connaître, en appren- 
nent plus sur l’eucharistie en la vivant et en en vivant... L’écrit 
est une référence et, s’il s’agit des écrits apostoliques, une réfé- 
rence normative, Mais la foi de l’Église, tout comme sa vie, est 
réglée de la façon la plus immédiate par la réalité chrétienne 
contenue dans la Tradition totale; de façon immédiate encore, 
mais en une démarche seconde, elle est réglée par les écrits apos- 
toliques 1. 

114 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

Sans doute bien des lecteurs, et pas seulement des protes- 
tants, penseront et diront : « Soit, mais n’est-ce pas trop idéal ? 
Nous savons trop bien ce que vaut une tradition purement orale. 
Les exemples de conservation-record que l’on cite ne peuvent 
faire oublier celui de Papias, qui a voulu, avant le milieu du 
second siècle, recueillir les souvenirs encore vivants de ceux 
qui avaient personnellement connu les Apôtres. Ce n’est pas 
encourageant. Papias a préféré aux livres la voix vivante et qui 
demeure 1, mais il nous a transmis quelques fables dans le peu 
qui nous reste de ses Exégèses des discours du Seigneur. » 

Il est difficile de juger d’un recueil dont quelques fragments 
très brefs seulement nous sont parvenus. Mais surtout, nous ne 
parlons pas ici de traditions transmises viva voce, sur lesquelles 
il serait assez décevant de compter : nous parlons de perma- 
nence de la réalité. Ici même, nous concédons qu’il peut être 
assez vite difficile, les années se succédant, de faire le départ, 
dans la forme concrète des réalités, entre les apports de l’his- 
toire et ce qui vient des Apôtres. Mais ce n’est pas vraiment 
de cela, ce n’est pas du détail matériel qu’il s’agit, c’est du sens 
intime des choses. Pourtant, sans verser dans un purisme qui 
sacrifierait quelque chose de la plénitude à une recherche 
assez cérébrale et scolaire de la pureté, nous admettons que 
rien n’égale la valeur des écrits apostoliques comme nécessaire 
référence critique de notre volonté de fidélité à l’héritage apos- 
tolique. 

Si ce que nous avons dit jusqu’ici est exact, on comprendra 
que l'essentiel de cette fidélité est également réel et que l’exac- 
titude des formulations théologiques, pour très importante qu’elle 
soit, demeure relativement secondaire. Il est nécessaire de s’y 

conformer quand une définition est acquise mais, avant qu’elle 

le soit ou dans l’ignorance où l’on se trouve, il peut exister 

une rectitude réelle au sein même d’une insuffisance des for- 

mules. Il y a longtemps qu’on a relevé d’assez graves inexacti- 

tudes dans les énoncés christologiques ou trinitaires des écri- 

vains anténicéens. Les protestants du xvur siècle ont argué de 

ces difficultés, dont Petau n’a pas su bien sortir. Certains écri- 

vains authentiquement orthodoxes ont eu des façons de s’expri- 

mer qui, appréciées selon les critères ultérieurs, pourraient être 

I15 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

rejetées comme hétérodoxes. Mais Môhler voyait certainement 
juste, et tel patrologue contemporain reprend, en somme, son 
idée, quand il estimait qu’il ne fallait pas tant regarder les for- 
mules des Pères anciens que recueillir le témoignage de leur 
prière, de leur vie et de leur mort. « Nous ne pouvons pas nous 
figurer qu’il eût jamais été possible à un arien d’écrire une épître 
semblable à celle de S. Clément de Rome, de S. Ignace ou de 
l'auteur de l’épître attribuée à Barnabé; ni qu’un arien pût louer 
Jésus-Christ du fond de son cœur, comme Polycarpe. Un arien 
ne peut pas parler de la justification par la foi en Jésus-Christ 
comme S. Clément 16... » 

Cette primauté de la réalité sur les formules, ce dépassement 
des textes par la réalité rendent compte aussi peut-être de la 
difficulté qu’on éprouve parfois à justifier certaines affirmations 
dogmatiques en données documentaires bibliques ou tradition- 
nelles. Nous pensons par exemple aux diverses tentatives faites 
pour rattacher à la Révélation biblique l'Assomption corporelle 
de la Mère de Dieu !. L’argument, plus ou moins compliqué, 
reste toujours en deçà de la certitude du fait. Mais, d’un autre 
côté, nous avons souvent été frappé en voyant comment certains 
Pères, mettant en œuvre d’assez médiocres ressources philolo- 
giques, et donc exégétiques, aboutissaient cependant à une intel- 
ligence extrêmement profonde de la Révélation dans leurs com- 
mentaires bibliques #, C’est qu’ils lisaient le document à partir 
de la réalité chrétienne, avec laquelle ils étaient en commu- 
nion profonde. Mais cette via vitae, c’est la Tradition même, 
pour nous comme pour l’Église ancienne. Quand on étudie, par 
exemple, la théologie du baptême chez les Pères du 1r° siècle 19, 
on y trouve peu de références aux textes de S. Paul, mais une 
doctrine s’élaborant essentiellement à partir de la réalité même 
du baptême, tenue et vécue dans l’Église. On dirait aussi bien 
— et, disant cela, on définirait le génie même des Pères et de 
la liturgie — : une doctrine exprimant simplement le sens de ce 
qu’on fait dans l'Église. 

C’est faute d’avoir fait cela et pour avoir suivi raidement une 
définition théorique en y ajoutant une lecture trop littéraliste 
du texte scripturaire, qu’un Calvin, par exemple, malgré tout 
son génie, a pu écrire un chapitre aussi décevant que le cha- 

116 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

pitre XIIIe de l’Institution de 1539-1541 touchant les sacrements 
autres que le baptême et l’eucharistie 2. 

Tout ce que nous venons de dire permet de comprendre pour- 
quoi et comment la liturgie est le lieu privilégié où se garde 
et se communique la Tradition : car elle est la première des 
choses qui se font dans l’Église, et de beaucoup la principale. 
Elle est, en effet, la célébration active et opérante du mystère 
chrétien. Et comme elle célèbre et contient ce mystère tout 
entier, elle transmet tout l’essentiel de ce qui doit être trans- 
mis. 

Que la liturgie soit un « lieu théologique » privilégié, le fait 
est trop bien connu et aujourd’hui trop généralement reconnu 
pour qu’il soit utile de létablir *1. Il tient à la nature même de 
la liturgie, qui est un culte et comporte en conséquence la valeur 
d’une attestation ou profession de la foi. On peut ramener le 
fameux adage « Lex orandi, lex credendi » à son sens originel, 
comme l’a fait décisivement Pie XII 2, il reste que l’Église a 
comme investi toute sa foi dans sa prière et que si la ferveur 
n’est pas créatrice de vérité, la liturgie contient, livre et exprime 
à sa manière la totalité de mystères dont l’intelligence et le dogme 
lui-même n’ont formulé que certains aspects. « On n’a pas com- 
mencé par dire que le pain était changé en corps du Christ et 
le vin en son sang; ce qu’on a dit d’abord et ce qu’on dit tou- 
jours, c’est : Ceci est mon corps, ceci est mon sang. L’idée complé- 
mentaire d’un changement peut être appelée à bon droit une 
réflexion ultérieure #.» 

On a aimé, ces dernières années, souligner le fait que la célé- 
bration liturgique et principalement les sacrements sont un 
canal par lequel la Révélation du salut de Dieu en Jésus-Christ 
nous parvient; la liturgie atteste les mystères, elle les annonce 
en les célébrant, ne cessant de proclamer les thèmes les plus fon- 
ciers de l’Écriture, en nous faisant donner, à mesure, la réponse 
d’accueil et de louange que demande la Parole ainsi proposée ?4, 
Cet aspect du culte doit plaire aux protestants, aux réformés 
surtout, qui définissent le sacrement comme verbum visibile, une 
parole sensible, et lui attribuent une valeur essentiellement 
cognitive. Ils tendent, par là, à éclipser l’autel au bénéfice de la 

117 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

chaire : ce qui a si souvent été fait jusque dans l’organisation 
matérielle des lieux de culte. 

Or, l'autel et la chaire sont deux lieux différents de la commu- 
nication du salut dans l’Église #. La Tradition est gardée et 
communiquée par l’autel comme par la chaire. La chaire — parole 
écrite et même parole parlée — communique une connaissance 
par la voie de signes spéculatifs, de formules; l’autel communique 
le corps même de la réalité sous des signes qui la contiennent 
ou en produisent le fruit. Une communion spirituelle, intention- 
nelle, est mesurée par ma ferveur et se cherche sur la base d’une 
représentation, la communion réelle permet au mystère d’opérer, 
bien au-delà de mes projets, selon le réalisme de ce don définitif, 
de cette ultime venue, que Dieu a faits en venant corporellement 
à nous, en nous donnant son corps. Faisant allusion au texte 
fameux de S. Ignace d’Antioche, « La foi qui est la chair du Sei- 
gneur et l’agapé qui est le sang de Jésus-Christ », P. Nautin 
écrit : « La Tradition des Apôtres n’est pas une donnée seule- 
ment conceptuelle, mais un dépôt sacramentel, la zioris du 
baptême, avec son achèvement l’&yarn, l’Eucharistie 26,» Dans le 
sacrement, on reçoit, on tient et on transmet plus qu’on ne 
saurait exprimer et comprendre. C’est pourquoi, tout en sachant 
de quelle immense valeur sont les fêtes et les célébrations pour 
inculquer une vérité, surtout dans l’esprit des simples ??, il faut 
éviter, en «utilisant » trop les rites liturgiques et sacramentels 
pour linstruction des fidèles ou des demi-païens qui sont atta- 
chés à ces cérémonies, de laisser envahir la liturgie par les expli- 
cations doctrinales ou érudites, ou même de la traiter en occa- 
sion d’endoctrinement. Le style de l’enseignement que la liturgie 
fait dans sa confession de la foi, ou celui de la profession de foi 
qu’elle fait dans sa louange (profonde théologie des textes doxo- 
logiques!) n’est pas un style de professeur ni même de théolo- 
gien : la liturgie procède simplement, avec l’assurance de la vie, 
à l'affirmation de ce qu’elle fait et du contenu de ce qu’elle livre 
en le célébrant. C’est le style propre de la Tradition, qui com- 
munique les conditions de la vie en communiquant la vie elle- 
même. J. de Maistre a exprimé cela dans sa prose à la fois 
éclatante et mordante, forte, passionnée et polémique #, mais 

118 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

Newman l’a dit avec sa manière tout irénique et pénétrante. On 
nous saura gré de le citer ici : 

Je me demande si l’on doit rechercher dans le rituel la doctrine de 
l'Église au sujet de la confirmation, bien qu’elle puisse s’y trouver. 
Les prières ne sont pas des sermons, sauf occasionnellement. Les 
puritains et autres auraient voulu les changer en sermons, et pen- 
saient que la grâce de ces prières consistait dans l’impression d’illu- 
mination qu’elles produisent sur l’esprit. Là-dessus, ils entamaient 
généralement une longue prédication. Dans le protestantisme extrême 
(du Continent), la cérémonie du Baptême comporte donc une longue 
exhortation. Dans le même esprit, Bucer, dans le second livre du roi 
Édouard, fait précéder le service du culte quotidien d’une exhorta- 
tion, qui fait encore partie de ce service. Dans l’Église primitive, les 
fidèles ne pensaient pas à eux-mêmes; ils venaient vers Dieu. La mai- 
son et l’autel de Dieu, tels étaient les sermons qui leur étaient adres- 
sés et qui élevaient leur âme. Les sacrements de Dieu étaient les 
objets vers lesquels étaient tournés leurs regards. Les paroles étaient 
inutiles. 

C’est pourquoi, dans l’ordination, l’imposition des mains est tout. 
Il n’est pas besoin de paroles. (...) Et c’est pourquoi, dans notre céré- 
monie de Confirmation, l’exhortation s’adresse à ceux qui viennent, 
afin de leur demander ce qu’ils ont à donner. Ils donnent leur parole, 
et l’évêque leur impose les mains : tel est l’échange. Le geste parle 
de lui-même : ce doit être un don. Quelle autre signification aurait 
cette imposition des mains? 

J'imagine que cela paraît clair aux hommes doués de bon sens, 
même si l’évêque ne prononce pas une parole en administrant le rite 
SAR 

L'exemple invoqué par Newman est l’un des plus impression- 

nants. Tout prêtre l’a vécu bien des fois dans son existence. Il 

est vrai que la liturgie des ordinations explique ensuite le contenu 

du sacrement, mais, dans le moment même où le sacerdoce est 

communiqué, elle se contente de le faire sans le dire, et personne 

ne se trompe sur le sens de ce geste muet. Lors des discussions 

sur les ordinations anglicanes, les Anglicans invoquèrent en leur 

faveur d’antiques rituels d’ordination qui n'étaient pas plus 

explicites que celui de Cranmer. Cela ne pouvait suffire à dirimer 

la question, puisque le silence total suffit, mais à la condition 

119 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

qu’il soit rempli de signification par la foi et la tradition de 
l'Église. Or, c’est cette foi qui, dans le cas, est en question. 

De cette nature de la liturgie comme lieu de la Tradition et 
moyen de sa communication, découlent un certain nombre de 
caractères qui font d’elle une didascalie sacrée %, un préceptorat 
de vie sainte, une sorte de matrice spirituelle où se forment les 
chrétiens. 

Le fait, d’abord, que les réponses de la liturgie aux requêtes 
de précision de type conceptuel sont relativement décevantes. 
Nous en avons fait personnellement une expérience plusieurs 
fois renouvelée. Ayant tant de fois été comblé en intelligence des 
mystères par la célébration attentive de la liturgie, à laquelle 
nous professons devoir la moitié au moins de ce que nous avons 
compris de théologie, nous avons plusieurs fois entrepris, soit 
directement, soit à travers telle ou telle publication *!, une étude 
de la doctrine contenue dans les textes. Nous avons constaté que 
leur contenu merveilleusement riche, inépuisablement nourri- 
cier, ne fournit pas ce qu’on pourrait espérer en données théolo- 
gisables précises. 

Le fait, en second lieu, que la liturgie donne toujours la tota- 
lité, livrant le mystère du salut, un peu comme fait l’art chrétien 
le plus ancien, qui, d’une façon ou d’une autre, représente au 
fond le salut *. De là vient son caractère paisible, assuré et 
joyeux. Tandis que les dogmes ont souvent été formulés contre 
des hérésies, la liturgie n’est dirigée contre personne, même si 
un certain nombre de collectes sont d’intention antipélagienne, 
comme le Gloria Patri est antiarien. Dans la liturgie comme dans 
les écrits des Pères, parce que le kérygme évangélique essentiel 
s’y exprime, il existe une sorte de présence du tout à chaque 
partie, qui donne à chaque partie son sens, comme un centre le 
donne à tout ce qui gravite autour de lui. Or, nous le verrons 
mieux dans un prochain chapitre, le sens des choses est l’apport 
le plus précieux de la Tradition. Celle-ci est supérieurement 
communiante, catholicisante. En elle, tout est toujours donné 
parce qu’elle se situe toujours au centre, pour en communiquer 
la présence et la vertu. 

La didascalie de la liturgie, en troisième lieu, est de caractère 
sacré, nous dirions volontiers « mystérique », en renvoyant à Odo 

120 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

Casel #, L’Écriture est œuvre de l'Esprit, accomplie à travers des 
hommes saisis par l'Esprit. De même, ce qui, n’étant pas écriture, 
vise cependant à communiquer le salut doit passer par un canal 
saint : Sacrements, hommes spirituels et communauté consacrée. 
Qu’on pense à l’atmosphère liturgique, monastique, dans laquelle 
s’est poursuivie l’activité d’enseignement, dans l’Église, avant 
que la scolarisation n’ait gagné comme elle a gagné, sans parvenir, 
d’ailleurs, à tout gagner, et non sans susciter des réactions que 
notre époque a renouvelées, d’abord en ce qui concerne l’étude 
et l’enseignement de la théologie, mais surtout en ce qui touche 
ceux du catéchisme. Sacra Pagina, Scientia sacra, Sacra doctrina, 
Divina Traditio. I1 s’agit d’une chose sainte qui se célèbre, qui 
suppose un fond de prière, de jeûne, de disponibilité à l'Esprit. 
La Tradition elle-même témoigne en ce sens : elle pose ses 
propres conditions d’existence comme un statut de vie sainte 
pour une Église dont l’idéal soit un peu le monachisme, et non 
pour une Église livrée à des règles d’existence tout extérieures, 
séculières, où les décisions s’élaboreraient simplement dans des 
bureaux et ne seraient jaugées qu’à la mesure d’un idéal géomé- 
trique et juridique. On ne sera jamais trop conscient, à cet égard, 
du mal profond qu’a pu faire un recueil comme celui de Denzin- 
ger-Bannwart, si remarquable et si utile soit-il d’autre part. 

Ajoutons que la liturgie est par nature conservatrice. Elle a le 
génie de la transmission intacte d’une chose confiée à des fidèles 
et retirée à la profanation. Par sa nature aussi, elle est à la fois 
communautaire et hiérarchique, acte de tout un peuple et acte 
d’hommes ordonnés. Elle répond ainsi remarquablement au 
statut que nous avons découvert être celui du syjet de la Tradition. 

Avant de passer à une interprétation théorique d’ensemble, 
nous nous permettons de citer ici deux très beaux textes : le pre- 
mier est tiré d’un commentaire de l’encyclique Mediator Dei sur 
la liturgie, par le père de notre mouvement liturgique moderne, 
Dom Lambert Beauduin, le second, d’une communication de 
Maurice Blondel faite à la Société française de Philosophie, en 
date du 3 avril 1919. Ils feront une transition naturelle entre la 
première et la seconde partie de ce chapitre. 

I21 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Le message du Christ à l’humanité n’est pas tout entier renfermé 
dans un document divin écrit; mais il est encore et surtout une 

doctrine vécue, impliquée dans la vie : les réalités sacramentelles 
dont nous vivons; une discipline qui organise socialement la vie des 
membres du Christ selon les coutumes apostoliques; la Prière commu- 
nautaire de la société des premiers chrétiens, qui est leur foi priée, 
chantée, célébrée; et cette réalité, vécue à côté de la Révélation écrite, 
est comme «cette lettre du Christ, écrite par notre ministère, dit 
S. Paul, non pas avec de l’encre, mais avec l'Esprit du Dieu Vivant; 
non pas sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair, sur 
vos cœurs » (2 Co, 3, 3). [Écriture]... Tradition : ensemble de réalités 
concrètes et vivantes, qui véhiculent et traduisent à leur manière des 
vérités susceptibles de devenir, grâce au magistère, objet de connais- 
sance et formules de foi. La tradition dans l’Église ne sera donc pas 
seulement quelques vérités non inscrites et transmises de bouche en 
bouche, mais surtout sa vie pratique, sa façon d’agir, ses cadres, sa 
discipline, ses sacrements, sa prière, sa foi vécue à travers les siècles; 
cette foi exercita selon le terme de l’École, c’est-à-dire impliquée dans 
la vie. 

Dès lors, à côté de l’Écriture sainte, la Tradition c’est ce consensus 
universel de l’Église, cette façon générale de l’Église entière, depuis 
les âges apostoliques et sous la direction des pasteurs, de professer 
sa foi, de vivre, de s’organiser, de prier °4. 

Tradition ne désigne pas principalement ni même peut-être pro- 
prement ce qui est tout oral; — ni ce qui pourrait être écrit, exprimé 
per locutionem formalem, compris et traduit par une réflexion analy- 
tique et didactique. Autrement on ne s’expliquerait pas qu’on parle 
(comme les textes conciliaires) de traditiones scriptae, de traditions 
transmises sive voce, sive scripto, sive praxi; et il faudrait admettre 
que la tradition disparaît peu à peu devant les progrès de l’érudition 
historique qui recueille les témoignages et met sur le papier toutes 
les formes du folklore. Or, de l’aveu commun, la tradition (surtout 
en matière religieuse) est une source originale, qui ne peut être épui- 
sée, supprimée, remplacée; en sorte que d’après une remarque de 
Bossuet, dans ce qui est noté littérairement des traditions subsiste 
un élément irréductible à la notation même. C’est que, selon l’image 
qu’évoque le sens actif de l’étymologie, et qui n’est pas une simple 
métaphore, la tradition véhicule plus que des idées susceptibles de 
forme logique : elle incarne une vie qui comprend à la fois senti- 
ments, pensées, croyances, aspirations et actions. Elle livre par une 

122 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

sorte de contact fécondant ce dont les générations successives ont 
également à se pénétrer et ce qu’elles ont à léguer comme une condi- 
tion permanente de vivification, de participation à une réalité où l’ef- 
fort individuel et successif peut indéfiniment puiser sans l’épuiser. 
Dès lors elle implique communion spirituelle d’âmes qui sentent, 
pensent et veulent, sous l’unité d’un même idéal patriotique ou reli- 
gieux; et elle est, par là même aussi, condition de progrès dans la 
mesure où elle permet de faire passer de l’implicite vécu à l’explicite 
connu quelques parcelles du lingot de vérité qui ne saurait jamais 
être complètement monnayé : car, principe d’unité, de continuité, de 
fécondité, la tradition, à la fois initiale, anticipatrice et finale précède 
toute synthèse reconstructrice et survit à toute analyse réfléchie 55. 

INTERPRÉTATION. 

Quand Maurice Blondel écrivait ces lignes si denses, il y avait 
plus de vingt ans qu’il réfléchissait à la question, et quinze ans 
qu’il était intervenu dans les problèmes de la Tradition. Il l’avait 
fait d’une manière inoubliable, voici dans quelles circonstances. 
Coup sur coup étaient parus, à l’automne 1902, La Question 

biblique chez les catholiques de France au xi1x® siècle, d’Albert Hou- 
tin, et L’Évangile et l’Église, d'Alfred Loisy, puis, en octobre 
1903, du même Loisy, Autour d’un petit livre et Le Quatrième 
Évangile. Le problème exégétique était posé devant l’opinion 
catholique comme une option à prendre entre les affirmations 
dogmatiques traditionnelles et un traitement des textes qui leur 
appliquât, non seulement les mêmes méthodes philologiques, 
mais les mêmes mesures de critique réelle dont on peut user en 
n’importe quel domaine historique. Au même moment, Blondel 
poursuivait par lettres une discussion laborieuse et serrée avec 
Fr. von Hügel sur l’homogénéité et la continuité à garder (posi- 
tion de Blondel) entre le Christ dit de Histoire et le Christ glo- 
rieux de la foi, assimilé à la sphère du divin %. Au même moment 
encore, mais dans une tout autre direction, Blondel et ses amis 
se trouvaient engagés dans une discussion de fond avec divers 
représentants d’une conception de l’apologétique, traditionnelle 
croyaient-ils, qui traitait les motifs de crédibilité comme des 
objets purement profanes de constat matériel, et la démarche de 

123 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

l'esprit vers la foi comme un pur processus rationnel (articles de 
Pabbé Gayraud). 

Appliquant une méthode de dépassement des thèses opposées, 
basé sur le refus de leur position trop étroite de la question et sur 
l’assomption de leurs requêtes dans une position nouvelle 
conforme à sa philosophie générale de vie de l'esprit, Blondel, 
après de longues hésitations et au terme d’une douloureuse par- 
turition, publia trois articles, sous le titre Histoire et Dogme. Les 
lacunes philosophiques de l’exégèse moderne, dans les premiers fas- 
cicules de 1904 de La Quinzaine *. Ces articles étaient surtout 
une critique des présupposés philosophiques et théologico-épis- 
témologiques de l’exégèse purement critique de Loisy, qui n’était 
d’ailleurs nommé nulle part, mais auparavant, Blondel réglait 
son compte à l’intellectualisme raisonneur et primaire de Gay- 
raud. I] lui appliquait l’étiquette d°’ « extrinsécisme », tandis que 
Loisy recevait celle d°’ « historicisme ». L’une et l’autre position 
paraissaient à Blondel méconnaître le vrai statut de la connais- 
sance religieuse et la correspondance qui existe entre un objet de 
connaissance et le sujet connaissant. Celui-ci est impliqué dans 
la construction et la perception de l’objet. Il s’ensuit qu’un sujet 
purement historien-critique ne peut saisir pleinement la réalité 
religieuse ni tout son contenu de vérité. 

La vérité d’une affirmation religieuse peut dépendre d’attes- 
tations historiques, c’est le cas de la foi chrétienne : elle n’est pas 
adéquatement mesurée par elles. Le dogme, tout en dépendant 
des documents historiques, puise aussi à une autre source, celle 
de l'expérience de la réalité toujours présente à laquelle les docu- 
ments portent témoignage à leur plan. Ainsi, « quelque chose de 
l’Église échappe au contrôle scientifique; et c’est elle qui, sans 
d’ailleurs jamais s’en passer et sans les négliger, contrôle tous les 
apports de l’exégèse et de l'Histoire, puisqu’elle a, dans la Tra- 
dition même qui la constitue, un autre moyen de connaître son 
auteur, de participer à sa vie, de relier les faits aux dogmes et de 
justifier fond et accrues de l’enseignement ecclésiastique %# ». 
Cette expérience, qui répond à l’impression directe que des réa- 
lités toujours présentes et vives font sur les croyants, n’est pas 
celle de quelques individus isolés, mais celle de tout un peuple, 
celle de l’Église : elle est, en sa totalité et sa cohérence, un prin- 

124 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

cipe propre de discernement %. Ainsi, le passage que l’extrinsé- 
cisme croit pouvoir opérer et que l’historicisme tient pour abusif, 
de la matérialité des attestations historiques aux affirmations de 
la foi, s’opère en vérité dans une synthèse vivante qui met en 
œuvre toutes les forces de l'esprit chrétien : spéculatives, éthiques 
historiques, et qui est la Tradition. Elle est l’ordre propre de la 
pensée chrétienne. 

La Tradition n’est pas uniquement une chose du passé, une 
partie objective du dépôt non fixée par écrit, elle est autre chose 
qu’une première sédimentation, qu’un apport explicite non écrit. 
S’en tenir à cette idée serait s’en tenir à une notion toute sta- 
tique, inerte, mécanique. La Tradition n’est pas un simple suc- 
cédané oral de l’enseignement écrit; elle garde sa raison d’être 
même là où l’Écriture s’est exprimée. Elle est une puissance à la 
fois conservatrice et conquérante, qui « découvre et formule des 
vérités dont le passé a vécu sans avoir pu les énoncer ou les 
définir explicitement » (p. 204). C’est qu’elle n’est pas purement 
de l’ordre de la mémoire ou de la connaissance conceptualisée. 
La Tradition est la saisie, multiple quant à ses moyens et aux 
ressources qu’elle engage, du trésor possédé comme réalité dès 
le début dans le christianisme comme vie, dans la fidélité chré- 
tienne, et que la réflexion fait progressivement passer « de l’im- 
plicite vécu à l’explicite connu ». 

La Tradition apporte à la conscience distincte des éléments jus- 
qu’alors retenus dans les profondeurs de la foi et de la pratique, 
plutôt qu’exprimés, relatés et réfléchis. Donc cette puissance conser- 
vatrice et préservatrice est en même temps instructive et initiatrice. 
Tournée amoureusement vers le passé où est son trésor, elle va vers 
l'avenir où est sa conquête et sa lumière. Même ce qu’elle découvre, 

elle a l’humble sentiment de le retrouver fidèlement. Elle n’a rien à 
innover, parce qu’elle possède son Dieu et son tout; mais elle a sans 
cesse à nous apprendre du nouveau, parce qu’elle fait passer quelque 
chose de l’implicite vécu à l’explicite connu. Pour elle, en somme, 
travaille quiconque vit et pense chrétiennement, aussi bien le saint, 

qui perpétue Jésus parmi nous, que l’érudit qui remonte aux pures 

sources de la Révélation, ou que le philosophe qui s’efforce d’ouvrir 

les voies de l’avenir et de préparer le perpétuel enfantement de l’Es- 

prit de nouveauté. Et ce travail diffus des membres contribue à la 

125 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

santé du corps, sous la direction du chef qui seul, dans l’unité d’une 
conscience divinement assistée, en concerte et en stimule le progrès. 

Si paradoxale que semble une telle affirmation, on peut donc main- 
tenir que la Tradition anticipe l’avenir et se dispose à l’éclairer par 
l'effort même qu’elle fait pour demeurer fidèle au passé. Gardienne 
du don initial, mais en tant qu’il n’a pas été entièrement formulé ni 
même expressément compris, quoiqu'il soit toujours pleinement pos- 
sédé et employé, elle sert à nous affranchir des Écritures mêmes sur 
lesquelles elle ne cesse de s’appuyer avec un pieux respect; elle sert 
à nous faire atteindre, sans passer exclusivement par les textes, le 
Christ réel qu’aucun portrait littéraire ne saurait épuiser nisuppléer 4. 

Le Christ n’a écrit qu’une fois, et c’était sur le sable. Quel dédain 
de tous les moyens humainement propres à conserver sa parole exté- 
rieure! Ce sont donc les actes des chrétiens qui prêchent cette vérité 
et qui en gardent l’empreinte ineffaçable, c’est dans les cœurs qu’il 
grave sa vivante doctrine par le Verbe intérieur #. 

Blondel, mis en question sur ce point, s’est immédiatement 
expliqué sur la nature de son « implicite vécu #. D’une part il 
rappelait que l’action fidèle, qui est comme « l’arche d’alliance 
où demeurent les confidences de Dieu », est tout autre chose 
qu’un sentiment confus. « Pour peu qu’elle ait un caractère moral 
et humain, elle est accompagnée d’une pensée parfaitement pré- 
cise. Seulement, cette pensée qui éclaire la pratique et qui a 
Paction pour objet n’est pas immédiatement manipulable par la 
réflexion déductive comme la pensée qui a les idées ou les objets 
pour objet #. » « L’action a ce privilège d’être claire et complète, 
même dans l’implicite; tandis que la pensée, avec son caractère 
analytique, ne prend la forme de la science que par une lente et 
tâtonnante réflexion.Et voilà pourquoi il me paraît essentiel de 
rattacher la connaissance dogmatique, toujours perfectible, à la 
vie chrétienne, qui n’a pas besoin d’une science explicite pour 
être parfaite #, » D’autre part, Blondel précisait que l’implicite 
vécu était celui d’actes de la fidélité chrétienne expressément 
prescrits, répondant à un ordre divin, à un enseignement surna- 
turel : il s’agissait des mandata Christi 45. 

Blondel, qui procédait par une réflexion poursuivie au milieu 
d’un dialogue avec les vivants, eût pu invoquer des précédents : 

126 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

Môhler et même Franzelin et Pohle avaient dit des choses ana- 
logues #. Newman surtout avait, dans son étude de l’implicite, 
fait une place à ces idées ou ces déterminations que nous portons 
en nous, définies déjà, mais sans les avoir amenées à la claire 
conscience intellectuelle. De sorte que nous pouvons agir déjà 
conformément à elles avant de les exprimer formellement et que 
si un choc, la rencontre d’une force contraire, en fournissent 
Poccasion, l’orientation déjà formée s’explicitera en pensée cons- 
ciente #7. L’analyse de Newman était peut-être plus satisfaisante 
que celle, plus développée, de Blondel, en ce qu’elle manifestait 
mieux la nature déjà intellectuelle de l’implicite. Cependant, 
Blondel ne niait pas que l’action vécue ne contînt réellement des 
idées investies, en quelque sorte, en ce qu’elle avait de déterminé. 
Mais sans doute y a-t-il là une donnée philosophique trop com- 
mune pour qu’on n’en trouve pas des esquisses un peu partout 
et à toutes les époques : chez Maine de Biran #, chez Leibniz #, 
dans l’analyse augustinienne de la memoria et, lié sans doute à 
un contexte particulier, jusque chez Plotin %, pour ne rien dire 
de S. Thomas d’Aquin, un allié inattendu... 5. 

Revenons à Blondel. Il continue : c’est à partir de la réalité 
chrétienne tenue dans l’action et vécue, et « par un travail ali- 
menté en même temps aux sources de la vie morale de l’homme 
et aux suggestions de l’Esprit invisible simultanément présent à 
tous les moments de la durée et à toutes les formes de la civi- 
lisation 5? » que les chrétiens comprennent l’enseignement du 
Christ, en pénètrent et en déploient le sens. La Tradition est 
développement; il s’opère un va-et-vient constant des faits his- 
toriques primitifs à la foi et de la foi aux faits, au cours duquel 
et par lequel la conscience chrétienne croît en précision. En 
un sens, elle ajoute : elle est autre chose que la pure répétition 
du fait ou de l'énoncé primitif. L’effort de Blondel s’inscrit ici 
dans celui par lequel, au cours de la crise moderniste, on apprit 
à mieux distinguer entre tradition purement historique et tra- 
dition dogmatique, ou mieux, entre ce qu’est la tradition pour 
l'historien et ce qu’elle est pour l’Église %. Mais il est un sens 
où la Tradition n’ajoute rien, car elle tire tout du trésor remis 
à la fidélité de l’Église, non comme une liste d’idées, mais comme 
réalité de vie. L'Église tire tout de ce trésor, mais elle n’aura 

127 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

inventorié tout son contenu qu’à la fin de son pèlerinage : « Elle 
n’atteindra l’A qu’à L’Q » (p. 214). 

On pourrait ici se référer avec encore plus de force et de pré- 
cision que ne l’a fait Blondel à l’évangile de S. Jean : « Il nous 
guidera dans toute la vérité » (16, 13). La vérité dont il s’agit, 
d’une part possède bien ce caractère intégral, moral et vital 
autant qu’intellectuel, que Blondel reconnaît à l’action; d’autre 
part, elle implique une référence à l’accomplissement eschato- 
logique, car, bibliquement parlant, on devient vrai à mesure 
qu’on réalise l'intention de Dieu, la « parole », dabar, qui sus- 
cite l’être d’une chose. Les études bibliques de ces vingt der- 
nières années appuieraient substantiellement ici la vue blondé- 
lienne de la Tradition. 

Est-ce à dire que cette vue échappe à toute critique? Blondel 
lui-même ne l’eût point pensé, encore qu’il fût, ici comme ail- 
leurs, très soucieux de se justifier. Pour notre part, nous propo- 
serions trois remarques dans le cadre d’une adhésion d’ensemble 
joyeuse et reconnaissante. 

1° La foi de l’Église peut pénétrer le sens de textes et de faits; 
elle n’est pas créatrice. La foi de l’Église et les déclarations du 
magistère sont liées à des attestations, au moins de façon médiate. 
La valeur de ces attestations est garantie, partie par leur qualité 
documentaire historique, partie par la preuve apologétique qui 
s’applique à l’ensemble de l’Église et de ses fondements. En 
réagissant contre le rationalisme apologétique d’un côté, l’his- 
toricisme de l’autre, Blondel n’a-t-il pas minimisé le rôle des 
attestations et des démarches qui fondent leur valeur pour la 
raison? N’est-il pas passé trop vite sur le problème de l’inser- 
tion des dogmes dans l’histoire ? I1 a bien dégagé, dans le mou- 
vement qui va des faits primitifs au dogme, l’accroissement qui 
se produit dans le contenu de la conscience chrétienne. N’a-t-il 
pas minimisé l’exigence de résolution de ce contenu dans le 
donné documentaire, en même temps que les possibilités de 
l'Histoire? peut-être parce qu’il avait affaire à une science his- 

. torique trop pénétrée de l’historicisme du xixe siècle, cousin 
germain du scientisme, alors qu’une histoire plus totale, moins 
livresquement critique et plus ouverte aux réalités humaines, 

128 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

offre de meilleures ressources au croyant désireux de trouver, 
pour son expérience religieuse, l’appui d’attestations valables. 

2° Tandis que la théologie classique, connaissant depuis long- 
temps le fait de l’implicite, n’avait envisagé qu’un implicite 
logique, Blondel a très justement parlé de l’implicite réel tenu 
dans la vie fidèle. Faisant cela, il a trop peu considéré ce qui, 
dans le dépôt, est locutio formalis, transmission d’énoncés. Il a 
trop peu considéré le témoignage apostolique sous l'aspect où 
celui-ci n’est pas seulement récit et donné historique, mais où il 
contient et communique une interprétation théologique des faits, 
interprétation qui, émanant d'hommes inspirés pour être fonda- 
teurs de l’Église, a elle-même valeur de donné, et de donné nor- 
matif. Le trésor confié à l’Église n’est pas seulement réalité, mais 
dépôt de révélation de nature déjà dogmatique. 

3° Blondel connaît le rôle du magistère assisté dans cette 
grande synthèse, coextensive à la vie de l’Église, qui est la Tra- 
dition : « Le magistère infaillible est la garantie supérieure et 
vraiment surnaturelle d’une fonction qui trouve son fondement 
naturel dans le concours de toutes les forces de chaque chrétien 
et de la chrétienté entière. Et ce que l’assistance divine assure, 

c’est l’exercice normal, indéfectible, de cette fonction essen- 
tielle 54, » Il faut reconnaître cependant que Blondel n’a pas déve- 
loppé cet aspect : il a parlé en philosophe chrétien, dénonçant 
les lacunes philosophiques du loisysme, mais peut-être n’avait-il 
pas l’armature intellectuelle d’un technicien de la théologie. 
Moins encore d’un technicien de l’exégèse, en sorte qu’à aucun 
moment il n’a suivi Loisy sur son terrain, celui des problèmes 
historico-bibliques. Ce qui ne l’a pas empêché, sur notre pro- 
blème et sur plusieurs autres, d’apporter à la théologie des inci- 
tations et des ferments d’une remarquable fécondité. 

Sur le moment déjà, nombreux furent les prêtres et les théo- 
logiens qui donnèrent leur suffrage à M. Blondel 5. Depuis lors, 
bien des exposés, connaissant ou ne connaissant pas Blondel, le 

citant ou ne le citant pas, ont proposé une notion de la Tradi- 
tion foncièrement consonante avec la sienne 56. 

Des faits exposés au début de ce chapitre, puis de l’interpré- 

129 

ul $ 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tation de M. Blondel, il ressort que la Tradition, si elle peut, 
dans ce qu’elle transmet, contenir des écrits, est, commé mode 
original de transmission, autre chose que l’expression écrite d’une 
pensée. 

Nous avons vu déjà (cf. supra, p. 113 s.) comment la parole par- 
lée et le contact personnel avec la vie du maître l’emportent sur 
Pécrit dès qu’il s’agit de transmettre un enseignement qui touche 
la formation de l’homme lui-même, et que celui-ci doit être plus 
un disciple qu’un élève. Tel était le point de vue des philo- 
sophes antiques : Socrate, Platon, Épictète. Leur enseignement 
était tellement la communication d’un esprit vivant à un autre 
esprit que les mots mêmes mapxdSôva tradere, sont devenus 
synonymes d’ «enseigner ». « I] ne pouvait pas y avoir de Manuel 
de platonisme ‘7. » Encore moins un Manuel de christianisme : 
l'Évangile lui-même n’est pas vraiment cela. Les Pères ont hérité 
de ces vues, et c’est sans doute surtout par leur action qu’ils 
ont, aux IVe et ve siècles, façonné la tradition de l’Église : ce 
qui ne les a pas empêchés de beaucoup écrire. S. Basile pensait 
que les choses les plus profondes sont celles qu’on ne peut expri- 
mer et qu’il faut garder et communiquer dans le noble silence 
des rites et des pratiques #8. S. Jérôme dit à Paulin : « L’action 
de la voix vivante a je ne sais quelle énergie secrète; elle a une 
résonance plus forte, versée de la bouche de célui qui la profère 
dans l'oreille de son disciple ® » : un texte que les théologiens 
du xvie siècle aimeront reprendre en défendant la Tradition 
contre les Réformateurs ®. 

Les Réformateurs ont abordé la question de la Tradition dans 
une attitude trop étroitement intellectuelle, individualiste, et 
aussi avec la hâte et la vivacité d’une réaction polémique contre 
certains excès. Ils n’ont pas pris le temps de revenir patiemment 
aux sources vivantes du christianisme, excepté, bien sûr, les 
saintes Ecritures. C’était certes, beaucoup, mais ce n’était pas 
tout. Ils ont fait hâtivement, de leur réaction scripturaire, une 
thèse manquant de ce réalisme chrétien que, précisément, la 
Tradition a pour fonction de préserver, de communiquer et 
d’éduquer. Leur protestation a tourné en rupture et leur œuvre 
a été ainsi empêchée de se déployer dans l’Église. Les Réforma- 
teurs ont vu et affirmé l’actualité de la Parole de Dieu, mais ils 

130 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

en ont méconnu certaines conditions ordinaires, celles qui en 
font une actualité dans la fidélité vivante de toute l’Église, dans 
la célébration communautaire des mystères, dans la pratique de 
la vie chrétienne, dans la communion à toute l’œuvre de Dieu 
dans les âmes. La Tradition, sous l’aspect où nous en parlons 
dans ce chapitre, c’est-à-dire comme coextensive et foncièrement 
identique à la vie chrétienne communiquée depuis les Apôtres 
dans l’Église, est le milieu de la foi. 

Elle joue le rôle que joue un milieu : former les attitudes pro- 
fondes, les réactions spontanées selon un certain «esprit », à 
partir d’une certaine éthique de groupe, investi dans les solida- 
rités, les actes simples à l’accomplissement desquels on a été 
formé, les buts, les chefs d’intérêt et les espérances. Tout cela 
façonne les « mœurs » du groupe, son « génie ». C’est avec cela 
qu’on aborde le monde. Si la Révélation a été remise à un peuple 
comme tel — sous régime évangélique, un peuple spirituel —; 
il est normal que ce peuple ait son esprit, son génie, et constitue 
un milieu ft, 

Dans un milieu, les idées ou du moins les attitudes sont com- 
muniquées par voie affective autant qu’intellectuelle, en une sorte 
de synthèse de la pratique, qui dépasse ces distinctions. Nous 
ne voulons pas fixer a priori une structure de l’homme chrétien, 
et donc du christianisme, d’après la structure de l’homme natu- 
rel. Il existe pourtant au moins des analogies et des correspon- 
dances, puisque le même sujet humain demeure ce qu’il est 
lorsqu’il commence à exister dans la foi. Or, la psychologie nous 
apprend qu’avant toute activité rationnelle personnelle, le petit 
homme, pour grandir et même tout simplement pour vivre, a 
besoin d’un milieu de confiance. Il s’y ouvre, de son côté, par 
une attitude de foi basée sur un instinct de sociabilité et d’amour 
qui est comme un premier principe de la conscience. Le petit 
enfant a besoin, physiquement besoin, d’affection, autant que 
de pain ©, Il y a des conditions affectives de l’enfantement des 
hommes aussi nécessaires que les conditions corporelles. Cet 
enfantement se fait par des vivants. Le petit homme se réalise 
dans une famille, dans une communauté affective où sa forma- 
tion s’opère moins par l’intimation de principes rationnels que 
par l’adaptation à la vie d’êtres plus développés, sur une base 

131 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

d’amour et de foi. C’est ainsi qu’il s’élève selon un certain ésprit: 
La Tradition, vue sous l’aspect ou dans la dimension où elle 
s’identifie à la vie de la communauté des chrétiens qui se renou- 
velle, dans l’identité, par la montée perpétuelle de nouvelles 
générations, remplit le rôle du milieu éducatif. 

Son mode d’action est analogue : plus élémentaire qu’une 
action par proposition d’idées, car les idées sont discutables et 
souvent discutées. Le milieu éducatif et la Tradition agissent 
plutôt comme des faits : chez nous, on fait ainsi, on pense ainsi. 
Le milieu éducatif et la Tradition apportent avec eux la certi- 
tude, ils sont comme retirés à l’hésitation, à la discussion. 

La loi de l’éducation est la présence, la communication de 
personne à personne. Au regard de cela, les activités d’enseigne- 
ment proprement dites sont secondaires ou auxiliaires. Supé- 
rieurement utiles, sinon nécessaires, elles ne sont pas le plus 
décisif. L’éducation est autre chose qu’une instruction, elle ne 
se donne pas par des cours de morale et de maintien mais par 
une communication vivante, une sorte de contagion, d’entraîne- 
ment à partir de modèles vivants et vécus. Les textes des grands 
pédagogues viendraient ici en masse. Citons-en plutôt l’un ou 
l'autre de penseurs qui ont expressément appliqué ces consi- 
dérations à la question de la Tradition. Voici par exemple ce 
qu’écrit Max Scheler : 

Le deuxième véhicule de linfluence active des modèles s’ap- 
pelle la tradition. La tradition tient le milieu entre l’hérédité et le 
mode de réception, d’enseignement et d’éducation par lacte de «se 
comprendre ». Elle se communique automatiquement, vitalement. 
Elle consiste à recevoir certaine mentalité, certaines manières de vou- 
loir et de juger les choses, par mode de contagion et par une imita- 
tion machinale des manifestations de la vie du milieu. Bref, dans la 
tradition — et c’est là sa note essentielle — je ne sais pas que je 
reçois quelque chose, je prends la volonté d’un autre pour ma volonté 
propre; je ne porte pas un jugement de valeur avant de recevoir, je 
ne choisis pas. Ce qui est transmis, on croit le percevoir soi-même, 
le juger soi-même. Bien avant que l’éducation et l’enseignement par 
mode d’influence consciente se soient emparés de l'enfant, celui-ci, 
par l’imitation involontaire, par son comportement, par les manières 
de s’exprimer, par ses actions, toutes choses qu’il a vécues avant 

132 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

d’en comprendre le sens, a déjà ébauché en lui les grands traits de 
sa destinée future 58, 

Ce beau texte touche le fond de la question. Nous en compren- 
drons mieux la portée si nous nous reportons à un schème de 
pensée cher à S. Thomas d’Aquin (voir notre étude citée supra, 
ch. I, n. 1). Analysant l’action qu’un homme peut exercer sur 
un autre homme, S. Thomas en distingue deux grandes formes 
ou deux modes. Un homme peut exercer une action sur un autre 
homme, le déterminer ou le « mouvoir » intérieurement, soit par 
la génération, soit par l’enseignement (doctrina) sous ses diffé- 
rentes formes. La Tradition, assimilée à l’éducation, se ratta- 
cherait certainement, dans cette classification, à l’enseignement, 
mais elle représente, parmi les formes de doctrina, une modalité 
originale par laquelle elle s’apparente à la génération dont elle 
est, comme l’éducation élémentaire, une sorte de prolongement. 
Elle détermine en nous une certaine forme d’être sans que nous 
le sachions, antérieurement à tout choix délibéré : de sorte que, 
d’elle, j’ai reçu moins des idées qu’une certaine étoffe de mon être. 

Conditions et résultat se répondent. Le mode de communi- 
cation est celui de l’entraînement qu’une vie donne à une vie 
par le rayonnement de son être intime. Cela atteint l’intime 
de lêtre. On se rappelle comment S. Thomas d’Aquin tente 
d'expliquer pourquoi Jésus n’a pas communiqué son enseigne- 
ment par écrit %, La première raison qu’il donne est tirée de la 
qualité supérieure et même transcendante du Christ lui-même. 
En effet, « plus un docteur est éminent et plus aussi doit être 
relevé le mode de son enseignement. Il convenait donc au Christ, 
qui est le plus éminent des docteurs, d'imprimer sa doctrine 
dans le cœur de ses auditeurs; c’est pourquoi il est dit dans 
S. Matthieu (7, 29) « qu’il enseignait comme ayant autorité ». 
De là vient aussi que chez les païens, Pythagore et Socrate, qui 
furent les plus remarquables des docteurs, n’ont rien voulu 
écrire. Les écrits n’ont-ils pas, en effet, pour but d’imprimer la 
doctrine dans le cœur des auditeurs? » S. Thomas vise toujours 
le formel des choses. Le Christ, dit-il, n’a pas enseigné par le 
moyen des écrits, parce qu’il est un Maître absolument parfait. 
Cette forme d’enseignement est, en effet, la plus parfaite, qui 

133 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

réalise le plus directement et le plus parfaitement le but même 
de tout enseignement. Or, tout enseignement vise à atteindre le 
« cœur » de ceux qui le reçoivent. Nous rejoignons ici le thème 
de « l'Évangile écrit dans les cœurs », auquel nous consacrerons 
un Excursus particulier. 

« Cœur » est pris ici au sens biblique du mot. Le cœur est le 
siège de la vie intellectuelle, affective, morale et religieuse; 1l est 
le lieu où, au niveau d’une disposition profonde, l'initiative de 
Dieu vers nous est accueillie ou refusée 5. Dans notre vocabu- 
laire moderne, c’est la conscience qui lui correspond le moins 
inadéquatement, « âme » étant un peu trop éthéré. Loin de nous 
de méconnaître le rôle des idées proprement dites dans la for- 
mation intérieure de la conscience. L’important est que soit 
atteint ce niveau plus profond que celui où les idées sont sim- 
plement comprises et mémorisées et qui est celui de l’esprit 
dont procèdent tous nos comportements. C’est ce niveau que 
l’enseignement vise à atteindre. Mais cette forme d’enseigne- 
ment le fait plus parfaitement qui procède d’une communica- 
tion directe, personnelle, vivante et chaleureuse, d’une personne 
moralement adulte ou sage à une autre personne. C’est le mode 
d’enseignement de la Tradition prise au sens très ample du pré- 
sent chapitre. 

Elle communique moins des précisions particulières qu’une 
synthèse ou le sens d’une synthèse. Elle communique le sens de 
certaines choses très délicates, à l’égard desquelles les explica- 
tions de type scolaire ou scientifique restent inadéquates. Nous 
pensons à des choses comme la vie religieuse, l’estime de la chas- 
teté que l’Église a reçue de l'exemple du Seigneur ou de sa Mère 
plus qu’elle ne l’a conclue d’exposés doctoraux; nous pensons au 
sens de l’eucharistie, du mystère de l’Église, des sacrements, 
autant de réalités qui sont plus « transmises » qu’énoncées et 
explicables. Les Réformateurs ont trop méconnu ces réalités 
parce qu’ils ont méconnu la Tradition et ont forgé un principe 
trop étroitement intellectuel de connaissance religieuse. Ils ont, 
pour des abus réels, tout nié et supprimé, sans avoir la patience 
ni prendre le temps d’une réforme profonde, par la voie de la 
sainteté jumelée à celle de la science, dans la fière et libre docilité 
à la tradition intime de l’Église de toujours. 

134 



TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 

Serait-ce trop humaniser, trop psychologiser, que de voir, dans 
la Tradition, un rôle maternel et féminin? On a pu attribuer un 
tel rôle au Saint-Esprit, en raison, précisément, de son mode 
propre d’action, tout intime, tout formateur de l’homme inté- 
rieur, tout éducateur, en lui, du sens du Christ 6. On a noté 
qu’en hébreu, en araméen, en syriaque, le mot même qui désigne 
PEsprit, ruah, est féminin. 
Ne revient-il pas tout particulièrement à la femme de créer le 

milieu où la vie humaine conserve sa chaleur : sein maternel, ten- 
dresse, foyer...? Eve est la mère des vivants (Gn, 3, 20), la 
femme est le réceptacle et la formatrice de la vie. L'homme est 
davantage voué au travail productif et à l’action; la femme est 
plus proche des sources de la vie et plus immédiatement consa- 
crée à son entretien. Elle traduit instinctivement en vie ce que 
lPhomme exprime en logique et produit en travail. Elle est la 
fidélité. L’homme est voué aux aléas de la lutte extérieure; il y 
est blessé, il y est livré à l’aventure, il change. Il retrouve, avec 
la femme, celle qui attendait, qui gardait, qui maintenait intactes 
la chaleur et l’intimité du foyer. Qu’on pense, s’il faut évoquer, 
au-delà de l’expérience, des références littéraires, à Peer Gynt 
devant sa mère ou devant Solweig, à Christine Lavransdatter de 
Sigrid Undset, à L’Arche dans la tempête d’Élisabeth Goudge, à 
La Citadelle d’A.-J. Cronin.. L'Église a, elle aussi, été chantée 
comme Église de la Tradition, Église maternelle, Église-foyer de 
nos âmes : lyriquement, par Gertrud von Lefort par exemple 
(Hymnes à l’Église ); avec la densité de l’érudition et de la pensée 
par un P. Hugo Rahner ©’, un P. de Lubac %, un P. Clérissac . 

Nous avons vu, dans le chapitre précédent, comment les fidèles 
ont part à la conservation et à la transmission de la Tradition; 
comment ils exercent ainsi leur rôle dans la maternité spirituelle 
de l’Église. Nous avons parlé plus spécialement des parents chré- 
tiens. Ce sont eux, d’abord, qui opèrent la livraison et la trans- 
mission de la prière, de la foi, du sens chrétien; ce sont eux qui 
gardent les vérités comme impliquées ou enveloppées dans les 
attitudes religieuses de la fidélité chrétienne. Et parmi eux, ce 
sont surtout les femmes et les mères qui créent le « milieu » 
chrétien, par cette synthèse vivante de convictions et d’attitudes 
vécues, de pensées et de sentiments, grâce à laquelle on apprend 

135 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

la foi dans le cadre et les formes mêmes de la vie, ce qui est le 
secret de l’esprit chrétien. | 

On ne peut éviter, dans une étude de la Tradition, de consa- 
crer un chapitre à la question des rapports entre Écriture et Tra- 
dition : ce sera l’un de nos prochains chapitres. En conclusion de 
celui-ci et par manière de transition, notons que l’enseignement 
salutaire ou évangélique nous est livré sous deux formes et selon 
deux modes : le document et l’éducation, le texte et l'esprit 
vivant. Nous croyons, pour notre part, que l’économie chrétienne 
vérifie en ceci ce qui semble bien être, sinon une loi, du moins 
une constante, de l’action de Dieu et qui est de procéder par 
paires ou doublets. Plus nous y pensons, plus nous sommes per- 
suadé qu’il y a là quelque chose de profond, une sorte de règle 
de la Poétique divine, dont la poétique inspirée de la Bible 
hébraïque nous renvoie, à sa manière, comme un reflet. Pour- 
quoi y a-t-il homme et femme, père et mère, pourquoi deux côtés 
du corps, deux yeux, deux mains, etc.? Pourquoi y a-t-il deux 
Testaments, pourquoi la Loi et la Grâce, la communion sous 
deux espèces ? Pourquoi, dans le monde physique, un pôle néga- 
tif et un pôle positif? Ne serait-ce pas le signe que, d’après la 
structure de l’œuvre de Dieu, une réalité doit se complémenter 
dans une autre et par une autre? Dieu est Communion dans 
l'unité, Unité en plusieurs. Faut-il que dans sa création la plé- 
nitude ne se réalise que dans une unipluralité ou une pluriunité? 
Pourquoi faut-il deux témoins pour que le témoignage soit 
valable © et pourquoi ce témoignage-là est-il décisif? N’est-ce 
pas qu’il existe une sorte de structure des choses à base de dualité 
dans l’unité, d’accord dans la différence et de plénitude par là- 
même? Nous le pensons, pour notre part; nous croyons même 
qu’il y a là une donnée de tradition rarement exprimée, partout 
supposée, et qui rend compte de beaucoup de choses dans les 
monuments de cette tradition même. 

La Réforme a gardé ou rétabli la communion eucharistique 
sous les deux espèces : elle n’a pas eu torten cela. Mais il existe 
une communion à l'Évangile sous les deux espèces du texte et 
de la vie ecclésiale. Cela aussi demande à être gardé ou rétabli. 



CHAPITRE V 

Écriture et tradition 
dans leur rapport 

à la révélation et à l’Église de Dieu 

I. — LA GÉNUINE POSITION DES PÈRES. 

Au xvie siècle, face à la Réforme, il s’agissait pour les catho- 
liques de justifier la valeur de certaines pratiques ou de certaines 
affirmations que l’on ne pouvait appuyer immédiatement sur 
des textes explicites des Écritures canoniques. Cette préoccupa- 
tion a certainement été présente à l’esprit des Pères du concile 
de Trente qui ont voté et promulgué le décret du 8 avril 1546 
sur les Écritures canoniques et les traditions non écrites. Elle a 
dominé davantage encore l’esprit des controversistes qui ont lu 
le décret sous cet angle particulier. Ils ont spontanément précisé 
en ce sens un point que la rédaction conciliaire avait laissé indé- 
terminé, celui de savoir s’il existe, dans le dépôt de la foi, des 
vérités qui ne seraient pas objectivement ou matériellement 
contenues dans les Écritures (insuffisance matérielle de l’Écri- 
ture). Plusieurs ont défendu la réponse affirmative — non sans 
doute S. Bellarmin, peut-être pas même Cano, dont la position 
est plus nuancée !, mais d’autres après eux — ce qui les enga- 
geait à tenir qu’on peut distinguer adéquatement Écriture et tra- 
ditions non écrites au point de vue du contenu. 

137 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Ii faut aujourd’hui nous dégager de la préoccupation qui a 
trop dominé la controverse du xvie siècle. L'état présent du dia- 
logue œcuménique le demande : non par un mauvais irénisme, 
qui voudrait cacher les différences, mais parce qu’il tend à dépas- 
ser l’état ancien de la controverse et qu’il aborde le problème 
d’une façon beaucoup plus positive. L'état présent de la recherche 
théologique le demande également : il est caractérisé, entre 
autres, par une réinterrogation des sources et de la tradition 
antérieure aux divisions, aux polémiques, aux disjonctions de 
l’époque moderne. 

Nous verrons bientôt comment le P. Ed. Ortigues, par une 
étude pénétrante du texte de Trente, le professeur J. R. Geisel- 
mann, par une étude historique bien documentée, ont efficace- 
ment contribué à opérer le nécessaire dégagement. Ce faisant, 
peut-être Geiselmann est-il demeuré dans le cadre de la problé- 
matique de la controverse. Les rapports entre Écriture et Tradi- 
tion n’y sont envisagés que sous l’angle en quelque sorte quanti- 
tatif du contenu matériel. Or, si l’on remonte plus haut que la 
polémique du xvre siècle, on trouve chez les Pères et les grands 
Scolastiques du moyen âge, les grandes lignes d’une vision des 
choses autrement ample et profonde. J. Ev. Kubhn, il y a un siècle, 
résumait la doctrine des Pères en ces quatre propositions : l’Écri- 
ture contient toutes les vérités qu’il est nécessaire de croire; mais 
on ne peut la lire et la bien entendre que dans et avec la Tradition 
de l’Église. Cette Tradition consiste dans l’intelligence authen- 
tique de l’Écriture. Il existe de plus des traditions non écrites 2, 
Nous ne prétendons apporter ici rien de véritablement nouveau 
à l'égard de ces positions, mais en développer le contenu et leur 
donner comme une nouvelle actualité ou, en quelque sorte, les 
rééditer, en relation avec la documentation et les problèmes qui 
sont ceux de notre temps. 

Il n’existait pas de problème Écriture-Tradition dans le chris- 
tianisme ancien. Du reste, pour les « Pères apostoliques » et pour 
les Apologistes, l’Écriture, c’est l'Ancien Testament, dont il est 
acquis et comme évident que le sens est tout entier christolo- 
gique. L’idée dominante est celle de foi et de prédication ou 
« kérygme » de l'Église. C’est dans la prédication de l’Église et 
par la foi qui l’accueille, que le contenu de lÉcriture (c’est- 

138 



ÉCRITURE ET TRADITION 

à-dire le mystère de Jésus-Christ sauveur) est compris. L'Église 
est le lieu et le moyen par lesquels l’action révélatrice et salvi- 
fique de Dieu, qui a son moment suprême en Jésus-Christ, 
atteint les hommes 5. Écriture, Tradition, Église sont trois termes 
inséparables : même chez S. Irénée et Tertullien, chez lesquels 
ils prennent cependant des contours mieux dessinés. Pour Irénée, 
le kérygme chrétien est gardé dans la tradition des Apôtres trans- 
mise dans l’Église par la succession des évêques. Il est aussi 
consigné dans les Der died de l’Ancien et du Nouveau Testa- 
ment lues comme formant un tout et consonant dans le témoi- 
gnage qu’elles portent à Jésus-Christ. Irénée ne subordonne ni 
la Tradition à l’Écriture ni l’Écriture à la Tradition. Elles ont 
même contenu. Ce sont deux expressions ou voies de la Révéla- 
tion salutaire qui est confiée à l’Église et se trouve en elle : cette 
Révélation parvient aux hommes par la prédication des Apôtres 
conservée dans la Tradition, dans l’enseignement de l’Église et 
dans les Écritures. S’il n’y avait pas d’Écritures, ajoute Irénée, 
on croirait rien que par la prédication de l’Église, mais les Écri- 
tures sont le moyen par lequel on peut prouver aux hérétiques 
que la prédication de l’Église est conforme à la Tradition reçue 
des Apôtres. Cependant, on ne le fait qu’à partir de cette même 
Tradition hors de laquelle les Écritures n’ont pas et ne disent 
pas leur sens. Écriture et Tradition ont le même contenu, mais 
sous deux formes et en deux états différents 4. Elles sont insé- 
parables, elles s’appuient et s’éclairent l’une l’autre. 

Chez les premiers Pères, une tradition orale n’était pas distin- 
guée, quant au contenu, de ce qui nous est transmis dans les 
Écritures, encore que Tertullien et Origène aient bien conscience 
du fait que l’Église tient et pratique des choses pour lesquelles 
Écriture ne fournit pas d’attestation formelle. Cette conscience 
est plus distincte et elle s’exprime plus nettement au 1v® siècle 
(cf. E. H., p. 61 s.). Même alors, cependant, ce n’est pas l’idée 
d’une dualité de sources de connaissance qui domine. On tient 
que tout ce qu’il faut savoir sur Dieu, sur Jésus-Christ, sur le 
salut, est contenu de quelque manière dans les saintes Ecritures 5, 
On n’éprouve aucune peine à affirmer à la fois la suffisance de 
PÉcriture et l’existence de traditions apostoliques non écrites. 
De fait, nous l’avons vu 5, quand on donne des exemples de telles 

139 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

traditions, il s’agit in recto, directement, de faits de liturgie, de 
discipline ou de coutume. Dans les termes de la théologie post- 
tridentine, on dirait que les Pères admettaient la suffisance maté- 
rielle de l’Écriture mais qu’ils affirmaient non moins fortement 
son insuffisance formelle. Tout ce qu’il est nécessaire de croire se 
trouvait bien, d’une manière ou d’une autre, dans les Écritures. 
Mais, pour les comprendre, pour croire comme il convenait, 
quelque chose était nécessaire au-delà de l’Écriture, à savoir son 
intelligence authentique. La lettre de l’Écriture ne suffisait pas. 
Il y avait nécessité, au-delà d’elle, pour comprendre cela même 
dont elle parle suffisamment, d’un moment dominé et rempli par 

un acte de Dieu 
« révélant » le sens de l’Écriture 
à l’Église et aux fidèles dans l’Église. 

Telle est l’idée qu’ont les Pères des rapports existant entre 
Écriture et Tradition. Cette idée demeure foncièrement celle du 
moyen âge et des grands Scolastiques, même s’ils parlent peu de 
la Tradition, ou du moins emploient peu cette expression. Nous 
voudrions, en nous référant éventuellement à eux, reprendre, 
commenter, peut-être même élaborer plus techniquement ces 
idées, en une suite de sept paragraphes. 

IT. — THÉOLOGIE DU RAPPORT ENTRE ÉCRITURE, RÉVÉLATION, 
ÉGLISE, TRADITION. 

1° L’'Écriture suffit. On cherche et on trouve tout en elle. 
Toute l’activité théologique et pastorale découle d’elle. 

S. Paul écrivait à Timothée : « C’est depuis ton plus jeune âge 
que tu connais les saintes Lettres. Elles sont à même de te pro- 
curer la sagesse qui conduit au salut par la foi dans le Christ 
Jésus. Toute Écriture est inspirée de Dieu et utile pour ensei- 
gner, réfuter, redresser, former à la justice : ainsi l’homme de 
Dieu se trouve-t-il accompli, équipé pour toute bonne œuvre » 
(& Tm, 3, 15-17). Il ne pouvait être question que des Écritures 
prophétiques, s’agissant de Timothée. Avec l’adjonction des 
Écritures apostoliques, ce programme est resté celui de toute la 
tradition spirituelle chrétienne. 

140 



ÉCRITURE ET TRADITION 

Les Pères ne considèrent pas la sainte Écriture seulement 
comme source de connaissance : elle est à leurs yeux le principe 
du salut et de la perfection, bref, de l’existence chrétienne. Pour 
eux, à la vérité, c’est à peine si la distinction entre connaissance 
et salut avait un sens : moins encore une opposition entre les 
deux. Les chrétiens des premiers siècles avaient une conscience 
extrêmement vive de ce que la Révélation divine contenue dans 
les saintes Écritures avait apporté de lumière à un monde enté- 
nébré : c’est un des motifs fréquents de leur action de grâces ?. 
De cette connaissance, ils apprécient l’aspect de science, mais 
plus encore celui de sagesse, en quoi s’unissaient savoir et valeur, 
instruction et principe de vie. L’Antiquité connaissait une intense 
recherche de la sagesse; les chrétiens, eux, avaient reçu, dans la 
sainte Écriture, le trésor souverain de la vraie Philosophie et 
d’une sagesse totale, menant à l’absolu de la vie bienheureuse. 
Les hommes avaient, au long de leur histoire, fait diverses ten- 
tatives pour sortir de leur misère : c’est cela qui avait animé leur 
recherche des arts et des sciences. Ils n’avaient pas abouti. Mais 
Dieu était venu à leur secours et leur avait donné le remède de 
sa Sagesse dans les divines Écritures 8. 

Source de connaissance, l’Écriture était, en cela même, prin- 
cipe de salut. Aussi les Pères lui attribuent-ils les effets de vie 
spirituelle que nous sommes accoutumés de rapporter plutôt à 
la grâce. Elle libère de la vaine gloire, dit S. Jean Chrysostome, 
c’est un remède; elle console. L’ignorance de l’Écriture est la 
cause de tous les maux. Nous sommes sauvés avec elle et nous 
ne le serions pas sans elle... ?. Origène, Jérôme, Grégoire le 
Grand, disent des choses semblables : ils parlent de l’Écriture 
comme si elle opérait toute la reconformation de l’homme à 
l’image de Dieu, toute la vie spirituelle depuis les purifications 
initiales jusqu’à l’union 1. Mais les auteurs modernes montrent 
également en elle un principe de communion avec Dieu ‘1. C’est 
qu’elle est la communication du Christ, qu’on boit et qu’on 
mange en elle comme dans une sorte de sacrement *. 

C’est donc en un sens très total que l’Écriture contient tout, 

aux yeux des Pères et des médiévaux; en elle, Dieu nous a com- 

muniqué tout ce qui est nécessaire ou utile à la conduite de cette 

vie. Elle renferme toute la vérité salutaire 1, On en est tellement 

I41 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

convaincu qu’on n’hésite pas à voir un emprunt fait aux livres 
de Moïse dans ce que Platon peut apporter de vérité. L’Écriture 
contient tout le mystère du Christ, donc, toute « la puissance de 
Dieu et la sagesse de Dieu 4 ». C’est avec un réalisme dont notre 
esprit d’analyse a perdu la fraîcheur, que les Pères voient dans 
les Écritures la présence même du Christ nous assimilant à lui : 
le corps même du Christ 15, C’est par elles que les chrétiens sont 
ce qu'ils sont !$. 

Les Écritures sont la règle de la foi et de la vérité 7. C’est 
pourquoi la théologie des Pères n’est tout entière qu’une étude 
des divines Écritures !$ : ils sont essentiellement des rractatores, 
des expositores S. Scripturae, des commentateurs des Lettres 
sacrées. Durant tout le moyen âge, la Bible est le livre de l’en- 
seignement théologique : elle n’a déchu de ce rôle qu’en entraî- 
nant une décadence correspondante de la pensée théologique #. 

20 L’Écriture ne suffit pas à nous faire connaître son sens : 
tous les hérétiques l’ont invoquée et ceux qui se réclament 
d’elle ne concordent pas entre eux. 

Très tôt l’Église a connu des hérésies. Toujours, leurs auteurs 
ont fait appel aux Écritures, affectant même souvent ne connaître 
qu’elles; ainsi les ariens, les pélagiens, les monophysites © : 
tous les hérétiques, à vrai dire, ainsi qu’Origène le remarquait 
déjà *, puis, après lui, S. Hilaire ?, Cyrille d'Alexandrie #, puis, 
contre Wyclif, Thomas Netter # et, contre Luther, que son 
maître avait averti et qui savait à quoi s’en tenir %, les contro- 
versistes catholiques, Thomas More #, Driedo ?, Stapleton #, 
plus tard Môhler *, etc. 

Dès les premières manifestations hérétiques, les protagonistes 
de la foi catholique ont accusé leurs fauteurs de corrompre les 
Écritures *. On a repris souvent contre eux ce reproche d’une 
corruption même matérielle des textes. On leur a surtout répété 
qu’ils dénaturaient les Écritures et en pervertissaient le sens en 
le ramenant à leurs idées erronées et personnelles. Irénée et Ter- 
tullien comparent le traitement de l'Écriture par les hérétiques à 
Paction de ceux qui font des centons avec des bribes de textes 
empruntés à Homère %!, Tertullien n’a pas fait que reprocher 

142 



ÉCRITURE ET TRADITION 

aux hérétiques de fausser l’interprétation de l’Écriture et n’en 
pas même user vraiment, mais d’en mésuser # : il leur a radica- 
lement dénié le droit de toucher autrement que ne fait l’Église 
à ce qui est la légitime propriété de cette seule Église (principe 
de prescription). Origène, comme Tertullien, dit que les héré- 
tiques volent à l’Église les paroles divines pour leur donner un 
sens étranger, qui constitue une sorte d’adultère spirituel #. 
« Citer des textes, dit S. Jérôme, le diable lui-même la fait : 
nous pourrions tous, en gardant la lettre, glisser dessous une 
nouvelle doctrine %#... » S. Augustin dit de même, que les héré- 
tiques ont le tort de lire mal une Écriture qui, en elle-même, est 
bonne et qu’ils ont raison d’estimer à très haut prix %. C’est un 
thème commun à tous les Pères, acquis à la théologie de l’hérésie 
ou à celle de l’Écriture, et qui se retrouve abondamment au 
moyen âge 56, 

On aime souligner également le fait que les hérétiques ne sont 
pas d’accord entre eux. Le manque d’unité dans la foi est par 
lui-même un signe de l’erreur : Thomas Netter le remarquait 
déjà contre les disciples de Wyclif #’; les apologistes catholiques 
ont largement repris l’argument contre la Réforme, mais déjà 
S. Vincent de Lérins en avait tiré la conclusion qu’il est néces- 
saire de s’en tenir à une lecture des Écritures dirigée « secundum 
ecclesiastici et catholici sensus normam ». Il écrivait, en 434 : 

Quelqu'un dira peut-être : « Puisque le Canon des Écritures est 
parfait et qu’il suffit amplement et surabondamment pour tous les 

cas, quel besoin y a-t-il d’y joindre l'interprétation de l'Église? C’est 

que, vu la profondeur de l’Écriture sainte, nous ne l’entendons pas 

dans un seul et même sens. Les mêmes paroles sont interprétées par 

l’un d’une façon, par l’autre d’une autre, et on pourrait dire qu’au- 

tant il y a de commentateurs, autant voit-on qu’il y a d'opinions. 

Novatien l'explique d’une façon, Sabellius d’une autre façon, Donat 

d’une autre encore; Eunomius, Arius, Macedonius ont leur opinion; 

Photin, Apollinaire, Priscillien ont la leur; la leur encore Jovinien, 

Pélage, Caelestius; la sienne enfin Nestorius. Et c’est pourquoi il est 

bien nécessaire, en présence de tant d’erreurs aux multiples replis, 

que la ligne de l'interprétation des livres prophétiques et apostoliques 

soit dirigée conformément à la règle du sens ecclésiastique et catho- 

lique #, 

143 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

L’argumentation de Vincent est topique et formelle. Le fait 
que tous les auteurs de doctrines nouvelles se réclament de la 
Bible et que, cependant, ils ne peuvent tomber d’accord, prouve 
que l’adhésion de foi n’est pas réglée seulement par l’Écriture lue 
par un chacun, même supposée l’action intérieure du Saint- 
Esprit : il faut une règle d’Église qui est le sens catholique ou 
l'interprétation ecclésiale dont nous avons parlé en un précédent 
chapitre. La théologie moderne développera même de plus en 
plus le rôle régulateur, dans ce sens et cette interprétation, d’un 
magistère institué et assisté : bref, il faut compter l’Église, selon 
la structure organique que nous lui avons reconnue, parmi les 
éléments régulateurs de la croyance. Ajoutons ici que cette cons- 
tatation ne vaut pas seulement pour l’Écriture, mais également 
pour les témoignages de la Tradition : car les hérétiques se sont 
aussi parfois réclamés des Pères ou d’un état ancien et particulier 
des institutions ou de la doctrine, comme on l’a vu, par exemple, 

dans le cas de Bérenger de Tours *?, des jansénistes, des vieux- 
catholiques. 

C’est qu’il y a deux choses dans l’Écriture : la lettre et le sens. 
La lettre pose déjà une question, car pourquoi tient-on celle-là 
pour normative, et non une autre? Nous y reviendrons plus loin 
en parlant du Canon. Le sens aussi pose une question : il est 
autre chose que la lettre, « Scripturae enim non in legendo sunt, 
sed in intelligendo % »; il ne va pas de soi dès là que la lettre 
est acquise. Ne disait-on pas, au moyen âge, que les « autorités » 
ont un nez de cire, qu’on peut infléchir à droite ou à gauche, 
selon sa préférence ? Duns Scot avoue, par exemple, que la 
lettre des textes eucharistiques du Nouveau Testament ne lui 
paraissait pas, par elle seule, imposer l’interprétation de latrans- 
substantiation : c’est une précision due au sens de l’Église, qui 
célèbre et vit le mystère, et à son magistère assisté 4, C’est là 
qu’il faut en venir, en reconnaissant que l’Écriture ne suffit pas 
à régler seule la croyance. 

Luther a nié cette conséquence, tout en sachant fort bien que 
des hérétiques ou des « fantastiques » {Schwärmer) se récla- 
maient des Ecritures, à la fois comme lui-même et contre lui- 
même %. Encore catholique, Luther répondait par la nécessité 
d’un enseignement vivant. Sans abandonner de fait ce nécessaire 

144 



ÉCRITURE ET TRADITION 

complément, contrepoids indispensable aux fantaisies du sens 
propre, il a ensuite insisté sur la valeur d’autocritère qu’a l’Écri- 
ture en raison de son contenu essentiel, qui est le Christ, sauveur 
par grâce. « Tout esprit qui ne confesse pas Jésus n’est pas de 
Dieu » (1 fn, 4, 3). L’Écriture se révèle elle-même comme par- 
lant de Jésus-Christ : telle est l « analogie de la foi » (Rm, 12, 
6), c’est-à-dire l’indication du rapport ou la référence en vertu 
de laquelle une interprétation s’avère authentique ou non. Est 
authentique celle qui lit et confesse le Christ, or le Christ est 
confessé en vérité quand on n’élève aucune œuvre humaine 
au-dessus de sa grâce et contre elle, c’est-à-dire quand on suit 
le critère du salut par la foi seule #. Luther a donc trouvé un 
critère intérieur à l’Écriture et qui respecte, qui suppose même 
et proclame, sa « suffisance » et sa « clarté ». 

Nous sommes d’accord sur cette idée d” « analogie de la foi », 
mais pensons qu’elle est insuffisante à servir de critère : ce serait 
supposer le problème résolu. Il est bien vrai que l’Écriture (ou, 
ce qui revient au même, la Révélation, la foi) est toute relative 
au mystère chrétien ou au rapport religieux d’alliance constitué 
par Dieu en Jésus-Christ : nous le verrons mieux encore dans 
la suite du présent chapitre. Mais la question est précisément 
de savoir si ce que l’Église dit par exemple de la Vierge Marie, 
des sacrements, etc., fait partie ou ne fait point partie du rapport 
religieux tel qu’il a été inauguré et fondé en Jésus-Christ et tel 
que l’Église en a hérité la réalité des Apôtres. Le contenu même, 
que Luther veut prendre pour critère, est en question : c’est 
de lui que nous disons qu’on ne peut le tenir et le connaître 
que dans l’Église, en le recevant de l’Église, en le vivant en elle, 
et en le trouvant, en conséquence, dans les Écritures. Nous reve- 
nons à la position traditionnelle, celle ‘de S. Vincent et, sur ce 
point, de Tertullien, qui motivait par là son recours à l’argu- 
ment de prescription : « Là où apparaîtra que réside la vérité 
de la doctrine et de la foi chrétienne, là seront aussi les vraies 
Écritures, les vraies interprétations et toutes les vraies traditions 
chrétiennes 5. » 

145 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

3° Il faut que le sens de Écriture soit communiqué par 
PÉsprit de Dieu, en un acte qui, de son côté, est révé- 
lation, et dont le fruit en nous est la connaissance chré- 
tienne, « gnôsis ». 

Les Pères et les théologiens du moyen âge croient que Dieu 
a mis une fois pour toutes, dans les Écritures, toute sagesse. 
Mais, ce que Dieu a dit, Dieu seul est capable de le comprendre, 
Dieu seul peut nous le faire comprendre : l’Écriture doit être 
lue par le (don du) même Esprit qui en a inspiré le texte “. A 
l'acte, posé une fois pour toutes en sa perfection, par lequel 
Dieu a donné les Écritures aux hommes, doit correspondre, tout 
au long de l’histoire de ces mêmes hommes, une activité par 
laquelle Dieu leur donne de comprendre progressivement le sens 
et le contenu de sa Parole. L’Écriture est inspirée, elle contient 
la vérité, mais il faut que son contenu et son sens nous soient 
dévoilés, révélés. En ce sens, pour les Pères et les médiévaux, 
les Écritures canoniques ne sont pas la Révélation : la Révéla- 
tion (ou l'inspiration), dans leur vocabulaire, ne désigne pas un 
pur dépôt objectif, mais un acte : l’acte par lequel Dieu nous 
communique la connaissance de ce qu’il pense ou veut. Cela 
peut être le nom de celui auquel il veut confier le ministère 
sacerdotal ou royal; cela peut être une précision touchant les 
rites sacramentels, ou touchant le domaine de ce que nous appe- 
lons la casuistique; cela peut être le sens des saintes Écritures, 
et bien d’autres choses encore “7. Quelle que soit la matière en 
cause, il s’agit de vivre d’une façon pleinement théonomique, 
réglée par Dieu, dont on attend qu’il fasse connaître (revelare) 
sa pensée et sa volonté. On ne l’attend pas d’une façon pure- 
ment passive, dans une attitude quiétiste. Dieu intervient comme 
il veut, mais on peut se disposer à recevoir son inspiration. On 
le fait par la prière, l’aumône, le jeûne, et par un bon usage des 
ressources naturelles, en particulier de l’entendement. 

Un texte de S. Bonaventure est particulièrement significatif. 
Il s’agit du dogme de la Procession du Saint-Esprit. Il a, dit-il, 
son fondement dans l’Écriture, et ce fondement est commun 
aux Grecs et aux Latins. Il reçoit une élaboration de la raison 
théologique : c’est à ce niveau que les Grecs ont le tort de vou- 

146 



ÉCRITURE ET TRADITION 

loir réduire les énoncés scripturaires au domaine de la proces- 
sion ou mission temporelle. Ce faisant, ils se sont fermé la voie 
de la révélation, par laquelle Dieu achève de communiquer l’in- 
telligence des textes 48, 
Que Pintelligence des Écritures soit spécialement un objet de 

cette snsprratio ou de cette revelatio, cela ressort de multiples 
témoignages : de S. Justin et du récit qu’il a fait de sa propre 
conversion #; de S. Cyprien, avec une insistance presque exclu- 
sive sur l’Écriture, seule normative ®; de S. Jérôme, deS. Augus- 
tin 5; des autres Pères et docteurs médiévaux dont nous avons 
cité les textes ailleurs ©. Qu'il suffise de rappeler celui, très 
célèbre, de Gratien, en 1140, sur les normes du droit : les Pères 
y sont appelés Tractatores, commentateurs (de la sainte Écri- 
ture) : certains d’entre eux ont excellé en même temps par une 
science plus étendue et par une grâce plus abondante du Saint- 
Esprit, aussi leurs commentaires ont-ils éventuellement plus 
d'autorité que ceux de certains papes $. 

Le fruit de cette action de Dieu est l’intelligence du texte. Les 
Pères grecs ont parlé à ce sujet de gnôsis #, S. Paul demandait 
que ses fidèles fussent remplis de gnôsis : lui-même professait 
en avoir reçu le don. Il entendait par là une connaissance riche 
et vive du dessein de Dieu, du « mystère » du Christ 55, À sa 
suite, les Pères appelaient gnôsis un don spirituel ayant pour 
objet ou contenu la connaissance des voies de Dieu, l’intelli- 
gence des grands actes salutaires accomplis par le Christ, et de 
leur annonce dans les Écritures. 

Ce don spirituel de l'intelligence faisait entrer dans la pro- 
fondeur du texte. Unanimement, les Pères et le moyen âge ont 
pensé que le sens profond du texte était au-delà de sa lettre, 
alors même qu’il ne pouvait être atteint que par cette lettre. Et 
puisqu'on appelait « allégorie » la démarche par laquelle on fai- 
sait comprendre une chose par le moyen d’une autre, on dénom- 
mait « allégorie » le sens profond auquel on parvenait par l’étude 
de la lettre, au-delà d’elle, en pénétrant ad interiora 5. L’Écri- 
ture était comme un sacrement qui avait son dehors et son 
dedans, le fidèle était invité à passer du premier au second, grâce 
à l’action révélante de Dieu. Le mot même de sacramentum 
convenait à merveille pour désigner tout cela 5. 

147 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

4° Le contenu de cette intelligence ou gnose est le mystère 
chrétien comme clef de l'unité des deux Testaments et 
des différents textes en chacun d’eux ®. 

A des hérétiques ne voulant admettre que ce qui se trouve dans 

les documents, c’est-à-dire dans les Écritures juives, S. Ignace 

d’Antioche répondait : « Mes archives à moi, c’est Jésus-Christ %.» 

Cela signifiait : le centre et le sens de tout témoignage concer- 
nant l’œuvre de Dieu est contenu en Jésus-Christ. Ignace ne 
prononçait pas le mot « tradition », mais, d’après S. Irénée, le 
contenu de la Tradition reçue par l’Église des Apôtres est celui 
de leur « kérygme », c’est-à-dire l’exégèse de l'Économie, une 
explication des Écritures référée au mystère chrétien, dont les 
Écritures parlent suffisamment %. Même chose, avec des nuances 
propres, pour Clément d’Alexandrie 6, pour Origène ‘?, pour 
S. Augustin ®. 

Ce vrai sens des Écritures consiste d’abord dans une lecture 
christologique de l’Ancien Testament, lecture qui permet de 
percevoir la consonantia des deux Testaments %. Dans le Nou- 
veau Testament lui-même, cette lecture fait percevoir sa signi- 
fication totale pour la vie du chrétien, pour celle de l’Église, et 
pour ce qu’ils espèrent eschatologiquement % : bref, le contenu 
détaillé et plénier du rapport d’alliance réalisé en Jésus-Christ. 
Cette lecture consiste enfin, s’agissant de textes particuliers, à 
percevoir leur sens dans l’architecture ou le « système » total. 
L'erreur des gnostiques est, selon S. Irénée, de grappiller dans 
lÉcriture un texte ici, un texte là, sans la lire dans la Tradition, 
c’est-à-dire dans la connaissance de son sens d’ensemble, telle 
que l’Église l’a héritée des Apôtres %, Irénée pourrait, hélas!, 
répéter la même appréciation au sujet des sectes d’aujourd’hui. 
Par contre, quand on se met dans la vraie perspective et qu’on 
regarde Jésus-Christ, puis, à sa lumière, la vraie relation éta- 
blie entre Dieu et l’humanité, toutes les Écritures prophétiques 
s’éclairent et consonnent. Comme à Cana, l’eau insipide devient 
un vin plein de bouquet et d’allégresse, le voile est enlevé et 
tout prend son sens de ce qui en paraissait d’abord dépourvu 57... 

On voit qu’il ne s’agit pas ici, dans la Tradition, de vérités 

148 



ÉCRITURE ET TRADITION 

particulières qui ne seraient pas contenues dans le dépôt scrip- 
turaire ou du moins dans ce dont l’Écriture porte témoignage. 
S. Irénée dit même qu’il n’y en a pas que les Apôtres n’auraient 
point transmises publiquement. Il s’agit du sens du tout comme 
tel. Si l’on peut trouver dans la « Tradition » des vérités parti- 
culières qui ne seraient pas exprimées dans l’Écriture, ce sera 
sans doute grâce à ce génie propre de la Tradition à la faveur 
de l « analogie de la foi », c’est-à-dire au nom de la lumière 
que peut jeter, sur quelque article particulier, le rapport des véri- 
tés entre elles, avec leur centre et le terme de tout l’ouvrage. 
Ceci est très spécialement vrai des deux doctrines mariales défi- 
nies à l’époque moderne, l’Immaculée Conception et l’Assomp- 
tion corporelle de la Mère de Dieu. 

Tel est, d’après les Pères, le rapport foncier entre la Tradi- 
tion et l’Écriture. Ils eussent aimé cette formule d’un contem- 
porain caractérisant la Tradition comme « un instinct scriptu- 
raire consubstantiel à l’Écriture & ». Telle a été la pratique des 
Pères, tels ont été leur grâce et leur génie. Tels sont aussi la 
grâce et le génie de la liturgie. On le montrerait facilement, et 
il nous serait doux de le montrer, soit pour l’usage, souvent si 
éclairant et merveilleusement éducatif du sens chrétien, qu’elle 
fait, au cours de son cycle annuel, du texte de l’Écriture, soit 
pour la façon dont elle voit et éclaire le mystère marial par l’en- 
semble des textes bibliques qui portent témoignage au Dessein 
de Dieu. Nous en traiterons au chapitre suivant. 

5° Le lieu de cette action par laquelle Dieu se révèle et 
donne l’intelligence de la Parole, est l’Église, faite des 
hommes qui se convertissent à Jésus-Christ. 

L’unanimité des Pères et des théologiens de tous les temps 
se poursuit pour affirmer qu’on ne peut tenir l’Écriture authen- 
tique ni connaître en plénitude la vérité de son sens que dans 
L'Église 6, S, Irénée voit dans cette Église le lieu où la lecture 
des Écritures est authentique, parce qu’elle est le lieu des cha- 
rismes de Dieu ® et ces charismes se trouvent plus particulière- 
ment chez les presbytres, qui ont la succession des Apôtres 71, 
Même affirmation chez Origène 7? et — nous ne citons cet écrit, 

149 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

d’après Franzelin, que comme témoin de la doctrine commune 
au re siècle — dans les Recognitiones pseudo-clémentines %. 
« Ceux qui sont en dehors de l'Église, dit S. Hilaire, ne peuvent 
avoir aucune intelligence de la Parole de Dieu %, » « On ne peut, 
reprend S. Cyrille de Jérusalem, apprendre et professer la foi 
qu’en la recevant transmise (rapadidémevnv) par l'Église, toute 
protégée par les textes de la sainte Écriture 75. » Commentant le 
verset du Psaume « Il a déployé le ciel comme une (tente de) 
peau », S. Augustin l'interprète, de façon figurative, en voyant 
dans ce ciel la sainte Écriture, et il ajoute : « Dieu a posé d’abord 
cette autorité dans son Église *6. » Pour S. Augustin, les saintes 
Écritures et l’Église sont deux instances dont chacune incorpore 
lautorité divine avec une sorte d’immédiateté : elles sont soli- 
daires, et les fidèles ne peuvent se soumettre convenablement à 
lune qu’en se soumettant à l’autre. C’est pourquoi l’on peut 
recueillir, chez S. Augustin, tantôt des textes renvoyant d’abord 
à l’Écriture, puis à l’Église comme à une autorité d’appoint 7, 
tantôt des textes mettant la règle de la foi dans la conscience et 
la prédication vivantes de l’Église #. De toute façon, il faut 
suivre l’Écriture telle qu’elle nous a été transmise depuis le 
Christ et les Apôtres par la suite des évêques et telle qu’elle 
nous est parvenue ainsi gardée, recommandée, expliquée par la 
Catholica ®. Nous avons vu déjà ce que pensait Vincent de 
Lérins (cf. supra, n. 38). 

Cette position traditionnelle reste celle du moyen âge, souvent 
même avec une insistance plus précise sur les structures cano- 
niques et institutionnelles de l’Église ©. Elle reste celle de la 
théologie catholique moderne. Si la Tradition, en son fond dog- 
matique, consiste principalement dans l’interprétation intégrale 
des saintes Écritures au point de vue christologique, sotériolo- 
gique, ecclésiologique et eschatologique, cette Tradition s’ex- 
prime dans l’enseignement de l’Église. 

Cet enseignement de l’Église est la règle de la foi. L'expression 
«Règle de foi » désigne, chez les Pères, non un principe régula- 
teur formel, mais cette règle concrète qu’est la foi de l’Église, 
gardée par la suite des pasteurs, que le catéchumène accueille et 
dans la profession de laquelle il est baptisé #l, Notre foi est 
concrètement conditionnée par les structures auxquelles Dieu a 

150 



ÉCRITURE ET TRADITION 

confié sa Révélation et qu’il a données à son Alliance. Aussi 
S. Thomas d’Aquin, dont on dépasserait difficilement le sens 
étonnant qu'il eut du caractère tout théologal de la foi, en définit 
cependant le motif déterminant, en ces termes : « À tous les 
articles de la foi, l’adhésion de foi se fait en raison. de la Vérité 
première telle qu’elle nous est proposée dans les Écritures sai- 
nement comprises selon l’enseignement de l’Église &, » 

C’est à la foi de l’Église, c’est à son enseignement, que l’on 
renvoie, c’est depuis eux que l’on juge. Là où cet enseignement 
ne s’est pas encore exprimé formellement, il ne laisse pas d’exis- 
ter, en quelque sorte virtuel ou latent, dans le sensus ecclesiasticus, 
le sens ou le sentiment de l’Église, le mp6vmua éxxAnouaotuxév 
dont parle Eusèbe citant S. Hippolyte, en une expression si heu- 
reuse que tous les théologiens de la Tradition du xix® siècle l’ont 
reprise #. D’autres expressions désignent sensiblement la même 
chose, ce sens chrétien, ce sentiment de l’ecclesia touchant le 
contenu réel de sa croyance : le Nouveau Testament disait 
Suavoit, faculté active d'intelligence %#, les Pères latins, sensus, 
intelligentia, intellectus #5. Nous avons déjà parlé de ce sens 
catholique sous son aspect subjectif d’instinct spirituel et son 
aspect objectif de communion ou d’unanimité : les deux suscités 
par le Saint-Esprit. Nous reviendrons plus loin sur le consensus 
Patrum. 

Les Pères et le moyen âge entendent par « Église » non seu- 
lement, comme nous l’avons vu, toute la communauté chrétienne, 
mais une réalité foncièrement spirituelle. Il est vrai qu’à partir 
de la Réforme grégorienne (dernier tiers du xI° siècle), un mode 
de pensée juridique s’est lentement infiltré dans les conceptions 
ecclésiologiques et a fini par envahir les De Ecclesia modernes. 
La réinvention de la Tradition ne s’est faite qu’au xix® siècle 
avec Môhler et l’école de Tubingue, avec ce qui en est passé 
chez Passaglia, Franzelin et Scheeben, avec Newman, puis, au 
xx® siècle, avec le puissant effort dont le P. St. Jaki a jalonné les 
lignes de recherche 5. 

Quand les Pères et le moyen âge non encore dominé par le 

juridisme parlent, avec ou sans le mot, de la Tradition comme de 

l'intelligence ecclésiale de la Révélation dont les Écritures cano- 

niques sont comme la Présence réelle, ils entendent par « Église » 

151 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

moins un charisme hiérarchique juridiquement assuré et exercé, 
que le mystère de l'Épouse qui, sans cesse, de pécheresse devient 
pure #, qui cherche à vivre une vie de fidélité parfaite envers son 
Époux, de transparence à son Esprit. Ils entendent l’ensemble 
des hommes qui se convertissent à Jésus-Christ et en qui opère 
PEsprit Saint. D’Origène à S. Grégoire en passant par S. Augus- 
tin, les Pères nous disent que la gnose ou intelligence est donnée 
aux âmes qui se convertissent à Jésus-Christ : 

« C’est à une Église convertie au Seigneur, que le voile est 
enlevé des yeux & », dit Origène. « Si nous ne regardons pas 
Jésus-Christ, les Écritures sont sans goût; si nous y goûtons le 
Sauveur, tout y est lumière, tout y est intelligence, tout y est 
raison », dit S. Augustin, qui évoque la différence d’attitude, 
chez les deux disciples d’Emmaüs : leur doute, la froideur désa- 
busée de leur déception avant qu’ils eussent reconnu Jésus- 
Christ : « Nous espérions. », puis la chaleur, la certitude joyeuse 
de leur âme quand ils se sont tournés vers lui et que leur cœur 
s’est ouvert : « Notre cœur n’était-il pas ardent #? » Aïlleurs, 
Augustin écrit que, quand l’Église se convertit au Christ, se 
tourne vers lui, le voile est enlevé de dessus ses yeux et elle reçoit 
la grâce intérieure de la justification %. Origène commentait 
dans le même sens la scène de la Transfiguration : quand Moïse 
rend témoignage à Jésus-Christ, le voile qui recouvrait son 
visage tombe et sa face devient toute lumineuse; le moyen âge 
a parfois traduit la même idée montrant le Christ, d’une main 
couronnant l’Église, tandis que, de l’autre, il ôtait le bandeau 
couvrant les yeux de la Synagogue : « Quod Moyses velat, Christi 
doctrina revelat ?!. » Cette idée profonde selon laquelle on vor 
le vrai sens du texte quand on se convertit au Christ pour l’y 
trouver partout, est celle qui fonde l’exégèse typologique (ou 
Callégorique », au sens ancien du mot) : certains manques de 
littéralisme dans l’usage de ce principe ne doit pas discréditer le 
principe lui-même, qui est celui de toute la Tradition et dont la 
force théologique est évidente. 

Cette Église existe principalement dans les hommes spirituels 
ou, en ce sens paulinien et augustinien du mot, dans les saints. 
Sancti, c’est aussi le titre que les Scolastiques ont donné aux 
«autorités », c’est-à-dire aux hommes qui, par une revelatio ou 

152 



ÉCRITURE ET TRADITION 

une snspiratio de Dieu, avaient reçu le don de l'intelligence ou 
avaient pénétré l’aflegoria du texte sacré (cf. supra, n. 56). 
L’emploi de cette catégorie, «les saints » est significatif de la 
primauté donnée aux réalités de l’anthropologie spirituelle sur 
les considérations juridiques. 

Les membres de la hiérarchie eux-mêmes, évêques et papes, 
étaient considérés, dans ce domaine de la sainte connaissance, 
surtout comme hommes spirituels : car, appelés à la fonction 
instituée par Dieu, ils étaient foncièrement des charismatiques %. 
Ils l’étaient tout spécialement, de par leur insertion même en 
une institution évangélique bénéficiant d’une promesse du Sei- 
gneur («là où deux ou trois sont assemblés en mon nom... »), 
dans la célébration des conciles, l’unanimité était le signe même 
de la présence du Saint Esprit. Aussi les conciles avaient-ils 
conscience, assemblés qu’ils étaient dans l’Esprit Saint, ce qui 
ne les empêchait pas d’être très « historiques », très humains! de 
prolonger et de déployer le sens de la Révélation attestée dans 
les saintes Écritures #. Ils promulguaient « la foi professée par 
les Pères selon les Écritures % ». 

Si les porteurs de la Tradition sont ainsi des hommes spirituels, 
on comprend que cette Tradition elle-même soit sainte. « Heïlige 
Ueberlieferung », disent les Allemands. Est saint ce qui vient de 
Dieu, qui seul est saint. Est saint ce qui vient de son Esprit, qui 
est le Saint-Esprit. C’est parce que des « inspirations » du Saint- 
Esprit sont à l’origine de toute cette suite de « gnose » spirituelle 
et authentique dont l’ensemble, thésaurisé et transmis au cours 
des siècles, constitue le fond de la Tradition, que celle-ci est 
sainte. Le sentiment de ce caractère sacré s’était malheureuse- 
ment trop estompé dans les chapitres de controverse des xvI£ et 
xvire siècles sur la Tradition. Non chez les premiers controver- 
sistes antiluthériens, qui avaient encore la formation et l'esprit 
des écoles prétridentines, grâce auxquels le concile de Trente 

lui-même a produit des textes d’une telle densité théologique ?5 

— non chez ceux qui étaient nourris des Pères, un Bossuet, un 

Thomassin par exemple —, mais chez les controversistes post- 

tridentins du type scolaire. Ces chapitres de controverse se 

déroulent entièrement en dehors des perspectives de l’ontolo- 

gie spirituelle. Non que ces auteurs ne les connussent pas : 

153 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

S. Robert Bellarmin a écrit des traités de spiritualité. Il n’a pas 
été seul à le faire. Mais nous sommes précisément au moment où 
théologie et spiritualité se séparent comme deux domaines dif- 
férents, dans le cadre desquels chacune se suffit à soi-même. Les 
conditions spirituelles de la vie sont sans doute présupposées : 
elles n’interviennent pas dans la structure épistémologique de la 
Tradition. Celle-ci apparaît comme une transmission quasi méca- 
nique d’un dépôt tout constitué. Elle qui doit être le complément 
vivant des textes morts, elle qui doit être une activité d’un vivant 
envers un vivant, et finalement du Dieu Vivant à l’égard d’un 
fidèle à vivifier, elle apparaît contractée dans une série de textes 
affectés d’un coefficient d’autorité juridique tiré de la casuistique 
des traités De Locis theologicis. Le Probatur ex Traditione des 
manuels est aussi étranger au sens historique des textes et des 
contextes qu’au sens théologique et chrétien de l’action de Dieu 
dans son Église. 

Si, dans ces chapitres De Traditione, le Saint Esprit est men- 
tionné, c’est du dehors, comme garantie assurée et invoquée une 
fois pour toutes, de l’infaillibilité de « l’Église », c’est-à-dire du 
magistère hiérarchique dont les liens avec la communauté des 
chrétiens sont vus d’une façon unilatérale et juridique. On ne 
parle plus de la nécessité d’un effort de conversion au Christ : il 
semble que l’Église n’ait plus à combattre pour sa fidélité, pour 
attirer la visite de l'Esprit. L’anthropologie spirituelle a été 
comme sortie de l’ecclésiologie. La structure juridique suffit à 
tout, assurée qu’elle est de charismes administratifs. Nous avons 
cité déjà le mot de Môhler à ce sujet : « Dieu a créé la hiérarchie 
et ainsi il a pourvu plus que suffisamment aux besoins de l’Église 
jusqu’à la fin des temps. » 

Grâce à Dieu, nous sortons aujourd’hui des sept années de 
sécheresse et de vaches maigres. 

6° Le consensus unanime des Pères ou celui de l’Ecclesia 
désigne sûrement un « lieu » de l’action de Dieu. 

De tout temps le consensus des fidèles, et plus encore de ceux 
qui sont chargés de les enseigner, a été considéré comme un 
signe de vérité : non en vertu d’une mystique de suffrage uni- 

154 



ÉCRITURE ET TRADITION 

versel ou d’une philosophie de type menaisien, mais en vertu du 
principe évangélique selon lequel un effet caractérisé de commu- 
nion et d’unanimité en matière de christianisme engage et notifie 
l'intervention du Saint-Esprit %. Dès que l’on a commencé d’uti- 
liser l'argument patristique dans les controverses dogmatiques 
— cela s’annonce dès le rre siècle; cela devient courant au 1ve 7 —, 
on a cherché à établir l’accord des témoins qualifiés de la foi et 
à tirer de cet accord une preuve que telle était bien la croyance 
de l’Église. A vrai dire, quelques témoignages suffisaient, un seul 
même, si c'était celui d’un homme à la parole duquel sa situation, 
ou la considération que lui attribuait l’Église, donnait la valeur 
d’une sorte de personnification de toute cette Église %#. Le décisif 
n'était pas la quantité comme telle, mais la représentativité : 
« Non numerentur, sed ponderentur! » 

Le principe du consentement unanime des Pères comme « lieu 
théologique » sûr est classique dans la théologie catholique; il a 
été souvent proclamé par le magistère, qui en affirme la valeur 
tout particulièrement dans l'interprétation de la sainte Écriture®. 

Il est d’une application difficile, au moins à un certain niveau. 
S'agit-il du sens de textes scripturaires particuliers? Le consen- 
sus total des Pères est rare 10, A vrai dire, un consensus intégral 
n’est pas nécessaire : bien souvent, celui qu’on invoque pour 
des points de dogme, le considérant comme suffisant, ne dépasse 
pas celui qu’on rencontre dans l’interprétation de bien des textes. 
Mais il arrive que des Pères aient entendu un passage d’une 
façon qui ne concorde pas avec l’enseignement ultérieur de 
l'Église. Un seul exemple : leur interprétation du passage de 
Mat, 16, 16-19 relatant la confession de Pierre à Césarée de Phi- 
lippe : sauf à Rome, ce passage n’est pas appliqué par les Pères à 
la primauté papale 11, Ils en développent une exégèse au niveau 
de leur pensée ecclésiologique : peu juridique, mais anthropolo- 
gique et spirituelle. 

Ce fait, choisi parmi tant d’autres, montre d’abord que les 
Pères ne peuvent être isolés de l’Église et de sa vie. Ils sont grands, 
mais elle les dépasse par la durée comme par l’ampleur et la 
richesse de son expérience. C’est elle, ce n’est pas eux, c’est le 
consensus de l’Église soumise à son Seigneur, qui règle adéqua- 
tement notre christianisme. Ce fait montre ensuite qu’on ne 

155 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

peut, si l’on se place au plan de la doctrine et non à celui de la 
pure histoire, prendre les témoignages de la Tradition de façon 
purement matérielle : il faut les apprécier. Le fait matériel d’un 
accord ou d’un désaccord de telle ou telle ampleur ne suffit pas 
pour qu’on parle de consensus Patrum au plan proprement dog- 
matique : car ceux qu’on étudie en Patrologie ne sont « Pères », au 
sens théologique du mot, que s’ils engendrent à quelque degré 
l'Église qui viendra après eux. Or, il se peut que le germe décisif 
pour l’avenir ne soit pas ce qui est le plus manifeste aujourd’hui, 
et que la ligne de vie de la foi ne passe pas par les grands docteurs 
à un moment et pour un point donnés. La documentation histo- 
rique est de l’ordre des faits : elle laisse place à un jugement porté 
à la lumière, non des seuls documents, mais de la foi de l’Église. 
Nous reviendrons, au chapitre suivant, sur le problème ainsi 
posé et déjà rencontré de la distinction à faire entre Tradition 
matérielle ou historique et Tradition formelle ou dogmatique. 

On voit que, s’il s’agit de l’explication de el texte, s’il s’agit 
de tel article de doctrine, la portée théologique du consensus 
Patrum est soumise à tant de conditions 1 qu’on l’atteint diffi- 
cilement. Un ami, un fidèle des Pères — nous voudrions en être 
un — aurait lieu d’être déçu s’il n’y avait autre chose. IL y a 
d’abord les assises de la foi, les articles sur lesquels tout l'édifice 
repose. Il y a les directions, le sens et le climat spirituel dans 
lesquels le contenu et les implications du rapport religieux auquel 
PÉcriture porte témoignage ont été vécus, développés, précisés, 
défendus. Au point de vue de la lecture des saintes Écritures, 
c’est ainsi que s’est constitué, plus précieux qu’un consensus 
exégétique sur l’interprétation de tel ou tel verset, le cadre total 
dans lequel et à partir duquel s’est formée et située toute la 
lecture catholique de la Révélation écrite. C’est cela le plus 
important. Là est la part inaliénable des Pères dans la constitu- 
tion d’une Tradition exégétique. 

Quand on voit ainsi les Pères, moins comme une référence 
matérielle affectée d’un coefficient d’autorité juridiquement déter- 
miné, mais comme ceux qui ont formé le milieu de croissance 
historique de l’Église — nous reviendrons sur cette idée au cha- 
pitre suivant —, on les retrouve unanimes, on est au cœur de 
leur réel consensus. Nous avons vu que la Tradition est pour le 

156 



ÉCRITURE ET TRADITION 

chrétien à peu près ce qu’est le rhilieu éducatif pour l’homme. 
On sait que l’enfant a besoin de former ses propres certitudes 
dans un milieu qui lui donne la sécurité, grâce à l’assurance et 
à la paix réalisées dans le foyer. Le consensus des Pères repré- 
sente un élément foncier de cela pour l’Église. 

7° En quel sens la Tradition représente autre chose que 
l’Écriture. 

Nous voudrions, au risque d’une ou deux répétitions, pousser 
plus loin l’élaboration du principe le plus foncier qui gouverne 
les relations entre les Écritures canoniques et la Tradition de 
l'Église, telles que les paragraphes précédents les ont dessinées. 

L’Écriture ne livre pas entièrement son sens par elle-même. 
Le texte a besoin de se complémenter dans une interprétation. 
Ce qui le montre, c’est que le même texte est sujet à plusieurs 
interprétations. Les chrétiens ne lisent pas l’Ancien Testament 
comme les Juifs, qui refusent même ce vocable d’ « Ancien Tes- 
tament ». D’autre part, un auteur protestant néerlandais écrivait 
récemment : « La devise de la Réformation n’était-elle pas Écri- 
ture seule? J'y objecte que la pluralité des Églises est en opposi- 
tion avec cette devise 105, » 

Il faut aller plus loin. L’Écriture n’est pas, par elle seule, la 
parole et la communication par laquelle Dieu veut faire vivre 
lPhomme. Elle est bien parole de Dieu en ce sens que, de ces 
expressions écrites d’une pensée et d’une histoire, Dieu lui- 
même a pris la responsabilité. Elle n’est point, par elle seule, 
parole de Dieu au sens où Dieu serait le sujet de l’acte de me 
parler. Sa Parole est comme déposée ou sédimentée; elle est 
devenue objet ou chose dans le Texte. Grâce à quoi la parole dite 
une fois traverse les siècles et me parvient encore. Mais, pour 
qu’elle actualise son contenu dans un esprit vivant, il faut que 
son sens soit perçu aujourd’hui par un tel esprit, grâce à un nou- 
vel acte de Dieu : non plus l’acte par lequel Dieu a une fois ins- 
piré un écrivain sacré, mais celui par lequel il communique le 
sens de sa Parole à son peuple, en la communion des prophètes 
et des Apôtres. 

Les apologistes catholiques du xv® siècle ne cessent de repro- 

157 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

cher aux protestants d'identifier Écriture et Parole de Dieu 14, 
S. Robert Bellarmin remarquait finement que les deux disciples 
cheminant vers Emmaüs savaient l’hébreu, les Apôtres réunis 
peureusement à Jérusalem après la mort de Jésus savaient l’hé- 
breu, l’eunuque de la reine Candace savait lire le texte d’Isaïe. 
Il leur manquait Le sens des faits de révélation dont les textes por- 
taient témoignage 1%; Jésus a communiqué ce sens aux Apôtres, 
qui l'ont transmis à l’Église, dans laquelle il est gardé, non sans 
que l'Esprit l’y renouvelle et l’y actualise sans cesse. Au fond, 
l'Écriture n’est qu’un témoignage de la révélation faite, et un 
moyen, posé par Dieu, de la Révélation qu’il veut nous faire de 
Soi et de Son salut, mais cette Révélation n’est pleinement elle- 
même que quand elle est faite à quelqu'un, quand elle est reçue 
actuellement par un esprit vivant dans l’acte de foi, qui engage une 
action, en nous, du Dieu Vivant témoignant de lui-même : 
« Quiconque croit a le témoignage de Dieu en soi » (1 fn, 5, 10). 
La théologie vivante du moyen âge avait un sentiment puissant 
de cela. J. Ratzinger l’a montré pour S. Bonaventure 1%. C’est 
le fond de la haute et très théologale doctrine de S. Thomas 
d’Aquin sur l’acte de foi 197, Il y avait deux moments de l’activité 
de Dieu - se révélant : l’acte qu’il a posé une fois pour toutes 
dans l’ephapax des prophètes, du Christ et des Apôtres, et l’ac- 
tion qu’il a promis d'accomplir sans cesse dans l’Église au cours 
des siècles. 

Le premier moment est celui de ce qui a été déterminé une 
fois pour toutes (objet), le second celui de l’éclosion de l'Évangile 
dans un sujet humain personnalisé et vivant à travers un espace 
et une histoire indéfiniment variés. L’Écriture représente ce qui 
a été posé une fois pour toutes, elle représente ce qu’il y a d’achevé 
dans la Parole de Dieu. La Tradition de l'Église conçue, non 
comme transmission d’un objet inerte, mais comme actualité de 
la Révélation dans un sujet vivant, par la vertu du Saint-Esprit, 
représente ce qui, dans la Parole, est inachevé, progressif, encore 
à accomplir, et à accomplir sans cesse. Le protestantisme craint 
ici que le progressif n’ait raison du dépôt remis une fois pour 
toutes, qu’il ne devienne innovation, création, que l’Église ne se 
rende pratiquement indépendante de la Parole. Nous touchons 
ainsi le point le plus décisif et le plus délicat de la question des 

158 



ÉCRITURE ET TRADITION 

rapports entre Écriture et Tradition. La solution ne peut consis- 
ter à sacrifier l’un des termes à l’autre. Il semble toujours aux 
protestants que nous sacrifions l’Écriture. Les protestants nous 
semblent sacrifier généralement le terme « Église ». Non qu’ils 
ignorent la nécessité d’un acte de Dieu autre que l’acte d’inspi- 
ration scripturaire posé une fois pour toutes dans les prophètes 
et les Apôtres : la doctrine du témoignage intérieur du Saint- 
Esprit affirme précisément la nécessité d’une autre action en 
nous, aujourd’hui. Mais cette autre action est vue, 1° comme 
strictement limitée à faire comprendre l’Écriture. Pourquoi? 
2° dans le cadre des consciences individuelles, non dans celui de 
l'Église comme telle, Nous retrouverons ce débat au chapitre VII. 

Cette dualité de moments répond à la dualité de mission du 
Christ et du Saint-Esprit. Nous y avons déjà touché (cf. supra, 
p. 104 5.). Le Christ, c’est la forme de grâce et de vérité donnée 
une fois pour toutes au milieu du temps. Le Saint-Esprit est la 
puissance donnée aux personnes quise multiplient et se succèdent 
dans l’histoire humaine. Et il est bien vrai qu’il est Esprit du 
Christ, qu’il est promis et envoyé par le Christ pour rappeler, 
intérioriser, faire comprendre et appliquer tout ce que le Christ 
a dit (Ÿn, 14, 26; 16, 13-15). Mais il est vrai aussi qu’il est donné 
à l’Église, à chaque fidèle dans l’unité de l’Église et pour la place 
qu’il est appelé à tenir dans le corps. 
Un aspect de développement s’ensuit nécessairement : en tout 

cas, un aspect de déploiement ou d’explication. L'Église est char- 
gée d’une annonce et d’une réalisation du Dessein d’alliance 
nouée en Jésus-Christ, dans la suite ou la trame de la vie du 
monde 15, Elle est transmission et elle est vie, elle est répétition 
et elle est réédition ou réponse aux questions inédites du temps à 
partir du Texte unique. Elle est actualisation, dans l'Histoire, la 
petite et la grande, du dessein salutaire formé en Jésus-Christ. 
Elle comporte un accomplissement en avant. Le Saint-Esprit 
rend témoignage à l’Église que ce qu’elle prêche ainsi aux 
hommes est bien le contenu de la mission qu’elle a reçue d’an- 
noncer l’Évangile. Il éclaire l’Église sur le contenu réel de l’éco- 
nomie salutaire. Cette action ne peut pas être contraire à celle 
qu’il a opérée en parlant par les prophètes, dans le témoignage 
écrit de la Révélation, mais elle ne se réduit pas à celle-ci. Elle 

159 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

relève, précisément, de l’opération de Dieu qui ne se réduit pas 
à l'inspiration scripturaire et qui est à l’œuvre dans la Tradition. 

Cet aspect de la Tradition a été développé avec prédilection et 
insistance par la théologie catholique récente, en liaison, surtout, 
avec les développements modernes du dogme marial. Qu'il y ait, 
en ce sens, un danger d’admettre une sorte de vie autonome de 
la Tradition par rapport au dépôt fixé une fois pour toutes, mais 
surtout par rapport au témoignage scripturaire et à ce dépôt 
conçu comme une livraison de propositions (alors qu’il l’est 
aussi de réalités), nous ne l’avons pas caché 1%. Si le magistère 
explique l’Écriture, il s’y soumet d’abord et sans cesse, il doit 
toujours recevoir d’elle. Nous ne saurions admettre pour lui une 
autonomie pratique contre laquelle protestent d’ailleurs les décla- 
rations les plus solennelles. Mais les protestants, après avoir 
relevé telle de ces déclarations, ajoutent que la pratique de 
l’Église catholique moderne leur paraît ne pas se conformer à la 
règle qu’elle énonce. Ils disent que la pratique fait équiva- 
loir cette Tradition vivante à une nouvelle révélation, alors que 
l'action du Saint-Esprit est avouée n'être assurée que pour 
conserver et expliquer fidèlement l’unique Révélation faite une 
fois pour toutes (cf. premier concile du Vatican : D 1836). 

Sans doute le débat ne trouvera-t-il une issue que quand 
l'Esprit aura fait comprendre à nos frères séparés ce que l’Église 
catholique croit qu’il lui a fait comprendre à elle. Nous ne pou- 
vons, nous, que veiller à ne laisser se produire ou s’installer 
aucun « développement » qui ne se justifie, dans la Tradition 
vivante, à partir du dépôt révélé, et que nous appliquer à exposer 
à nos frères séparés par quels liens, pris dans la grande toile de 
PAnalogie de la foi, les articles en question sont apparus, à notre 
fidélité chrétienne, comme appartenant à l'Économie attestée par 
les Écritures et vécue par l’Église sous l’action du Saint-Esprit. 

La structure sacramentelle de la Parole de Dieu. 

Elle a été souvent soulignée à propos des prophètes de l’An- 
cien Testament : chez eux, l’énoncé est opérant de ce qu’il 
énonce (Js, 55, 10 s.). Même en dehors des prophètes, la parole a, 
dans l’Ancien Testament, une sorte de valeur sacramentelle, 

16Q 



ÉCRITURE ET TRADITION 

Elle entraîne ou opère quelque chose de semblable à elle-même 
et à son contenu : une mauvaise nouvelle cause la tristesse et 
vaut à son messager la mort, une bonne nouvelle cause la joie et 
vaut à son porteur une récompense 1°, La Parole de Dieu appa- 
raît d’un bout à l’autre comme un signe de l’action salutaire de 
Dieu, un signe efficace, un signe de grâce : ce sont les traits mêmes 
d’un sacrement. Aussi bien cette nature sacramentelle de la 
Parole a-t-elle été traditionnellement reconnue 111; elle l’a été par 
la théologie protestante, et d’autant plus vigoureusement que 
cette théologie transférait sur la parole ce qu’elle négligeait trop 
de voir de positif et de propre dans les sacrements. 

Cette structure sacramentelle implique à la fois unité et dualité. 
La dualité est celle que la Scolastique a formulée, à partir de 
l’analyse augustinienne du sacrement, sous les vocables de sacra- 
mentum et de res. Le sacramentum est le signe lui-même : élé- 
ments utilisés avec foi en la parole qui les accompagne, gestes 
significatifs accomplis par les célébrants du sacrement, fidèle et 
ministre. La res et sacramentum est la réalité spirituelle que le 
sacrement produit par lui-même dès là qu’il est valide, mais qui 
appelle encore, au-delà d’elle, un effet en nous : c’est, par exemple 
pour le baptême, le « caractère » ou marque spirituelle de notre 
consécration; pour l’eucharistie, la présence du Christ immolé. 
La res tantum est le fruit spirituel et salutaire visé par le signe : 
produit dans l’âme du fidèle, il n’est pas contenu tel quel dans le 
sacrement et demande, pour être obtenu, un nouvel acte : c’est, 
par exemple, la grâce de fils de Dieu et membre du Corps du 
Christ, pour le baptême, ou celle de l’unité ecclésiale la plus 
profonde, pour l’eucharistie. Ces sacrements visent ces effets 
spirituels derniers : du signe sacramentel à la réalité de grâce 
il y a continuité d’un même mouvement, d’une unique intention. 
Pour que l’effet spirituel dernier soit obtenu dans le sujet vivant, 
personnel et libre, qu’il doit sanctifier, il faut qu’intervienne un 
nouvel acte spirituel. C’est pourquoi, en une dernière « épiclèse », 
la liturgie nous fait demander que la communion au corps et au 
sang obtienne en nous, par une venue de la Grâce, le fruit que le 
sacrement appelle. 

S’agissant de la Parole de Dieu, Écriture mais aussi parole 
prêchée, l’épiclèse implore la visite personnelle du Verbe : c’est 

4 

161 

II 6 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

lui, ce n’est pas l'écrit lui-même, qui opère en nous l’intelligence 
et le salut. La tradition chrétienne le dit sans se lasser, souvent 
sous forme de prière 112, Sans doute le message barthien a rétabli, 
dans la pensée protestante, le sentiment que la Parole de Dieu 
est un acte de Dieu; par-dessus la scolastique de lOrthodoxie 
protestante, qui avait tourné en religion du livre (E. Æ., p. 1965.), 
il a retrouvé la veine du réalisme avec lequel les Réformateurs 
attribuaient au Christ présent et vivant, non au livre, toute l’effi- 
cacité salutaire. Ne trouverait-on pas encore, cependant, quelques 
traces d’une tendance à rapporter la vie chrétienne à la Bible 
plutôt qu’au Christ vivant? 

La Tradition, par contre, est pleine du thème du Maître inté- 
rieur ouvrant les oreilles et les yeux du « cœur », c’est-à-dire de 
Phomme vivant, en son dedans spirituel. Nous pourrions citer 
ici par douzaines les textes, les formules de bénédiction précé- 
dant les lectures liturgiques de la Parole sacrée. Elles ne font que 
traduire la conception traditionnelle de la Zectio divina, concep- 
tion parallèle à celle des sacrements comme profitables et salu- 
taires, et tout aussi réaliste. Cette tradition procède de l’antique 
sentiment que l’Écriture (n’)est (qu’)un signe de la présence 
active de la Parole incréée, un appel à sa venue, une sorte de 
Parole institutionnalisée demandant l’Événement #5. Cependant, 
lorsqu'il s’agit, non de la simple prédication d’un ministre de la 
Parole, où un homme intervient, avec sa liberté et sa faiblesse, 
sans la grâce de l’inspiration 14, mais des saintes Écritures, le 
signe qu’elles représentent est vraiment sacramentel en ceci qu’il 
est pleinement d'institution divine : il procède, en sa forme sen- 
sible même, de l'institution de Dieu, plus complètement que les 
sacrements, à l’exception du baptême etide l’eucharistie. 
Une fois de plus, il faut reconnaître”deux actes de Dieu : le 

premier, accompli une fois pour toutes et constitutif des formes 
du salut, le second ne cessant d’advenir et actualisant ce que les 
formes posées jadis veulent avoir de fruit dans les hommes 
vivants. Cette seconde opération a pour bénéficiaire l’Église : 
elle la constitue comme Église vivante dans le cadre, sacramentel 
lui aussi, donné au peuple de Dieu par la structure de l'alliance. 
Si on la prend dans son unité et sa continuité, cette opération 
est le principe de la Tradition de l’Église. En sa réalité objective, 

162 



ÉCRITURE ET TRADITION 

celle-ci est constituée par l’ensemble thésaurisé des témoignages 
que nous ont laissés tous ceux que l'Esprit de révélation a tou- 
chés à travers l'Histoire. 

Owest-ce que cette Tradition ajoute à l’Écriture? 

Il se produit, dans la Tradition, un certain dépassement du 
texte scripturaire. Comment? À partir de quoi? 

Par l'intelligence de son sens. 
Par la prise de conscience de son contenu et de ses implications. 
Par la nécessité de proposer le message chrétien dans l'Histoire 

et de répondre aux questions soulevées par les besoins du temps 
par ses erreurs, ses inventions, etc. 

Enfin, par ce qu’apporte, à intelligence du Dessein d’alliance 
de Dieu sur lequel les Écritures ne sont qu’un témoignage, l’ex- 
périence directe qu’a l’Église des réalités mises en œuvre dans 
l'exécution de ce Dessein. Sur quelles bases, et à quelles condi- 
tions ? 

Sous le bénéfice, d’abord, et dans le cadre de l’ « analogie de 
la foi ». On entend par cette expression tirée deS. Paul (Rm, 12,6) 
la proportion et les rapports existant, soit entre les parties 
les unes avec les autres, soit entre toutes les parties et leur centre 
commun, qu’on peut désigner comme la révélation du rapport 
religieux, de l’alliance en Jésus-Christ, du mystère chrétien. 
Cette analogie de la foi existe au niveau des dogmes ou articles 
de foi. Elle est alors une des meilleures ressources de la théolo- 
gie 15, Elle existe au niveau des textes scripturaires. Elle est 
alors l’un des meilleurs principes d’herméneutique théologico- 
biblique 16, Ce principe repose sur le fait de l’unicité de la 
Parole de Dieu, du Dessein d’alliance qu’elle nous communique, 
et de l’unité qui en découle pour l’Écriture. I1s’ensuit, non seule- 
ment qu’un passage ne peut pas être réellement contraire à un 
autre passage, mais qu’on ne peut traiter un texte en l’isolant 
des autres et de l’ensemble, ce que ne cessent de faire les sectes 
et les fondamentalistes. Il s’ensuit encore que, par la mise en 
rapport, les uns avec les autres, de textes, fussent-ils littéraire- 
ment assez éloignés, en raisonnant au-delà d’un énoncé formel 
mais dans le cadre du plan d’ensemble centré sur le mystère 

163 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

chrétien, il n’est pas impossible d’aller au-delà de Pattestation 
formelle du Texte. Un théologien protestant comme H. Diem 
ne refuse pas en principe une telle perspective 7. 

Le fondamentalisme (c’est-à-dire un littéralisme raide jusqu’à 
l’inintelligence) et les sectes ignorent l’analogie de la foi. Ils 
s’attachent à #n texte qu’ils interprètent raidement, parfois hors 
toute vraisemblance, sans voir son rapport avec d’autres textes 
ni avec l’ensemble du mystère chrétien. Il récusent la Tradition, 
qui est, au contraire, synthèse. Sans la Tradition, on n’aurait 
qu’une collection de témoignages plus ou moins disparates : un 
paulinisme, une « christologie primitive », un johannisme, une 
eschatologie des Synoptiques, une de Paul, une de Jean, etc., et 
pas la Révélation comme unité ou totalité. Un principe de 
Scriptura sola appliqué de façon conséquente aboutirait difficile- 
ment à cette unité que requiert l’enseignement de la foi pour être 
reçu dans un esprit, et encore plus pour être le principe d’unité 
d’une Église. Les Communions protestantes ne le pratiquent pas 
rigoureusement et ne s’en tiennent pas à lui pour être ce qu’elles 
sont : êlles ont gardé, par exemple, le dogme des quatre premiers 
conciles œcuméniques. Quant à l’Église, elle a modelé sa tradi- 
tion, comme en son moment classique ou en ses années décisives 
de formation, à l’époque des Pères et des grands conciles dogma- 
tiques, les quatre premiers surtout, en déterminant les éléments 
de la synthèse. Il fallait préciser des points tels que : Israël et 
l'Église, Église et Royaume, Verbe éternel et Jésus, Esprit et 
Dieu, Esprit et Christ. Il nous paraît tout simple, aujourd’hui, 
de lire dans les Écritures les dogmes de Nicée, d’Éphèse, de 
Chalcédoine et de Constantinople; mais quand on parcourt les 
traités d’Origène (voir par exemple son Entretien avec Héraclide), 
d’Athanase, de Basile, d’autres Pères encore, pleins de discus- 
sions, mot par mot, des versets auxquels achoppaient ceux que 
nous considérons comme hérétiques, on s’aperçoit que les choses 
n’allaient pas de soi et que notre lecture des Hcritures s’est incor- 
poré, avec la leur, le meilleur de la Tradition. Cependant, les 
Pères et les conciles n’ont fait, comme disait S. Athanase, que 
rassembler le sens (Siévoixv) des Écritures 118, 

C’est pour faire bénéficier notre lecture des saintes Lettres de 
cet apport de la Tradition que l’Église catholique demande à ses 

164 



ÉCRITURE ÉT TRADITION 

fidèles de les lire dans des éditions munies, non seulement d’indi- 
cations des lieux parallèles — admirable ressource, déjà, mais 
qui répond seulement au principe de Scriptura sutipsius inter- 
pres —, mais de notes 112, 

L'Église arrive ainsi à prendre conscience, éventuellement au- 
delà du texte littéralement explicite, du contenu de la réalité 
chrétienne dont elle vit et fait l’expérience. Elle déploie, dans la 
synthèse, certaines parties plus ou moins laissées dans l’ombre 
par les attestations textuelles. Bien des choses « catholiques » en 
sont là : vie religieuse, sacrements, Vierge Marie, culte des 
saints. Les protestants récusent cette démarche au nom de la 
souveraineté de la seule Écriture ou, disent-ils, de la Parole de 
Dieu. Ils ont ainsi souvent manqué d’intelligence pour bien des 
choses dont ils redécouvrent aujourd’hui la valeur chrétienne et 
même le caractère apostolique. Les catholiques ne peuvent jus- 
tifier adéquatement leurs positions en invoquant des textes 
exprès. Mais, tenant ces positions comme des éléments de la 
réalité chrétienne qu’ils ont reçue par tradition, ils peuvent en 
retrouver et indiquer, dans l’ensemble de l’Écriture, les points 
d'insertion, les attaches et les appuis. L'Église justifie ainsi sa 
croyance par des textes, sans être limitativement liée à ce qu’ils 
disent expressément. Elle reconnaît, à partir de ce qu’elle tient et 
dont elle a l’expérience, des appuis qu’une lecture purement 
scientifique du texte ne faisait pas découvrir *?. Le texte la 
contrôle, mais elle l’éclaire : il n’est jamais qu’un témoignage sur 
des faits et des réalités dont elle vit comme de son principal 
« donné ». 

Les protestants ne feraient pas avec nous tout ce chemin, ils 
s’arrêteraient avant nous, au point où une exégèse théologique, 
dont beaucoup admettent le principe !1, risquerait de dépasser 
l’application christologique et christocentrique. K. Barth admet 
quelque chose d’une doctrine mariale comme « christologischer 
Hilfsatz ». La différence, entre la Réforme et nous, pourrait bien 
être d’ecclésiologie plus que d’herméneutique. La pensée pro- 
testante nous paraît, une fois de plus, trop séparer le Christ de 
son Corps et son Corps du Christ. Elle ne voit pas assez que, par 
l'envoi du Christ et de son Esprit, Dieu est vraiment entré dans 
l'Histoire; elle isole trop l’ephapax du Christ de son rayonne- 

165 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ment dans l’humanité, qu’elle abaisse trop pour mieux exalter, 
croit-elle, la souveraineté du Seigneur. Elle méconnaît la messe, 
croyant mieux réserver ainsi l’unicité de la Croix, la réalité et la 
valeur de la Tradition, pensant ne pouvoir sauver autrement 
celles de la Parole de Dieu livrée à l'écriture. 

III. — « SCRIPTURA SOLA 122? » 

Personne ne tient vraiment le principe du Texte seul. La dog- 
matique protestante fait, du Texte biblique, le cadre limitatif 
de l’action qu’opère actuellement le Saint-Esprit, mais elle pose 
la nécessité de cette action par laquelle l'Esprit du Christ actue 
et imprime en nous la réalité vivante et opérante de Jésus-Christ, 
Dieu et sauveur. Nous avons dit déjà qu’elle manque seulement 
de voir cette action dans l’Église, à l'exception de certaines ten- 
tatives récentes dont nous parlerons au chapitre VII. La ligne 
de clivage entre la vieille Église et la Réforme peut sans doute se 
définir au plan de la conception du rapport religieux : ce rapport 
est-il constitué entre chaque conscience individuelle et Dieu, 
ou s’établit-il à l’intérieur d’une Révélation et d’une alliance 
publiques, c’est-à-dire d’un Peuple et d’une Église? 

Le principe de Scriptura sola devant lequel nous devons nous 
mettre si nous voulons le critiquer valablement est celui qui 
admet une action du Saint-Esprit dans les personnes à travers 
le temps, mais qui limite cette action à faire comprendre ce qui 
est écrit et réserve strictement à l’Écriture la qualité de règle de 
la croyance. 

1° Sous le bénéfice des précisions que nous apporterons bien- 
tôt, nous pouvons admettre le Scriptura sola au sens d’une suffi- 
sance matérielle des Écritures canoniques. Cela veut dire que ces 
Écritures contiennent, d’une façon ou d’une autre, toutes les 
vérités nécessaires au salut. Cette position peut se réclamer de 
nombreux Pères et théologiens anciens 13, Elle a été et elle est 
encore tenue par de nombreux théologiens modernes 14, Le 
décret du concile de Trente, pensent-ils, ne s’oppose pas à ce 
qu’on la tienne toujours, car il s’est contenté d’affirmer que les 
vérités révélées et les principes du comportement chrétien dont 

166 



ÉCRITURE ET TRADITION 

la totalité est comprise dans l’Évangile nous sont communiqués 
aussi bien par les traditions que par les Écritures. 
On sait que cette interprétation du décret, établie par E. Or- 

tigues et surtout par J. R. Geiselmann 1%, a été attaquée récem- 
ment de divers côtés 1% tandis qu’elle recevait, d’autre part, des 
suffrages de poids 17, On a montré, contre Geiselmann, que le 
changement de partim.… partim en et, lors de la IV® session du 
concile de Trente, ne comportait pas, dans l'intention des Pères, 
le passage d’une affirmation de deux sources différentes et indé- 
pendantes à l'affirmation, simplement, de deux voies ou modes 
de communication, et qu'avant Canisius ou Bellarmin, les 
contemporains, catholiques ou protestants, n’y avaient effective- 
ment pas vu un tel passage. Ceci, croyons-nous, est historique- 
ment exact et doit être considéré comme établi. Le reconnaissant, 
cependant, nous ne nous sentons nullement tenu de nous rallier 
à la position polémique des contradicteurs de J. R. Geiselmann, 
et ceci pour les raisons suivantes : 
Que les rédacteurs du décret n’aient pas changé partim.. par- 

tim en et parce qu’ils auraient voulu laisser sa chance à la thèse 
d’une suffisance matérielle de l’Écriture, n’empêche pas que, ce 
changement étant intervenu, laisse effectivement place et chance 
à la thèse susdite, rhéologiquement parlant. Le texte a été provi- 
dentiellement formulé dans des termes dont Ed. Ortigues et 
J. R. Geiselmann ont eu raison de montrer la grande portée et 
les possibilités au point de vue théologique. Ajoutons que notre 
expérience des discussions conciliaires nous a montré que, quand 
se manifeste une opposition à une formule — ce qui a été le cas 
à Trente contre le partim.. partim —, on s’efforce généralement 
de donner quelque satisfaction aux opposants, pas nécessaire- 
ment en se rangeant à leur avis et en épousant leur idée, mais en 
adoptant une formulation plus large, qui ne dirime pas la ques- 

tion et n’exclut pas leur idée. Il est d’autant plus vraisemblable 

que tel a été le sentiment des Pères de Trente qu’on sait combien 
le concile s’était efficacement fixé pour règle de n’affirmer que des 
doctrines sur lesquelles les catholiques étaient d’accord et d’évi- 
ter de dirimer les points où ils divergeaient F£, 

La préoccupation des Pères, leur intention, n'étaient pas de 

répondre au problème posé dans le débat récent : il faut avouer 

167 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

qu’ils l’eussent fait assez mal s’ils avaient voulu le faire, puisque 
c’est leur texte lui-même qui a donné lieu au débat. Leur préoc- 
cupation n’était pas de distinguer, dans la matière de la Révéla- 
tion, qu’ils englobent dans l’idée d’ « Évangile », deux parties 
matérielles : une qui serait contenue dans les Écritures cano- 
niques et une autre qui n’y serait nullement contenue mais 
découlerait seulement de traditions orales comme de sa source. 
Leur préoccupation, leur intention étaient d’affirmer, contre les 
novateurs, les principes sur lesquels l’Église avait toujours fondé 
sa vie, et très précisément celui-ci : ce que l’Église tient comme 
normatif et qui n’apparaîtrait pas exprimé dans les Écritures, 
mérite le même respect que ce qui a l'appui des Écritures, qu’il 
s’agisse de points de foi ou de points de discipline : car l’héritage 
apostolique nous est parvenu aussi bien par des traditions non 
écrites que par les Écritures 1*. Mais il était largement, sinon 
communément, admis que toutes les vérités nécessaires au salut 
sont au moins indiquées dans les Écritures dont le sens n’est 
valablement déclaré que dans la Tradition et finalement, de façon 
globale au moins, dans l’enseignement du magistère 10, 

On trouve chez les théologiens médiévaux et chez les Pères de 
l’âge classique aussi bien l’affirmation que tout se trouve dans 
l'Écriture, et l'affirmation que l’Église tient certaines choses par 
tradition non écrite. Quand on essaie d’harmoniser les deux 
affirmations, on arrive à penser ceci : dans la mesure où l’on 
s'intéresse à la foi comme totalité, c’est-à-dire comme centrée et 
totalisée dans le mystère chrétien — ce qui a été le cas des Pères 
et reste celui de la liturgie —, on la trouve dans les Écritures. 
C’est même le rôle, c’est le contenu de LA Tradition dogmatique. 
Alors se vérifie pleinement la formule d’hommes comme New- 
man et Kuhn : Totum in Scriptura, totum in Traditione : tout est 
dans l’Écriture, tout est dans la Tradition, selon les modalités 
différentes que les chapitres précédents ont essayé d’expliquer. 

Dans la mesure où l’on cherche une justification critique de tel 
article particulier par un témoignage exprès, par exemple de 
PAssomption corporelle de la Mère de Dieu, on peut ne la point 
trouver dans les Écritures, on n’y trouvera que des références 
lointaines, des indications générales, qu’il faudra un long et 
délicat raisonnement pour amener jusqu’à l’article en question, 

168 



ÉCRITURE ET TRADITION 

dans le cadre et sous le bénéfice de l’analogie de la foi. Alors 
même, cependant, le processus de Tradition et de développe- 
ment théologique animé par le sens chrétien de toute l’Église 
sous la double et consonante direction du Saint-Esprit et du 
ministère pastoral assisté 151, n’est jamais sans attache avec le 
témoignage scripturaire ni sans référence au Texte inspiré. 

En vérité, l’Église ne tient aucune vérité de Écriture seule, 
aucune par tradition seule, sans les Écritures. Les exemples qu’on 
allègue en sens contraire #2? prouvent plutôt la vérité de ce que 
nous affirmons et qu’ont noté également ceux qui ont abordé la 
question munis d’une bonne information historique : le cardinal 
Newman l#, Mgr Hefele #4, Dom P. De Vooght 5%, le P. H. Hol- 
stein, qui écrit avec raison : « La tradition, partout présente, n’est 
nulle part parfaitement isolable 1%,» De fait, les déclarations 
dogmatiques mariales modernes, celle de l’Immaculée Concep- 
tion et celle de l’Assomption, font appel à la fois à l’enseignement 
et à la foi de l’Église, à la Tradition et aux saintes Écritures. 
N'est-ce pas le signe qu’on ne peut séparer adéquatement un 
domaine ou un contenu de vérités qui aurait pour principe 
l’'Écriture à l’exclusion de la Tradition, et un autre qui aurait 
pour principe la Tradition à l’exclusion des Écritures? « Écrit » 
et « non écrit » départagent moins deux domaines matériels que 
deux modes et deux états de connaissance, deux manières dont 
l'Église vainc le temps et sa labilité, pour demeurer, à travers 
lui, purement et pleinement apostolique. C’est pourquoi l’idée de 
suffisance de l’Écriture n’a jamais dirimé et ne dirime pas la 
question de la nécessité de la Tradition. Écriture et Tradition 
sont moins deux sources indépendantes — façon malencontreuse 
et peu traditionnelle de concevoir leur rapport — que deux 
témoignages rendus à la même Révélation, différents non seule- 
ment par leur modalité mais par leur degré d’explicitation et par 
la place qu’ils tiennent dans l’exécution de la mission que l’Église 
a reçue de prêcher l’Évangile ou d’étendre le rapport religieux 
d’alliance à toute créature. 

I1 n’existe aucune autonomie totale de l’Écriture par rapport à 
la Tradition, si l’on entend par Écriture, non la matérialité du 
texte imprimé, mais la lecture et l'intelligence du Texte sacré. 
C’est l'affirmation unanime de toute la chaîne du christianisme, 

169 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

que l’Écriture doit être lue dans l'Église, c’est-à-dire dans la 

Tradition. Il n’existe, semblablement, aucune autonomie totale 

de la Tradition ou de l’Église par rapport aux Écritures. Imaginer 
que l’Église, à un moment donné de son histoire, tienne comme 
de foi un article qui n’aurait aucun appui assignable dans les 
Écritures, reviendrait à penser qu’un article puisse ne pas avoir 
de rapport au centre de la Révélation, à attribuer à l'Église et à 
son magistère un don équivalent au charisme de révélation, sauf 
à postuler gratuitement l’existence d’une tradition apostolique 
orale particulière dont rien ne permet d’affirmer l’existence. C’est 
un principe exprès de la dogmatique catholique : l’Église ne peut 
définir que le révélé; la foi ne peut être donnée qu’à ce qui est 
formellement attesté par Dieu. 

Bref, Écriture et Tradition ne sont pas à placer côte à côte 
comme des rivales, mais à conjuguer et à référer l’une à l’autre. 

Avec cela, il reste vrai qu’il existe des traditions apostoliques 
non consignées dans les écrits des Apôtres et dont on ne peut 
exclure a priori des articles doctrinaux. L’existence de telles tra- 
ditions, supposée ou même affirmée par les écrits apostoliques 
eux-mêmes, a été plus de cent fois établie par les auteurs catho- 
liques d’une manière irréfutable, irréfutée, et dont on s’étonne 
que les protestants n’aient pas davantage tenu compte. Les 
Orthodoxes, par contre, sont ici pleinement d’accord avec nous. 
En affirmant l’existence de telles traditions et leur droit à rece- 
voir le même respect que les Écritures, le concile de Trente a 
indiqué comme critères permettant de les discerner : 1° la suc- 
cession d’une transmission comme de main en main; 2° un rap- 
port à « l’Evangile », c’est-à-dire la transmission de la vérité salu- 
taire, à l’objet de la foi, à l’authenticité du rapport d’alliance 
conclue en Jésus-Christ. 

L'existence de traditions non consignées dans les écrits apos- 
toliques apparaît plus vraisemblable encore si l’on considère le 
caractère occasionnel de ces écrits apostoliques, surtout les épîtres 
ou lettres. Celles-ci ne sont, ni des catéchèses (comme les Évan- 
giles), ni des traités dogmatiques, sauf éventuellement et par- 
tiellement, sur quelque point particulier. Occasionnel est l’en- 
seignement sur l’eucharistie contenu dans la Zre Épître aux 

170 



ÉCRITURE ET TRADITION 

Corinthiens : croit-on que ce que l’Église a reçu de S. Paul sur ce 
point se réduise à ces quelques versets, si remarquablement pleins 
soient-ils? Les situations devant lesquelles les Apôtres se sont 
trouvés et qui ont largement conditionné leurs réactions épisto- 
laires, ont été souvent particulières : peuvent-elles valoir sans 
plus pour tous les temps? Les fidèles de l’époque apostolique, 
par exemple, n'étaient pas et ne pouvaient guère être mêlés au 
train du monde; ils vivaient clairsemés dans une société menée 
par des païens. Les textes qui visent une telle situation peuvent- 
ils être sans plus et limitativement normatifs pour toutes les 
époques de l'Histoire? C’est un fait que les sectes plus ou moins 
fondamentalistes et littéralement, étroitement bibliques, prennent 
des attitudes de minorité étrangère ou hostile au monde 1%, Elles 
manquent de la synthèse que permet la Tradition. Il est vrai que 
les Apôtres, même quand ils traitaient un cas particulier, le rame- 
naient si bien au centre et à l’essentiel qu’ils ont transmis des 
paroles valables pour tous les temps, dont ils étaient d’ailleurs 
providentiellement destinés à être les docteurs. Cela n’empêche 
qu’il soit peu vraisemblable qu’ils aient exprimé dans leurs 
lettres tout l’enseignement qu’ils ont livré à l’Église. 

On a souvent noté qu’ils ont d’abord prêché et que l’Église a 
vécu plusieurs décennies sans rien de ce que nous appelons le 
Nouveau Testament. On a parfois attribué à cette remarque 
plus de portée qu’elle n’en a. En effet, cette Église qui a vécu 
sans Écritures apostoliques était une Église qui possédait les Écri- 
tures prophétiques et qu’animaient et gouvernaient les Apôtres. 
Il n’est peut-être pas très convaincant d’extrapoler et de voir 
dans l’antériorité ou même l’existence exclusive de la parole prê- 
chée, à l’époque des Apôtres, une preuve que telle peut demeu- 
rer la condition de l’Église au cours de son histoire 18, Pour cette 
Église, le problème est de savoir comment se retrouve en elle la 
parole évangélique et apostolique qui lui a donné naissance. Si 
la doctrine apostolique a pu exister dans l’Église, à l’époque des 
Apôtres, sans écrits apostoliques, elle peut continuer à l’être. 
S. Irénée et S. Augustin nous disent que bien des hommes 
gardent la foi sans connaître les Écritures 1#. La seule objection 
sérieuse qu’on puisse faire est que, les intermédiaires se multi- 
pliant, les difficultés d’une transmission fidèle s’accroissent. Ce 

171 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

n’est pas en vain que les Écritures apostoliques nous ont été 

providentiellement données. Comme Newman aime le souligner, 

elles sont nécessaires à l’Église pour justifier sa prédication. Pour 

l’alimenter aussi, comme à une table toujours mise. Mais rien, 

sauf un esprit de système et le caractère exclusif qu’a toujours 

une réaction, ne permet de soutenir qu’à travers la durée de 

son histoire, aujourd’hui encore et demain, les Écritures aposto- 

liques soient le seul moyen par lequel l'Église a reçu et reçoit 

l’enseignement des Apôtres. C’est ici le nœud de la question. 
Vouloir s’en tenir, en fait d’héritage des Apôtres, à cela seul qui 
nous est venu d’eux par écrit, c’est, comme Thomas Netter le 
disait déjà à Wyclif 1, se vouer à un héritage amputé. L’exemple 
de l’eucharistie, que nous avons déjà évoqué, illustre remarqua- 
blement nos propos. 

Admettons que les écrits apostoliques soient une référence 
indispensable, de fait, pour assurer critiquement la pureté de 
l'héritage apostolique : la Tradition est le moyen également indis- 
pensable pour en assurer la plénitude. Le concile de Trente lui 
a très expressément reconnu ce rôle. 

Il est au moins un article d’immense portée dogmatique qui 
ne se trouve pas dans les Écritures, c’est le Canon scripturaire. 
Il faut considérer la chose de plus près. Nous disposons pour 
cela d’une bonne documentation “1, mais il existe aussi plusieurs 
interprétations théoriques différant entre elles, parfois, par des 
nuances assez subtiles #2 et à l’égard desquelles nous nous 
situerons implicitement, sans entrer dans une discussion tech- 
nique. 

Autre chose est la fixation concrète d’un Canon, autre chose 
est le principe de canonicité ou de normativité : car « canonique » 
signifie « normatif ». Le principe lui-même était acquis dès les 
Apôtres, dans la conscience qu’ils avaient, et que les commu- 
nautés chrétiennes reconnaissaient, que les déterminations qu’ils 
posaient comme fondateurs ou modérateurs d’Églises avaient 
une valeur normative pour ces Églises. Elles venaient en effet 
de Dieu, elles avaient la garantie du Saint-Esprit, elles avaient 
Dieu pour auteur, du fait que les Apôtres avaient été choisis 
pour être les fondements de l’édifice Église. Les Apôtres avaient 

172 



ÉCRITURE ET TRADITION 

conscience de cela, d’être ces « témoins prédestinés » (Ac, 10 
41) dont la parole serait décisive : les charismes qui les ren- 
daient aptes à ce rôle étaient assez éclatants, sans cesse confir- 
més par des interventions divines. La conscience d’être mus par 
le Saint-Esprit dans ce rôle de fondateurs d’Églises relevait de 
leur charisme apostolique : on peut la considérer comme le fruit 
d’une « révélation ». À cet égard, le principe de canonicité appa- 
raît comme révélé. 
De son côté, l’Église, dès le début, a reconnu valeur de règle 

à tout texte provenant d’un Apôtre, soit qu’il fût écrit par lui, 
soit qu’il fût rédigé par quelque disciple sous la garantie d’un 
Apôtre #3, Les anciens, qui s’intéressaient surtout aux principes 
doctrinaux et n’avaient pas un sens aussi exigeant que nous 
touchant les médiations historiques, pensaient volontiers que la 
tradition leur avait transmis, depuis les Apôtres, un Canon qui 
remontait à ceux-ci 1#, Ils se trompaient peut-être sur le fait 
d’un Canon défini, mais ils ne se trompaient pas sur le principe 
de normativité, c’est-à-dire de canonicité. Dès que ce principe 
était admis, un Canon était virtuellement acquis; dès là qu’il 
était admis comme remontant aux Apôtres, il était suffisamment 
rattaché à la Révélation terminée avec eux. D’autres dogmes, 
la divinité du Saint-Esprit, par exemple, ou le nombre des sacre- 
ments, ne se présentent pas dans des conditions différentes, si 
ce n’est que, pour passer du principe à une liste des écrits cano- 
niques, il devait intervenir une connaissance de certains faits. 
Un Canon a fini par être fixé sur cette base. Les fluctuations 
qu'a connues cette histoire n’excèdent pas en durée et en ampli- 
tude celles que nous rencontrons dans l’histoire d’autres dogmes 
aussi fondamentaux. Le plus important pour nous est de noter 
qu’elles ont été des fluctuations dans l'attribution de tel ou tel 
écrit à un Apôtre ou à un personnage apostolique. Le plus inté- 
ressant pour nous est de savoir selon quels critères les écrits ont 
été reçus dans le Canon #5. 

Le critère n’était pas, comme on l’a dit parfois, l’usage litur- 
gique : celui-ci, en effet, s’il s’agit vraiment d’un usage liturgique 
et non d’une simple lecture publique édifiante, supposait la cano- 
nicité. Une fois établi, il a pu servir de critère pratique, puisque 
effectivement canonicité et usage liturgique se recouvraient. Mais, 

173 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

au niveau de l'institution première, la reconnaissance de la cano- 
nicité a précédé l'adoption dans l’usage liturgique. 

On a suivi deux critères, dont le second a servi pour appliquer 
plus sûrement le premier : le critère historique d’origine apos- 
tolique, le critère dogmatique de conformité au kérygme de 
l'Église, suite du kérygme apostolique 4, L'Église ancienne a 
d’abord considéré comme normatif ou canonique ce qui venait 
des Apôtres : l’usage des Églises a fini par s’aligner, comme sur 
un critère absolu, sur la qualité d’écrit apostolique reconnue 
sur la base d’une tradition historique #7. Subsidiairement, on a 
recouru, pour dirimer un cas douteux, au critère de l’accord 
avec la doctrine ou la prédication de l’Église, en laquelle se conti- 
nuaïit le kérygme apostolique. En ce sens, il est exact de noter, 
avec le rationaliste Ch. Guignebert, que l’Église a été guidée, 
pour les admettre dans le Canon, par le sentiment de confiance 
que lui inspiraient les écrits en raison de leur conformité avec 
son propre sentiment # —, ou avec le théologien protestant 
G. Ebeling, que, chez les Pères anciens, c’est la foi qui inter- 
prète le texte et décide de l’Écriture, plus que le texte ou l’Écri- 
ture ne décident de la foi 1. 
Un jour, assez tardivement, la liste des écrits canoniques a 

été fixée par un acte d’autorité. Le Canon dit de Muratori est 
attribué à S. Hippolyte par le P. Lagrange 1%, D’autres Canons 
ont été fixés par des conciles. Chez nous, le premier Canon offi- 
ciel et définitif a été donné par le « Décret pour les jacobites », 
4 février 1441 (D 706), puis promulgué par le concile de Trente, 
8 avril 1546 (D 784). 

Cette intervention de l’autorité, et même déjà celle, plus vague, 
de l’ecclesia, ne signifie pas que l’Église créerait la valeur nor- 
mative des Écritures : elle ne fait que la reconnaître 151, On ne 
peut donc pas dire que l’Écriture tienne de l’Église son autorité, 
ni même, fondamentalement, sa canonicité 1®, Il y a pourtant, 
dans la constitution du Canon, c’est-à-dire dans l’application à 
certains écrits définis, à l’exclusion d’autres, du caractère de 
normativité, un acte de l’Église, posé grâce à un charisme dis- 
tinct du charisme apostolique d’inspiration, bien qu’en conti- 
nuité avec lui pour en achever l’ouvrage au bénéfice des hommes. 
C’est de l’Église que les fidèles apprennent quels sont les livres 

174 



ÉCRITURE ET TRADITION 

de l’Ancien et du Nouveau Testament 15. On tient la liste des 
écrits inspirés par autre chose que par l’Écriture elle-même et, 
de cet « autre chose », l’Église est le sujet. Sans l’Église, la Bible 
pourrait être reconnue pour un livre merveilleux, mais on ne 
pourrait en exclure ni les Odes de Salomon, ni plusieurs de la 
soixantaine des écrits juifs et de la cinquantaine de récits évan- 
géliques que nous tenons pour apocryphes. La question du 
Canon est tellement liée à celle de l’Église qu’on a vu souvent 
des sectes se faire leur canon à elles 15, 

L’important pour notre problème (qui reste celui de la Tra- 
dition) est qu’on assiste, dans la constitution du Canon, à un 
processus où s’allient trois réalités : Écriture, Tradition, Église. 
Les écrits apostoliques, inspirés déjà et laissant voir que les 
Apôtres se considéraient comme tels, ont été transmis en cette 
qualité à une Église dont l'instinct spirituel a fondé un jugement 
et une certitude finale. Ce jugement procède à la fois d’indica- 
tions externes touchant l’origine apostolique des écrits — mais 
ces indications étaient étrangement mêlées et brouillées! — et 
d’une expérience ou d’une illumination intérieure liée à ce mou- 
vement dont nous avons parlé, par lequel l’Église se convertit 
à son Seigneur et, en ce mouvement même, vost. La recon- 
naissance de la canonicité est donc un fait de structure analogue 
à celle de la Zectio divina, de la lecture sainte des Écritures. Dans 
les deux cas, l’Écriture appelle la Tradition et l’Église; l’acte 
qui l’a constituée appelle un deuxième acte de Dieu qui, tout 
à la fois, se produit en dehors de l’Écriture et en continuité 
avec elle. L’erreur serait de mettre tout à fait en dehors l’une 
de l’autre, et encore plus d’opposer, ces trois réalités différentes 
et consonantes : Écriture, Tradition, Église. 

La question du Canon a été longtemps un des atouts des 
controversistes catholiques; elle est encore un point névralgique 
pour la théologie protestante qui s’en est beaucoup occupée ces 
vingt dernières années 155, Elle l’a, le plus souvent, abordée dans 
la ligne inaugurée par Luther, dont nous avons déjà touché un 
mot. On sait que Luther disait : « Est apostolique, donc cano- 
nique, ce qui parle de Jésus-Christ. » Selon K. Barth, la Bible 
s’impose par elle-même comme parlant de Jésus-Christ : « C’est 

175 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ce contenu qui fait de ce livre le Canon de l’Église, et il le fait 
par lui-même et comme tel; l’énoncé ecclésiastique n’a qu’une 
valeur d’indication, il est un index orientant vers l’autorité de 
Dieu, qui est celle de sa Parole en Jésus-Christ; il n’a pas lui- 
même d’autorité, en tout cas pas d’autorité absolue, détermi- 
nant quelque chose au plan de la foi. Le Canon en tant que 
liste dressée par l’Église est révisable, on pourrait y ajouter ou 
en retrancher des écrits. » 

Il faut cependant noter que, de fait, Barth et presque tous les 
protestants, en chaire ou dans leurs écrits théologiques, suivent 
le Canon traditionnel, quitte à s’en tenir, pour l’Ancien Testa- 
ment, au Canon dénommé, de manière assez contestable, « pales- 
tinien ». Le dégagement par rapport au Canon traditionnel reste 
purement théorique. En fait, ni Barth ni aucun autre n’a jamais 
appliqué sérieusement le principe d’une canonicité mesurée par 
la référence christologique : d’après ce critère, un livre parlant 
bien du Christ, et l’œuvre de Barth elle-même, serait canonique 
de préférence à presque tout l’Ancien Testament. La préoccu- 
pation d’éviter d’attribuer quelque valeur propre à la Tradition 
ou à l’Église a poussé les théologiens protestants à se passer 
d’elles dans un domaine où les faits montrent qu’elles ont joué 
un rôle. Pourquoi ne pas suivre l’indication des faits? L'Église 
ancienne aurait-elle été infidèle et déjà « catholique »? Pourtant, 
c’est d’elle qu’on a reçu le Canon, qu’on l’a accepté. Est-il loi- 
sioble d’accepter ses conclusions sans suivre les principes et les 
voies par lesquels elle y est arrivée? 

20 Les Pères et les théologiens médiévaux ont, plus nettement 
encore qu’ils n’ont admis une suffisance matérielle des Écritures 
canoniques, affirmé leur insuffisance formelle. L’Écriture, disent- 
ils, ne suffit pas à procurer elle-même son vrai sens, elle doit 
être lue dans l’Église et dans la Tradition : (cf. supra, n° 5, 
p. 149 s.). L’Écriture elle-même est souveraine, elle n’est sou- 
mise à aucune règle qui la jugerait. Mais elle ne remplit pas 
seule toutes les fonctions nécessaires pour régler la foi des fidèles. 
Elle-même, d’ailleurs, ne se donne pas comme règle exclusive : 
elle témoigne par contre du fait que Jésus, qui n’a lui-même 
rien écrit, a fait aux hommes le don de l’Église avec, liés en 

176 



ÉCRITURE ET TRADITION 

une sorte de concélébration, son Esprit et le ministère aposto- 
lique 1%, Ne pas tenir compte de l’Église, à la constitution de 
laquelle a été ordonnée toute l’œuvre du Christ, quand il s’agit 
de définir les règles de croyance et de vie des fidèles, c’est éla- 
borer une théorie en dehors des réalités. Le rapport religieux 
d’alliance s’établit dans une Église. Si la théorie ne le reconnaît 
pas vraiment, la pratique admet des compensations. On a sou- 
vent noté que la création de confessions de foi par les commu- 
nions protestantes témoigne contre la suffisance de l’Écriture seule 
comme règle de foi ecclésiale 157, Bien d’autres faits parleraient 
dans le même sens 1%, Les protestants disent que la confession 
de foi ne fait que préciser une croyance entièrement soumise à 
l’Écriture et à l’Écriture seule : mais ni les Pères ni nous ne 
disons autre chose au sujet des canons des conciles. Les protes- 
tants ajoutent que la valeur normative de telles confessions est 
toute conditionnée, conditionnelle et révisable 1%. En fait, les 
confessions n’ont pas été plus révisées que les dogmes des 
conciles, et leur valeur normative est tout aussi absolue 1%, Entre 
le fait des confessions de foi, tel que la théologie protestante le 
voit, et la thèse traditionnelle sur Écriture-Tradition-Église, la 
différence tient surtout au manque d’une véritable ecclésiologie 
dans la pensée protestante. 

CONCLUSION. 

Écriture et Tradition sont deux modes de communication de 
l'héritage apostolique. Deux modes, et aussi deux moyens. Ni 
l’une ni l’autre ne sont la présence active de Dieu, qui seule sauve 
et sanctifie. Dans les deux cas, la communication s’opère par 
Pemploi d’un moyen humain. 
A cet égard, cependant, Écriture et Tradition ne sont pas au 

même niveau. L'Écriture est absolument souveraine : elle est de 
Dieu, même dans sa forme. Elle est règle pour la Tradition et 
pour l’Église, alors que ni l’Église ni la Tradition ne sont règle 
pour elle. De plus, l’Écriture est fixée : elle rend le témoignage 
de témoins aujourd’hui disparus, dans la forme même où ils 
l'ont donné. Elle se prête donc supérieurement à jouer le rôle 

177 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

du « témoin » qui ne bouge pas. Église et Tradition apparaissent 
ainsi comme assujetties à l’Écriture. 

Cependant, ce rapport linéaire de subordination n’épuise pas 
les relations entre les trois réalités. Déterminée par sa réaction 
contre le moyen âge monté en graine du xv® siècle, la théologie 
protestante a été excessivement dominée par la préoccupation 
de conserver l’Église soumise à la règle divine qui la régit, et de 
l'empêcher de s’ériger elle-même en règle. Or, le caractère sou- 
verain de l’Écriture n’empêche pas qu’elle ne soit une des compo- 
santes de l’œuvre de Dieu, qui comporte aussi l’Église et la 
Tradition, et qu’il existe, entre ces trois réalités, des rapports 
d’intériorité réciproque rendant impossible de les isoler totale- 
ment, encore plus de les opposer. 

On peut toujours isoler un élément et en faire un centre exclu- 
sif. Les protestants le font en faveur de PÉcriture. Certains 
énoncés catholiques le feraient presque pour l’Église, à laquelle 
ils donneraient une espèce d’autonomie par rapport aux normes 
objectives et objectivement accessibles, d’Écriture et de Tradi- 
tion 161, Certaines sectes — les Schwärmer combattus par Luther; 
le quakerisme — risquent de voir l’action du Saint-Esprit isolée 
et autonome par rapport, non seulement à l’Église, mais même à 
l'Écriture. Il est arrivé qu’on isole la Tradition de l’Écriture et 
qu’on lui attribue aussi une autonomie : penser à la Cabale juive. 

Les Pères ont, au contraire, affirmé qu’Écriture, Église et Tra- 
dition ne pouvaient être posées l’une sans l’autre ni complète- 
ment l’une en dehors de l’autre. 

La Tradition est dans l’Écriture, qui n’en est qu’une rédaction 
partielle. C’est la part de vérité mise en lumière par l’École de 
l'Histoire des Formes 1%, Non seulement les Évangiles, mais les 
écrits de l’Ancien Testament, surtout le Pentateuque, et jus- 
qu'aux épîtres de S. Paul, traduisent la pensée et la foi d’un 
milieu religieux, d’une communauté. L'Église est ainsi déjà dans 
la Bible. Elle y est une seconde fois par la constitution du Canon. 
La Tradition y est aussi : l’Écriture ne déploie son sens, et la 
révélation de Dieu, dont elle est comme le sacrement, ne s’ac- 
tualise que dans la Tradition et dans l’Église. 

L’Écriture et la Tradition sont dans l’Église comme sa règle 
objective interne, remise à sa fidélité comme un dépôt. Elles y 

178 



ÉCRITURE ET TRADITION 

sont subordonnées et articulées comme nous avons essayé de 
l'expliquer. Elles font l’Église, comme instruments de l’action par 
laquelle le Christ l’édifie. 

L'Église est dans la Tradition comme son sujet humain (voir 
ch. II). Elle est le milieu de cette vie dont le Saint-Esprit est le 
principe transcendant. De son côté, l’Écriture est en rapports 
intimes avec la Tradition : si elle est interprétée dans la Tradi- 
tion, elle est aussi sa règle supérieure, au moins négative (en ce 
sens que ce qu’elle contredirait devrait être considéré comme 
erreur et vanité). 

Nous croyons donc à l’insuffisance, on pourrait même dire à 
linconsistance, si on les sépare l’une de l’autre, et, au contraire, 
à l'implication réciproque, sous la causalité du Saint-Esprit qui 
leur est commune, de ces trois réalités : Écriture, Tradition, 
Église (ministère apostolique). Elles représentent les moyens que 
Dieu a disposés ensemble, sous l’active et toujours actuelle 
influence du Saint-Esprit, pour nous relier à la Révélation faite 
une fois pour toutes. C’est dans leur affirmation solidaire et 
complémentaire que résident l’équilibre et la force de la position 
catholique, comme cela s’est manifesté particulièrement au cours 
des travaux et des discussions qui ont précédé ou accompagné 
les définitions dogmatiques de l’Immaculée Conception et de 
PAssomption. 
Un excellent connaisseur des Pères a résumé leur position, 

qui est celle de l’ « Église indivise », en ces lignes qui concluront 
tout le présent chapitre, en le résumant : 

La Tradition et l’Écriture ne sont pas deux sources indépen- 
dantes qui se compléteraient du dehors. Si nous sommes tentés de le 
croire, c’est précisément que nous n’avons pas échappé aux disjonc- 
tions malheureuses du protestantisme. Pour les anciens chrétiens, au 
contraire, la Bible est si peu séparable de la Tradition qu’elle en 
fait partie : elle en est l’élément essentiel, le noyau si l’on veut. Mais, 
d’un autre côté, arrachée à l’ensemble vivant des multiples facteurs 
traditionnels gardés et transmis par la conscience de PÉglise, toujours 
en éveil, toujours active, la Bible deviendrait incompréhensible, Elle 
serait, en effet, détachée de la vie des objets même dont elle parle. 
La Bible et la Tradition, pour le catholique, ce n’est donc pas la Bible 
plus un élément étranger, faute duquel elle demeurerait incomplète, 

179 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

C’est la Bible replacée, ou plutôt maintenue, dans son atmosphère 
propre, dans son milieu vital, dans sa lumière native. C’est la Bible 
et rien que la Bible, mais la Bible tout entière, et non pas dans sa 
seule lettre, mais avec l'Esprit qui l’a dictée et qui ne cesse d’en 
vivifier la lecture. Où, en effet, demande S. Augustin, trouvera-t-on 
l'Esprit du Christ, sinon dans le Corps du Christ? C’est donc dans 
l'Église, corps de la vivante Parole de Dieu faite chair, que la Parole, 
jadis inspirée à des hommes de chair, demeure Esprit et vie. La 
Tradition catholique, ainsi, loin de faire échec, comme on le croit 
trop souvent, à l’importance unique de l’Écriture sainte, lui garde 
seule toute sa valeur, parce que tout son sens 155, 



CHAPITRE VI 

Les monuments de la Tradition 

On attribue l’expression à Franzelin !, mais elle se trouve 
déjà chez Perrone et même chez Drey ?. Au moyen âge, on eût 
dit aussi bien documenta : les réalités qui ont un rapport à l’en- 
seignement et une valeur pour enseigner. Nous verrons que les 
documents de la Tradition ne sont pas la Tradition elle-même : 
ce sont les expressions dans lesquelles la Tradition est, au moins 
partiellement, comme fixée et contenue, en lesquelles, par consé- 
quent, on peut la saisir. La Tradition leur est antérieure, au 
moins logiquement, puisqu'ils l’expriment. Des choses peuvent 
avoir été tenues effectivement, mais sans être saisissables pour 
nous, faute de s’être suffisamment exprimées. À l’égard de la 
tradition vivante d’aujourd’hui, les monuments déjà fixés d’une 
tradition ancienne ont valeur de témoignage et de source, de 
référence dont la portée, inégalement normative, reste à préciser. 
Un traité particulier, qu’on appelle tantôt Lieux théologiques, 

tantôt Critériologie théologique, précise la valeur et les conditions 
d’emploi des différentes expressions de la tradition au sens le 
plus large du mot, c’est-à-dire de l’enseignement catholique. 
Nous n’esquisserons même pas ici un tel traité : parce que cela 
nous entraînerait bien au-delà des limites de notre sujet, etaussi 
parce qu’on en trouve un peu partout de fort convenables. Nous 
en avons proposé un très bref, que nous avons distribué ainsi ® : 

181 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

A) La règle objective ou le contenu matériel ({quod) de la vie de 
l'Église dans la foi ( — id quod hominibus traditur ad salutem per 
fidem, mediante Ecclesia) : 

1° Lieux (Tradition) constitutifs (l'héritage des Apôtres) : 
Écriture : l’étude des questions posées (canon; inspi- 

ration; inerrance, sens scripturaires; textes et Ver- 
sions; Écriture et Église; règles d’herméneutique) 
relèvent du traité d’Introduction à l’Écriture. 

Traditions non écrites. Leur existence. Rapports avec 
Écritures et Église. Elles ne sont, de fait, accessibles 
documentairement que dans ce qui suit : 

2° Lieux (Tradition) déclaratifs, auxiliaires pour notre connais- 
sance du contenu et du sens des lieux constitutifs, Ce 
sont les monuments de la Tradition : 

a) Enseignement du magistère. 
b) Liturgie (subsidiairement, Épigraphie, Archéolo- 

gie, Iconographie) et Pratique de l’Église. 
c) Pères et docteurs. 
d) Saints canons; faits de la vie de l’Église et des 

saintes Coutumes. 
e) Théologiens (et usage de la raison). 

B) Le Sujet de la Tradition {quid sit Ecclesia vivens in fide?) : 
19 L'Église, corps organique et organisé : 

Église croyante, vivant infailliblement dans la foi; 
Église enseignante, moyen créé de la vie dans l’infail- 

libilité de la foi, le Saint-Esprit en étant le moyen 
incréé. 

2° Le magistère, organe de la Tradition en sa forme de regula 
fidei, constituant, pour les fidèles, le contenu de la Tra- 
dition en règle de foi formelle : 

a) Magistère ordinaire. Magistère ordinaire et uni- 
versel : 

les évêques unis au pape : ut singuli; ut cor- 
pus apostolicum; 

le pape lui-même; ses auxiliaires de droit 
ecclésiastique. 

b) Magistère extraordinaire : 
le concile æœcuménique; les symboles et pro- 

fessions de foi; 
le pape parlant ex cathedra; 
(les censures ou notes théologiques sont un 

des moyens par lesquels s’exprime le magis- 
tère ordinaire ou extraordinaire). 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

Les monuments de la Tradition s’identifient pratiquement 
avec ce qui figure, dans ce tableau, sous la division A) 2°. Nous 
ne parlerons ici des documents du magistère que pour les situer 
brièvement, ## globo, l'étude de chacun d’eux relevant propre- 
ment d’un traité des lieux ou des critères théologiques. Dans l’en- 
seignement du magistère, en effet, surtout dans celui du magis- 
tère extraordinaire ou dans l’enseignement formel du magistère 
ordinaire et universel, la Tradition est amenée à l’état d’ensei- 
gnement, voire même de règle de foi formelle, comme nous 
avons vu au chapitre III. Nous nous intéressons davantage ici 
à la Tradition avant qu’elle ait atteint ce stade, c’est-à-dire, 
si l’on veut, à la tradition matérielle, avant que le jugement du 
magistère lui ait conféré la qualité de tradition formelle, 
immédiatement normative. Nous ne parlerons donc ici, ni des 
décrets des conciles, ni des symboles et des professions de foi, 
ni des déclarations dogmatiques des papes, ni même de l’ensei- 
gnement formel des évêques, sans méconnaître pour autant sa 
valeur, qui est celle de la catéchèse à son niveau le plus authen- 
tique, comme témoignage et monument de la Tradition. Nous 
nous limiterons délibérément à trois grands monuments de la 
Tradition, dans lesquels se réalise tout spécialement la valeur 
de milieu éducatif que nous lui avons reconnue : la liturgie, les 
Pères, les expressions spontanées du christianisme. Au sujet de 
chacun, nous ne prétendons pas tout dire, mais seulement l’es- 
sentiel de ce qui se rapporte à notre sujet. 

A) LES PRINCIPAUX MONUMENTS OU TÉMOINS 

10 LA LITURGIE 4. 

Nous voudrions que ces quelques pages soient un chant et 
un hommage de reconnaissance filiale. On n’y trouvera pas des 
précisions de type juridique sur les conditions auxquelles tel 
texte particulier, ou l’existence de telle fête, peuvent ou ne 
peuvent pas être invoqués comme preuve d’une affirmation théo- 
logique 5. Il ne s’agit pas de la liturgie comme arsenal dialec- 
tique (!), mais de la sainte liturgie comme expression de l'Église 

133 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

en acte de vivre, en louange de Dieu et en réalisation d’une 
communion sainte avec lui, l’alliance accomplie dans le Christ 
Jésus, son Seigneur, sa Tête, son Époux. Vox Populi (Dei), vox 
Corporis (Christi), vox Sponsae! Non pas seulement voix du 
magistère définissant, enseignant, reprenant, condamnant, réfu- 
tant, mais voix de l’Église aimante et priante, faisant mieux que 
d’exprimer sa foi : la chantant, la pratiquant dans une célébra- 
tion vivante, où elle se donne tout entière. Cette nature de la 
liturgie lui assure une qualité et un rang hors de pair comme 
instrument de la tradition, tant en raison de son style ou de ses 
modalités propres, qu’en raison de son contenu. 

Le style ou le mode. — Nous ne redirons pas ce qui a été dit 
déjà, pages 117 et suivantes, sur ce qui donne à la liturgie une 
valeur inégalable de milieu éducatif. Tout tient au fait que la 
liturgie n’est pas seulement un énoncé de type théorique et 
notionnel, mais une action sainte. L’action est synthétique, elle 
incorpore une conviction, elle l’exprime, et, par le fait même, 
elle la développe en celui-là même qui l’exprime et la commu- 
nique à d’autres. La liturgie n’est pas un manuel, elle ne procède 
pas par définition et concepts clairs : elle fait entrer dans les 
vérités chrétiennes en faisant agir et prier, par mode de geste 
familier pratiqué par des hommes qui y mettent leur fidélité et 
leur amour. Elle fait entrer dans ces vérités, non par discours et 
arguments, mais par l’intimité de la pratique vivante. Or, « nous 
avons besoin de nous nourrir lentement des choses plus que de 
leurs explications f ». Pour l’Église, la liturgie n’est pas un monu- 
ment mort, une sorte de Panthéon qu’on visiterait comme un 
musée, mais un foyer toujours habité, l'enveloppe et le milieu 
mêmes de sa vie. 

Pourtant, action ritualisée, elle a la puissance de conservation 
d’un monument. Le rite est fixé, il se transmet et se pratique 
comme tel. Par un côté, c’est un danger de formalisme vide, de 
«tradition » au sens de geste machinal et routinier : on ne le 
sait que trop! Par un autre côté, c’est une magnifique ressource 
pour la tradition en son grand sens de fidélité et de plénitude. 
Le rite conserve. Alors que tout changeait, et que nous-mêmes 
passions par des phases dont la succession ne représente pas 

184 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

toujours une croissance continue, le rite demeurait. Le xive et 
le xv® siècle peuvent venir, avec leur perte du sens liturgique, 
leurs exagérations et leurs excroissances en toutes sortes de dévo- 
tions humaines, démonstratives et tragiques; le xvIrre siècle peut 
venir, avec son goût du raisonnable, du profitable à l’homme, 
son aversion pour les mystères; le xIx® siècle peut venir, avec 
son historicisme et ses dissociations ou ses négations critiques. 
Après cela, restera-t-il une messe, une fête de Pâques, un épis- 
copat, autre chose que des Madones, un culte de l’Être suprême 
et un « Jésus de l'Histoire »? Comment ferons-nous, pauvres 
hommes du xx® siècle, arrivés à l’existence après tant de démoli- 
tions et d’oublis? Nous n’aurions qu’à entrer dans la vieille 
église, à prendre de l’eau bénite comme ont fait, avant nous, 
Pascal et le vieux Sérapion, à suivre une messe qui n’a guère 
changé, même dans ses formes extérieures, depuis S. Grégoire 
le Grand, à ouvrir notre missel aux pages du Triduum Pascal... 
Tout nous avait été gardé, nous pouvions entrer dans un héri- 
tage intact, qu’il nous serait aisé de transmettre à notre tour. 
Instrument de communication et de victoire sur le temps qui 
dégrade tout, le rite apparaît comme un puissant moyen de 
communion, à la même réalité, d’hommes que sépare même une 
durée de plusieurs siècles agités par les tendances les plus diverses. 

Et comme action vécue, et comme action ritualisée, la liturgie 
garde, transmet et nous livre beaucoup plus de choses que n’en 
ont compris ceux qui l’ont pratiquée, gardée et transmise : plus 
que nous n’en comprenons nous-mêmes. Tout m’est donné, de 
l’eucharistie, dans sa célébration, et j’en tiens tout moi-même, 
alors que j’en comprends et serais capable d’en exprimer si peu. 
L'action est synthétique, le geste totalise. Tout mon amour est 
dans le baiser que je donne, même si c’est un baiser distrait. 
Toute ma foi est dans le plus banal de mes signes de croix, et, 
quand je prononce « Notre Père », j’ai inclus déjà tout ce dont 
la connaissance ne me sera livrée que dans la Révélation de gloire. 

Tenant, dans l’action priante, plus que jene sais clairement, j’ai 
aussi en elle un moyen, qui s’avère efficace, d’entrer dans une 
meilleure connaissance de cela même que, d’une certaine façon, 
j'adore et j’aime sans le connaître. On a eu raison de rétablir le 
sens historique de l’axiome fameux Legem credendi statuit lex 

185 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

orandi : la lex orandi n’est pas la liturgie, c’est le précepte évan- 
gélique et apostolique de prier en tout et pour tout : ce qui 
implique de croire à la nécessité de la grâce, et c’est là la Zex 
credendi. Il reste qu’on peut connaître ce qu’il faut croire à partir 
d’une prescription d’action. Mais ce bénéfice dépasse de beau- 
coup celui d’une précision dogmatique : il comporte un aspect 
plus intérieur. Nous percevons bien des choses parce que nous 
les avons priées. Tel est le cas, par exemple, des attributs de 
Dieu, sous le titre desquels nous l’invoquons et, en l’invoquant, 
entrons en communion avec lui. Une grande partie de ce que 
tient l’Église s’est dévoilée à elle dans la pratique sainte de sa 
foi, de son espérance et de son amour. Aussi la liturgie est-elle 
le lieu privilégié de la Tradition, non seulement sous son aspect 
de conservation, mais sous son aspect de progrès. La part de 
cette voie dans l’avancée progressive de la connaissance dogma- 
tique est considérable. Il est clair, d’ailleurs, que de tels accrois- 
sements doivent être contrôlés par un magistère se référant aux 
normes objectives du kérygme apostolique et surtout, puisqu’il 
s’agit de vérification, du témoignage scripturaire. 

Le contenu. — La liturgie est célébration, c’est-à-dire mémoire 
active ou représentation efficace, dans le temps actuel du cos- 

mos et de l’humanité, des mystères du salut révélés et effectués 
une fois dans l’histoire. Elle est à la fois théologie, sotériologie, 
anthropologie et cosmisme. La liturgie suit le temps naturel du 
monde, rythmé par les saisons, les semaines, les jours et les 
heures; elle suit la vie humaine, qui, petite histoire quotidienne 
ou grande histoire, se déroule dans le cadre de ce temps naturel. 
Elle y insère le fait du Christ, elle l’y rend présent afin qu’il y 
soit principe de salut et de sainteté pour les hommes et le monde, 
principe de gloire pour Dieu *. Elle ne l’y insère pas seulement 
par mode d’annonce et d’enseignement, mais, grâce à la réalité 
sui generis de l’ordre sacramentel, par mode de réalité présente, en 
étant cachée et révélée tout à la fois, et active, bien que sans auto- 
matisme. Comme la Parole, qu’elle inclut d’ailleurs et assume, 
la liturgie est ainsi, pour le Christ qui la remplit et qui y célèbre 
en elle à la fois comme Roi, comme Prophète et comme Prêtre, 
le moyen d’accomplir en l’homme la nouvelle création qu’il a 

1836 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

inaugurée en sa Pâque sainte. La liturgie a ainsi, sous un autre 
mode, le même contenu que les Écritures. Son mode n’est pas 
narratif et historique, comme celui de l’Écriture, qui rapporte 
toute la suite des faits : il est plus centré sur les mystères du 
salut et sur le Christ réalisant, par sa Pâque en laquelle est posé 
le principe de la nôtre, la vérité du rapport religieux d’alliance 
que visait, depuis le début, l'initiative prise par Dieu à notre 
égard. Toute la Bible est pascale, mais la liturgie l’est davan- 
tage, parce qu’elle est une création post-pascale et post-pente- 
costale, tout éclairée par la lumière des faits advenus et compris; 
parce que, également, elle est la communication active de Pâques, 
et pas seulement son annonce ou son récit. Elle a pour contenu, 
de façon plus réaliste et plus concentrée que l’Écriture, dont 
elle assume d’ailleurs les moments principaux, la vérité du rap- 
port religieux d’alliance nouée en la mort et en la résurrection de 
Jésus-Christ, unique point de jonction entre Dieu et les hommes. 

Ce rapport religieux, elle le célèbre, le communique et le fait 
vivre bibliquement, christologiquement et catholiquement. Elle 
le livre dans sa réalité et sa totalité. C’est par là qu’elle est « le 
principal instrument de la tradition de l’Église 8 ». Nous allons 
expliquer brièvement chacun des termes de ces propositions. 

Bibliquement. — Que la liturgie soit matériellement tissée de 
textes et d’évocations scripturaires, c’est un fait évident à qui 
a la connaissance et des Écritures et de la liturgie : un fait qui, 
au surplus, a été assez bien étudié ?. Beaucoup de gestes litur- 
giques sont la simple reproduction de gestes attestés dans la 
Bible. Mieux : l’éthos de la liturgie est en continuité profonde 
avec celui des Écritures. « Dans la Bible et dans la liturgie, iden- 
tique est la vision du monde, identique l'attitude devant Dieu, 
l'interprétation de l'Histoire, au point qu’il ne peut y avoir 
de vie liturgique sans initiation à la Bible, et que, en retour, 
la liturgie propose de la Bible un commentaire vivant qui lui 
donne toute la plénitude de son sens 1°, » Ce commentaire vivant 
consiste en ce que, dans l’usage qu’en fait la liturgie, les textes 
sont mis en rapport les uns avec les autres et tous mis en rap- 
port avec leur centre, qui est le Christ en son mystère pascal. 
C’est une merveille, qu’il faut avoir découverte soi-même, non 

187 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

sans l’aide éventuelle d’études savantes 1, que cet art avec lequel 
la liturgie rapproche les textes, en cite des passages ou évoque 
des épisodes auxquels nous n’aurions pas pensé mais quiprennent 
ainsi un sens d’une grande plénitude. Elle est elle-même toute 
centrée sur le mystère pascal : c’est son cœur, puisqu’elle a pour 
cœur la célébration eucharistique. Elle ne cesse de célébrer la 
Pâque en célébrant l’eucharistie, en sorte qu’elle lit les Écritures 
dans la lumière même à laquelle le Christ les a expliquées à ses 
Apôtres, sur la route d’'Emmaüs ou à Jérusalem, le jour même 
de Pâques (Lc, 24, 27 et 44-45). En quelque point du monde 
qu’on la célèbre, le lieu spirituel de la liturgie est toujours Jéru- 
salem, le jour de la Pâque : elle en est comme l’actualité per- 
manente. 

Simultanément, obéissant à la visée et à l’exigence de l’Écri- 
ture elle-même, la liturgie applique à l’homme, en son présent 
quotidien, ce qu’elle fait connaître, célèbre et communique du 
Christ. Elle le fait d’abord dans ses textes et ses prières. Elle le 
fait aussi dans la prédication vivante qui l’accompagne comme 
une partie intégrante d'elle-même. La liturgie appelle en effet ce 
commentaire par lequel un sacerdoce qui est tout autre chose 
que rituel, mais qui est essentiellement prophétique, étant évan- 
gélique, apprend aux hommes fidèles comment «aujourd’hui s’ac- 
complit ce passage de l’Écriture que vous venez d’entendre 12 ». 

Christologiquement : par le même mouvement que celui d’une 
pleine animation biblique. C’est pourquoi tout renouveau litur- 
gique s’est toujours accompagné d’un recentrement christolo- 
gique. 

Catholiquement. — On dirait aussi bien « chrétiennement », 
pour signifier que les chrétiens sont toujours inclus dans ce que 
la liturgie annonce, célèbre et réalise. Il ne s’agit pas, pour elle, 
d’un simple rappel des annonces bibliques et des faits de l’his- 
toire du salut : il s’agit de procurer la réalisation de celle-ci dans 
les hommes. C’est pourquoi la liturgie est le lieu où les chrétiens 
ne sont jamais séparés du Christ : pas seulement en ce sens 
qu’il ne peut exister de chrétiens sans Christ, point que les études 
bibliques protestantes mettent bien en relief, mais en ce sens, 

1388 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

moins mis en lumière par elles, que le Christ n’est pas sans les 
chrétiens. Ceci représente une vérité incontestablement biblique, 
mais que les Pères ont eu le mérite de percevoir et d’affirmer 
avec une grande force. La liturgie également et par tout elle- 
même. Elle exprime le Christ en acte de s’adjoindre un peuple 
fidèle et saint; elle ajoute le commentaire des saints et le sien 
propre à la Parole de Dieu lui-même; elle célèbre avec le Christ 
et dans son rayonnement, le mystère des saints et de leur com- 
munion : le sanctoral, le culte des saintes reliques et des saintes 
images, ont ce sens, dont quelques malfaçons ne doivent cacher 
ni la profondeur ni l’authenticité. Sur les débris d’un vase trouvé 
dans les ruines d’une basilique à Belezma, en Numidie, et qui 
avait contenu des ossements saints, on peut lire cette inscrip- 
tion : « In isto vaso sancto congregabuntur membra Christi 1. » 
La liturgie a compris, et elle nous aide à comprendre, que si 
toute l’Écriture nous dévoile le vrai rapport religieux, elle ne 
parle pas seulement de Jésus-Christ, mais de nous, elle ne coupe 
pas Jésus-Christ de ses saints : il y apparaît revétu d’eux comme 
de son corps visible. 
Parmi les saints, reliée au mystère du Christ par des liens, non 

seulement plus étroits, mais absolument uniques, la liturgie 
célèbre tout spécialement « sainte Marie, Mère de Dieu ». La 
célébrant, la mettant en relation avec l’ensemble du plan de 
Dieu et des textes inspirés qui nous le font connaître, faisant 
enfin, dans cette célébration même, une expérience indicible du 
mystère marial, la liturgie en a gagné une intelligence irréduc- 
tible à celle que l’étude et le raisonnement théologiques peuvent 
procurer, si grande soit-elle, mais également si précaire. La 
façon dont la liturgie catholique, celle de l'Orient et celle de 
l'Occident, mettant en œuvre l’analogie de la foi, applique à la 

Mère de Dieu des thèmes, des images et des textes pris des 

entrailles de l’Écriture et surtout de ses parties les plus secrètes, 

constitue l'élément le plus important de la Tradition en matière 

de doctrine mariale. Tout cela n’est possible que parce que Marie, 

comme Mère de Jésus, est, avec lui, au centre du Dessein de 

Dieu : on arrive ainsi à voir Marie dans une lumière très chris- 

tologique en même temps que comme le centre du mystère de 

l'Église, centre elle-même du monde sauvé. Mais la Tradition, 

189 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ici, prolonge l’Écriture en se servant de l'Écriture elle-même, lue 
par des yeux qui atteignent un niveau de réalité plus profond 
que ne fait le regard du philologue ou de historien #. 

La liturgie livre le rapport religieux dans sa réalité et sa totalité. 
— Nous avons plusieurs fois déjà vu que c’est le privilège de 
Paction, et aussi celui du symbole et du rite, de livrer le tout 
d’une réalité, au-delà de ce que l'esprit peut en connaître et sur- 
tout en tirer au clair. C’est le privilège de la pratique fidèle de 
faire tenir et de pouvoir transmettre l’intégrité d’un héritage, 
quel que soit le caractère partiel de la conscience que nous avons 
de son contenu. Cela se réalise d’une façon toute spéciale dans 
la liturgie vécue. Ce fait rend compte d’une expérience que nous 
avons faite dans le mouvement œcuménique et qu’on peut résu- 
mer ainsi : l’étude des formulaires de foi et des traités dogma- 
tiques ne suffit pas à faire pénétrer la réalité d’une Communion 
chrétienne, ni même sa croyance; il faut y joindre une connais- 
sance concrète, donc une certaine expérience de sa liturgie et 
de sa vie. On ne comprend bien un autre chrétien que quand on 
Pa vu prier dans sa communauté, quand on a prié avec lui, 
quand on l’a suivi — en tout respect des règles interdisant la 
communicatio in sacris — dans sa vie cultuelle. 

Action et rite, la liturgie est supérieurement synthétique. 
Comme le lait pour le nouveau-né, elle est un aliment complet, 
parfait, en même temps qu’assimilable. Elle allie, réconcilie et 
résout dans la simplicité d’une très haute synthèse, des aspects 
non seulement divers, mais antinomiques. Le montrer en détail 
exigerait trop de développements et nous entraînerait trop loin 15. 
Contentons-nous d’une sèche énumération : 

le cosmos, l’homme et l’action salutaire de Dieu; temps cosmique 
et histoire du salut, rappel de faits historiques et affirmations dogma- 
tiques de la foi; 

mystère et symbole, supra-rationnel du mystère et infra-rationnel 
du symbole; 

sacerdoce hiérarchique et peuple fidèle, entièrement sacerdotal; 
doctrine et action, parole et sacrement; 
corps et âme; 

190 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

liberté du mouvement spirituel et formulaire fixé; inspiration et 
discipline; 

secret et public; personnel et communautaire; 
acte opérant de Dieu et réponse ou engagement de l’homme; 
simplicité et richesse; nature et culture. 

Par le génie de la liturgie, une foule de questions sont résolues 
sainement, catholiquement, dans l’allégresse d’une lumière pai- 
sible, sans même avoir été posées, en tout cas sans l’avoir été 
dans la tension et la difficulté : un peu comme, dans le climat 
d’une famille normale, des questions pleines d’antinomies et de 
conflit, trouvent une solution paisible, par exemple : autorité et 
liberté, personne et communauté, continuité et nouveau, labeur 
et détente, etc. La liturgie donne à l’Église la plénitude de son 
climat familial; elle rejoint en ce rôle la Tradition, dont nous 
avons vu qu’elle répond assez précisément à ce qu’est l’éducation 
dans la suite, la solidarité et le renouvellement des générations. 

Par tout cela, la liturgie est « le principal instrument de la Tradi- 
tion de l’Église ». « C’est dans la liturgie que l'Esprit qui inspira 
les Écritures sacrées parle encore; la liturgie est la tradition 
même, à son plus haut degré de puissance et de solennité 16, » La 
liturgie a le mode et elle exerce supérieurement la fonction de la 
Tradition, parce qu’elle en a le génie. En parlant d’elle, en décri- 
vant son action, nous avons eu conscience de parler de la Tradi- 
tion même et de décrire son œuvre. Aussi Pie XII a-t-il pu l’ap- 
peler « le miroir fidèle de la doctrine transmise par les Anciens 17». 

20 Les PÈRES !8. 

Pas plus que pour la liturgie nous ne nous appliquerons ici à 
préciser les conditions en quelque sorte juridiques ou canoniques 
auxquelles on peut fonder sur les Pères une argumentation théo- 
logique valable : cela relève des traités de critériologie théolo- 
gique (cf. infra, p. 316, n. 102). Nous ne reviendrons pas non 
plus sur le rôle du magistère institué dans lapprobation des 
Pères et, par là, dans l’établissement de leur autorité. Ce point 
très important, reconnu déjà dans l’antiquité !, est entré dans la 
systématisation formelle à la suite de la réaction suscitée par le 

I9I 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

dictum de Gratien % : il est trop bien tenu aujourd’hui pour avoir 

besoin qu’on l’établisse à nouveau. Il ne représente rien de spé- 

cifique, il reste extérieur à la question que nous voudrions abor- 

der ici et que nous formulerions ainsi : Qu'est-ce qui fait, des 
Pères, des témoins privilégiés de la Tradition et, à ce titre, un 
« lieu théologique » original et de grand prix? Cette question ne 
se situe pas au niveau d’une casuistique de l’argument patris- 
tique, elle se situe à celui d’une ontologie chrétienne et met en 
cause, d’un côté, une vue de l’Église et de sa vie historique, d’un 
autre côté, une reconnaissance de l’éthos propre des Pères. 

«Les Pères », qu'est-ce à dire? — Comment définir cette classe 
d'hommes? La théologie catholique dispose d’une définition et 
de critères suffisants : orthodoxie de la doctrine, antiquité, sain- 
teté de vie, approbation par l’Église et surtout par l’Église 
romaine, dans la communion de laquelle les auteurs en question 
ont vécu et sont morts. Ce critère a été parfois critiqué par des 
historiens qui, parlant en purs historiens et patrologues, lui 
reprochaient d’introduire une appréciation étrangère à l’histoire, 
portée qu’elle est au nom d’une orthodoxie et d’un magistère ?!. 

La critique est sans doute juste du point de vue de l’historien, 
mais elle n’ébranle pas l’homme d’Église ou le théologien qui, 
comme tel, admet la valeur d’une référence dogmatique. Cepen- 
dant, cette définition, accompagnée de ses critères, reste assez 
extérieure, descriptive, et ne caractérise pas la fonction historique 
des Pères par le dedans. De plus, elle demeure imprécise en un 
de ses éléments : comment apprécier et appliquer la note d’ «anti- 
quité »? Les auteurs ne sont pas d’accord ??. Sera-ce par réfé- 
rence, non à une donnée chronologique comme telle, mais à la 
culture antique comme cadre de pensée et moyen d’élaboration 
intellectuelle? C’est ce qu’on fait généralement, et c’est valable, 
croyons-nous. En effet, ce fut la vocation, le rôle historique et la 
grâce des Pères, de donner au christianisme sa forme et son 
expression dans le monde de la culture gréco-latine de l’Empire. 
Ce trait les caractérise historiquement d’une façon qui, pour être 
extérieure, ne laisse pas d’être topique et valable. Il est raison- 
nable de considérer l’âge patristique comme finissant, en Occi- 
dent, avec Boèce, S. Grégoire et S. Isidore : des hommes qui, 

192 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

très précisément, y sont les derniers grands héritiers de la culture 
antique. Pourtant, le critère n’est pas entièrement adéquat. Il a 
existé des Pères en dehors du cadre culturel gréco-latin : Pères 
syriens, perses, arméniens, école de Nisibe, etc. Ils ont incontes- 
tablement en commun avec ceux que tout le monde appelle les 
Pères une certaine manière caractéristique de traiter l’héritage 
dogmatique chrétien, manière que nous préciserons plus loin et 
qui semble caractéristique des Pères à un niveau plus intime et 
plus profond que celui de la culture gréco-latine. C’est parce 
qu’on trouve en eux cette manière que certains auteurs de siècles 
plus récents ont pu être classés parfois parmi les Pères : S. Bède, 
Rhaban Maur, et même S. Bernard. 

Une rapide enquête historique portant sur l’usage du titre 
de « Pères » va, après nous avoir posé de nouvelles difficultés, 
car cet usage nous apparaîtra multiple et peut-être même diffus, 
nous mettre sur la voie d’une notion plus intérieure et plus satis- 
faisante. 

1. Le Nouveau Testament reprenait l’expression juive «les 
pères », « nos (vos) pères » pour désigner les ancêtres qui avaient 
été les témoins et les bénéficiaires immédiats des grands faits de 
la promesse, de l’exode, de l’alliance sinaïtique, etc. #. Par-des- 
sus tout, Abraham était le père, et Yahvé était invoqué sous le 
titre de « Dieu de nos pères ». Ces usages se retrouvent parfois 
dans la tradition chrétienne, où il arrive que « les Pères » désignent 
les patriarches de l’Ancien Testament *#. Les Juifs avaient un 
sens très vif du père comme de celui de qui l’on procède et sur 
lequel on s’appuie #5. Le titre était étendu au maître *$ et il est à 
présumer que cet usage a influencé l’emploi chrétien du vocable. 

2. Le titre de « Père » a été attribué aux évêques ou pasteurs 
du troupeau *. 

3. Il est donné à ceux qui ont défini la foi de l’Église ou sa dis- 
cipline dans les conciles # : usage qui s’est maintenu jusqu’à 
nous. 

4. Les docteurs éminents en doctrine et qui sont invoqués 
comme témoins authentiques de la foi de l’Église #. Ce sont eux 
qui, cités soit conjointement avec les Pères des conciles antérieurs, 
soit pour leurs écrits, fournissent l’argument patristique si déve- 
loppé aux cours des querelles doctrinales des 1v® et ve siècles 

193 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

(arianisme, nestorianisme, pélagianisme, monophysisme). Ce 
sont normalement des évêques. Cependant, S. Augustin a, le 
premier, invoqué l’autorité du prêtre Jérôme, qui venait tout 
juste de mourir, comme celle d’un Père *. 

5. Dans la même acception, le terme a été appliqué spéciale- 
ment, sinon réservé, aux papes. Ce fut en particulier le cas chez 
les promoteurs de la réforme grégorienne et chez S. Grégoire VII 
lui-même *!. 

6. Les initiateurs, modèles et législateurs de la vie monas- 
tique #. L’abbé lui-même, qui est cela pour son monastère, 
porte plus spécialement le titre de « Père 53 ». 
De cet éventail assez considérable d’usages, une signification 

commune ressort. On a donné le nom de « Pères » à ceux qui ont 
déterminé quelque chose dans la vie de l’Église, soit quant à sa foi, 
soit quant à sa discipline ou son comportement. Les Pères sont, 
pour S. Léon, « ceux dont nous vénérons et suivons l’enseigne- 
ment % ». On a été, sous quelque rapport, engendré par eux. Ce 
qui fait de nous ce que nous sommes nous vient de plus haut 
que nous, d’avant nous : c’est un héritage. Telle est sans aucun 
doute l’idée qu’a eue le grand moment chrétien que nous appe- 
lons le moyen âge. Mettant en œuvre la documentation des cano- 
nistes, Ch. Munier écrit : « Du 1x au xrre siècle, les compilateurs 
ont utilisé le terme Patres pour désigner toutes leurs auctoritates. 
Ils ont compris sous ce vocable aussi bien les Pères de l’Église, 
entendus au sens moderne du mot, que les souverains pontifes 
et les membres des conciles. Les diverses acceptions du terme 
Patres ont donc fusionné pour qualifier finalement tous les témoi- 
gnages admis à exprimer le droit de l’Église (...). Atton de Ver- 
ceil, vers le milieu du x® siècle, présente tous les garants de la 
tradition canonique par les expressions : us Patrum, sanctorum 
Patrum edicta, où sanctorum Patrum institutiones (..). Il serait 
possible de recueillir de nombreuses formules de ce genre dans 
les ouvrages de polémique suscités par la querelle des investi- 
tures %5,» De fait, on pourrait ajouter plus d’une référence à 
celles qui sont ensuite données et qui se limitent aux canonistes. 
Citons, par exemple, ce texte significatif de Placide de Nonan- 
tula : « Sancti Patres, et praecipue apostoli vel evangelistae. qui 
sententialiter diffinierunt % ». Tel est le sens qui revient aussi 

194 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

dans l’expression si fréquemment employée, un véritable topos 
ecclésiastique : Ne pas transgresser les frontières ou les règles 
fixées par les Pères *, par où l’on entend à la fois les auteurs 
scripturaires, les Pères de l’Église, ceux des conciles, les papes, 
bref, toutes les autorités normatives, tous ceux qui ont donné à 
la tradition ecclésiastique les traits de son visage. Il serait aisé 
de suivre ce sens cumulatif jusqu’à l’époque la plus récente. 

Nous savons déjà que si les « Pères » ont pu ainsi déterminer 
authentiquement quelque chose dans la vie de l’Église, c’est 
parce qu’ils ont été « inspirés », éveillés, éclairés, guidés, fortifiés, 
par le Saint-Esprit #. C’est ainsi qu’ils sont eux-mêmes les 
« saints Pères », auteurs de quelque chose dans la sainte Église. 
On sait que le moyen âge appelait les docteurs, qui sont pour nous 
par excellence les Pères, Sancti : une expression qui, loin d’être 
une formule banale, est pleine de signification ®. De fait, quand 
on considère le rôle qu’ont joué un S. Athanase ou un S. Hilaire 
pour la foi en la sainte Trinité, un S. Basile pour fixer la croyance 
en la Personne divine du Saint-Esprit, un S. Jérôme pour donner 
aux Latins un meilleur texte des Écritures saintes, un S. Augustin 
pour la doctrine de la grâce, un S. Cyrille et un S. Léon pour 
celle de l’Incarnation, ou encore les conciles correspondant à ces 
divers chapitres, et après eux tant d’autres saints et d’autres 
conciles, on comprend combien des hommes et des assemblées 
suscités par Dieu et soutenus par son Esprit, pouvaient seuls 
avoir une action aussi décisive pour déterminer, dans les conjonc- 
tures et sur les points où ils furent appelés à le faire, la vie du 
Peuple de Dieu. Il y a vraiment, dans la suite et l’ensemble de 
telles tâches, une prolongation, toute subordonnée et seconde, 
mais réelle, du rôle que joue, au niveau des fondements premiers, 
les saintes Écritures, inspirées elles-mêmes au sens absolu du 
mot #. 

Valeur privilégiée et moment historique des Pères. — Tout 
comme ces Écritures, d’ailleurs, tout comme l’Église, la tradition 
des Pères est humaine, très humaine. Ce n’est pas une épiphanie 
de gloire, mais une œuvre de Dieu dans des vases fragiles et ter- 
reux, une œuvre dont la ligne lumineuse n’est discernable qu’à 
la foi, et à une foi qui, tout en assumant les apports de la raison, 

195 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ait surmonté bien des objections ou des difficultés. Les Pères sont 
largement conditionnés par la culture de leur temps, les procédés 
de sa rhétorique, son platonisme diffus, entraînant une opposi- 
tion entre le sensible et l’idéal, etc. Ils ont été aussi étroitement 
conditionnés par les hérésies de leur époque. Tout cela se marque 
en particulier dans leur exégèse qui, non seulement est allégori- 
sante à l’excès, avec une naïveté qui tourne à l’inacceptable, mais 
qui manque de la vision historique, des ressources philologiques 
et de la connaissance des contextes, des parallèles ou des antécé- 
dents, dont nous disposons aujourd’hui. Quand, à la suite du 
magistère, nous magnifions ici l’intelligence que les Pères ont eue 
des Écritures, nous ne prônons évidemment pas un retour à un 
état naïf, qui risquerait aujourd’hui d’être enfantin, dans l’usage 
ou l’ignorance des ressources de la raison scientifique au service 
de la foi. Les siècles ont progressé, aucun d’eux n’a manqué d’une 
mission et d’une grâce. Le nôtre n’est déshérité par rapport à 
aucun. 

C’est pourquoi certains réagissent contre l’actuel retour aux 
Pères, où ils voient un engouement mal contrôlé, et même une 
régression. Tel était le cas, dans les années qui ont précédé sa 
mort prématurée, de ce merveilleux ami, de cet homme vrai- 
ment spirituel qu'était Dom Clément Lialine. Il trouvait qu’on 
attribuait aux Pères une valeur trop absolue, qu’on ne distinguait 
pas entre ce qu’il y avait de « pérenne » en eux, et leur valeur 
historique, relative à un moment précis, très important d’ail- 
leurs, de l’histoire. Il lui semblait qu’on privilégiât indûment une 
époque révolue, alors que le Saint-Esprit a travaillé et parlé 
dans les siècles qui ont suivi, et qu’il travaille encore et parle 
dans le nôtre. La vraie valeur décisive était l’Église avec son 
magistère vivant 4, Si Dom Lialine avait connu le texte de la 
conférence prononcée lors des fêtes de S. Grégoire Palamas, en 
1960, par le patrologue Orthodoxe qu’est le P. Georges Flo- 
rovsky, il y aurait trouvé, avec une joie profonde, une expression 
fort remarquable de considérations analogues. 

Le P. Georges Florovsky réagit, lui, contre une façon, assez 
répandue, il faut le dire, de concevoir l’Église Orthodoxe comme 
«Église des Pères », « Église des Sept Conciles œcuméniques », 
qui reviendrait à penser que le Saint-Esprit a parlé en elle, mais 

196 



LES MONUMENTS DÉ LA TRADITION 

seulement jusqu’à une certaine date, aujourd’hui révolue; depuis 
749, date où meurt S. Jean de Damas, ou 787, date du septième 
concile œcuménique, l’Église Orthodoxe ne connaîtrait plus de 
visite vraiment créatrice de l’Esprit et ne pourrait que répéter 
et commenter les textes «inspirés » des Pères et des conciles 
anciens. Cette conception est fausse, dit le P. Georges Florovsky. 
L'Église n’est pas seulement apostolique, elle est aussi, et du 
même mouvement, patristique dans route sa vie historique, c’est- 
à-dire que la grâce des Pères existe en elle aujourd’hui et tou- 
jours. Il le montre en ces termes remarquables, où s’exprime 
une idée profonde, tant de la Tradition que du rôle providentiel 
des Pères : 

C’est seulement parce que l’Église est patristique qu’elle continue 
d’être apostolique. Ce rapport peut se décrire de différentes manières. 
Citons une autre hymne de l'office des trois docteurs : « Par la parole 
de la connaissance sont constitués les dogmes exprimés auparavant 
par des pécheurs en paroles simples, dans la connaissance, par la 
force de l’Esprit, car il fallait qu’ainsi notre simple vénération atteigne 
sa pleine complexion. » Il y a donc deux stades dans l'affirmation de 
la foi chrétienne. « Notre simple vénération » demande à « atteindre 
sa pleine complexion ». Il y avait donc un appel intérieur, une logique 
intérieure, une nécessité intérieure à atteindre cette complexion. En 
vérité, l’enseignement des Pères est la même simple prédication trans- 
mise et gardée par les Apôtres une fois pour toutes. Mais il lui était 
nécessaire de s’exprimer entièrement et de se développer dans un 
corps unique à l’articulation bien attestée, développée par la raison 
(logos) et pourtant grâce à la force de ce même esprit. (..) Le terme, 
Pesprit (ou la pensée) des Pères traduit une structure intérieure dans 
la théologie orthodoxe; il est non moins important que la parole de 
la sainte Écriture et il ne se sépare jamais d’elle. Comme l’a bien dit 
dernièrement un écrivain estimé : « L'Église catholique de tous les 
siècles n’est pas simplement l’enfant de l’Église des Pères, mais elle 
est et reste l’Église des Pères. » 

(…) Le nom «Pères de l’Église » se donne ordinairement aux 
maîtres de l’Église ancienne. L’opinion que leur autorité et leur 
crédit dépendent de leur ancienneté, de leur proximité à l” « Église 
primitive », à l’Église des premiers siècles, règne généralement. 
S. Jérôme a cependant déjà rejeté cette conception. En réalité, dans 
la marche de l’histoire ecclésiastique, il n’y avait ni diminution de 
lautorité ni diminution de l’immédiateté de la connaissance spiri- 

197 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tuelle, et pourtant cette idée de la « diminution » a fortement influencé 
notre pensée théologique contemporaine. L’opinion consciente ou 
inconsciente, selon laquelle l’Église ancienne était, d’une certaine 
manière, plus près de la source de la vérité, règne souvent. 

(...) L'accent habituel mis sur les « sept conciles œcuméniques » 
n’est pas, en réalité, bien meilleur, quand il tend, comme cela se fait 
d'ordinaire, à limiter l’autorité spirituelle de l’Église aux huit pre- 
miers siècles, comme si le « siècle d’or » était passé et que nous nous 
trouvions déjà maintenant dans un siècle de fer, de beaucoup infé- 
rieur en vitalité et authenticité spirituelles. (...) Le caractère de l’Église 
orthodoxe orientale aurait-il changé à un certain moment déterminé 
de PHistoire, au point que le développement postérieur soit d’une 
authenticité et d’une importance moins grande ou qu’il n’ait aucune 
autorité 42? 

Le P. Georges Florovsky récuse cette perspective et reven- 
dique pour l’Église, pour le labeur théologique qui se poursuit 
en elle, une pleine continuité d’esprit et de grâce, de génie et 
d’autorité spirituelle, avec les premiers siècles de sa vie. 

Il ne serait pas difficile de recueillir, chez nous, des témoi- 
gnages de même sens. L’idée d’Ecclesia umversalis, qui embras- 
sait l’Église dans son unité et sa continuité « depuis Abel, le 
premier juste, jusqu’au dernier à venir des élus », a été très pré- 
sente aux esprits jusqu’au xvIIe siècle #. On ne mettait pas alors 
de coupure entre l’Église des Pères, inspirée, et l’Église posté- 
rieure aux Pères, qui ne l’aurait pas été. Cependant, on gardait 
le sentiment d’un moment d’inspiration créatrice dont les siècles 
ultérieurs seraient à jamais dépendants. Jean Driedo, une quin- 
zaine d’années avant le concile de Trente, assimile la Scolastique 
aux Pères : le décisif, à ses yeux, n’est pas l’antiquité chrono- 
logique, mais une orthodoxie manifestée par l’approbation de 
l'Église, surtout celle de l’Église romaine #. La réalité « Église » 
a nettement le pas sur la réalité « antiquité chrétienne ». Même 
point de vue dans l’enseignement pontifical de l’époque moderne : 
soit qu’il réprouve les accusations de rationalisme portées contre 
la théologie scolastique, accusations par lesquelles on justifie- 
rait une attitude d’éloignement ou de critique à son égard 45, 
soit qu’il mette en garde contre une certaine préférence donnée 
à l’ancien comme tel, à l’indistinct, au non-articulé, au prédia- 

198 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

lectique comme tels, au risque de sous-estimer l’enseignement 
actuel du magistère #. Il se pourrait, en effet, qu’une préférence 
systématique pour les Pères procédât d’un antiintellectualisme 
douteux. Il se pourrait aussi qu’elle procédât, dans le catholi- 
cisme d’aujourd’hui, d’un manque de confiance en ses propres 
forces : il chercherait alors un appui dans des siècles passés, 
d’une vitalité plus grande et plus naïve. Il se pourrait enfin 
qu’elle procédât d’une idée toute historisante et documentaire, 
statique et académique, de la Tradition, allant de pair avec une 
insuffisante considération de l’Église vivante. Tel fut, nous l’avons 
vu, le cas des jansénistes et parfois des gallicans, ainsi que des 
historiens qui appuyèrent le schisme vieux-catholique, Dôllin- 
ger par exemple. Tel est le danger que recèle un usage trop 
peu nuancé du « canon lérinien », usage par lequel on interdi- 
rait à l’Église de vivre autrement qu’en répétant son passé, et 
de dépasser jamais les formes de son enfance. 

On risquerait ainsi de blesser gravement le caractère mission- 
naire de l’Église, c’est-à-dire la mission qu’elle a reçue, avec la 
grâce correspondante, de rendre l'Évangile coextensif et présent 
à toute l’histoire humaine. Le travail qu’ont accompli les Pères, 
d’exprimer et d’expliquer l’Évangile dans le ogos de la culture 
antique, est à faire aujourd’hui et sera à faire demain, à l’égard 
d’autres mondes humains. À cet égard, les Pères ont eu un rôle 
historiquement conditionné et défini, qui ne doit pas stériliser 
ou interdire, mais au contraire inspirer et stimuler d’autres 
rôles historiques analogues. Pour les remplir, l’Église de tous 
les temps et de chaque siècle demeure aussi pleine de sève et 
de promesses que l’Église des 1ve et ve siècles. 

Pourtant, l’époque des Pères garde quelque chose de parti- 
culier et de privilégié. Il faut le reconnaître, non par quelque 
goût romantique du primitif ou de l’enfance, mais au nom de 
ce que représente, historiquement, cette époque, dans la vie de 
l'Église. Elle représente le moment où le dépôt de la foi apos- 
tolique a été précisé par rapport à certaines interprétations reje- 
tées comme hérétiques. C’est le moment où la foi prend, pour 
la première fois, forme et expression dans un discours humain. 
Les Apôtres et le simple kérygme de la prédication n’avaient 

199 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

pas à faire cela, mais la croyance implantée dans une société 
cultivée ne pouvait pas éviter de l’entreprendre. Ce fut le rôle 
historique des Pères, et aussi des grands conciles dogmatiques. 
Parmi ceux-ci, les quatre premiers ont une sorte de primauté #. 
C’est que, comme les Pères, dont ils sont contemporains, ils ont 
eu à préciser les assises fondamentales de la croyance, le dogme 
trinitaire et le dogme christologique; ils ont eu à inventer la 
langue catholique, celle qu’on parlerait toujours! 

Ils ont aussi posé, dans leurs canons, les bases de la discipline 
ecclésiastique. Beaucoup d’autres dispositions se sont ajoutées 
par la suite, mais celles-là sont restées. Ce sont les Pères qui 
ont fait la tradition canonique de l’Église : le titre de « Pères », 
sans cesse repris dans les expressions statuta patrum, traditiones 
patrum, leur est souvent donné dans ce contexte #. 

C’est enfin à l’époque des Pères qu’ont été fixées les formes 
de la célébration liturgique telle, pour le fond, que nous la pra- 
tiquons encore aujourd’hui. Au milieu du 1v® siècle, on est sorti 
de la période d’improvisation liturgique : « La période de créa- 
tion peut se situer entre le milieu du 1v® siècle et environ 650 
ou la fin du vrre siècle #. » En Orient, les anaphores classiques 
sont fixées au 1v® siècle : celle des Constitutions apostoliques et 
celles qui portent le nom des grands docteurs : anaphores de 
S. Basile et de S. Grégoire de Nazianze, de S. Cyrille, voire, 
en son état antiochien premier, celle de S. Jean Chrysostome. 

Ainsi, dans les trois domaines de la foi, du culte et de la dis- 
cipline, les Pères ont engagé l’Église en ce moment décisif où se 
fixait son génie. Ce n’est pas tout : il faudrait ajouter la tradition 
exégétique dont nous avons déjà parlé, et ce qu’on appelle la 
spiritualité, étant entendu que celle des Pères a ceci de parti- 
culier qu’elle ne se sépare, ni même ne se distingue de leur 
contemplation dogmatique, elle-même liée à leur méditation des 
saintes Écritures. Les Pères ont déterminé la vie de l’Église. Non 
certes du tout en tout et à partir de rien : ils l’ont fait à partir 
des saintes Écritures et de l’expérience de la réalité chrétienne, 
les deux se conditionnant et s’éclairant mutuellement. Ils l’ont 
fait à partir des saintes Écritures et en leur prolongement, comme 
ils le revendiquent eux-mêmes sans cesse et comme le disait 
bien le P. Georges Florovsky; mais ils l’ont fait très effective- 

200 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

ment, comme nous l’avons montré plusieurs fois déjà. Notre 
foi en la sainte Trinité, en la Personne du Saint-Esprit, en Jésus- 
Christ vrai Dieu et vrai homme, en la grâce, en l’eucharistie, 
la Vierge Marie, en l’Église et son sacerdoce, est tout ensemble 
entièrement biblique et entièrement patristique. On pourrait 
dire la même chose de presque tous les autres points que nous 
tenons. Ce qui est commun à tous ceux auxquels a été attribué 
le titre de « père », mais surtout aux Pères par excellence, c’est 
une certaine paternité à l’égard de l’Église, dont ils ont, à quelque 
degré, déterminé la vie. 

Il est vrai qu’ils l’ont fait à l’intérieur d’une Église déjà consti- 
tuée par les réalités strictement divines que sont la foi et les 
sacrements de la foi ®. Il est vrai qu’ils ont enseigné à l’Église 
ce qu'ils avaient appris d’elle, comme le dit S. Augustin ft, 
S. Basile %?, S. Jean Chrysostome % parlent de même. Au fond, 
les Pères ont été à la fois les fils de l’Église et ses pères. Ils ont 
été ses fils parce qu’ils ont vécu dans sa communion et d’elle, 
et ceci à une autre profondeur, avec une autre intégrité et une 
autre densité que celles d’un conformisme extérieur. Ils ont vrai- 
ment vécu, pensé et parlé 17 medio Ecclesiae. Origène le reven- 
dique avec l’humble fierté du génie : « Moi, homme de l’Église, 
vivant dans la foi du Christ et placé au milieu de l’Église 5. » 
Oui, les Pères ont vécu de l’Église et ils auraient volontiers pro- 
clamé qu’ils avaient tout reçu d’elle. Et pourtant, ils ont été ses 
pères parce qu’ils l’ont, à quelque degré, engendrée, nourrie, 
éduquée et instruite. Ils Pont été en vertu d’une vocation qui 
leur était adressée au moment historique décisif où l’Église avait 
besoin qu’ils le fussent. Ce n’est pas tellement par leur génie 
personnel, s’ils en avaient, que les Pères ont joué ce rôle, de 
façon individuelle, c’est beaucoup plus en raison d’une mission 
et d’une grâce répondant à un moment historique défini. C’est 
pourquoi sans doute leur paternité appartient moins à telle ou 
telle personnalité individuelle qu’à leur ensemble : on parle des 
Pères, au pluriel, des saints Pères, et le fait n’est pas sans signi- 
fication 5. 

Ce moment historique défini fut celui de l’Église en sa jeu- 
nesse. Non sa naissance, ni ses toutes premières années, mais ce 
moment d’une existence où l’on forme, en son esprit et en sa 

201 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

conscience, ces idées et ces grandes images, ces convictions et 
ces réactions profondes, ces orientations et ces expériences pre- 
mières, ces refus aussi, qui définissent les bases d’un caractère, 
et avec lesquels on vivra toute sa vie. 

Les Pères ont procuré ces déterminations du type et du carac- 
tère de l’Église à un moment où celle-ci n’avait guère encore de 
passé, que celui des Apôtres, de leurs disciples, et des martyrs. 
L'Église n’avait pas encore composé avec le monde, la culture, 
le pouvoir, la philosophie. Il existait une espèce d’immédiateté 
entre elle et ses sources. En sa doctrine, qui avait si souvent le 
style de la catéchèse, et où étaient entrés peu d’éléments non 
bibliques, l’Église était encore très proche du spécifique chré- 
tien. La grâce des Pères fit qu’elle demeurât en cet état, alors 
même que leur vocation était d’opérer le passage des Catacombes 
à la publicité de l’Empire, aux honneurs, à la culture, à l’orga- 
nisation la plus développée. S. Thomas d’Aquin caractérise les 
Pères, par distinction d’avec les maîtres scolastiques, par la 
modestie devant le mystère de Dieu manifesté dans les Écritures, 
par la volonté de demeurer les commentateurs de celles-ci, par 
un scrupule à ne rien dire au-delà du Texte divin, sinon ce qui 
était nécessaire pour en garder la plénitude et l’authenticité de 
sens contre les erreurs 5%. 

C’est pourquoi, quand nous étudions tel ou tel thème chez 
les Pères, nous retrouvons avec joie une vision ou un état de 
choses très proche de la pureté des Écritures et du spécifique 
chrétien : qu’il s’agisse de grands thèmes dogmatiques comme, 
par exemple, le temple, le sacrifice et le sacerdoce spirituels, ou 
de réalités pratiques comme la sanctification du dimanche ou 
la participation du peuple au culte, nous retrouvons, chez les 
Pères, une pureté des origines. Ils restent très au contact des 
fondements. Leur théologie est toute centrée sur l’essentiel, tan- 
dis que la Scolastique ajoutera tant de questions périphériques 
à l’essentiel, et les traitera avec un zèle si intense, qu’il faudra 
résister à un certain entraînement pour garder toute sa primauté 
à l’essentiel qu’elle-même conservait dans son trésor. La Sco- 
lastique poussait l’élaboration plus loin : elle construisait sur des 
assises qui n'étaient pas les plus immédiatement fondamentales, 
en mettant en œuvre des raisonnements, des analyses et une 

202 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

méthode de « questions », qui l’éloignaient fatalement du centre. 
Tout cela justifie que, sans faux archéologisme, comme sans 

mésestime pour l’enseignement actuel de l’Église, une âme catho- 
lique aime à se référer à ces « formes antiques d’affirmation doc- 
trinale et de sages ordonnancements de la discipline ecclésias- 
tique » dont parlait S. S. Jean XXIII et qui sont celles des 
Pères 5. Tout cela rend compte du sentiment de fraîcheur et 
de plénitude que procure le ressourcement patristique à ceux 
qui le pratiquent avec le ressourcement biblique, Cela permet 
aussi de donner un contenu plus précis à l’idée d’époque des 
Pères comme époque de l’ « Église indivise » : idée qui, née d’un 
certain romantisme, risque aussi de l’entretenir. Avec ou sans 
romantisme — les « mythes » ont aussi leur rôle bénéfique! —, 
cette idée est chère aux âmes œcuméniques, et très précisément 
en liaison avec leur amour des Pères et leur ouverture à la Tra- 
dition #. Il est vrai qu’en un sens, l’unité parfaite n’a jamais 
existé 5, Pourtant, l’Église a connu un moment où elle était assez 
purement elle-même, assez purement dépendante de ses seules 
sources divines, assez indemne de collusions avec diverses réali- 
tés historiques humaines particularisantes, pour être au maxi- 
mum ce foyer de communion ouvert à tous, qu’on appelle l’Église 
indivise. C’est aussi l’Église des Pères, et ils sont les pères de 
cette Église. 

Caractéristiques des saints Pères. — Toute paternité spirituelle 
a ses conditions. Celle des Pères suppose, chez eux, un certain 
génie dans la ligne propre du christianisme et de la Tradition, 
que les termes classiques de « doctrine éminente » et « sainteté 
de vie » ne suffisent pas à caractériser. 

1° Les Pères sont des pasteurs; ils visent essentiellement à 
«édifier l'Église de Dieu », selon l’ambition que revendiquait 
Origène ®; ils n’ont écrit que pour répondre aux besoins de 
l'Église et des hommes. Leurs traités sont, ou des catéchèses 
et des sermons, ou des réfutations des erreurs et des hérésies 

du jour, ou des réponses à des consultations, ou des exhorta- 
tions, ou des manuels destinés à linstruction des chrétiens. 
« Évêques pour la plupart, les Pères de l'Église portent la res- 
ponsabilité de l’Église de leur temps. De l’Église dont ils sont 

203 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

pasteurs, et aussi de l’Église universelle : Athanase et Hilaire 
sont pour l’univers chrétien les défenseurs de la foi en face de 
larianisme, et ce n’est pas par hasard que le second, revenant 
d’exil, parcourt la Gaule avant de rentrer à Poitiers. Cyrille 
d'Alexandrie a souci de ce qui est prêché à Constantinople (...). 
Augustin fut «vraiment la conscience de la chrétienté d’Occi- 
« dent » au long de son épiscopat qui, pourtant, ne le constituait 
chef que d’un infime territoire fl. » Augustin était consulté, sol- 
licité de partout. Il était obligé d’établir un ordre d’urgence et 
d’importance, en vue d’assurer un meilleur service À. 

20 Pasteurs, les Pères sont voués à la communication, l’illus- 
tration et la défense du mystère chrétien. Le mystère chrétien 
n’est pas pour eux seulement un objet d’étude, c’est une réalité 
dans laquelle et de laquelle ils vivent, qu’ils célèbrent, qu’ils 
prient, à laquelle ils communient et dont ils ont fait une assimi- 
lation réelle. La théologie qu’ils développent ne met pas en 
œuvre seulement les ressources du logos humain — elle le fait, 
parfois, avec virtuosité —, mais les ressources proprement reli- 
gieuses d’une connaissance liée à la vie dans le Christ par la 
grâce du Saint-Esprit. S’ils ont été généralement des évêques, 
les Pères ont été d’abord des moines : ce ne sont ni les évêques 
ni les moines qui ont fait la chrétienté, ce sont les évêques- 
moines. Le travail des Pères est mêlé de prière, de jeûne, des 
exercices du combat spirituel et de la vie d’union à Dieu. Cela 
donne à tant de leurs pages cet accent qui les assimile aux « récits 
d’un témoin oculaire sur le pays où il est né  ». Auprès des 
Pères, on trouve une sorte d’immédiateté du contact avec les 
réalités de la foi. Cela relève bien, en effet, du rôle du témoin : 
ils sont des témoins de la Tradition entendue au sens réel que 
nous avons expliqué. Par eux, on communique avec le christia- 
nisme en sa réalité et en ses valeurs en quelque sorte germina- 
tives. Pour les mêmes raisons, on trouve aussi chez eux ce climat 
de connaissance totale qui est l’un des idéaux de l’anthropologie 
chrétienne dans son effort pour recomposer l’homme dans l’unité 
et la totalité de son être fait à l’image de Dieu. « Pour la vérité 
totale, il faut la totalité de l’être %, » Cette unité retrouvée de 
Thomme total est le sommet de la « sagesse », c’est-à-dire d’une 
réalisation complète de l’homme chrétien, que les Pères et les 

204 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

anciens ont cherchée par le dedans alors que nous sommes 
aujourd’hui excessivement voués au-dehors. 

3° La même note de totalité caractérise la théologie des Pères 
au point de vue de son contenu : le résultat objectif répond aux 
conditions subjectives du travail. Les Pères voient toujours l’unité 
de la foi et de la réalité chrétienne. Le tout en est toujours 
présent chez eux, parce qu’ils ne parlent jamais d’une partie 
sans la référer à ce tout, au centre et à la fin de tout. C’est ce qui 
explique le fait, si frappant dans leurs écrits, qu’ils ne parlent pas 
de l’eucharistie, par exemple, sans évoquer toute l’économie 
chrétienne d’alliance et de rédemption, c’est-à-dire tout le mys- 
tère chrétien : et ainsi semblablement pour les autres articles. 
Ces articles ne sont pas, pour eux, des « thèses » particulières, 
« prouvées » chacune par quelque « autorité », mais un moment 
du mystère chrétien dont l’histoire du salut, attestée dans les 
Écritures, est le dévoilement. Aussi existe-t-il une sorte de pré- 
sence mutuelle, de compénétration, de « circumincession » de 
toutes les parties ensemble %. Si, comme nous l’avons vu, le 
génie et la grâce de la Tradition sont génie et grâce de synthèse, 
aussi contraires que possible à l’esprit de secte ou d’hérésie, les 
Pères nous apparaissent, une fois de plus, intérieurement congé- 
niaux à la Tradition : ils sont (sans exclusivisme ni autonomie, 
certes !) la Tradition vivante de l’Église. Leur théologie n’est pas 
dispersée en élaborations particulières, mais toute vouée à expo- 
ser et à illustrer le mouvement essentiel de la Révélation et de 
l’économie du salut qui va de Dieu, par le Christ, à l’Église 
comme sacrement de l’alliance et du salut. 
Dom ©. Casel en a résumé les grands enchaînements dans ces 

propositions % : théocentrisme absolu : Dieu est la première et, 
en un sens, unique réalité; tout le reste est vu dans son rapport à 
Dieu (théonomie). Dieu est pleinement Créateur. La créature 
n’est considérée que depuis Dieu. La force qui la meut vers son 
affranchissement, son unité et sa perfection est l'Esprit de Dieu, 
qui opère en toute créature. Cela se produit par le Christ : la 
pensée des Pères est christocentrique. Le Christ agit comme chef 
de l’ekklèsia : tout le salut passe par l’Église. La pensée des Pères 
est ecclésiocentrique. La vie de l’Église s’accomplit par les rites 
des mystères : la pensée des Pères est mystérocentrique. L'Église 

205 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

est la Communio sanctorum, ce dernier mot désignant les sancta, 
les sacrements. Ainsi la pensée patristique unit-elle, en les 
enchaînant ainsi, ces quatre termes : Dieu, le Christ, l’Église, les 
sacrements. 

3° LES EXPRESSIONS SPONTANÉES DU CHRISTIANISME. 

Nous entendons par là d’abord les gestes et les coutumes dans 
lesquels s’exprime l’esprit chrétien dans les actes qui font la 
trame ordinaire de la vie des hommes : la naissance et la mort, 
l'enfance et la vieillesse, l’amour et le foyer, la maladie et l’ac- 
cueil des pauvres, les fêtes, le travail et ses fruits, etc. 7. Il s’agit 
de tout autre chose que de folklore. Il s’agit du rayonnement que 
la foi prend, socialement, dans la vie humaine commune : elle 
s’y façonne un corps dans lequel des chrétiens se forment, et une 
chrétienté continue. 

L'Église vit surtout dans les saints, et aussi par les saints. Ils 
portent la Tradition avec une autorité supérieure : Vincent de 
Lérins le notait déjà (cf. p. 316, n. 99); le moyen âge appelait 
les vieux docteurs sanct; les modernes traités de critériologie 
théologique font une place aux actes des martyrs $ et aux écrits 
des saints. Voire à leur vie. C’est une conviction de tous les 
temps que la vie des saints aide à comprendre les Écritures, ani- 
mée qu’elle a été par le même Esprit qui a inspiré celle-ci ®. 
Pie XI disait même que la vie des saints est une parole de Dieu, 
en ce sens que, par elle, Dieu fait entendre quelque chose au 
monde et consomme le dévoilement du vrai rapport d’alliance, 
qui est le contenu même de la Révélation ©. Pie XI le disait à 
propos de Thérèse de l'Enfant Jésus, dont l'exemple est en effet 
particulièrement éloquent, et à laquelle la liturgie ne craint pas 
d’appliquer le mot de S. Paul : «Il a plu à Dieu, qui m’a appelé 
par sa grâce, afin de révéler en moi son Fils... » 

Toutes les formes par lesquelles s’exprime la foi ont une 
valeur de témoins et de monuments de la Tradition. L’art chré- 
tien l’est surtout quant on le saisit aux origines. Il supplée pour 
une part à la rareté des textes. Lui aussi est alors centré sur 
l'essentiel et tout relatif au salut par la foi au Christ, dans 
l'Église. De sorte que, bien au-delà du rôle apologétique, qu’il 

206 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

peut remplir en montrant que telle ou telle croyance appartient 
aux couches les plus anciennes, et donc au dépôt, de la Tradi- 
tion 1, il nourrit en nous une intelligence authentique et riche 
du rapport d’alliance réalisé dans le Christ et dans l’Église 2. 

B) RAPPORT ENTRE LA TRADITION 

ET SES MONUMENTS 

Un historien, qui est aussi un moine, a écrit : «La Tradition 
ne relève (donc) pas de l’Histoire : de même que sa catholicité 
ne dépend pas des statistiques qui permettent de constater l’uni- 
versalité de l’Église, la Tradition ne dépend pas des documents 
écrits qu’elle a laissés dans le passé 3... » On ne peut poser plus 
vigoureusement le problème des rapports existant entre la Tra- 
dition et les monuments ou documents de cette même Tradition. 

Entre les deux, il n’y a pas identité. Déjà, nous l’avons vu, on 
ne peut identifier les Écritures et la Révélation : la Bible n’est 
qu’un témoignage ou un monument de la Révélation. Cependant, 
ici, le témoignage ou le document porte, comme tel et dans son 
existence de document, la garantie absolue de l’autorité divine. 
Il en va proportionnellement de même pour les définitions dog- 
matiques de l’Église, mais non pour la masse des autres monu- 
ments de la Tradition. Nous avons reconnu, entre la Bible et la 
Parole de Dieu, cette différence que le livre existe en lui-même, 
tandis que la Parole est dite à quelqu’un et qu’elle existe dans un 
sujet vivant, en lequel un acte de Dieu est produit et reçu. 
De même, toutes proportions gardées, les monuments de la 

Tradition sont des réalités objectives et historiques; la Tradition 
est une réalité théologique qui suppose une action du Saint-Esprit 
dans ce sujet vivant qu’est l’Église, Peuple de Dieu et Corps du 
Christ. Il ne peut y avoir un traité valable de la Tradition sans 
considération de l’action par laquelle Dieu continue à « inspirer » 
l'Église, au sens qu’une suite continue de témoignages ont clas- 
siquement donné à ce mot. C’est cette action qui est constitutive 
de la Tradition au sens dogmatique de l’expression. Tout usage 
qui réduit cette expression à désigner seulement des documents 
historiques reste en deçà de sa valeur théologique et risque 

207 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

d’être ambigu. Pourtant, on emploie souvent le mot « tradition » 
pour désigner un ensemble de témoignages historiquement sai- 
sissables : c’est le cas, non seulement du classique « Probatur ex 
Traditione » des manuels, mais d’énoncés officiels du magistère 74. 

La distinction que nous venons de faire entre les monuments 
de la Tradition et la Tradition elle-même, était, en son fond, 
connue des siècles anciens 75. Cependant, elle n’a guère pu s’éla- 
borer, mais elle a dû l’être alors qu’au moment où une véritable 
connaissance historico-critique du passé, affranchie de toute 
situation ancillaire par rapport au dogme, non seulement s’est 
constituée, mais s’est appliquée aux données qui sont les réfé- 
rences de la foi chrétienne : Bible, Pères, histoire de l’Église et 
de ses institutions. 

La crise s’annonçait — maladroitement, comme beaucoup de 
crises — dans l’entreprise d’un Richard Simon; elle était engagée 
déjà dans l’affrontement entre croyance traditionnelle et cri- 
tique des Philosophes ou de certains biblistes protestants du 
xvire siècle. Depuis l’école protestante de Tubingue et dans le 
libéralisme protestant du xix® siècle, la crise était déclarée 76, 
Elle n’a atteint son point culminant, dans l’Église catholique, 
qu’avec le modernisme 77. On ne peut pas dire qu’elle ne soit 
plus ouverte ou qu’elle ne menace pas de se rouvrir, avec la 
critique biblique, avec l’entreprise bultmanienne de « démythi- 
sation ® ». Ce sont les mêmes problèmes, même s’ils étaient posés 
de façon moins radicale et s’appliquaient à un sujet moins brû- 
lant, qui se sont retrouvés au fond de certaines discussions au 
moment où se préparait et s’annonçait la définition de l’Assomp- 
tion corporelle de la Vierge Marie ®. 

Dans ce dernier cas, le problème était de savoir si l’on pouvait, 
et à quelles conditions, affirmer au nom de la « Tradition » un 
fait inconnu comme tel des Écritures et pour lequel on ne trou- 
vait aucune attestation dans les monuments les plus anciens de 
la Tradition. Comment parler de Tradition en une telle absence 
ou pénurie d’attestations? Dans le domaine de la critique évan- 
gélique et biblique, le problème était multiple : date de la compo- 
sition des documents, détermination de leur genre littéraire, 
valeur historique, soit des récits miraculeux, surtout les plus mer- 
veilleux, soit des discours dogmatiques mis par le IVe Évangile 

208 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

dans la bouche de Jésus, enfin, en liaison avec tout cela, coïnci- 
dence ou divergence entre le Christ de la foi et le Jésus de l’His- 
toire. 

M. Blondel avait répondu à Loisy : la jonction entre le Christ 
de la foi et le Jésus de l’Histoire s’opère dans la Tradition, qui 
dispose, pour éclairer les documents et lire en eux au-delà de 
leur lettre, de l’expérience directe de ce sur quoi les textes se 
contentent de porter un témoignage. Mais la Tradition elle- 
même est mise en cause. Ou plutôt, dans le cadre de la réponse 
de Blondel dont elle est la pièce maîtresse, il faut préciser sa 
nature. 

La théologie catholique l’a fait en distinguant entre « tradition 
historique » et «tradition théologique». La première est la série 
des témoignages accessibles, la seconde est la croyance prêchée 
et professée par l’Église. Ce ne sont pas des réalités de même 
nature, ni qui se situeraient au même niveau. Au fond, la posi- 
tion catholique pourrait se résumer en ces propositions, que les 
pages suivantes commenteront : 1° Les documents ne sont pas 
les seuls principes constitutifs de la Tradition. Celle-ci ne peut, 
ni se concevoir ni se définir sans qu’on inclue, dans sa notion 
son sujet vivant, qui est, souverainement, le Saint-Esprit, visible- 
ment, l’Église et, en elle, son magistère institué et assisté. 
2° L'Église et le magistère n’ont aucune autonomie par rapport 
au dépôt. Mais le dépôt ne s’identifie pas avec les documents ou 
monuments. À l’égard de ceux-ci, Église et magistère, tout à la 
fois, sont liés, et disposent de ressources qui dépassent celles de 
la pure attestation documentaire. 

On peut proposer des analogies pour faire percevoir la diffé- 
rence. Dans notre expérience humaine, les expressions que nous 
pouvons en donner n’épuisent pas le contenu denotre conscience. 
« On n’a prise sur le contenu de la conscience que dans la mesure 
même où elle se formule; mais cette formulation n’épuise pas 
son contenu et c’est finalement le contenu vécu qui demeure 
l'essentiel, le permanent, à travers toutes les formulations suc- 
cessives qui peuvent le manifester #1, » On peut évoquer d’autres 
analogies prises du domaine des choses sacrées. Il y a, par 
exemple, la Bible lue critiquement, comme l’histoire du peuple 
d'Israël, et les Écritures comprises comme histoire sainte. Il y a 

209 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

l’histoire de l’Église vue au niveau et dans le cadre de l’histoire 
humaine commune, dont elle n’est alors qu’un aspect ou cha- 
pitre, et il y a le temps propre de l’Église, défini comme nous 
lavons fait plus haut, par les visites de l'Esprit. Ces venues de 
grâce se marquent souvent au-dehors dans des faits observables, 
mais pas toujours : en toute hypothèse, les deux histoires ne 
sont pas superposables. L’analogie proposée par Dom J. Leclerq 
est peut-être la plus parlante : celle de l’universalité numérique 
ou statistique d’une part, et de la catholicité au sens proprement 
théologique, d’autre part. On pourrait proposer, dans le même 
sens, l’exemple de l’apostolicité. Il serait normal que la catholi- 
cité se marquât au plan de l’universalité statistique, elle n’en est 
pas moins d’un autre ordre. Entre celle-ci et celle-là, entre la 
simple histoire religieuse descriptive et l’histoire sainte, il y a le 
fait « Église » en sa réalité de création de Dieu; il y a le discerne- 
ment de la foi. 

L'Histoire est une science du passé humain. La Tradition est 
tout autre chose! La tradition historique a quelque chose de 
fragmentaire et d’incertain. Elle présente des lacunes, des va-et- 
vient, des incertitudes, voire même des contradictions, dont un 
Loisy ou un Guignebert, et plus encore un Turmel, peuvent tirer 
un parti de doute ®. Presque tous les dogmes, et bien des parties 
de la Bible, donnent lieu à de semblables difficultés. La tradition 
dogmatique se dégage, plus ou moins malaisément et lentement, 
comme une affirmation simple et absolue. Elle a des appuis dans 
la documentation historique, mais les appuis humains de la foi 
ont toujours quelque chose de discutable, d’ambigu et d’insuff- 
sant; ils sont tels que la thèse négative ne manque pas tout à fait 
de raisons ®. Les appuis humains de la réalité surnaturelle sont 
vraiment ses appuis, mais la réalité surnaturelle n’a pas toute sa 
consistance par eux. Elle a ses raisons et sa consistance propres. 
Elle les appelle et les englobe, mais elle a son « ordre » propre, au 
sens pascalien du mot. Ainsi, la Tradition dogmatique a sa tra- 
duction et trouve ses témoignages dans la tradition historique, 
mais elle ne se ramène pas purement et simplement à celle- 
ci. Le soutenir, en théorie ou équivalemment en fait, serait 
méconnaître ou négliger les deux données décisives qui sont, 
précisément, le sujet de la Tradition et sont constitutives de sa 

210 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

réalité : le Saint-Esprit et l’Église comme création de grâce. 
C’est ce que nous semblent faire, malheureusement, bien sou- 

vent, les protestants. Ils parlent des questions de Tradition en 
utilisant des critères de type humaniste, purement historiques et 
critiques. J. Ev. Kuhn le reprochait déjà à D. F. Strauss à 
propos des Évangiles (1836 s.). Il existe peu d’espoir, à notre 
avis, de faire un chemin décisif pour surmonter nos oppositions 
à ce sujet, tant que la pensée protestante n’aura pas une théologie 
plus positive de l’Église, de l’action du Saint-Esprit dans cette 
Église, de l’expérience des réalités chrétiennes comme source de 
ce que l’Église a conscience de devoir tenir à leur sujet. 
Nous sommes sensibles aux dangers possibles de la thèse 

catholique qui se réfère à cette action, à cette expérience, mais 
surtout à l’assistance promise au magistère pour exercer, sans 
dévier, la mission apostolique d’enseigner tous les peuples. Le 
danger, du côté de l’expérience des réalités chrétiennes, serait de 
dévaloriser la Révélation comme parole attestée en la concevant, 
à la manière de Tyrrell, comme une prise de conscience progres- 
sive, par l’Église, des dons spirituels dont elle vit #, Le plus 
qu’on puisse admettre en ce sens, est que, touchant des réalités 
données comme telles à l’Église, certains jugements catégoriques 
puissent être reconnus vrais, de la vérité qui appartient à une 
attestation de Dieu, se déclarant dans la foi de l’Église, alors 
qu’il n’existe aucun texte scripturaire particulier fondant immé- 
diatement ce point. 

Le danger, du côté de l’enseignement de l’Église, serait de lui 
attribuer une autonomie par rapport à l’attestation documentaire, 
de même qu’à la tradition dogmatique par rapport à la tradition 
historique #5. Ce danger nous est apparu, au cours de notre 
enquête historique, soit sous la forme d’une absolutisation du 
magistère, soit sous celle d’une distinction entre une « positive 
des sources », vouée à l’insuffisance, et une « positive du magis- 
tère », soit enfin sous celle d’une considération de la conscience 
de l'Église comme justifiée a priori, une fois pour toutes, par 
la promesse de Dieu et constituant en elle-même, sans autre 
référence, la norme de la foi. Voici comment Dom J. Leclerq, 
un historien! continuait le texte dont nous avons cité le début : 

211 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Le critère d’orthodoxie n’est pas l’antiquité, mais la transmission 
légitime, et la méthode à suivre pour discerner quelle est la tradi- 
tion en matière de foi n’est pas d’interroger le passé — c’est là une 
méthode historique —, mais de se fier, à chaque époque, au magis- 
tère contemporain. 

Un des hommes qui connaissent le mieux les écrits de l’anti- 
quité, le P. Hugo Rahner, écrivait de son côté, à propos de la 
-doctrine de l’Assomption de Marie : 

La suprême garantie qu’on se trouve en présence d’une foi aposto- 
lique n’est ni la seule histoire, ni la philologie, ni ia logique, quelle 
que soit d’autre part l’utilité ou même la nécessité de ces branches 
du savoir, mais le seul fait de la croyance actuelle de l’Église #. 

Nous estimons ces énoncés trop unilatéraux, en ce qu’ils ne 
marquent pas le conditionnement de l’Église en sa croyance, et 
du magistère en son enseignement, par le donné objectif dont 
l'Église dit que c’est un dépôt. Or, le magistère lui-même pro- 
clame n’avoir aucune puissance de création et ne faire que pro- 
poser et interpréter le dépôt ®7. Certes, il n’identifie pas ce dépôt 
avec le matériel documentaire qu’atteint l’historien. A l’égard 
du dépôt lui-même, le magistère n’a aucune indépendance : il ne 
peut proposer à la foi des fidèles que ce qui est garanti par l’attes- 
tation de Dieu. Mais cette attestation peut, comme nous l’avons 
dit plus haut, être reconnue au-delà du document formel, bien 
que non sans rapports avec le Document suprême de la Révéla- 
tion divine, la sainte Écriture prise dans son ensemble. 

De même que l’Église catholique, tout en sachant que la foi 
ne se ramène pas à ses raisons humaines, tient qu’elle a légiti- 
mement de telles raisons et qu’un dialogue est ainsi possible 
entre le croyant et l’homme naturel, de même tient-elle que sa 
Tradition a des appuis documentaires qu’elle peut montrer à 
l'historien qui lui demande des comptes. Elle n’est pas sans pos- 
sibilité de dialogue avec l’historien, mais elle lui demande de 
l’accepter pour ce qu’elle est, irréductible à ce que l’historicisme, 
en ses limites propres, ne croit pas pouvoir dépasser. Les rap- 
ports entre la tradition dogmatique et la tradition historique, la 
Tradition de l’Église et celle de l’historien, ne sont pas ceux 

212 



LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

d’un passage facile de l’un à l’autre plan. Pour le pur historien, 
il n’existe pas d’au-delà à ce qui est documentairement attesté. 
Pour l’Église, il y en a un, parce que son ordre d’existence est 
original par rapport à l'Histoire, et supérieur, bien qu’elle vive 
dans l'Histoire et qu’elle y inscrive de nombreux témoignages 
de sa foi. 

La référence au Texte et au document reste pourtant, pour 
l'Église, une garantie nécessaire. Son magistère n’est assisté que 
pour proposer, expliquer et définir le révélé : tout son pouvoir 
se fonde sur sa mission de rémoignage. C’est pourquoi il doit 
s’assurer et rechercher les services des fonctions qui, dans l’Église, 
sont vouées plus spécialement, soit à rechercher la Tradition 
dans les monuments de la Tradition — c’est la tâche de la théo- 
logie positive —, soit à montrer à l’homme rationnel que la foi 
n’est pas sans raisons ni la Tradition sans appuis documentaires. 
Le magistère lui-même est, de plus, investi d’une fonction de 
surveillance, qui comporte une critique des développements trop 
luxuriants de la piété dans l’Église, de ce qui se dit et se prêche 
en elle, du point de vue de la plénitude et de la pureté du dépôt : 
cette tâche exige qu’il existe, dans l’Église, une grande vitalité 
des sciences du « donné », une grande attention à leurs conclu- 
sions, encore qu’elles ne soient pas les maîtres et que le pro- 
noncé du dernier mot ne leur appartienne pas. De tout cela, 
nous avons déjà parlé plus haut. 

La Tradition est synthèse : elle est documents et réalités, 
donné et vie par l’Esprit, norme objective et sujet vivant. On 
ne la considérerait pas adéquatement si l’on voulait la réduire à 
l’un seulement de ses éléments. 



porraatis ne rs 1 

enétroail 216 06 init Sri" 8 P'ab Sixt > 

genie écris . sdetiaesol 1e i td hub En 
RES E So ho vip De à “Ha 
SET SUD id ausHique ?s 51 Proust 16q lee es : 

Speo : simon sb svHtieni y nr 1 ma sb 

10e dhéieg Sat irripob us ls Set. F4 Age Li 
200 Meièes ra9'n PRISES HoË S1i12209n sineez : sou. 1 

2 AMfNDO® n06 MOI : Moër À Hab 2 20401 TWO ‘À 
Fe igupiu og 1820), gps, ob 4 L tonar À | 

2118 1 dvp anoirano) 20h enaivrss 8e 
ei ocomarbet $3i02 “ghoarélsiatqe abid 2 

Le Me abs >nemibertret se 
io al sup lsnnobes sramod'i & 1imom $ soc papers a 26 
<rttiasaseoh aq 
> mt ne nr ru que a 

re 

mit me pr CN 
nt ere PÉGI 1 ARE 

Me se ramène pat À es Raisin Fe Eee 
fmcoent de tèllés rélroms El Re 
cure le croyaot di l'homme natistd, 
Frutileu à des ce 

_ Phismries qui hi 
bé de Dr si 



CHAPITRE VII 

La pensée protestante contemporaine 
devant le problème de la tradition : 

I. — LA QUESTION DE LA TRADITION AUX ORIGINES DE LA 
RÉFORME. 

Le problème ne pouvait guère être bien posé. Il ne l’avait pas 
été vraiment par le moyen âge en ses siècles de santé, et l'avait 
été trop souvent mal, à son déclin. Souvent, en effet, mais pas 
toujours, le problème avait été posé en termes de concurrence 
entre deux autorités, celle des Écritures et celle de l’Église ou 
celle du pape : et il arrivait que des théologiens missent cette 
dernière au-dessus de l’autorité des Écritures ?. Comme les ques- 
tions critiques, soulevées depuis le x1r1 siècle, concernaient cer- 
taines déterminations non contenues dans les Écritures mais 
portées par l’autorité de l’Église et tenues comme normatives, 
c’est à justifier l’autorité de tout cela que s’appliquaient les théo- 
logiens : ils le rangeaient dans la catégorie des « traditions », 
sans poser, pour marquer les différences et les rapports éven- 
tuels, la question de la Tradition conçue comme enseignement 
total et interprétation ecclésiale des Écritures 3. De sorte que le 
problème de la Tradition n’était pas vraiment posé et que toute 
Pattention se portait sur les traditions, surtout sur les traditions 

215 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ecclésiastiques. Le concile de Trente lui-même ne devait guère 
marquer une avance sur cette situation théologique, à cela près, 
qui est considérable, qu’il ne revendique un par pietatis affectus 
que pour les traditions apostoliques. 

Luther ne rencontra le problème que sous la forme de ces 
créations ecclésiastiques, et d’abord dans le cas des indulgences, 
qu’on justifiait par l’autorité de l’Église romaine. Pas plus que 
l’ensemble des théologiens du moyen âge finissant, Luther n’a 
vraiment posé la question de la Tradition. Se heurtant à des 
pratiques ou des décisions d’Église que ne justifiait pas, à ses 
yeux, le texte des Écritures, il les a rejetées comme Menschen- 
satzungen, traditions tout humaines 4. Les Réformateurs ont eu, 
à l'égard de la Tradition, une position d’ignorance, et, à l’égard 
des traditions, une réaction de colère et de rejet; à l’égard du 
problème d’ensemble, enfin, une attitude polémique, dominée 
par l’opposition et la séparation entre Écriture et Tradition. Les 
théologiens protestants contemporains reconnaissent ce caractère 
polémique, étroit, négatif et insuffisant, de l’abordage de la ques- 
tion à l’époque de la Réforme, au moins de la part de Luther ÿ. 
En le faisant avec eux, nous voudrions apporter cependant deux 
remarques complémentaires. 

1° Il s’est produit, chez les Réformateurs, une sorte de récupé- 
ration du contenu de la Tradition comme lecture ecclésiale de 
l'Écriture : non à partir du principe formel de tradition, mais à 
partir de l’Écriture elle-même, lue avec des yeux chrétiens. Le 
critère d’apostolicité, donc de canonicité, et la règle d’interpré- 
tation formulée par Luther, was Christum treibt, ce qui va au 

Christ et parle du Christ, a bien pu lui servir, et sert encore, 
aux protestants, pour éliminer l’autorité de l’Église, dont on n’a 
plus besoin : il est en lui-même authentique, il répond au prin- 
cipe de la lecture patristique et traditionnelle des saintes Écri- 
tures. C’est pourquoi ce que les Pères n’ont cessé de reprocher 
aux hérétiques n’a qu’une valeur partielle, s’agissant des Réfor- 
mateurs du xvi* siècle : cela vaut au plan formel, puisque les 
Réformateurs ont repoussé la règle ecclésiale comme telle, cela 
ne vaut pas au plan matériel, puisque, sans l'appliquer en sa 
forme et sa valeur de règle, ils en ont rejoint assez largement 
les résultats à partir de l’Écriture elle-même et non sans une 

216 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

influence réelle, sur eux, de cette Église et de cette Tradition 
mêmes dont ils professaient rejeter l’autorité. 

Cependant, cette heureuse concordance n’existe que pour le 
gros œuvre, si l’on peut s’exprimer ainsi, non sur des points 
particuliers, même fort importants puisqu'ils vont jusqu’à tou- 
cher la conception même du rapport religieux. De plus, en vou- 
lant lire le Texte seul, sans ce qu’il avait produit dans la vie 
séculaire de l’Église, les Réformateurs ont manqué de voir ce 
que la lettre pouvait contenir ou suggérer au-delà d’elle-même 
et qu’on viendrait à découvrir à la lumière d’une expérience 
vivante et prolongée des réalités chrétiennes. 

2° Luther a été le plus violent, le plus exclusif. Calvin est 
moins négatif : on peut relever chez lui des déclarations assez 
positives sur la valeur des Pères et de la Tradition, subordonnée 
toujours, évidemment, à la souveraineté unique des Écritures 6. 
Mélanchton, sans abandonner davantage le principe scripturaire, 
a de plus en plus attaché de l’importance à l’accord avec l’Église 
ancienne : Pères et conciles 7. Un peu plus tard, dans une ligne 
humaniste plus accentuée encore, un Georges Cassander s’ou- 
vrira à la grande idée de LA Tradition conçue comme explication 
et interprétation de l’Écriture 8 : il le fera dans des termes et 
dans une ligne que l’orthodoxie protestante ne suivrait pas, mais 
l'idée d’une tradition exégétique ayant une valeur indicative, non 
normative, sera généralement admise dans la théologie protes- 
tante, sans d’ailleurs y jouer de rôle ni surtout donner lieu à 
Pélaboration d’une théologie de la Tradition. 

Ce ne sont là que des maintiens ou des récupérations périphé- 
riques. La divergence entre la Réforme et la vieille Église demeure 
très profonde : elle porte sur la conception même du rapport 
religieux. Les Réformateurs ont voulu qu’il dépendit de Dieu 
seul et qu’il s’établit directement entre Dieu et l’homme pécheur, 
comme un pur salut par grâce, par le moyen de la foi. Ce propos 
entraînait, pour ce qui est de notre sujet, les trois conséquences 
suivantes, qui constituent encore, à notre avis, les points décisifs 
sur lesquels un progrès devra être fait pour qu’un rapprochement 
substantiel avec nous puisse être obtenu dans le chapitre de la 
Tradition : 

1° Élimination de la réalité « Église » comme élément consti- 

217 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tutif du rapport religieux. Quand on suit les efforts si intéres- 
sants faits par les théologiens protestants contemporains tou- 
chant, par exemple, la question du Canon des Écritures, ou 
même la Tradition, on s’aperçoit qu’ils sont poursuivis dans 
l'oubli ou l’absence de l’Église, voire même, inconsciemment ou 
intentionnellement, avec le propos de se passer d’elle : il faut 
une Écriture qui se fasse reconnaître elle-même, une tradition 
qui ne doive rien de sa valeur à une Église animée par le Saint- 
Esprit, mais uniquement à l’Écriture, et ainsi de suite. 

2° Un oubli ou une méconnaissance semblable, ou un propos 
semblable d’exclusion du ministère considéré comme autre chose 
et plus qu’une organisation humaine ou un simple élément de 
bon ordre, à savoir comme une continuation, dans l'Histoire, 
du ministère par lequel les Apôtres ont commencé de répondre 
à la mission intimée par le Seigneur : « De toutes les nations 
faites des disciples, les baptisant..., leur apprenant à garder ce 
que je vous ai prescrit. Et moi je suis avec vous pour toujours, 
jusqu’à la fin du monde » (Mr, 28, 19-20). Elle fut lourde de 
conséquences la décision que prit Calvin de limiter à la per- 
sonne et au temps des Apôtres la mission du ministère aposto- 
lique, affectée des charismes et des pouvoirs correspondants. 
Elle a longtemps motivé un véritable abstentionnisme mission- 
naire. Elle s’est unie au propos de n’attribuer d’autorité qu’à 
lÉcriture, et, aux prédicateurs, celle-là seule qui pouvait venir à 
leur parole du fait qu’elle traduisait fidèlement l’Écriture. Tous 
les Réformateurs, toute la théologie protestante, refusent de 
reconnaître quelque autorité propre à un ministère institué, c’est- 
à-dire d’y voir un des moyens institués par Dieu pour réaliser 
avec les hommes son alliance salutaire et les faire vivre dans la 
foi. Or c’est là un des éléments essentiels de l’idée catholique 
de Tradition. 

3° La concentration de tous les moyens de grâce ou de réali- 
sation du rapport religieux, sur la seule Parole de Dieu, prati- 
quement identifiée à l’Écriture. Il y aurait beaucoup à dire, déjà, 
sur cette identification, dont on rencontre des exemples à chaque 
pas. On dit parfois que, chez nous, l’Église est finalement le 
seul sacrement : quelque discutable que soit cette affirmation, il 
nous semble que, par contre, l’Écriture est, dans la perspective 

218 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

protestante, le seul vrai moyen de grâce, les autres n’ayant valeur 
que par elle °. Les Réformateurs ont cherché à établir une via 
media entre, d’un côté, l’Église catholique, qui, selon eux, prô- 
nait une autorité de l’Église telle qu’elle rendit inutile le Saint- 
Esprit, et vaine la gratuité de son initiative, et, d’un autre côté, 
les tendances des spirituels qui les débordaient sur leur gauche 
et qui n’avaient à la bouche que « Esprit, Esprit! ». Leur solution 
a consisté à comoindre l'Esprit et l’Écriture : de la sorte, nil’Es- 
prit ne serait sans règle objective ni la règle ne serait à la dis- 
crétion d’une instance qui, pour eux, était une instance purement 
humaine. D’où la théologie, à coup sûr intéressante et profonde, 
du « témoignage intérieur du Saint-Esprit 1 ». Nous avons déjà 
laissé entendre, et montrerons mieux plus loin, que cette théo- 
logie est, partiellement, une sorte d’équivalent ou de remplaçant 
de ce qu’est la Tradition, mais dans un autre climat de pensée 
et dans une autre perspective, un climat et une perspective d’où 
l'Église est, hélas, absente! L'important à noter, pour l'instant, 
est que le lien entre le Saint-Esprit et la Parole de Dieu, une 
fois de plus identifiée, chez Calvin, à l’Écriture, est si étroit, 
que le rôle du Saint-Esprit est limité à faire comprendre l’Écri- 
ture, à sceller la Parole de Dieu 1. Ainsi sont éliminés d’emblée : 
1° le lien existant entre le Saint-Esprit et le ministère apostolique 
institué l; 2° tout un aspect de l’action du Saint-Esprit, Sujet 
principal de la Tradition, conduisant, non certes en dehors des 
voies scripturaires, encore moins contre elles, mais au-delà de 
Pattestation littérale de l’Écriture. Les apologistes catholiques de 
l’époque des Réformateurs n’ont d’ailleurs pas manqué de rele- 
ver ce point, mais sans considérer assez positivement la théologie 
protestante du témoignage du Saint-Esprit #. De fait, par cet 
exclusivisme si contestable en faveur de l’Écriture, une théolo- 
gie de la Tradition est privée d’avance de deux éléments décisifs : 
laction du Saint-Esprit dans la Tradition et l’assistance qu’il 
donne au magistère. Une fois de plus, nous pensons qu’une 
approche décisive ne sera faite par la théologie protestante vers 
le catholicisme, aussi bien d'Orient que d'Occident, tant que des 
progrès n’auront pas été accomplis sur ces points. 

4 

Nous nous bornerons, dans ce chapitre, à considérer les 

219 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

réformes continentales et la théologie protestante. L'anglicä- 
nisme mériterait une étude particulière, mais cela nous entrai- 

nerait trop loin, sans grand profit pour le dialogue que nous 

désirons engager ici. L'article de la Tradition est un de ceux, 

un des rares, dirions-nous, où l’anglicanisme pourrait jouer le 

rôle d’Église-pont qu’il rêve de tenir : car, étant foncièrement 

scripturaire, il ne laisse pas d’avoir une attitude très positive 

sur les deux points décisifs en la question, de la Tradition et 

du ministère 1. 

IT. — CRITIQUES PROTESTANTES A LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE DE 

LA TRADITION. 

Il s’agit ici du protestantisme pour lequel les Écritures sont 
une norme d’une valeur absolue : le libéralisme doctrinal ayant 
abandonné ce principe, n’éprouve aucune difficulté à mettre ce 
qu’il appelle la tradition sur le même pied que l’Écriture, qu’il 
a descendue de son trône, et à proclamer que, dans ces condi- 
tions, il n’y a plus de problème 15. Nous préférons la franche 
opposition des dogmatiques à cette approche apparente d’un 
libéralisme qui méconnaît ce qui nous est le plus cher. 

Si l’on fait abstraction d’objections mineures, qui relèvent 
plus de la polémique ancienne que du dialogue nouveau 16, les 
théologiens protestants n’articulent, au fond, qu’une critique, 
reprise sous différents aspects. La doctrine catholique de la Tra- 
dition leur semble faire, de l’Église et même, en fait, du pape, 
la seule règle sans appel. 

Dès lors l’Église dépossède l’Écriture, et donc Dieu, de la 
souveraineté, pour s’égaler à elle et même se mettre au-dessus 
d’elle. « Ils ont voulu régner sans Dieu et sans sa Parole », écrit 
Calvin !’; et encore : « La prééminence est ravie à Dieu pour 
la transporter aux mîtres et aux crosses 18, » De nos jours, ce 
reproche est sans cesse articulé par nos amis protestants : pra- 
tiquement, disent-ils, en attribuant à la Tradition de l’Église 
une valeur de source et de norme pour la foi, nous mettrions 
la tradition au-dessus de l’Écriture, et l’Église au-dessus de la 
tradition. On écrit, par exemple : « Il est arrivé pour la Tradi- 
tion, au (premier) concile du Vatican, ce qui était arrivé pour 

220 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

PÉcriture au concile de Trente. Elle a été surclassée par une 
autre réalité, à savoir l’Église enseignante. La Tradition indique 
ce que l’Écriture enseigne : voilà ce qu’a décrété Trente. L'Église 
enseigne ce qui est dans la Tradition : telle est la décision du 
Vatican 1. » 

L'Église catholique, nous dit-on, continue bien à proclamer 
que son magistère ne fait qu’expliquer ce qu’elle trouve dans 
les sources de la Révélation, mais c’est une déclaration plato- 
nique, et même une véritable fiction, puisqu'elle s’attribue en 
même temps une autorité pour interpréter l’Écriture, qu’elle met 
sa tradition sur le même pied que cette Écriture et que, finale- 
ment, elle appelle « tradition » ce qu’elle tient unanimement à 
un moment donné, même si les témoignages du passé rendent 
pour le moins douteux le fait qu’on tenait cela depuis l’anti- 
quité 2, L'Église catholique a, en somme, sa norme en elle- 
même : elle est donc sa propre norme. Elle abolit ainsi la diffé- 
rence de plan entre sa vie historique et ses sources divines de 
Révélation ?!; il n’existe plus, en elle, de tension entre elle-même 
et son idéal. Une formule de K. Barth exprimait trop bien cette 
critique de fond pour n’avoir pas été reprise constamment après 
lui : 

S’il avait plu à Dieu de constituer le tradition non écrite en canon 
de l’Église, ce canon se fût aussi peu distingué de la vie même de 
l'Église que le sang de nos pères qui coule dans nos veines peut se 
distinguer de notre propre sang. Autrement dit, l’Église serait de 
nouveau seule, abandonnée à elle-même... L'Église qui se repose sur 
sa propre tradition n’est plus interpellée de l’extérieur : elle est aban- 
donnée à son dialogue avec elle-même (ist die Kirche nicht angeredet, 
sondern in Gespräch mit sich selbst begriffen) ?2. 

L'Église n’aurait plus de vis-à-vis, de Gegenüber; elle serait 
vouée au Selbstgespräch’, au monologue avec elle-même #. Le 
reproche ou la question qui nous est ainsi adressé par la Réforme 
est d’un indicible sérieux. Il procède de ce qu’il y a de plus 
foncier dans sa protestation : la volonté de retirer à l’Église, 
pour le restituer à Dieu, ce qui Lui appartient. Lui retirer quoi? 
La prétention à être règle, à incarner si adéquatement l’œuvre 
de Dieu qu’il n’existe plus, pratiquement, ni distance ni ten- 

221 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

sion entre elle et son Seigneur. C’est le même sentiment qui 
domine toutes les positions protestantes dans le domaine de 
l’ecclésiologie : leur façon de mettre la réalisation des notes clas- 
siques de l’Église, moins dans l’Église historique, trop pauvre- 
ment humaine, que dans le domaine transcendant de l’action 
invisible et gracieuse du Christ; le reproche qu'ils ne cessent 
de nous adresser d’identifier l’Église terrestre avec le Royaume 
de Dieu, etc. 

S'agissant de la Tradition, cette requête se traduit concrète- 
ment dans la volonté de garder au témoignage apostolique sa 
qualité et sa valeur de norme au-dessus de l’Église, donc en face 
d’elle. C’est, chez O. Cullmann, suivi et cité si souvent depuis 
dix ans, l’idée d’ephapax apostolique et l’interprétation, discu- 
table à notre avis, qu’il a donnée du fait de la fixation d’un Canon 
scripturaire 24, C’est, chez ceux qui ont fait l’effort le plus poussé 
pour reconnaître une valeur positive à la Tradition, la volonté 
que celle-ci soit toute au service de l’apostolicité et mesurée par 
elle #5, ou le refus de voir l’Écriture comme un simple organe de 
la Tradition et comme se développant, dans celle-ci, à la façon 
d’un germe : ce qui reviendrait à lui retirer sa valeur de Norme 
donnée une fois pour toutes, absolue, immuable ?. S'il en était 
autrement, le pape pourrait décréter n’importe quoi ?7.…. 

De même que les prophètes ont prononcé : oracle sur Ninive 
(Nah, 1, 1), oracle sur Israël (Zach, 12, 1), de même dirions- 
nous tour à tour : appel du Seigneur à la Réforme, appel du Sei- 
gneur à l’Église catholique, ce double appel recouvrant la ques- 
tion que l’Église et la Réforme s’adressent l’une à l’autre. Nous 
devons prendre très au sérieux, et comme un appel du Seigneur, 
la question que nous adresse la Réforme : il faut, pour que la 
Révélation de Dieu soit souveraine, que l’Écriture soit vraiment 
norme. Mais la Réforme doit prendre très au sérieux, et comme 
un appel du Seigneur, la question que nous lui adressons : ne 
méconnaît-elle pas, ne laisse-t-elle pas comme hors de son atten- 
tion, au nom de la Norme posée une fois pour toutes, l’actualité 
permanente du Saint-Esprit uni à l’Église d’une union d’alliance, 
et la réalité du ministère apostolique, institué et assisté ? 
Mon Dieu, que notre dialogue est difficile! 

222 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

Mon Dieu, que notre dialogue est nécessaire! Il s’agit, en 
effet, de la pleine vérité de la position chrétienne. Elle n’est, ni 
dans une tradition ou un magistère affranchis de référence scrip- 
turaire, ni dans une référence à l’Écriture exclusive de la Tradi- 
tion et du magistère. Elle est dans la plénitude de la synthèse que 
recherche, précisément, le dialogue œcuménique. 

III. — NOUVELLE APPROCHE DU PROBLÈME DE LA TRADITION 

DANS LE PROTESTANTISME CONTEMPORAIN. 

19 Quels facteurs ont amené et préparé une nouvelle considération 
de la Tradition ? 

Ce fut d’abord, croyons-nous, un large mouvement qu’on peut 
caractériser par une redécouverte de la dimension ecclésiale #. 
Le mot de Guardini a eu sa vérité également chez nos amis pro- 
testants : « Un événement religieux d’une portée incalculable 
est en train de s’accomplir : l’Église connaît un réveil dans les 
âmes ??, » Cela entraînait une dénonciation de l’individualisme 
qui, s’il était dogmatiquement conséquent, pourrait conduire 
très loin. L’idée de tradition n’a pu que bénéficier de cette dénon- 
ciation ‘0. 

Ce mouvement intérieur au protestantisme, parallèle, jusqu’à 
un certain point, au mouvement qui s’opérait chez nous depuis 
un certain temps déjà, n’a pu que recevoir une impulsion puis- 
sante, décisive même, de l’expérience œcuménique. De plus 
d’une manière. Du fait de la rencontre avec les Orthodoxes qui, 
n'étant pas « romains », peuvent faire écouter une voix fonciè- 
rement « catholique » sans l’accompagner par les connotations 
repoussantes de la polémique. Tant dans les grandes conférences 
que dans leurs commissions préparatoires ou dans de plus petits 
colloques, les Orthodoxes ont, paisiblement et fermement, posé 
la question de la Tradition et de ses rapports avec l’Écriture ®1. 
On leur a souvent demandé de la traiter. Mais le seul fait des 
rencontres œcuméniques, eussent-elles été limitées aux seuls 
protestants, devait la poser fatalement. Elles réunissaient, en 
effet, des chrétiens qui, partant de la même origine, du même 

document, la Bible, interprétaient celle-ci différemment, en fonc- 

223 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tion de ce qu’il faut bien appeler des traditions différentes. On le 
reconnaissait dès 1937 %. Le problème s’est imposé avec une 
intensité telle que la Conférence de la Commission « Foi et 
Constitution » du Conseil œcuménique des Églises (Division des 
Études), réunie à Lund en 1952, proposa l'institution d’une 
Commission théologique d’étude qui devint, en 1954, une Com- 
mission spéciale, avec une section en Europe et une en Amérique 
du Nord, pour étudier le thème : « Tradition et traditions. » 
Nous avons nous-mêmes repris ce beau titre, sans nécessaire- 
ment mettre dessous le contenu précis que « Foi et Constitution » 
y mettait. Dans le Conseil œcuménique, on entend par les tra- 
ditions les formes concrètes du christianisme tenues parce qu’elles 
ont été reçues. Elles constituent un fait humain, historique. 
Concrètement, chacun vit dans et selon certaines traditions. On 
entend par la Tradition ce qui existe derrière cela : la réalité du 
don de Dieu fait au monde, de Jésus-Christ « livré », bref, le 
christianisme, l’essentiel du message salutaire. La Tradition a 
une valeur normative. 

Dès 1955, le thème ainsi défini était un de ceux autour desquels 
se concentrait le dialogue œcuménique. Il doit faire l’objet des 
travaux de la seconde Section de la IVe Conférence mondiale de 
« Foi et Constitution », à Montréal, en juillet 1963. 

Les protestants ont été ainsi amenés à reconnaître qu’ils ont, 
eux aussi, une tradition, au moins au sens empirique du mot. 
Mieux : qu’ils vivent d’une tradition en laquelle ils trouvent leur 
éthos, les formes selon lesquelles a été éduquée leur humanité 
religieuse %. Ils le reconnaissent d’autant plus volontiers qu’ils 
s’intéressent à la vie communautaire de leur Église, à son culte. 
Oui, l’Église de la Scriptura sola ne vit pas de l’Écriture seule : 
comme les autres, elle lit l’Écriture dans une tradition %4, Il 
arrive même qu’elle le reconnaisse et en fasse une norme, comme 
fait, en son préambule, la Constitution de l'E. K. D. (Église évan- 
gélique en Allemagne) : elle définit sa propre base comme étant 
l'Évangile de Jésus-Christ conformément aux Écritures de 
l'Ancien et du Nouveau Testament et aux Confessions ecclé- 
siastiques, pour l’intelligence desquelles les confessions de foi de la 
Réforme reçues dans les Églises ou communautés-membres (luthé- 
rienne, réformée, unie) sont régulatrices (massgebend). 

224 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

Cette reconnaissance de l’existence et de la grande importance 
concrète d’une tradition a rencontré un ensemble de réflexions 
sur ce qu’on pourrait appeler la condition historique du christia- 
nisme. Oscar Cullmann avait montré, dans Christ et le Temps 
(1947) comment le temps que vit l’Église après l’Ascension n’est 
pas un temps vide : quelque chose s’y passe, au point de vue de 
Phistoire du salut, à partir de l’événement de l’Incarnation, 
arrivé une fois pour toutes. Le christianisme, remarque E. Kin- 
der %, n’est ni une religion mystique, liée à une expérience 
directe d’un divin intemporel, ni une religion philosophique, 
vivant de « vérités éternelles », ni une religion moralisante, repo- 
sant sur des idées éthiques supratemporelles : il est une religion 
historique, vivant de l’action salvatrice de Dieu dans une his- 
toire, donc du témoignage porté sur cette action et transmis par 
des hommes qui en vivent. Dans ces conditions, il est essentiel 
à l’Église de vivre d’une tradition, au sens profond de ce mot 5%, 

Il y a là, chez les théologiens protestants contemporains, 
Pamorce d’une réflexion sur l’aspect théologique de la Tradition 
au grand sens du mot, qui était demeuré totalement étranger aux 
Réformateurs, à savoir sa place dans le statut même de la trans- 
mission de la foi. 

Il ne s’agit pas seulement de la transmission par les premiers 
témoins. Nombre de protestants prennent mieux conscience, 
aujourd’hui, du fait qu’il n’a pas existé une espèce de vide, de 
parenthèse, ou seulement une longue suite d’erreurs et de supers- 
titions, entre les temps apostoliques et les Réformateurs du 
xvIe siècle. Il y a eu des chrétiens, et même des penseurs chré- 
tiens. Luther n’a pas retrouvé une chose perdue depuis les 
Apôtres ou S. Augustin. « Depuis quelque temps, écrit Oscar 
Cullmann, l'intérêt de la théologie protestante se tourne, plus que 
dans le passé, aussi vers l’étude patristique. On commence à 
comprendre aussi du côté protestant quel immense trésor il y a 
dans l’œuvre des Pères de l’Église et l’on commence à se défaire 
de cette singulière conception de l’histoire de l’Église et de la 
pensée chrétienne, qui veut qu'entre le 11° et le xvie siècle il y 
ait eu, à l’exception de quelques sectes, une éclipse totale de 
l'Évangile *. » 

Aussi voyons-nous, depuis une vingtaine d’années, des 

225 

Il 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ouvrages de théologie protestante citer des témoins de la Tra- 
dition au titre d’une interprétation valable du christianisme dans 
la trame d’une histoire d’où la conduite du Saint-Esprit n’est 
jamais absente. 

2° Une nouvelle considération de la Tradition. 
Les changements que nous venons d’évoquer se sont accom- 

plis dans le climat d’un œcuménisme s’affirmant de plus en plus 
comme la chose voulue par Dieu, suscitée par sa sainte Grâce et 
apportant à tous ceux qui s’y ouvrent une lumière joyeuse, une 
assurance dilatante, qui sont elles-mêmes le signe irrécusable 
que là est la voie véritable. On est loin, aujourd’hui, de la vue 
étroite et courte qui a conduit les réformateurs du xvI® siècle à 
ne considérer la Tradition que sous l’angle des traditions et à 
traiter celles-ci de Menschensatzungen, de vaines observances 
inventées par les hommes. Les théologiens protestants d’aujour- 
d’hui le reconnaissent : ce que les Réformateurs ont attaqué, sous 
le nom de «traditions », n’est pas ce que les Pères appelaient 
Tradition #. Les Réformateurs avaient hérité d’une situation de 
dissociation malsaine entre Écriture, Église et Tradition, dont 
les rapports étaient trop souvent présentés comme des rapports 
de concurrence entre des autorités dont l’une devait primer 
l'autre #. Les théologiens protestants reconnaissent aujourd’hui 
que la question Écriture-Tradition ne doit pas être posée en 
termes d’opposition, comme si la première était Parole de Dieu 
et la seconde pure parole humaine, soupçonnée par principe 
d’être fallacieuse “. Tel d’entre eux # reproche même à Karl 
Barth d’avoir simplifié la question d’une manière caricaturale et 
finalement stérile, en ne la voyant que comme une opposition 
entre Écriture et Tradition (ou Église) et une subordination pure 
et simple de l’une à l’autre. Or, « d’une manière à peu près géné- 
rale, aussi bien parmi les catholiques que parmi les évangéliques, 
la conviction s’est fait jour que le rapport mutuel ne peut plus 
désormais être décrit de façon adéquate en catégories d’opposi- 
tion # ». Le débat, qui piétinait depuis quatre siècles, s’est renou- 
velé. Presque tous les théologiens protestants qui ont abordé la 
question ces dernières années recherchent, au-delà d’une oppo- 
sition simpliste, des rapports positifs entre Écriture et Tradi- 

226 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

tion “, sans aller encore, ainsi que nous allons le voir, jusqu’à 
percevoir tout le positif de leurs rapports avec le troisième terme 
en cause, l’Église. Tâchons à résumer, en leurs grandes lignes, 
les acquisitions de cette recherche. 

Il y a une histoire de la Parole de Dieu proposée aux hommes 
dans le temps de l’Église. La Parole de Dieu s’y revêt de formes 
humaines qui assument les apports d’une Église s’efforçant d’être 
fidèle. Il n’existe pas, dans l’histoire, de « Parole de Dieu chimi- 
quement pure », mais une traduction de cette Parole dans Ia 
prédication que l’Église fait dans le temps et en laquelle elle 
incorpore sa réponse vivante à l'initiative de Dieu #. 

Le Saint-Esprit, qui a donné à l’Église et par l’Église le canon du 
Nouveau Testament, continue sans cesse à vivifier la Parole de Dieu 
contenue dans les Écritures, à la rendre actuelle et efficace dans 
l'Église et dans le monde. La Tradition est cette vie constante de 
l'Écriture dans l’Église sous l’impulsion de l'Esprit. La Tradition est 
la vie de l’Église à l'écoute du Saint-Esprit répétant toujours à nou- 
veau la Parole de Dieu #. 

Les théologiens protestants ont peu développé l’idée que c’est 
un devoir, et donc aussi un droit, pour l’Église, d’interpréter 
l’'Écriture 4. Tous, par contre, admettent l’existence, la valeur 
positive et bénéfique d’une tradition exégétique, à condition 
qu’elle soit réglée par sa source, l’Écriture #7. Un homme d’une 
fidélité confessionnelle aussi stricte que M. le pasteur P.-Ch. Mar- 
cel dépasse même l’idée de tradition exégétique, en admettant 
celle d’une tradition interprétative. Il écrit, au sujet du baptême 
des enfants, non formellement attesté dans l’Écriture, mais 
dérivé du baptême des adultes qui est, lui, amplement attesté : 

Il s’agit là d’une déduction légitime... En théologie, ce qui découle 
des normes de l’Écriture par des déductions légitimes est aussi pré- 
cis que ce qui y est explicitement mentionné. Les théologiens et 
l'Église mettent constamment ce principe en œuvre dans le ministère 
de la Parole, la pratique de la vie, l’élaboration de la doctrine; l'Église 
ne s’en tient jamais seulement à la lettre, mais, du donné de l’Écri- 
ture et sous la direction du Saint-Esprit, elle positive les principes 
normatifs et élabore les conséquences et les applications qui rendent 

227 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

possibles sa vie et son développement et les promeuvent. Sinon, la 
pratique du ministère pastoral, la cure d’âmes, la prédication, la dis- 
cipline, etc., seraient absolument impossibles #. 

Nous voulons nous garder de forcer la portée d’un tel texte. 
Elle est, à coup sûr, considérable. Émanant d’un pasteur d’âmes, 
non d’un théoricien systématique, ces lignes manifestent bien la 
réelle continuité de la vie de l’Église avec sa source, en cela même 
où elle ajoute, d’une certaine façon, à cette source. Si l’on prenait 
les choses du point de vue du fidèle, on devrait dire que sa vie 
chrétienne n’est pas réglée par l’Écriture seule, bien qu’elle le soit 
souverainement et originellement par l’Écriture : elle est réglée 
aussi, en accord et en coopération avec l’Écriture, par deux réa- 
lités qu’il faut bien appeler l’Église et la Tradition : ce qui est le 
fond de la position catholique et. traditionnelle. 

Le protestantisme vivant a largement commencé de redécou- 
vrir le rôle de l’Église, s’exprimant dans une Tradition, comme 
milieu nécessaire de lecture de l’Écriture, avec laquelle il conti- 
nue d’identifier la Parole de Dieu. Nous venons de voir qu’on 
reconnaît généralement aujourd’hui le fait que chacun lit l’Écri- 
ture dans une tradition. On en est venu à l’idée que l’Église est 
le lieu spirituel où doit se faire cette lecture. J. N. Bakhuizen van 
den Brink cite en ce sens des textes de Luther et de Mélanchton #. 
Les théologiens protestants contemporains leur font écho : « C’est 
seulement dans un lien de vie avec les expressions de sa foi que 
donne l’Église fidèle (rechtgläubig) que nous entendons droite- 
ment la Parole et pourrons lui donner la réponse d’une foi person- 
nelle et responsable. Ce n’est qu’en union de vie avec l’Église 
fidèle, qui est comme l’atelier où œuvre le Saint-Esprit, que nous 
pouvons entendre droitement la Parole salutaire de Dieu », écri- 
vait W. Stählin 5. Et voici maintenant une voix réformée : 

Les protestants doivent à leur tour convenir que Rome a raison 
lorsqu'elle affirme que l’Écriture sainte est le livre de l’Église et ne 
peut être réellement comprise qu’au sein du Peuple de Dieu. Nous 
avons à réapprendre la valeur de la lecture communautaire de l’Écri- 
ture : c’est à l’intérieur de la famille suscitée par la Révélation scrip- 
turaire que les écrits sacrés prennent tout leur sens 51. 

228 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

On pourrait longuement multiplier les citations de ce genre ®. 
Mais nos auteurs vont plus loin. Cette famille suscitée par la 

Révélation scripturaire, en effet, ne s’arrête pas aux frontières 
d’une Confession particulière : elle est, par nature, œcuménique, 
et s’étend à tout le christianisme, à travers toute son histoire. Ici 
aussi les Réformateurs pourraient être invoqués. Luther disait, 
lPavant-veille de sa mort, au moment même où s’élaborait, à 
Trente, le décret sur les Écritures et les traditions : « Personne 
ne comprendra les Bucoliques s’il n’a été longtemps pasteur. 
Que personne ne croie posséder comme il faut les saintes Écri- 
tures s’il n’a, pendant cent ans, gouverné les Églises avec Élie et 
Élisée, avec Jean-Baptiste, le Christ et les Apôtres #. » Nom- 
breux sont aujourd’hui les théologiens protestants qui professent 
qu’on ne peut séparer la Bible de la lecture qui en a été faite, de 
la compréhension qu’on en a eue, de l’expérience qu’elle a sus- 
citée, dans l’Église de tous les temps. Chaque membre, chaque 
groupe, chaque époque n’en a eu qu’une compréhension frag- 
mentaire, seule l’Église totale en a l'intelligence. Cela nous ren- 
voie à la Tradition de l’Église qui est, dit M. Regin Prenter, 
« la mémoire de ce qu’elle a entendu précédemment de la Parole 
vivante de Dieu, en quoi Dieu lui-même se trouve présent et 
actif 54». Max Thurian écrit de son côté : 

Tant que l’Église ne sera pas une, notre fidélité à l’Écriture dans 
la répétition du dogme et dans la confession de foi restera en deçà 
de toute plénitude possible dans la communion d’amour. Nous rejoi- 
gnons, en le corrigeant, le pasteur Bardet, lorsqu'il écrit, dans son 
opuscule sur Le Dogme dans l’Église : « Nous devons affirmer. que 
hors de la communion avec les Églises traditionnelles, la fidélité à la 
lettre du dépôt révélé n’est pas suffisante» (Lausanne, 1939, p. 34) 5... 

Le principe de la lecture personnelle de la sainte Écriture 
comporte, dans la Réforme, nous l'avons vu déjà, la très décisive 
affirmation du témoignage intérieur du Saint-Esprit. Ainsi le 
rapport religieux de la foi se nouaïit-il entre la conscience et 
Dieu, sans autre principe constitutif que l’œuvre immédiate de 
Dieu lui-même : sa Parole et son Saint-Esprit 5%. Le discernement 
de la vérité était transporté du pouvoir hiérarchique (extérieur), 
sur lequel le moyen âge finissant avait trop exclusivement insisté 

229 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

(théorie de la «foi implicite», contre laquelle se sont élevés les 
Réformateurs), dans le sujet religieux, et même dans le sujet 
religieux personnel. De là, le passage était facile à un indivi- 
dualisme que le protestantisme a, de fait, favorisé jusqu’au point 
où il devenait anarchie, émiettement, dissolution de la réalité 
d’une Église qui méritât ce nom. Dans la mesure où le protes- 
tantisme contemporain redécouvre le conditionnement ecclésial 
d’une saine et sainte lecture des Écritures, n’est-il pas amené à 
comprendre le témoignage intérieur du Saint-Esprit comme « un 
don fait à l’Église 5 »? C’est ce que suggérait l’auteur, trop tôt 
enlevé au bon labeur théologique, d’une monographie sur Le 
Témoignage intérieur du Saint-Esprit, Théo Preiss : 

Il y aurait tout un travail à faire sur le témoignage que le Saint- 
Esprit rend à l’Église. Ce travail est d’autant plus urgent que nous 
n’avons pas fini de désapprendre notre individualisme protestant. Si 
l'Esprit donne à chaque fidèle la certitude que le témoignage chrétien 
est bien Parole de Dieu et qu’il est sauvé en Jésus-Christ, ce témoi- 
gnage et cette certitude ne lui sont donnés et renouvelés que s’il vit 
dans la communion de l’Église. C’est un fait dont chacun fait l’expé- 
rience, que l’Esprit ne nous accorde de voir simultanément que 
quelques pages de la Bible, et qu’il nous faut découvrir à nouveau 
les autres. Aussi bien la théologie est-elle l’affaire de tous ies membres 
du corps du Christ °8. 

La fin de ce très beau texte évoque tout juste le problème 
ecclésiologique dans lequel doit déboucher, tôt ou tard, une 
théologie de la Tradition. Le nom de celle-ci n’a pas été pro- 
noncé, mais, au fond, en son aspect dogmatique, elle n’est pas 
autre chose que le témoignage rendu, sous l’action du Saint- 
Esprit, au dévoilement que Dieu fait de lui-même et de sa 
volonté, dans son peuple : témoignage dont l’Église est le véri- 
table sujet. Mais l’ « Église », qu'est-ce à dire? Est-ce simple- 
ment la masse résultant de la somme d’individus constitués chré- 
tiens chacun de façon indépendante, ou bien est-ce une réalité 
originale dans laquelle et par laquelle les individus deviennent 
chrétiens ®? Une interprétation ecclésiale du témoignage du 
Saint-Esprit devrait aller jusqu’à remettre en question la concep- 
tion purement individuelle du rapport religieux. N°y a-t-il pas 

230 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

pour cela des points d’appui sérieux dans la dogmatique pro- 
testante elle-même? Que signifient les confessions de foi des 
Églises protestantes, avec leur valeur concrètement normative, 

bien qu’on les déclare non irréformables (voir supra, p. 224), 
sinon un conditionnement concret du rapport religieux de foi 
par l’Église? Les confessions de foi, dit la théologie protestante, 
sont soumises au jugement de la sainte Écriture, dont elles ne 
veulent que traduire les affirmations les plus foncières. Soit, 
mais nous ne disons autre chose, ni des dogmes formulés par 
les conciles, ni des divers témoignages de la Tradition; nos trai- 
tés de critériologie théologique (De Locis) sont dominés par ce 
même principe. 
Évidemment, tout ce que nous venons d’exposer mène, d’une 

part à la question ecclésiologique, d’autre part à celle de l’auto- 
rité qu’on est disposé à reconnaître à la Tradition de l’Église. 
Précisons cette question de façon à rendre le dialogue utile. Nous 
sommes tous d’accord, c’est le minimum dont il faut partir, pour 
n’admettre pas une Tradition qui serait rotalement indépendante 
de l’Écriture. Le problème est celui-ci : n’existe-t-il qu’une 
unique autorité, celle de l’Écriture, ou existe-t-il, seconde par 
rapport à l’autorité suprême de l’Écriture, mais originale, c’est- 
à-dire ne tenant pas d’elle route sa valeur, une autorité propre 
de la Tradition? 

La réponse catholique est affirmative. Elle se fonde, d’un côté, 
sur l’existence d’autres éléments provenant des Apôtres que 
leurs écrits — cette existence est pour nous certaine. La théolo- 
gie protestante, qui l’admet parfois, encore que timidement ©, 
ne nous paraît pas l’avoir prise assez au sérieux —, d’un autre 
côté, sur le fait qu’il existe une opération du Saint-Esprit dans 
l'Église, différente (non contraire!) de l’opération par laquelle il 
a inspiré la rédaction des Écritures canoniques : cela aussi, la 
pensée protestante ne l’a pas assez considéré 51. 

Quelle est la réponse protestante? Est-elle totalement néga- 

tive? Concrètement, nous voyons bien des théologiens protes- 

tants citer des Pères et des conciles, voire chercher à mettre leur 

pensée en harmonie avec celle de la Tradition : cela reste de 

l’ordre d’une opinion personnelle, d’un choix de famille spiri- 

tuelle; cela signifie-t-il qu’ils se mettent à l’école de la Tradi- 

231 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tion, en en reconnaissant l’autorité en tant que telle? Il existe 
pourtant, dans la théologie protestante, des sortes d’appels ou 
de pierres d’attente, en ce sens. C’est à l’Église qu’a été faite la 
promesse du Saint-Esprit, écrit E. Flesseman-Van Leer. Paul 
Tillich parle de « caractère normatif de l’histoire de l’Église », 
dont chaque époque a eu comme une grâce propre pour contri- 
buer à la constitution d’une norme théologique %. Serait-ce une 
vue trop libérale? Karl Barth lui-même a revendiqué le devoir 
de lire l’Écriture dans l’Église, et même dans la Tradition, en 
ce sens que les docteurs de l’Église, les conciles, l’ont lue et 
écoutée avant nous et que nous devons écouter ce que l’Église 
a lu et écouté dans la Bible : ces Pères et ces conciles ont auto- 
rité, on leur doit le respect comme aux « Anciens de l’Église, 
en vertu du cinquième commandement, qui prescrit d’honorer 
son père et sa mère % ». 

Ne forçons pas ces textes : Barth entend très probablement 
que cette autorité reconnue à la Tradition est, non seulement 
extrinsèquement dépendante de l’Écriture, mais intrinsèquement 
dérivée de celle de l’Écriture. En fin de compte, le fond du pro- 
blème est ecclésiologique. 

Une première question devrait être tirée au clair : en quel 
sens est-il vrai que l’Église est créée par la Parole de Dieu? 
N'y a-t-il pas une forme polémique de la thèse des Réforma- 
teurs, qui serait, au fond, une réplique de la thèse intenable de 
certains théologiens des xIve et xve siècles selon laquelle l’Écri- 
ture tiendrait son autorité de l’Église? Cette forme polémique, 
faisant dériver l’Église de l’Écriture, peut-elle tenir devant le 
fait que l’Église a existé antérieurement à tout écrit du Nouveau 
Testament et à la constitution du Canon de ces écrits, qui est 
son œuvre? Non seulement les Orthodoxes, mais les anglicans 
rejettent la thèse protestante. L'Église, disent-ils, existe indé- 
pendamment des Écritures, tandis que les Écritures sont tenues 
comme telles et pour canoniques, en vertu d’un acte de l’Église 54, 
On trouverait bien des théologiens protestants pour admettre le 
premier de ces deux points, que L'École de l’histoire des formes 
leur a rendu familier, mais ils n’en tirent pas de conséquences 
« Catholiques », parce que, disent-ils, l’Église existant avant 

232 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

les Écritures du Nouveau Testament est celle de l’époque des 
Apôtres et de la pose des fondements 5. Celle dont nous par- 
lons aujourd’hui se construit sur ces fondements apostoliques 
en se référant à l’enseignement des Apôtres fixé dans leurs écrits. 
L’apostolicité est vue ici seulement comme apostolicité de doc- 
trine, sans considération de l’apostolicité des ministères, garan- 
tie par l'Esprit Saint. Quant au second point, à savoir l’inter- 
vention de l’Église dans la fixation du Canon, nous avons vu 
comment la plupart des théologiens protestants l’abordent de 
telle manière qu’ils peuvent faire, croient-ils, l’économie d’une 
intervention de l’Église et de son autorité. On reste donc au 
seuil de la question ecclésiologique. 
Au xvi* siècle, les Réformateurs ont substitué la Parole de 

Dieu à l’Église dans les fonctions, les privilèges ou les attributs 
que la théologie catholique lui reconnaissait : et, par Parole de 
Dieu, ils ont entendu l’Écriture. Du moins ont-ils appliqué leur 
idée de telle manière qu’on était ramené à l’Écriture. E. Fles- 
seman-Van Leer a récemment étudié une des premières contro- 
verses du xvre siècle sur la question Écriture et Tradition, celle 
qui s’est instituée, à partir de 1526, entre Thomas More et Wil- 
liam Tyndale %. Tyndale disait : Écriture, et il lui attribuait la 
suffisance, la nécessité, l’évidence de sa propre inspiration et la 
clarté de son sens. More disait : Église, et il lui attribuait la 
garde et la prescription de traditions non écrites, la détermina- 
tion du Canon, l’interprétation du texte. En serait-on demeuré 
au même point qu’au premier jour? Quatre siècles de contro- 
verse et quatre décennies d’œcuménisme n’auraient-ils encore 
rien changé au niveau de la position de la question? 

IV. — LA QUESTION ECCLÉSIOLOGIQUE. JALONNEMENT DE L’AVE- 
NIR ET DES CHANCES POSSIBLES D'UN DIALOGUE NOUVEAU. 

La question décisive se dégage assez clairement de tout ce 
qui précède. Nous la formulerons ainsi : reconnaît-on une valeur 
propre, coordonnée à celle de l’Écriture comme à une règle sou- 
veraine, mais ne se réduisant pas à l’Écriture, à l’Église, à sa 
vie, à ce qui est authentiquement de Dieu dans son histoire? 

233 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Non, bien sûr, à l’Église pour elle-même, mais à l’Église et à 
ce que son histoire présente d’authentique, à cause de l’institu- 
tion du Christ, et du Saint-Esprit qui œuvre en elles. En d’autres 
termes, n’existe-t-il, comme moyen divinement institué pour 
nous relier à Dieu, que l’Écriture? 

- La réponse catholique est que l’Église, liée à l’Écriture, entre 
comme élément original, voulu par Dieu, dans la constitution 

du rapport religieux. Nous dégagerons une fois encore, un peu 
plus loin, les implications de cette réponse. Cherchons d’abord 
s’il existe, du côté protestant, un début au moins d’agrément 
en ce sens? Oui, nous semble-t-il, et de plusieurs façons. 

1° Par un dépassement d’une Scriptura sola étroite, au nom du 
réalisme de l’œuvre du ministère. 

Nous avons, au cours du présent ouvrage et déjà précédem- 
ment ©’, rencontré souvent, chez les Réformateurs eux-mêmes 
et dans la pensée protestante, un passage de « Parole de Dieu » 
à «Écriture ». Ils disent « Parole de Dieu » et ils entendent « Écri- 
ture » à peu près aussi fréquemment et d’une façon aussi spon- 
tanée que les catholiques, à l’époque moderne, disent « Église » 
et pensent « Hiérarchie ». Chacun de ces deux cas mériterait une 
enquête à travers un certain nombre d’auteurs ou d’œuvres. 

Or, nous sommes bien d’accord que l’Écriture, prise comme 
texte, est la Parole de Dieu en ce sens que Dieu en a pris l’ini- 
tiative et la responsabilité. Mais elle ne l’est pas sans plus, pour 
nous, si l’on entend par Parole de Dieu l’acte présentement posé 
par Dieu dans un esprit vivant, bref, la Parole qu’Il dit active- 
ment et actuellement. 

On nous dit que la Parole de Dieu construit l’Église : les 
Réformateurs l’ont revendiqué $, mais les Pères l’avaient dit 
bien souvent ® et, avant eux, le Nouveau Testament l'avait 
affirmé %, Il s’agit de la parole qui suscite et nourrit la foi, par 
opération de l’Esprit : c’est la parole confiée au ministère de 
l'Église. Cependant, on l’entend souvent au sens d’un biblisme 
étroit : la « parole », c’est le texte. Or ce n’est pas la même chose. 
Ou bien, si l’on fait la distinction, c’est pour la réduire à rien, 
du point de vue qui nous intéresse ici, en restreignant stricte- 
ment l’action du Saint-Esprit à faire comprendre l’Écriture. Il 

234 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

est, par contre, très important, de savoir que si, d’un côté le 
texte sacré n’est pas toujours Parole active du Dieu vivant, d’un 
autre côté, le don de Dieu aux hommes pour les faire vivre avec 
lui ne se réduit pas à l’Écriture. I existe des dons de grâce et des 
actes du Saint-Esprit en dehors de la Parole, et surtout de la Parole 
identifiée à l’Écriture. I] peut même exister une Parole de Dieu 
en dehors de l’Écriture, de sa lecture ou de son commentaire 
formel. C’est pourquoi la critique adressée aux Catholiques de 
croire certaines choses sine Verbo Dei, et donc, dit-on, de suivre 
une pensée tout humaine, sujette à l’erreur, est une pétition de 
principe : elle suppose tacitement qu’il ne peut y avoir aucune 
Parole de Dieu, sous aucune forme, en dehors de la Parole 
biblique et de son commentaire. C’est là une supposition que 
l’on peut nier, sans pour autant méconnaître, ce que nous nous 
gardons de faire, qu’une telle Parole ne pourrait être ni contraire, 
ni même véritablement étrangère aux saintes Écritures. 
Un théologien luthérien, M. P. Scherding, réfléchissant récem- 

ment sur le principe scripturaire dans son rapport avec le minis- 
tère de la Parole, rejoignait des considérations qui nous sont 
chères et qui ont leur place, croyons-nous, dans la question qui 
nous occupe présentement ”1. Il se référait à l’usage apostolique 
des Écritures de l’Ancien Testament, qu’il caractérisait comme 
nous l’avons fait nous-mêmes (cf. E. H., p. 76-91) : l’Écriture 
est moins utilisée comme référence de type scientifique, Proof- 
text, que citée et interprétée à la lumière des réalités spirituelles 
qui font l’objet de la foi et de l’expérience chrétienne. De même 
la prédication chrétienne est-elle 

plus qu’une interprétation des textes sacrés, elle témoigne de l’action 
généreuse et régénératrice de l’Esprit qui signifie la présence du Christ 
au sein de son Église (p. 219). L’opposition contre l’Église romaine 
d’un côté et contre les spiritualistes de l’autre a imposé aux épigones 
de Luther une conception trop formaliste et rigoriste du principe 
scripturaire (...). L'identification trop hâtive de la Parole de Dieu 
avec le texte des Écritures, à laquelle les Réformateurs ont été entraî- 
nés dans l’ardeur du combat, a eu des suites fâcheuses (p. 320). Dans 
sa polémique contre l’Église romaine, l’Église protestante, en pré- 
conisant le principe du retour aux sources et en essayant de renouer 
directement avec l’Église primitive, a méconnu l’importance de la 

235 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tradition vivante, alors que l’image de l’Église du Christ est repré- 
sentée par ce que l’Épître aux Hébreux appelle la nuée des témoins, 
ou ce qui, d’après le Credo, est la communion des saints (p. 223). 
La Bible ne lui (— le peuple protestant) est-elle pas devenue étran- 
gère, en partie au moins, parce qu’on a laissé se creuser un trop 
grand vide entre le passé et le présent, sans penser à s’appuyer sur 
les valeurs de la tradition qui relie l’un à l’autre? (p. 230). 

C’est en effet le rôle de la Tradition en sa réalité dogmatique. 
Mais cela revient à reconnaître qu’il existe une action de Dieu, 
de son Saint-Esprit, dans l'Église, dans la trame de son histoire 
et l’exercice de sa mission d’annoncer l'Évangile, et que cette 
action est, pour notre connaissance et notre vie, une source : 
une source seconde, subordonnée, mais une certaine source. Le 
principe scripturaire n’est pas nié, mais il est débordé en son 
sens de Scriptura sola et comme usage raidement limitatif du 
« Il est écrit ». Il ne suffit pas de « scruter les Écritures » (cf. ÿn, 
5; 39) : il y a un attachement au «Il est écrit » qui ferme la 
lettre sur elle-même et, parce qu’elle ne l’y trouve pas expressé- 
ment indiquée, refuse une réalité que l’Église tient, soit pour 
lavoir héritée sous cette forme de réalité 7?, soit pour lavoir 
reconnue dans l’ensemble de l'attestation scripturaire, à la lumière 
de l’expérience qu’elle a faite. On comprend que la liturgie et 
la vie contemplative monastique soient des arches saintes de la 
Tradition. 

20 Par une considération du ministère comme prolongeant, dans 
le temps de l’Église, l’apostolat institué par le Christ. 

Si nous ne nous trompons — mais nous craignons de par- 
ler trop péremptoirement en un domaine qui appartient à 
d’autres. —, la théologie protestante courante ne connaît pas, 
et même elle refuse, cette idée. Pourtant, les Réformateurs n’ont 
pas voulu exclure le ministère, mais seulement le lier à la Parole, 
pour éviter l'affirmation d’une puissance ecclésiastique indépen- 
dante de l’autorité de Dieu. Ce faisant, cependant, ils n’ont 
considéré l’autorité de Dieu que comme se rendant actuelle dans 
la Parole, non sous la forme de l’acte par lequel, avant ou après 
sa résurrection, mais avant sa remontée aux Cieux, Jésus-Christ, 

236 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

Notre-Seigneur, a institué un ministère apostolique durable (voir 
en particulier Mr, 28, 18-20). Ainsi l’apostolicité était-elle mise 
dans la conformité et continuité avec la parole apostolique, par 
le moyen de l’Écriture, ce qui, certes, n’est pas faux, mais ne 
doit pas devenir exclusif. 

Or, c'était exclusif. La théologie protestante était dès lors 
vouée 1° à ne pas admettre de prolongement, dans le temps de 
l'Église, du ministère divinement institué dans les Apôtres, et 
qui cessait avec eux; 2° à ne voir dans les ministres comme 
tels que des hommes désignés par la communauté, investis par 
un simple droit humain, la part divine de droit et d’autorité de 
leur ministère n’étant que celle de la Parole; 3° à ne connaître 
d’apostolicité que celle de cette Parole, non celle d’une fonction, 
d’une autorité et d’une grâce relevant d’un ministère institué #; 
4° à ne pas faire figurer le ministère dans la définition de l’Église, 
où l'institution divine est limitée à la Parole et aux sacrements, 
comme si le ministère n’en faisait point partie #. Dans l’ecclé- 
siologie protestante, il n’y a pas, entre Dieu et la communauté 
Chrétienne fecclesia congregata), de ministère divinement insti- 
tué pour prononcer la Parole f(ecclesia congregans) : il y a la 
Parole, qui, si elle est reçue, constitue l’Église, la mesure et la 
juge #5. 

Dans ces perspectives, l’apostolicité et l’action du Saint-Esprit 
sont non seulement liées mais limitées à l’Écriture. On ne pose 
même pas la question, on l’exclut d’emblée, d’une apostolicité 
d’un ministère issu de celui des Apôtres et affecté des charismes 
correspondants, qui représenterait aussi une voie de l’action de 
Dieu et un élément constitutif du rapport religieux que le peuple 
de l’Alliance est appelé à vivre. Plusieurs critiques catholiques 
de M. O. Cullmann ont noté qu’il ramenait, sans le dire, toute 
inspiration à l'inspiration scripturaire, qui n’en est cependant 
qu’un cas %, et aussi qu’il identifiait implicitement l’infaillibilité 
à l'inspiration (scripturaire) 7 : de sorte que la fin de celle-ci fût, 
ipso facto, selon lui, la fin du charisme d’infaillibilité. Cela revient, 

d’un côté, à passer sous silence, au niveau du dépôt apostolique, 
une activité autre que celle de rédaction de quelques écrits, et 

donc l’existence, pour nous, d’une Tradition apostolique #, d’un 

autre côté, à méconnaître le moment majeur du charisme dont le 

237 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

magistère est doté dans son office de « tradition active ». Or, ce 
sont là deux des articles les plus importants de la théologie 
catholique de la Tradition. 

Mais voici que, tantôt par la voie de l’étude du Nouveau Tes- 
tament et de l’histoire ancienne de l’Église, tantôt par celle d’une 
réflexion théologique soutenue par un sentiment plus complet 
de la réalité chrétienne de l’Église, certains théologiens protes- 
tants proposent une considération nouvelle et beaucoup plus 
positive du ministère vu comme un prolongement, dans le temps 
de l’Église, de l’apostolat institué par Jésus-Christ et auquel 
celui-ci a donné la promesse de sa présence, chaque jour, jusqu’à 
la fin. 

C’est M. le pasteur J. J. von Allmen, professeur à la Faculté 
de Théologie de Neuchâtel, affirmant que «le ministère est 
nécessaire à l’Église autant que l’Église est nécessaire aux 
ministres » et montrant comment le ministère représente Je vis- 
à-vis de Jésus-Christ et de l’Église ®. Rappelons-nous que le 
Gegenüber, le vis-à-vis et la confrontation de l’Église et de sa 
norme, est la requête profonde de la Réforme, le motif le plus 
grave de son refus de notre notion de Tradition : et si ce vis-à-vis 
ne se réalisait pas seulement dans l’Écriture, mais aussi, à sa 
manière, dans le ministère institué, c’est-à-dire hiérarchique... ? 

C’est M. le pasteur J. L. Leuba, lui aussi professeur à Neu- 
châtel, liant la nécessité et le rôle d’une fonction enseignante de 
l’Église (magistère) à la façon dont il a, en d’autres études, fondé 
la réalité d’un enseignement dans la réalité d’une véritable his- 
toire, qui se déroule dans le temps de l’Église ©. La prédication 
de l’Église n’est pas une pure répétition de ce qui a été scriptu- 
rairement formulé; elle doit, non seulement traduire le message 
biblique en termes adaptés aux hommes, mais répondre aux 
questions du temps et proposer, pour cela, une doctrine dont 
Écriture ne fournit que les principes. Un magistère est donc 
nécessaire : sans lui, l’Église n’exercerait pas sa fonction de 
mettre l’homme réel, qui vit dans l’histoire, en rapport avec la 
Parole de Dieu. 

C’est M. le pasteur Fr. J. Leenhardt qui, traitant formellement 
le problème «Écriture et Tradition £! » et fondant, pour le « et » 
de son titre, un sens résolument conjonctif, montre que l’apos- 

238 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

tolat ne comporte pas seulement la fonction des témoins oculaires 
de la Résurrection, fonction qui ne survit pas aux Douze, mais 
aussi celle de prêcher : cette fonction-là continue dans le temps 
de l’Église comme un prolongement, conforme à l'intention du 
Christ, de l’apostolat des Douze. « Aussi l’aspect formel de leur 
mission, leur mission elle-même, considérée comme réalisant la 
volonté de présence de Jésus-Christ, ne peut être restreinte à 
leurs écrits; et si leur fonction de témoins oculaires passe direc- 
tement à l’Écriture, leur fonction de témoins, de prédicateurs 
actualisant l'Évangile sur l’ordre du Christ se poursuit et se pour- 
suivra aussi longtemps que durera la volonté de présence du 
Christ aux hommes » (p. 34). Bref, l’apostolicité ne s’exerce pas 
par la seule Écriture; la foi des chrétiens n’est pas réglée par 
l'Écriture seule et de façon immédiate, mais aussi par la prédica- 
tion d’un ministère institué, tout au long de l’histoire de l’Église. 
La Tradition reprend sa place : son rôle et sa justification tiennent 
à l’existence de cet intermédiaire humain d’un ministère aposto= 
lique dans lequel se réalise la présence du Christ promise à son 
Église jusqu’à la fin ©. « La tradition devient une réalité vivante 
et l’on n’est pas loin de comprendre en quel sens il est possible 
de dire que la révélation scripturaire.. horresco referens!… ne 
suffit pas » (p. 38-39). « Je risque une formule plus incisive en 
disant que la fonction apostolique appartient à l’essence de 
l’Église, mais pas l’Écriture » (p. 34-35). 

Après cela, citerons-nous encore la déclaration de ces vingt- 
neuf personnalités de l’Église réformée de Hollande adressée à 
«tous ceux qui aiment l’Église de Jésus-Christ % »? Citerons- 
nous un des théologiens de Taizé, P. Y. Emery, qui synthétise 
bien l’idée de ce paragraphe nouveau d’une théologie rénovée %#? 

Simples tendances catholicisantes ? 
Non! redécouvertes faites dans le climat œcuménique. 
L’effort ainsi commencé n’aura les assises qu’il appelle que si 

la pensée protestante se réinterroge sur le fondement de ce 

ministère dérivé de l'institution apostolique. Ce fondement se 

trouve dans une christologie pleinement conforme à celle de la 

Tradition et des grands conciles. Nous avons montré ailleurs 55 

que la pensée protestante rapporte et relie habituellement l’exis- 
L 

tence de l’Église au Saint-Esprit et à l'événement spirituel de 

239 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

l'annonce que Dieu nous est salutaire en Jésus-Christ, annonce à 
laquelle répond notre foi et qui est elle-même événement par le 
Saint-Esprit. Elle ne rapporte et ne relie pas l’existence de 
l'Église au Christ tel qu’envoyé du Père il a vécu en notre chair, 
ni à une institution par lui. La théologie catholique le fait, au 
contraire, sans méconnaître pour autant l’actualité de l’action du 
Seigneur glorieux, par son Saint-Esprit, mais on doit avouer que, 
surtout depuis la Réforme grégorienne et le développement des 
points de vue juridiques dont elle a été suivie, en raison aussi 
d’une tendance « physiciste » ou « chosiste » favorisée par la 
Scolastique, elle insiste beaucoup moins sur ce rôle et cet actua- 
lisme du Saint-Esprit que sur l’institution relevant de la puis- 
sance du Christ. Cependant, faisant cela, elle honore le schéma 
évangélique (surtout S. Jean) et traditionnel (S. Clément, Ter- 
tullien, etc.) montrant « Dieu » mandatant le Christ, qui man- 
date les Apôtres, qui mandatent des héritiers ou successeurs dans 
le saint ministère %. Cela suppose une considération de Jésus- 
Christ comme autorité qui, pour autant que nous soyons informé, 
est assez étrangère à la pensée protestante et devrait faire, de sa 
part, l’objet d’une étude attentive. 

Elle le pourrait d’autant mieux qu’elle s’est souvent attachée 
avec fruit à la Seigneurie ou Souveraineté du Christ. Mais elle 
Pa trop exclusivement considérée comme attribut du Christ glo- 
rifié, pas assez comme puissance résidant déjà, de droit, dans le 
Christ venu en chair, conformément à l’ontologie du dogme de 
Chalcédoine : « Toute puissance m’a été donnée... Allez donc, 
de toutes les nations faites des disciples. » C’est cette puissance 
royale du Christ qui insère efficacement son office sacerdotal et 
son office prophétique dans le temps, qui fait de lui, vraiment, le 
Maître du temps : ce qu’il est, non seulement en lui-même, au 
ciel, mais en son Église : « J’ai vaincu le Monde. » « Je suis avec 
vous tous les jours jusqu’à la consommation des siècles. » 

Si les idées exposées dans les pages précédentes trouvaient un 
accueil et un écho dans de larges secteurs de la pensée protes- 
tante, celle-ci éprouverait moins de difficulté qu’elle n’en montre 
à accepter l’idée de développement, qui est si étroitement liée à 
celle de Tradition. Aujourd’hui, cette idée répugne aux théolo- 

240 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

giens protestants, et surtout elle les inquiète #7. Il leur semble 
qu’en attribuant aux développements éventuels une valeur homo- 
gène, donc égale, au dépôt apostolique premier, le catholicisme 
tombe dans le péché qu’ils lui reprochent, celui d’absolutiser 
son histoire et d’ériger sa propre vie en norme. Bien des théolo- 
giens protestants ne seraient pas contre le développement, mais 
n’acceptent pas qu’on attribue à ses produits une valeur norma- 
tive autre que leur valeur de traduction du contenu des Écri- 
tures #, Nous ne disons en principe rien d’autre, sous réserve 
d’autres moyens que l’Écriture pour transmettre le dépôt apos- 
tolique. On devrait donc pouvoir, sur cette difficile question du 
développement, faire un substantiel chemin les uns vers les 
autres. Tout l'effort n’incomberait pas aux « autres », mais il 
faut bien avouer que la théologie protestante n’a pas fait, sur 
cette question, un travail comparable à celui qu’a fourni la théo- 
logie catholique. Raison de plus pour signaler et saluer de très 
intéressantes prémices d’un tel travail ®. 

Conclusion. 
Le présent chapitre ne voulait être ni une discussion polé- 

mique ni une justification générale des positions catholiques. Il 
visait à faire le point du dialogue entre la Réforme et la vieille 
Église sur la question de la Tradition. C’est ce qui nous permet 
de ne parler que très brièvement, moins pour conclure que pour 
annoncer le programme du dialogue à continuer, des deux points 
qui commandent, à leur racine, les accords et les désaccords. 

C’est d’abord la conception du temps de l’Église dans son rap- 
port avec ce que M. O. Cullmann, initiateur en ce domaine, 
appelle le temps de l’Incarnation ou celui de la pose des fonde- 
ments. Tous les censeurs catholiques de Cullmann ont critiqué 
la coupure mise par lui, estiment-ils, entre ces deux temps ®%. 
Comme si le Christ et l’Église étaient extérieurs l’un à l’autre et 
que l’Église ne faisait, vivant dans un temps purement profane, 
qu’essayer de se conformer du dehors au modèle posé une fois 
pour toutes. Pourtant, O. Cullmann admet une très positive 
valeur du temps de l’Église au point de vue de l’histoire du salut. 
Si l’on accepte de dépasser l’analyse des mots et des textes, si 
précieuse mais trop courte pour régler un problème dogmatique 

241 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

de cette ampleur, à laquelle s’est tenu M. Cullmann, et si l’on 
interroge le Nouveau Testament au niveau où il peut répondre 
vraiment au problème rhéologique, on trouve, nous semble-t-il, 
1° une affirmation de la pleine historicité du don de Dieu. L’his- 
toire de l’Église n’est pas une histoire seulement Awmaine qui 
ne ferait que se référer du dehors à l’ « une fois pour toutes » de 
lIncarnation : par la Pentecôte, suite ou fruit de Pâques, ce qui 
est arrivé une fois s’historicise et entre dans le temps %. 20 l’af- 
firmation ou la supposition que le Christ et l’Église sont l’un 
dans l’autre et qu’un même «mystère» les enveloppe. Le 
P. Mersch montre, dans toute la partie biblique de sa grande 
enquête sur le Corps mystique, comment les différents livres du 
Nouveau Testament portent leur affirmation sur l’annonce, après 
le Christ en sa vie historique et à partir de lui, d’une vie du 
Christ dans les siens. Reprenant brièvement ce qu’il a montré 
longuement, il applique cela à une prolongation de l’enseigne- 
ment du Christ dans son Corps vivant ®. L’idée d’ « Incarnation 
constituée » déplaît beaucoup aux protestants, qui y voient le 
même danger que dans celle de développement. Nous avons 
conscience de ce que l’expression peut avoir de critiquable et nous 
lévitons généralement, mais conscience, aussi, de ce qu’elle tra- 
duit gauchement de vrai et d’authentiquement néotestamentaire : 
ce fond de vérité est l’impossibilité de mettre une coupure, tout 
en maintenant une différence décisive, entre le Christ et son 
Corps ecclésial. 

Précisément, le second point qui commande en profondeur la 
théologie de la Tradition tient au réalisme et à la vérité avec les- 
quels on reconnaît, dans l’Église, le Corps (mystique) du Christ. 
Il est possible que la théologie catholique développe trop exclu- 
sivement l’aspect d’intériorité et de continuité vitales entre le 
Christ et son Corps % : il est certain que la théologie protestante, 
éloquente pour parler de la seigneurie du Christ sur l’Église, est 
loin d’avoir assez considéré le réalisme avec lequel l’Église est 
le Corps du Christ. Les Réformateurs ont été en partie les vic- 
times d’une perte ou d’un affaiblissement du sens de l’Église 
comme mystère de type sacramentel, qu’on a pu relever un peu 
partout au xvie siècle. W. Schweitzer ne se trompe pas lorsqu’il 
estime que notre théologie de la Tradition s’explique par notre 

242 



LA PENSÉE PROTESTANTE CONTEMPORAINE 

théologie de l’Église considérée comme le Corps du Christ ou le 
sacrement de sa présence %. Les théologiens protestants ne se 
rapprochent de nous sur ce point qu’en s’en rapprochant aussi 
sur l’autre %,. 

Mais, à une telle profondeur, la théologie engage des orienta- 
tions prises à l’égard des articles les plus fondamentaux de la foi. 
Ce qui est en cause, c’est la conception du rapport religieux : la 
Réforme le voit comme le rapport dramatique et dialectique de 
la personne pécheresse avec l’Absolue Sainteté. Ce qui est en 
cause, c’est l’abordage du dogme christologique, la place qu’on 
attribue à l'humanité du Christ, la façon dont on voit les rap- 
ports entre, d’une part, l’Église, ses ministères, sa vie, et, d’autre 
part, le Christ du ministère public et l’Esprit que Dieu nous 
envoie d’en haut pour faire de nous des chrétiens. Sur deux points 
de cette économie complexe, la théologie protestante nous semble 
avoir encore de substantiels progrès à faire : sur le lien de l’Église 
avec le Christ et ce qu’il a fait en les jours de sa chair %; sur le 
lien entre l’Église et le Saint-Esprit, sur l’action du Saint-Esprit 
dans l’histoire de l’Église. Nous disons bien : l’Église, car la théo- 
logie protestante s’est trop contentée jusqu'ici, croyons-nous, de 
considérer l’œuvre du Saint-Esprit dans la personnalisation, 
c’est-à-dire l’application à chaque individu, de la Révélation et 
de la Rédemption. Élaborer une doctrine plus satisfaisante de 
son action dans l’Église comme telle, est une condition nécessaire 
d’une théologie plus adéquate de la Tradition. Telle est d’ail- 
leurs, également, la conclusion commune des deux Commissions, 
l'américaine (P. Georges Florovsky) et l’européenne (professeur 
K. E. Skydsgaard) qui travaillent, pour le compte de la Division 
des Études du Conseil œcuménique des Églises, les problèmes 
posés par la Tradition et les traditions. 



aan D ae ga 
eEva pates #8 

po : és ”’ hé rersil © k 

sante is, ogEun? sos A À ee de ol aus 4 Miins à 

Jôtsl sb amomeresba aie ni-eslorre sb hresèl a À 

atrassigiin roggst.ub-nol20n00 si 2en 9 bent Ne en jp 

: pinelsih 2 auphemet nuqusrei s002 at: lo na : 

_ me ip 30.sarmee ouloadé'l-20ve, sesrs1q seems" sl 

= pglup s08ïa-6l aupisalerimtasmsol, ub-apsinedes per 

“#8 ok, 1iov. ac 1n0b mogsiosl. pas ub britoraud'i-écel 

- sus bu ir-LE spé ai ae cs e0g 22h amd 

euon soicl: sup sui ts 0ifdux sréseinien ab susd ol, 9 | 
mioq x45D 8 pk sbeuçn sb ssiét4nq 1er lb aics 

mé OR ANEHESICAT sigoleih sk.azolassos 20002 

‘Loh soil she 21 omidté.:$180% het cpmdioatiuuss 

2 ie riedgsa sbamoist aise up pos: perf, 

aise ub gel 15e dixged-1nisé az sit “0 ee 

LUI CRE nid anoribenaff: EDICUU Hsob-asiotaid'i 

10m-2RCV01 Di ni HI OR este. 

ROSE al. ensb. 2ineel-tain8 vb. 219 
oi OS si sb .ubiviboi supets é: noisoilqgei< 

ob sinpeidienss eulq Lsnimpob, as 20e an 
sesrba coÿibeco-qu Jen allo amine s 

| es als ,aoitiberT si sb sisupèbs 2 

mmoo 15 2D pong 

ei man sb niamos al 106g asie 
side il ab subis 1e lan 

espicr enoiibes el ra 
me Coupe A et sx roraain que li 

asie ds © P 
ser de} L É | heroes 

os 1e: € Ce yes ke Éorinssent at 08 
es d'ése dort: d'uss affsihibssèns | 
re ; 19 ris + de type secramettl, + de er 

Re av siègi KR. LAE hweitrer 1 

1e que notre thétiogie PEUT 

à «4 



EXCURSUS A 

L'ÉVANGILE ÉCRIT DANS LES CŒURS 

Le thème de l'Évangile écrit dans les cœurs a pris une valeur tech- 
nique et une certaine densité de sens dans la théologie de la Tradition. 
Mais il avait d’abord son sens proprement biblique : il importe de 
reconnaître ce sens. 

L'origine s’en trouve dans la 2 Épître aux Corinthiens (en 57), 
3: 2-3 : 

Notre lettre, c’est vous, une lettre écrite en nos cœurs, connue et lue 
par tous les hommes. Oui, vous êtes manifestement une lettre du Christ 
rédigée par nos soins, écrite non avec de l’encre, mais avec l’Esprit du 
Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair, 
sur VOS CŒUTrS, 

. Ces versets introduisent un développement sur le ministère de la 
lettre et le ministère de l'Esprit : la différence entre l’ancienne et la 
Nouvelle Disposition réside dans le don de l'Esprit, propre à celle-ci 
(2 Cor, 3, 6; Rm, 7, 6; Ézéch, 36, 14-28). Ce développement appar- 
tient lui-même à un ensemble plus large (2, 12 à 7,4) sur le ministère 
apostolique. L’idée de lettre écrite sur ou dans les cœurs, avec l’Esprit 
du Dieu vivant, procède littérairement d’Ézéchiel et de Jérémie. 

C’est dans le contexte du siège, imminent ou déjà commencé, de 
Jérusalem, puis dans celui du lendemain du désastre, que les deux 
prophètes parlent. Il s’agit du rapport d’alliance institué par Jahvé 
entre son peuple et lui. Israël a rompu le pacte en n’obéissant pas 
aux prescriptions de l’alliance. Il sera châtié, détruit. L’alliance est 
à terre. Mais le prophète, qui a reçu mission de détruire et d’arra- 

245 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

cher, est aussi envoyé pour édifier et planter. Jahvé reprendra son 
œuvre, et d’une façon, cette fois, définitive, tant parce qu’elle attein- 
dra le terme qu’elle vise, le cœur de l’homme, que parce qu’elle sera 
l’œuvre de Jahvé lui-même, de son Esprit !. Voici les textes princi- 
paux : 

Ézéch, 11, 19 (peu avant le siège, vers 590) : « Je leur donnerai un 
seul cœur et je mettrai en eux un esprit nouveau : j’extirperai de leur 
corps le cœur de pierre et je leur donnerai un cœur de chair (afin qu’ils 
marchent selon mes lois). » 

Tér, vers 587-96 : 31, 31-34 : « Voici venir des jours — oracle de 
Jahvé — où je conclurai avec la maison d’Israël (et la maison de Juda) 
une alliance nouvelle. Non pas comme l’alliance que j’ai conclue avec 
leurs pères le jour où je les pris par la main pour les faire sortir du 
pays d'Égypte. Cette alliance — mon alliance! — c’est eux qui l’ont 
rompue. Alors, moi, je leur ferai sentir ma maîtrise, oracle de Jahvé. 
Mais voici l’alliance que je conclurai avec la maison d'Israël après ces 
jours-là, oracle de Jahvé. Je mettrai ma loi au fond de leur être et je 
lécrirai sur leur cœur. Alors je serai leur Dieu et eux seront mon 
peuple. Ils n’auront plus à s’instruire mutuellement. » 

Ce texte est cité par l’Épiître aux Hébreux, 8, 9 et s. L’idée d’une 
connaissance si intérieure qu’on n’aurait plus besoin de maîtres 
humains se trouve aussi, avec allusion à Js, 54, 13, dans S. Jean, 6, 
45 et 1 fn, 2, 20, 27. Pour l’annonce d’une nouvelle alliance, éter- 
nelle, après un châtiment d’Israël coupable, on comparera Ézéch, 16, 
39-60. 

Jérémie dit aussi, 24, 7 : « Je leur donnerai un cœur pour connaître 
que je suis Jahvé. Ils seront mon peuple et moi je serai leur Dieu. » 
— 32, 39 : « Je leur donnerai un autre cœur et une autre manière 
d’agir (...) et je mettrai ma crainte en leur cœur pour qu’ils ne s’écartent 
plus de moi. » 

Enfin Ézéchiel, après la catastrophe de 586 (36, 24-27) : « Alors je 
vous prendrai parmi les nations et je vous rassemblerai de tous les 
pays étrangers, et je vous ramènerai Vers votre pays. Je répandrai sur 
vous une eau pure et vous serez purifiés. Et je vous donnerai un cœur 
nouveau, je mettrai en vous un esprit nouveau, j’ôterai de votre chair 
le cœur de pierre et je vous donnerai un cœur de chair. Je mettrai mon 
esprit en vous et je ferai que vous marchiez selon mes lois. » 

On comparera, dans Ézéchiel lui-même, la vision des ossements 
desséchés et réanimés (ch. 37 : « et je mettrai mon esprit en vous, et 
vous vivrez... »), puis, dans le monde spirituel de Jérémie, Deut, 30, 
6-8; Ps, 51, 12-14 et le motif de la circoncision du cœur, Sr, 4; 4 

Trois valeurs principales nous paraissent, dans leur liaison même, 
engagées dans ces annonces prophétiques : 1° Il s’agit du vrai rapport 
d'alliance, qui est le centre du Propos de Dieu et de l’histoire du 

246 



L’ÉVANGILE ÉCRIT DANS LES CŒURS 

salut. Le terme divin en est le « Dieu vivant », que nomme S. Paul 
dans le texte dont nous sommes partis et qui, dans l’Ancien Testa- 
ment, est l’initiateur de l’histoire sainte, de l’alliance, de la délivrance 
d'Égypte ?. 20 C’est l’Esprit de Dieu qui réalise ce vrai rapport d’al- 
liance. Il est la force qui fait accomplir à ses élus le plan de Dieu 5. 
Aussi l’instauration d’un état meilleur, et même parfait et définitif, 
de la relation d’alliance est-elle attribuée à un don nouveau et plénier 
de l'Esprit. 3° Cet état parfait ne peut consister que dans une inté- 
riorisation des dispositions qui répondent, dans l’homme, au rapport 
d'alliance. On sait que le plan de Dieu est marqué par un passage 
des choses à l’homme et par une visée d’intériorité parfaite. Or, en 
style biblique, le « cœur » désigne la disposition foncière de l’homme, 
le siège des sentiments et des pensées, l’organe même de l’intériorité 4. 

Ainsi quand S. Paul compare la communauté qu’il a fondée à « une 
lettre du Christ, écrite, non avec de l’encre mais avec l’Esprit du 
Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair, 
sur vos cœurs », il situe l’œuvre de son ministère dans l’ordre de la 
Nouvelle Alliance en laquelle se réalise le vrai et parfait rapport reli- 
gieux. Il n’est pas formellement question, ici, de l’Évangile. 

Quand a-t-on commencé à parler d’Évangile écrit dans les cœurs? 
Pas à l’époque des Pères, autant que nous sachions. S. Irénée parle 
de salut que plusieurs peuples barbares possèdent « écrit sans encre 
ni papier, par l'Esprit Saint, dans leur cœur, et ils gardent avec soin 
la tradition ancienne, croyant en un seul Dieu 5... ». Le salut a pour 
principe la foi, qui se résume dans la profession qu’on en fait au 
baptême. Garder ainsi dans le cœur est plus noble que garder inscrit 
sur du papier. C’est le propre d’une fidélité totale. Irénée revendique 
celle-ci pour les paroles qu’enfant il avait entendues de la bouche de 
Polycarpe 5. Nous l’avons vu, lorsque le catéchuménat fut organisé 
au plan liturgique, on faisait au catéchumène une obligation d’ap- 
prendre par cœur le symbole et le Pater, sans les mettre par écrit. 
S. Augustin citait, à cette occasion, le texte de Ÿér, 31, mais il ne 
parlait pas précisément de l'Évangile 7. Par contre, dans l’explication 
de la même cérémonie que donne le Sacramentaire gélasien, l’évêque 
dit au catéchumène : « Apprenez le symbole d’une âme attentive, et, 
ce que nous vous transmettons tel que nous l’avons reçu, inscrivez-le, 
non sur quelque matériau sujet à la corruption, maïs sur les pages 
de votre cœur £. » É 
Au fond, malgré l'immense prestige du Texte ou du Livre, la 

mémoire vivante de la fidélité du « cœur » l’emportait en dignité. La 
sainte Écriture exalte le fait de « garder en son cœur » (cf. Gn, 37, 
11; Dn, 7, 28; Le, 2, 19 et 51). Clément d’Alexandrie écrivait, appro- 
chant ainsi de notre thème : « Par l’instruction donnée par le Sauveur 
aux Apôtres, la tradition non écrite de la tradition écrite (c’est-à-dire 
un commentaire des Écritures) a été transmise jusqu’à nous, ayant 

247 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

été écrite par la puissance de Dieu dans des cœurs nouveaux, corres- 
pondant à la nouveauté du Livre d’Isaïe °.. » 

Les Pères citent assez volontiers l’un ou l’autre des textes que nous 
avons transcrits, Jér, 31 ou 2 Cor, 3, 3, mais ils le font dans la pers- 
pective de ces textes eux-mêmes, à savoir pour exprimer la différence 
entre la loi ancienne et la loi nouvelle. AinsiS. Jean Chrysostome !°. 
Ainsi, souvent, S. Augustin, surtout dans le De Spirituet littera (412), 
qui est le « lieu » propre de cette distinction !!, Dans ses catéchèses 
baptismales, Jean Chrysostome fait bien allusion aux termes de Z Cor, 
3, 3, mais pas à propos de la traditio symboli : illes applique au pacte 
ou traité que représente le sacrement lui-même, et qui est écrit, « non 
à l'encre, mais avec l’esprit 1? ». 

Les Pères trouvaient encore l’annonce d’une deuxième loi, celle de 
l'Évangile, dans le titre même de « deutéronome » que portait un livre 
du Pentateuque : ce serait « cette loi de l'Évangile écrite dans le cœur 
du croyant qui entend et retient la Parole du Christ 1 ». Ils aimaient 
aussi développer le thème de la Pentecôte chrétienne répondant à la 
Pentecôte judaïque, en laquelle on fêtait le Don de la Loi sur le 
Sinaï #, La première loi avait été écrite sur des tables de pierre, la 
seconde était celle de la grâce, celle du Saint-Esprit, et elle avait été 
inscrite dans le cœur des fidèles. 
Une des premières applications formelles à la Tradition, sinon du 

texte même de S. Paul, du moins du thème qu’il énonce, se trouve, 
après Clément d’Alexandrie, chez Nicéphore, patriarche iconophile 
de Constantinople, déposé en 815. « Tout ce qu’on fait dans l’Église 
est Tradition, dit-il, l'Évangile y compris, puisque Jésus-Christ n’a 
rien écrit, ayant déposé sa parole dans les âmes 15, » 

Sans faire une application aussi directe à la Tradition, les grands 
Scolastiques devaient préparer celle qu’on ferait au moment du concile 
de Trente. Du moins S. Thomas d’Aquin, car nous ne voyons pas 
que S. Bonaventure ait beaucoup invoqué notre thème 15, S. Thomas, 
lui, le fait assez souvent, en dépendance de S. Augustin et de son 
De Spiritu et littera, dont il assume les idées. Il reste dans le cadre 
de lopposition biblique et augustinienne entre le régime mosaïque 
de la lettre et le régime chrétien de l’esprit. Il dit bien, avec S. Augus- 
tin, que toute l’Écriture, y compris celle du Nouveau Testament, est, 
en tant que chose écrite, extérieure au cœur de l’homme, une lettre 
qui tue !?, L’usage de moyens extérieurs continue sous la Nouvelle 
Disposition, mais ce ne sont que des réalités secondaires, dont tout 
le rôle est de procurer le fruit intérieur, qui est le principal : des 
inducentia ad gratiam Spiritus Sancti, en laquelle consiste proprement 
la loi nouvelle, celle de l'Esprit de vie, écrite, non avec de l’encre, 
mais par l'Esprit du Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais 
sur la table de nos cœurs 18, S. Thomas cite le texte de 2 Cor, 3, 
3, mais dans ce contexte, authentiquement biblique, des caractères 
propres de la loi nouvelle, non dans celui du problème Écriture-Tra- 

248 



L'ÉVANGILE ÉCRIT DANS LES CŒURS 

dition, problème qui n’était pas, alors, abordé de façon polémique, 
mais résolu dans la jouissance tranquille d’une harmonie et d’une 
continuité entre les deux choses. Pourtant, l’usage qu’il fait de notre 
thème est important pour ce sujet lui-même, car il a inspiré les théo- 
logiens du xvr® siècle, qui en ont adapté les catégories au problème 
qui leur était posé. 

Les choses changent à la suite des théories de Scriptura sola. Est-ce 
parce que Wyclif, tout en tendant à une telle théorie et en en tirant, 
déjà, bien des conséquences pratiques, n’a guère fait d’énoncés de 
principe différents de ce qu’on peut trouver chez d’autres théologiens 
médiévaux? Thomas Netter, qui suit son adversaire sur son terrain 
et polémique contre lui avec érudition, sans faire un apport vraiment 
créateur de réflexion théologique constructive, n’utilise peut-être pas 
formellement le thème de l'Évangile écrit dans les cœurs en faveur 
de la Tradition, mais il en approche lorsqu'il écrit : 

In eius (— Ecclesiae) fide, tamquam in tutissimo scrinio, totius latet 
thesaurus dogmatis Christiani : sub umbra authoritatis eius quiescit 
fides de Prophetis et omnis justa aestimatio Evangelicae veritatis, scrip- 
tae, inquam, et non scriptae, nisi, ut prius dixi, in cordibus conver- 
sorum 1°. 

Mais ce sont surtout les apologistes de la vieille Église contre 
Luther et les Réformateurs du xvi® siècle, qui ont appliqué ce thème 
à la Tradition. Lequel de ces polémistes l’a fait le premier? Serait-ce 
Jacques Latomus? Se référant à son vieux maître parisien, dont il 
n'indique pas le nom, il dit que la ressource dernière de la foi est 
l'Évangile écrit dans les cœurs 2, Cela semble bien proche de la grâce 
ou vocatio (instinctus) interior dont parle S. Thomas. Mais ce n’est 
dit qu’en passant, et pas dans un contexte de polémique contre une 
prétention de Scriptura sola. Nous sommes, par contre, dans ce 
contexte avec Jean Eck et Henry VIII, en 1521. Le roi d'Angleterre 
(et de France...), « défenseur de la foi », et derrière lui, sans doute, 
son chancelier Thomas More, reprochait à Luther de ne pas donner 
créance à certains sacrements — il s’agissait de la confirmation —, 
sous le prétexte qu’on ne les trouve pas dans l'Évangile : alors qu’on 
ne peut savoir quels sont les Évangiles nisi tradente Écclesia. I] ajoute : 
d’autant que, si aucun évangile n’avait été écrit, il resterait cependant 
PÉvangile écrit dans le cœur des fidèles, qui a précédé tous les évan- 
giles écrits ?1, 
Au même moment, 1521, Jean Eck, le contradicteur tenace de 

Luther à la Dispute de Leipzig, faisait un grand usage de notre expres- 
sion dans son De Primatu Papae adversus Lutherum *?. Cela recou- 
vrait, chez lui, tout ce que l’Église tient et qui n’est pas rigoureuse- 
ment Écriture, ou plutôt, au-delà du texte matériellement pris (à 

la manière des Juifs), le sens de ce texte, dévoilé par PEsprit aux 

249 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

hommes spirituels, et tenu dans l’Église une. Eck adaptait, au pro- 
blème soulevé par la Réforme, la théologie classique de S. Thomas : 
la loi évangélique est principalement la loi écrite dans le cœur de 
l'Église; la loi écrite n’est qu’un index orientant vers la loi intérieure 
ou mentale. Eck reprenait ces thèmes en 1530, dans sa Repulsio arti- 
culorum Luther ?. 

Publiant, en février 1528, ses Grundtliche unterrichte pour éloigner 
de la Réforme la princesse Marguerite de Anhalt, le Dominicain 
Jean Mensing, qui avait affronté personnellement Luther, distinguait 
comme trois états de la Parole de Dieu : dans le cœur, dans la bouche 
et sur le papier 24, Déjà Cochläus, grand adversaire de Luther, avait 
souligné le fait que l’Écriture est incomplète, qu’elle n’a pas son sens, 
qu’elle n’est point Parole de Dieu, par elle seule et en sa propre 
matérialité de lettre, mais seulement dans un sujet vivant *. Il y avait 
là un effort intéressant pour distinguer entre lettre de l’Écriture et 
Parole de Dieu. Nicolas Herborn, Franciscain, un des critiques les 
plus originaux de Luther, distinguait de même le verbe écrit et le 
verbe inspiré, c’est-à-dire la Parole comme acte actuel de Dieu dans 
un esprit vivant #%. On ne peut, disait-il, identifier l'Évangile et un 
document : un document est mort; l'Évangile n’est lui-même que 
reçu du Christ par un fidèle vivant. Le document écrit n’en est qu’un 
signe ou un témoignage ?7. 

Quelques années plus tard, Jean Driedo, de Louvain, distinguait 
entre l'Évangile comme message prêché et l'Évangile comme récit 
écrit #8, Le premier était cet Évangile écrit dans les cœurs des Apôtres, 
c'est-à-dire gardé dans leur fidélité vivante et qui devait être, par 
eux, imprimé dans le cœur des fidèles avant même qu’il existât 
aucun écrit du Nouveau Testament. Le contenu de cet Évangile était 
toute la prédication apostolique conforme au commandement de M, 
28, 18-20, prédication toute relative au fait de Jésus-Christ-Sauveur; 
il était le contenu et le sens authentique des prophéties et des écrits 
évangéliques référés à Jésus-Christ. 
Au cours des discussions de la IV® session du concile de Trente 

sur la question des Écritures et des traditions, le 18 février 1546, le 
cardinal Cervini distinguait trois principes de notre foi, qui sont tous 
trois de l’ordre de la Révélation : la Révélation faite aux patriarches, 
contenue dans les Écritures de l’Ancien Testament; l'Évangile écrit 
dans les cœurs des Apôtres, selon ce qu’avaient annoncé les pro- 
phètes : une partie en a été écrite, une autre a été laissée 27 cordibus 
hominum. C’est le Nouveau Testament. En troisième lieu, le Saint- 
Esprit, qui déclare les points de Révélation demeurés obscurs pour 
nous ??. 

Demeurons dans le cadre chronologique du concile de Trente. Mar- 
tin Perez de Ayala prit part au concile à partir de la seconde moitié de 
1546. Il publia à Cologne, en 1549, le premier ouvrage de théologie 
formellement consacré à l'étude de la Tradition : De divinis, aposto- 

250 



L’ÉVANGILE ÉCRIT DANS LES CŒURS 

Bicis atque ecclesiasticia traditionibus. Dès le départ, il distingue deux 
acceptions de «tradition ». En une première acception, la tradition 
contient tout l'Évangile, mais cet Évangile a d’abord été déposé 
comme une semence dans le cœur des hommes avant d’être rédigé 
par écrit : c’est ce que nous appelons aujourd’hui l'Évangile avant les 
évangiles %, Il était alors écrit « intra cordium secessus, digito Dei #1 », 
«in cordium penetralibus sculpta #? », à la différence de ce qui sera 
plus tard fixé par écrit #3, 

Melchior Cano ne participa au concile qu’à partir de 1551 et son 
célèbre De Locis n’a été publié qu’en 1564, après sa mort. Mais on 
s’accorde à en dater la rédaction de l’époque du concile de Trente. 
Cano y use du thème de l'Évangile écrit dans les cœurs, avec citation 
de Jér, 30 et de 2 Cor, 3 : une première fois pour montrer l’antériorité 
de la Tradition sur PÉcriture, dans la ligne du thème de l'Évangile 
avant les évangiles %; une seonde fois au nom de la dignité de l’Évan- 
gile et de sa supériorité, en arguant du fait, fondé dans des exemples 
et des textes antiques, que le secret convient au mystère : « Indignum 
ergo erat ut tota Evangelii doctrina, quae lex est spiritus et vitae, 
mortuis ubique litteris committeretur, nec ulla ex parte committere- 
tur cordibus, cum de ea specialiter scriptum esset » (cit. de ÿér, 30). 
Les fils, par opposition aux Juifs soumis à la Loi, sont appelés à la 
liberté de la grâce et ont la loi « insculptam in cordibus % ». 

Évoquer d’autres textes encore ne nous avancerait pas beaucoup. 
La distinction entre l’Écriture comme document matériel et comme 
objet d’une foi vivant dans le cœur de l’Église demeure dès lors 
acquise à la théologie %, Nous pouvons tenter une interprétation 
d'ensemble, en tâchant de répondre à ces questions : Quels usages 
les controversistes du xvi® siècle ont-ils fait de notre thème, dans 
quelles directions de pensée? Quel est le sens profond de ce thème 
dans la théologie catholique de la Tradition et de ses rapports avec 
lÉcriture? À quelles valeurs profondes du christianisme répond-il? 
Quelles sont ses conditions de pleine validité? 

Le thème relève d’une critique de la thèse protestante de Scripiura 
sola. À vrai dire, cette thèse est prise d’un peu court, assez matérielle- 
ment et scolairement. Sans doute les apologistes catholiques sont-ils 
excusables : bien des énoncés parlaient de cette façon; souvent, une 
ambiguïté demeurait sur ce que désignait au juste « Parole de Dieu », 
on ne voyait pas bien s’il s’agissait de l’acte de Dieu parlant, se révé- 
lant, ou du texte de l’Écriture matériellement pris %’; enfin, ce qu’ex- 
cluaient les Réformateurs était, lui, immédiatement très clair, il fallait, 
sans surseoir, critiquer leur refus ou leurs négations : les apologistes 
se sont portés sur les points les plus menacés, à savoir l’autorité de ce 
que tient l’Église en plus ou au-delà des Écritures. Ils ont laissé de 
côté deux valeurs de la théologie réformée, où l’on eût pu retrouver 
un écho de la tradition et qui venaient, en quelque sorte, au-devant 

251 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

de la vérité profonde que ces apologistes catholiques voulaient expri- 
mer : une conception en quelque sorte sacramentelle de la Parole de 
Dieu, et même de l’Écriture; l’actualisme de l’opération de Dieu, par 
son Saint-Esprit, dans l’audition de la Parole ou l'intelligence des 
Écritures (« témoignage intérieur du Saint-Esprit »). 

Au positif, le thème qui nous occupe visait à justifier la valeur nor- 
mative de ce qu’on tient dans l’Église et qui n’est pas formellement 
écrit dans les Livres saints. C’est qu’il y existe une autre action, une 
autre intervention de Dieu, que son action et son intervention révéla- 
trice dans l’Écriture, à savoir l’action par laquelle il communique le 
contenu et le sens de cette Écriture à des esprits vivants, par son 
Esprit. On appelle cette action, tantôt « inspiration », ou même « révé- 
lation, dévoilement », au sens large de ces mots, que nous avons étudié 
précédemment #, tantôt « Évangile écrit dans les cœurs ». Le sujet 
actif de cette action est Dieu, par son Saint-Esprit. Son réceptacle ou 
bénéficiaire est l’esprit des âmes religieuses ou l’Église. 

Le sens du thème est donc très clair. Il se situe à un niveau profond. 
Il est de revendiquer comme principe régulateur de la foi, au-delà ou 
en plus de la lettre de l’Écriture, un acte actuel du Dieu vivant dans 
lesprit vivant de l’homme. Rien n’eût dû être plus sympathique aux 
protestants. Mais, en reconnaissant un tel acte, les Réformateurs le 
gardaient strictement référé à la compréhension de l’Écriture d’abord 
posée comme étant la Parole de Dieu. Les apologistes catholiques, au 
contraire, constataient que l'Évangile avait été prêché avant la rédac- 
tion des Écritures du Nouveau Testament : le Christ l’avait confié, 
non à des écrits, mais à des hommes vivants, et il leur avait promis, 
pour le prêcher, le garder et le bien entendre, l’assistince de son 
Esprit. Cette livraison ou tradition de l'Évangile écrit dans les cœurs 
par l'Esprit de Dieu débordait ce qui en avait été fixé par écrit sur le 
papier (la lettre morte). C’était cela, la Tradition : à la fois sens de 
l’'Écriture, pratiques ou vérités que l’Écriture, tout occasionnelle 
qu’en a été la rédaction, ne contenait pas expressément, assistance 
donnée à l’Église pour entendre droitement le tout. Et tout cela 
entraînant pour conséquence le devoir d’attribuer un par pietatis 
affectus, un même sentiment de piété et un même respect, à cette 
forme ou à ce fruit de l’action de Dieu qu’à l’Écriture, résultat d’une 
action semblable. La conséquence malheureuse de l'affrontement 
polémique a fait que cette articulation de la valeur « Église » et de la 
valeur « Écriture », qui devait se faire en synthèse, s’est développée 
en opposition. Elle a pris, par la polémique, l’allure d’une concur- 
rence entre l'autorité de l’Écriture et l’autorité de l'Église, avec, chez 
certains au moins, une primauté de celle-ci sur celle-là 3. 

Un autre fait a joué encore. Les théologiens du xvie siècle que nous 
avons cités disent que la Parole, objet normatif de la foi, est celle que 
l'Esprit forme dans le cœur de l’Église. Mais où et quand cela se passe- 
t-il? Qu'est-ce à dire : l’Église? La pensée de nos théologiens oscille 

252 



L’ÉVANGILE ÉCRIT DANS LES CŒURS 

entre deux réponses qui ne sont nullement contradictoires, qu’on doit 
même tenir ensemble, mais dont l’équilibre et la synthèse sont dif- 
ficiles. D’un côté, ils parlent, comme on le faisait traditionnellement, 
des sancti, des Pères et des auteurs anciens comme hommes spirituels, 
instruments du Saint-Esprit, en qui se continue le prophétisme de la 
Révélation 4. D’un autre côté, ils parlent souvent de l « Église » et, 
sans toujours entendre par là les.chefs de l’Église, la hiérarchie, ils 
passent cependant au magistère. Ils ne pensent plus alors tellement à 
cette conversion spirituelle par laquelle le voile est enlevé de nos yeux, 
qui peuvent enfin voir le sens de l’Écriture — affirmation tradition- 
nelle (voir supra, p. 151) —; qu’à un charisme d’assistance assuré à 
la fonction : « Qui vous écoute, m’écoute 41, » La réalité « Évangile 
écrit dans les cœurs » est alors liée, et elle tend à s’identifier, à la mis- 
sion hiérarchique, à l’acte et à l’autorité du magistère. Ainsi chez 
Jean Eck . Le processus, dont nous avons retracé l’histoire dans notre 
Essai Historique, commence, par lequel Tradition tendra à s’identifier 
avec l’enseignement du magistère vivant en tant que tel. Quand le 
cardinal Stanislas Hosius écrit : « Vivum Evangelium ipsa est Eccle- 
sia # », toutes les valeurs sont-elles bien en place? 

L’étude de l’histoire de l’ecclésiologie nous a amené à penser que 
le tournant peut-être le plus important de cette histoire a été pris 
entre la fin du xI° et la fin du xir1e siècle. Dans l’usage de bien des 
textes et des thèmes, on est passé du plan de l’homme spirituel à celui 
d’une affirmation de privilèges hiérarchiques juridiquement assurés 
et conçus. Nous avons étudié ce passage pour l’usage de certains textes 
bibliques tels que Ÿér, 1, 10 : « Ecce constitui te super gentes et regna 
ut eradices et disperdas, ut. aedifices et plantes », ou 2 Cor, 2, 15 : 
« Spiritualis homo judicat omnia, ipse autem a nemine judicatur. » 
Pour quelques autres encore #, Nous l’avons retrouvé dans nombre 
de domaines, par exemple dans le chapitre des sources du droit, étudié 
par M. l’abbé Ch. Munier #5. Le thème de l’Évangile écrit dans les 
cœurs tend à suivre la même ligne. Son origine lointaine se trouve dans 
les textes de Jérémie, d’Ézéchiel et de S. Paul opposant l'alliance nou- 
velle de l'Esprit à celle de la lettre. Son origine plus directe et plus 
proche est la théologie augustino-thomiste de la loi nouvelle. Son sens 
profond est d’affirmer que Dieu ne parle pas aux hommes dans un 
texte écrit seulement, mais par un acte de son Esprit vivant dans l’es- 
prit vivant de ces hommes : il s’agit des conditions de plénitude de 
cette réalité spirituelle qu’est l’action révélante. Cet acte de Dieu a 
pour sujet bénéficiaire l’Église comme réalité totale et organique 
(notre ch. IIT) : une Église vue comme réalité vivante, surnaturelle et 

spirituelle, c’est-à-dire faite par le Saint-Esprit. Cela englobe l’acti- 

vité du magistère, mais en la situant dans la totalité de la communion 
du Peuple de Dieu et Corps du Christ. . 
Aux xvIIe et xvirre siècles, la théologie De Ecclesia s’est systématisée 

dans la ligne tracée par la polémique antiprotestante, surtout celle des 

253 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Controverses de Bellarmin, dont la perfection a fait l’extraordinaire 
réussite. Elle a été souvent un traité de droit public portant sur la 
constitution de l’Église, l’autorité. Il s’est opéré un certain divorce 
entre théologie et spiritualité, chacune suivant sa propre route #, 
La phrase célèbre, dans laquelle Môhler résumera le sens des traités 
De Ecclesia de l’époque des Lumières, est à peine une charge : « Gott 
schuf die Hierarchie und für die Kirche ist nun bis zum Weltende 
mehr als genug gesorgt », Dieu a créé la hiérarchie, et ainsi il a pourvu 
plus que suffisamment aux besoins de l'Église jusqu’à la fin du 
monde #7. 

Môhler est précisément le théologien qui, en reprenant le thème de 
l'Évangile écrit dans les cœurs, pour sa théologie de la Tradition, lui 
a le mieux restitué son sens profond. Môhler reprend d’abord l’idée, 
classique en théologie catholique, mais qui venait alors d’être décou- 
verte par des penseurs protestants 4#, de l’antériorité chronologique 
et de la primauté de la parole vivante. On ne peut pas séparer le texte 
et son intelligence, l’Écriture et l’Église en laquelle vit le sens de l’Évan- 
gile. Cet Évangile vivant dans l’Église, « sens chrétien de la commu- 
nauté des fidèles », c’est la Tradition sous son aspect subjectif (elle est 
objective dans les documents en lesquels elle s’exprime) #. La Tradi- 
tion ne consiste pas adéquatement dans la transmission mécanique 
d’un objet mort, mais dans le sens des choses, correspondant à la 
transmission du dépôt de ces choses mêmes. 

Cette idée de la Tradition est elle-même traditionnelle. Les ortho- 
doxes la partagent avec nous. C’est ainsi que le professeur M. E. Anto- 
niadis, de la Faculté de Théologie d'Athènes, exprimait, au Congrès 
de Théologie Orthodoxe de 1936, les positions les plus classiques chez 
nous sur cette question 5° : Jésus-Christ lui-même n’a rien écrit, 
disait-il; un grand nombre d’apôtres non plus. C’est qu’ils visaient à 
écrire leur enseignement dans les cœurs, conformément à notre texte 
de 2 Cor, 3, 3. Ce sont les fidèles mêmes qui sont le document écrit 
et scellé en eux par l’Esprit. Les écrits apostoliques ne sont que des 
témoignages portés à la Tradition, c’est-à-dire à leur prédication 
directe, par laquelle vivaient les Églises. 

Notons pour finir que le thème auquel nous avons consacré cet 
Excursus n’est pas absent des études modernes sur la Tradition. 
Franzelin l’évoque, avec citation de 2 Cor, 3, 2 s., pour montrer que 
réclamer la rédaction écrite de tout le dépôt est contraire à la façon de 
procéder de Dieu 5!, Nous avons retrouvé le même texte cité par 
Dom Lambert Beauduin et par Maurice Blondel (supra, ch. IV, 
p. 122 et 126). 



EXCURSUS B 

ÉCRITURES ET « VÉRITÉS NÉCESSAIRES 
AU SALUT » 

Les Pères et les théologiens du moyen âge tiennent communément 
l’idée de la suffisance des Écritures. Nous ne reviendrons pas sur ce 
point, exposé avec une documentation convaincante par D. De Vooght, 
J.R. Geiselmann, G. H. Tavard et nous-même. On remarque d’autre 
part que les Médiévaux n’éprouvent aucune gêne à ajouter que bien 
des choses sont tenues ou observées dans l’Église que l’on ne peut 
fonder scripturairement et qu’on doit attribuer à la tradition. Dom 
P. De Vooght, qui est souventrevenu sur cette constatation, pense que 
les Scolastiques ont simplement été peu conséquents avec le principe 
de la suffisance de l’Écriture, qu’ils tenaient cependant !, Nous nous 
demandons s’il est nécessaire de supposer une telle inconséquence et 
s’il ne faudrait pas faire entrer en ligne de compte une précision qu’on 
trouve chez nombre d’entre eux et jusqu’en plein xvI® siècle, lorsqu'il 
s’agit, non peut-être de définir, du moins de caractériser le contenu 
précis de l’Écriture à l’égard de l’ensemble, plus large, de ce que 
l'Église tient et impose. On propose, en effet, parfois, cette précision : 
l'Écriture contient foutes les vérités nécessaires au salut. 

Telle quelle, cette précision ne nous paraît pas être patristique, 
Nous ne nous souvenons de l’avoir rencontrée ni chez les Pères, ni 
dans le haut moyen âge, mais peut-être un lecteur plus érudit ou plus 
heureux apportera-t-il des références qui nous ont échappé. 

Ce n’est pas que les Pères et le haut moyen âge n’aient une cons- 
cience très vive du lien existant entre l’Écriture et le salut. Sans cesse 
ils nous disent : 1° que l’Écriture a été faite pour notre salut; 2° qu’elle 
est un élément très efficace pour la réalisation de ce salut, la restaura- 

255 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tion de l’homme, sa lutte contre le péché, sa vie de communion avec 
Dieu. L’idée que la sainte Écriture n’a pas seulement une valeur noé- 
tique, mais aussi une valeur activement salutaire et qu’elle est comme 
le premier sacrement du salut, est extrêmement fréquente ?. De même 
celle que l’Écriture contient tout ce qui est nécessaire %, Il ne semble 
pas qu’on joignît alors expressément les deux idées en celle de « vérités 
nécessaires au salut ». s 

Nous approchons de cette formule avec S. Anselme, qui énonce 
ainsi le thème traditionnel de la suffisance de l’Écriture : « Nihil wéili- 
ter ad salutem praedicamus, quod Sacra Scriptura, Spiritus Sancti 
miraculo fecundata, non protulit aut intra se non contineat 4. » 

Nous rencontrons avec Abélard les premiers essais de réflexion cri- 
tique sur les limites et les conditions du travail théologique. Le phi- 
losophe-théologien est plutôt frappé, lui, par le fait qu’on ne peut 
assigner des appuis d’Écriture, au moins littéraux, à tout ce que nous 
professons croire, à tous les fidei necessaria 5. 

S. Thomas d’Aquin, dont le vocabulaire est si ferme et a si large- 
ment déterminé la langue théologique, aime formuler le principe de 
la suffisance de l’Écriture dans les termes qui nous intéressent : 

Sacra Scriptura ad hoc divinitus est ordinata ut per eam nobis veritas 
manifestetur necessaria ad salutem (Quodl. Vi, 14 c). 

Docuit autem Spiritus Sanctus apostolos omnem veritatem de his 
quae pertinent ad necessitatem salutis, scilicet de credendis et agendis 
(Sum. theol., I2 118, q. 106, a. 4, ad 2 : contre Montan, les manichéens, 
puis Joachim de Flore). 

Sapiens aedificator nihil omittit eorum quae sunt necessaria ad aedi- 
ficium. Ergo in verbis Christi sufficienter sunt omnia posita quae per- 
tinent ad salutem humanam (12 II2, q. 108, a. 2, s. c.). 

Rencontrant la question, alors encore indécise, de l'institution 
immédiate et formelle, par le Christ, des sacrements de confirmation $ 
et de l’extrême-onction ?, pour lesquels on ne citait pas d’autorité 
évangélique sûre $, S. Thomas, dans les Sentences, admettait, d’un 
côté, que institution de ces sacrements nous était connue par la tra- 
dition, les Évangélistes s’étant bornés à rapporter ce qui intéresse la 
necessitas salutis et l’ecclesiastica dispositio, et, d’un autre côté, que 
l’extrême-onction et la confirmation n'étaient pas de nécessité de 
salut *. Choses nécessaires au salut et contenu dogmatique de l’Écri- 
ture ou de la Révélation étaient des quantités équivalentes ou même 
identiques. Ne nous étonnons pas, dès lors, que S. Thomas emploie 
Pexpression necessaria ad salutem dans la question du salut de ceux 
auxquels la prédication de l'Évangile n’est point parvenue et dont la 
Providence divine prend soin d’une autre façon « in omnibus neces- 
sariis ad salutem 10 », 

S. Bonaventure, qui a tant et si bien parlé de l’Écriture, n’a pas, à 
notre connaissance, de formules aussi nettes que Thomas d’Aquin 11, 

256 



ÉCRITURES ET « VÉRITÉS NÉCESSAIRES AU SALUT » 

Albert le Grand, lui, attribue à S. Augustin l’idée « quod Sacra Scrip- 
tura est de ïis quae ad salutem hominis pertinent 12 ». Un disciple de 
Scot, Antoine André, transpose la notion de salut en termes plus phi- 
losophiques, de fin dernière, pour exprimer la même idée 1, 

La démarche de réflexion critique sur les conditions et les limites 
des affirmations dogmatiques ou théologiques a connu son intensité 
maxima, au moyen âge, en Guillaume d’Occam. Il s’agit, pour celui- 
ci, de savoir si l’on est tenu à considérer comme « vérités catholiques », 
c’est-à-dire à croire absolument, de nécessité de salut, des choses qui 
ne seraient affirmées dans l’Écriture ni explicitement ni même impli- 
citement. Une première opinion tient pour la négative !4 : l’obligation 
en question ne porte que sur les vérités affirmées dans les Écritures 
canoniques ou ce qui se déduirait de façon nécessaire de telles vérités. 
Mais Occam propose une autre opinion, qui distingue et admet plu- 
sieurs degrés d’appartenance à la foi catholique : il distingue finale- 
ment cinq degrés ou espèces de « vérités catholiques 15 » : distinction 
qui se retrouve ensuite chez la plupart des théologiens des xIv® et 
xve siècles 16, Dans l’énoncé de la première opinion, l’expression 
« veritates.… de necessitate salutis credendae » ou quelque autre équi- 
valente, revient plusieurs fois. Dans l’énoncé de la seconde opinion 
(c. 2), Occam parle encore de « quibus fidem... adhibere est necessa- 
rium ad salutem » (p. 411-412) : elles englobent, d’après cette opi- 
nion, outre celles qui « sunt de Deo et Christo secundum humani- 
tatem, ex quibus principaliter salus nostra dependet » et d’autres 
vérités, parmi lesquelles on peut noter ce qu’on appellera, à partir du 
xvrIe siècle, des faits dogmatiques, « ex quibus non ita principaliter 
pendet salus humana ». Quand, au c. 5, Occam énumère ses cinq 
espèces de « vérités catholiques », il ne parle plus en termes de néces- 
sité pour le salut, mais seulement en termes d’obligation de donner, ou 
liberté de ne pas donner son assentiment, « quibus non licet christianis 
aliter dissentire 17 ». 

Après Occam, l’Église catholique a connu le biblisme de Wyclif, qui, 
sans tenir théoriquement un principe de Scriptura sola de type pro- 
testant, a de fait critiqué la doctrine reçue au nom d’un biblisme pur. 
La question critique est dès lors posée en ces termes : qu’est-on obligé 
de croire de nécessité de salut? Comment se distribuent et s’articulent 
l'autorité de l’Église et celle de l’Écriture? Gerson publie, en 1416, 
un opuscule intitulé Declaratio veritatum : Quae credenda sunt de 
necessitate salutis ? 18, Les déterminations théologiques ou canoniques 
se sont accumulées : il en existe une grande masse qui se présentent 
sous l'autorité de l’Église. Mais on tient un critère qui permet de pré- 
ciser lesquelles s’imposent rigoureusement, et en quoi l'Église est 
infaillible. Jean de Raguse fait usage de ce critère dans son De Eccle- 
sia 19, et Calvin pourra s’y référer : « Ce qu’ils infèrent finalement que 
l'Église ne peut errer ès choses qui sont nécessaires à salut, nous n’y 
contredirons point 20... » 

257 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Aussi, quand, à l’époque de la Réforme et à celle du concile de 

Trente, les théologiens chercheront à préciser la situation respective 

de PÉcriture et de la Tradition ou de l’enseignement de l’Église, ils 

ne cesseront de se reporter à l’idée, devenue classique, selon laquelle 

l'Écriture contient toutes les vérités nécessaires au salut. C’est Conrad 

Schatzgeyer, dans son Examen novarum doctrinarum pro elucidatione 

veritatis evangelicae… (1523), disant que l’Écriture contient toutes les 
vérités nécessaires au salut 21, C’est Jean Clichtoue disant, en 1524, 

dans son Antilutherus, que l'Évangile du Christ est suffisant pour pro- 
curer une vie bonne : il contient les préceptes qui suffisent pour le 
salut, bien que tout ce que nous avons à faire pour obtenir ce salut ne 
s’y trouve pas expliqué en tout son détail 2, C’est Jean Driedo, de 
Louvain, qui écrit, en 1533 : « Concedamus quod doctrina Christi et 
Apostolorum in libris canonicis expressa sufficienter nos doceat, 
continens omnia dogmata ad salutem humani generis necessaria #, » 
Au concile de Trente lui-même, au cours de la Congrégation du 

26 février 1546, Jacques Nacchianti, évêque de Chioggia, demandait 
qu’on omît purement et simplement de parler des traditions aposto- 
liques, car, disait-il, en s’appuyant sur $. Augustin, « nemo ignorat 
contineri in sacris libris omnia ea quae ad salutem pertinent #», 
point de vue qui rencontrait aussitôt la contradiction motivée des 
autres Pères #5, Cependant, Seripando composait, pendant cette ses- 
sion du concile, un traité De traditionibus, dans lequel il invoquait, 
lui aussi, S. Augustin et disait : 

Pensandum denique ne in traditionibus externis vera religio et salu- 
tis spes statuatur, de quibus Augustinus : Omnia quae pertinent ad 
veram religionem quaerendam et tueendam, divina Scriptura non tacuit. 
Praeterea cum multa fecisset Dominus Jesus, non omnia scripta sunt.… 
electa sunt autem quae scriberentur, quae saluti credentium sufficere 
videbantur *. 

L'idée commune était que l’Écriture contient quoguo modo, et qu’on 
y peut trouver toutes les vérités nécessaires au salut. Melchior Cano, 
qui écrivit son traité posthume pendant le concile, tient, lui aussi, 
cette thèse”, mais Martin Perez de Ayala, qui publia, en 1549, le 
premier traité consacré formellement à la Tradition, note qu’il existe 
des choses nécessaires au salut et qu’on ne peut prouver par les Écri- 
tures.. ?#, L’idée commune reparaît cependant après le concile. Bar- 
thélemy de Medina, disciple de Cano, commentant, en 1574, à Sala- 
manque, la première question de la Somme, précisait que si l’Écriture 
contient tout ce qui est nécessaire au salut éternel, ce n’est pas néces- 
sairement 77 particulari, cela peut être in genere et in communi, par le 
biais de la recommandation qu’elle fait des traditions et de l’autorité 
de l'Église 2% : position qui, à l'égard de l’ancienne idée de suffisance 
de lÉcriture, est une reculade, sinon une fiction passablement déce- 
vante. Bellarmin, en offrant une position synthétique de juste milieu, 

258 



ÉCRITURES ET « VÉRITÉS NÉCESSAIRES AU SALUT » 

demeurait plus proche de l’ancienne formule. « Chemnitz, écrit-il, 
affirme que les Apôtres ont mis par écrit toute leur prédication : il 
affirme là rien qui soit contraire à notre position. Nous distinguons, 
en effet, les choses nécessaires au salut et celles qui ne le sont pas, de 
telle façon qu’on ne pourrait être sauvé sans les connaître ou les pro- 
fesser explicitement. » Et Bellarmin de conclure : « Illa omnia scripta 
esse ab Apostolis, quae sunt omnibus necessaria et quae ipsi palam 
omnibus vulgo praedicaverunt %, » Les controversistes savaient ne 
pas céder à la tentation d’une position purement polémique. Ainsi 
encore le cardinal Du Perron, au début du xvire siècle : 

Et partant affirmer que l’éscriture est suffisante pour nous conduire 
à salut, si cela s’entend mediatement, c’est-à-dire avec l’imposition du 
moyen ordonné pour l’expliquer et appliquer, à sçavoir le ministère de 
l'Église, cette proposition est véritable et catholique ‘1 

Les réformes du xvi® siècle se sont référées à l’idée de vérités néces- 
saires au salut comme à un critère permettant de définir le domaine 
dans lequel le magistère de l’Église avait compétence et, partant, cri- 
tère d’une distinction possible entre ce que l’on pouvait mettre en 
cause et ce qu’on entendait respecter dans l’enseignement ou les pres- 
criptions de la vieille Église. Nous avons déjà vu Calvin disposé à 
admettre que l’Église ne puisse errer ès choses nécessaires au salut. 
Calvin faisait une nette distinction entre ce qui est nécessaire pour 
le salut, qui constitue l’objet de la foi et se trouve entièrement dans 
la Parole de Dieu, c’est-à-dire l’Écriture, et ce qui rentre dans la 
discipline extérieure et les cérémonies, où il ne voyait que choses indif- 
férentes, variables avec le temps %. Nous estimons qu’il simplifiait 
indûment, qu’il manifeste là un théologisme trop étroitement doctri- 
naire et qu’il se ferme enfin tout un domaine où l’Église garde et com- 
munique une part de l’héritage des Apôtres dans une discipline, des 
coutumes et des rites dont l'Histoire a pu préciser ou modifier le 
visage, mais dont le fond vient des origines. La hantise de la pure 
doctrine a fermé les yeux des réformateurs sur tout ce domaine pour- 
tant si important et qui, à travers les traditions, relève au premier chef 
de la Tradition. 

C’est une position analogue à celle de Calvin que prennent, à la 
même époque, les XXXIX articles élisabethains, charte de l’Église 
anglicane. Article VI : 

La sainte Écriture contient toutes les choses nécessaires au salut, de 

sorte que tout ce qui n’y est pas contenu ou ne peut pas être prouvé 

par elle, ne doit être exigé d’aucun homme comme article de foi, ni 

réputé requis ou nécessaire au salut. Sous le nom d’Écriture sainte 

nous comprenons ces livres canoniques de l’Ancien et du Nouveau 

Testament dont l'autorité n’a jamais été mise en doute dans l’Église 

(en suit une liste qui exclut les « deutérocanoniques »). 

259 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Les commentaires de cet article ne s’attachent malheureusement 
pas à expliquer ou justifier l'expression « nécessaires au salut »; les 
textes patristiques ou médiévaux qu’ils citent ne parlent que de la 
suffisance de l’Écriture conçue de façon générale #. Quand les théolo- 
giens scolastiques parlaient de l’Écriture comme contenant les vérités 
nécessaires au salut, non seulement ils entendaient la chose de la 
façon large que leur permettaient, tant leurs habitudes d’exégèse que 
leur confiance dans l’explication par le raisonnement, mais ils connais- 
saient un régime proprement ecclésial de foi, où chacun ne se trouvait 
pas seul devant le texte : ce régime comportait la tradition des Sancti 
qui avaient expliqué l’Écriture, le consensus de l’Église, son magistère, 
et une reconnaissance de la valeur de tout cela. L'appel à la suffisance 
de l’Écriture pour les vérités nécessaires au salut et la nette distinction 
entre ce domaine, qu’il était nécessaire de tenir, et le domaine des 
traditions, livré à la liberté et à l’initiative de chaque communauté, se 
faisaient désormais dans un climat tout différent et n’avait plus ni la 
même portée ni tout à fait le même sens. 

Dans l’anglicanisme même, l’article VI était interprété dans le sens 
du biblicisme strict par les puritains, tandis que Hooker et les théolo- 
giens de v1a media l’entendaient dans un sens favorable aux traditions 
dont ils tenaient qu’elles étaient à respecter si elles n’étaient pas 
exclues par l’Écriture #4, 

Très tôt il s’est fait jour, chez les réformateurs soucieux de l’unité, 
l’idée que « tous les articles de la doctrine de Dieu ne sont point d’une 
même sorte. Il y en a certains dont la connaissance est tellement néces- 
saire que nul n’en doit douter, non plus que d’arrêts ou de principes 
de la chrétienté... Il y en a d’autres qui sont en dispute entre les Églises 
et néanmoins ne rompent pas leur unité. % ». L’idée était chère aux 
humanistes : Érasme l’exprimait dès 1519 %. Après lui, Mélanchton %? 
et Martin Bucer la reprenaient. Ce dernier écrivait, en 1542, au len- 
demain de l’essai de conciliation de Ratisbonne qu’un accord serait 
possible entre les chrétiens sur la base des vérités « in quibus consistit 
religio et quae ad salutem sunt creditu necessaria 58 ». 

Ces vérités, on allait bientôt les appeler « articles fondamentaux ». 
L'expression, utilisée pour la première fois par un Hollandais, Fran- 
çois Junius, professeur à Leyde %#, avait, matériellement, des antécé- 
dents chez les grands Scolastiques, mais allait être reprise, désormais, 
dans un climat théologique assez différent : le magistère de l’Église 
était remplacé par une sorte de magistère objectif de la Tradition 
entendue dans le sens du « Canon lérinien » : ce qui a été cru toujours, 
et par tous, ce en quoi tous sont d’accord, c’est-à-dire, concrètement, 
les articles des Symboles (des Apôtres, de Nicée-Constantinople, de 
S. Athanase), c’est-à-dire encore ce que les grands Scolastiques appe- 
laient, purement et simplement, les articuli. On trouve cette notion 
des «articles (ou points) fondamentaux » chez Georges Cassande 
(f 1566) , chez Hooker, le théologien classique de la via media angli- 

260 



ÉCRITURES ET « VÉRITÉS NÉCESSAIRES AU SALUT » 

cane (f 1600) “ et, à sa suite, chez nombre d’autres anglicans, en par- 
ticulier chez l’archevêque Laud, dans sa controverse contre le Jésuite 
Fisher “, chez l’iréniste Georges Calixt (f 1656) #3, chez Jurieu enfin, 
qui avait reçu les ordres anglicans. Jurieu se réclame des distinctions 
correspondantes connues dans la théologie catholique; il énumère, 
parmi les critères permettant de distinguer les « points fondamen- 
taux », leur liaison avec les fins de la religion (c’est-à-dire avec la 
gloire de Dieu, la sanctification de l’homme et la béatitude éternelle); 
enfin, il dit expressément que les vérités fondamentales sont celles 
dont la foi distincte est « nécessaire au salut 4 ». 

Ce n’est pas l’idée même d’ « articles fondamentaux » qu’il eût fallu 
rejeter, car elle fait incontestablement partie de la Tradition catholique : 
du reste, Bossuet le reconnaissait dans sa discussion avec Leib- 
niz : «Il y a des articles fondamentaux et des articles non-fondamen- 
taux... cette proposition n’est pas discutée entre catholiques et pro- 
testants %. » La différence, s’il en est une, ne porte pas sur ce point, 
mais sur l’existence d’un magistère et sur le rôle qu’on lui reconnaît 
ou qu’on lui refuse. On rencontre une différence semblable quand il 
s’agit du « Canon lérinien » : les deux questions sont étroitement appa- 
rentées. L’idée d’articles fondamentaux ne joue qu’un rôle secondaire 
et limité à un domaine assez technique, dans la théologie catholique. 
On les considère et on les définit comme ce dont la connaissance, et 
donc d’abord la révélation et la formulation dans l’enseignement de 
l’Église, sont nécessaires pour que l’homme soit ordonné à sa fin sur- 
naturelle positive . En ce sens, on professe toujours chez nous que 
les Écritures contiennent toutes les vérités qu’il est nécessaire de 
croire explicitement, et que ces vérités constituent les fondements ou 
le fond de la religion #7. Ceci est à coup sûr intéressant et important. 
Il y aurait lieu cependant d’aller plus loin et de restaurer l’idée, cer- 
tainement traditionnelle, d’un certain étagement dans l’ensemble des 
vérités de la Foi, qui constituent un tout organique et architecturé. 
Malheureusement, la considération du quo, c’est-à-dire de l'autorité 
par laquelle l’enseignement est porté avec sa valeur d’obligation, a 
trop pris le pas sur la considération du guod, c’est-à-dire du contenu 
de cet enseignement. Mais développer cela comme il faudrait nous 
ferait sortir du sujet de cet Excursus : nous espérons pouvoir le faire 
un jour ailleurs. 



Laniogs 25 Jai 
y aDrÉ-170 2) noigilss sl sh auf rek-20g nexisil twsbys 

13 3bu bed sis so Lab gouter 1 mw#i(Esl be: 
sit » 0e BIS) &be 154 SORT \sefs2 4e ÎE NÉ ERAERS 

A qulse. de, saisepsc 5er e 46 cut 
» (4 Do « zuRopea bn alories,: E : four PES 22q 320" sa€ 

123 RQUIDEYL al ab ira Asso a regruD) pi =Îis 139,8 
pe. aciausuh 65 auais ps one gr ai chsentié nl 
on ai 25e POUR diras étés _ 
se os auuo#b ee 7e M. ro ee eme 
2 NE Bt sea oi Mile pret 
jui go: up. de shauz rite as'b mme mu À re 
pidelsionse one il ou etape 0Q enter ip ne x d 

ù à Have 200 eu p za 20 1e roi cure > le 
DS eu HD Of aa teou rrdbenliitae ts: 
des : ii 48 sand Aupènris 228 asia 
Aeanog El Moro sous Hañsh esl so +5 »18bisnos est 

jen Lens aobtslursdsise seit se ace e'à az 
È rm: bus. ctsaadl 2Hp uoyérieu 

” aa. 4 PET 0e ne dam sai Mo 
Eng DE 1 AE à 

55 Durs 670 € 

\\ CET Lu Er 10€ 

TGS LOT Les 

À panks cri “, 
Mot déstngies ir 

ét mar = É pas ue. WXEs 2 



Notes 

AVANT-PROPOS 

1. G. Boas, La Tradition, dans Diogène, n° 31 (1960), p.75-88 (p. 77). 
2. Première Instruction pastorale, 27. 
3. G. PROULX, Tradition et Protestantisme, Paris, 1924, p. 83. 
4. Voir, par exemple, R. ROUQUETTE, Bilan du Concile, dans Études, 

janv. 1963, P. 94-III. 
5. S. S. JEAN XXIII, Lettre au clergé de Venise, 24 avril 1959, 

Doc. cathol., 1959, col. 645. 

CHAPITRE I 

1. Voir « Traditio » und « Sacra doctrina » bei Thomas von Aquin, 
dans Kïrche und Ueberlieferung. Festgabe . R. Geiselmann, Freiburg, 
1960, p. 170-210. Trad. française annoncée comme à paraître (Map- 
pus, Le Puy). 

2. Voir sur ce point l’Appendice III de notre Mystère du Temple, 
Paris, 1958, p. 310-342. 

3. Le « mystère », selon S. Paul, c’est l'Alliance offerte aux hommes 
et au monde, en Jésus-Christ, spécialement en sa Pâque (Éph, 3, 3 8.5 
Col, 1, 23-27; 2, 2; 4, 3; Rm, 16, 25 s.; D. DEDEN, Le « Mystère » 
paulinien, dans E. T. L., 13 (1936), p. 405-442). 

4. Formule très fréquente chez les Pères (voir M.-D., n° 59, 1959/3, 
p. 138, n. 16). Cf. MÔHLER résumant ainsi tout le christianisme : « Le 
grand ouvrage qui réconcilie l’homme avec Dieu, les principes sur les 

263 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

rapports du fidèle avec Jésus-Christ » (Symbolique, À 37) et À. ŒPKE : 
« Offenbarung im neutestamentlichen Sinn ist, ganz kurz gesagt, die 
Selbstdarbietung des Vaters Jesu Christi zur Gemeinschaft » (Theol. 
Wôrt. N. T., IIL, p. 596). 

5. Sum. theol., II4 T8, q. 1, a. 6,ad1;5a.8 c;q.2,a.5ceta.7 c. 
6. En ce sens, l’expression (empruntée à Rm, 12, 6) désigne la conve- 

nance ou la proportion et le rapport qu’un point de doctrine a avec 
l’ensemble organique des vérités révélées et avec leur centre (SCHEE- 
BEN, Dogmatique, t. I, n. 887). Sur sa valeur comme principe subsi- 
diaire d’interprétation de l’Écriture, cf. LÉON XIII, enc. Providentissi- 
mus du 18 novembre 1893 (D 1943); serment antimoderniste (D 2146); 
PIE XII, enc. Humani generis du 12 août 1950 (D 3015). On pourrait, 
dans ce cadre, assumer tout le valable de la considération luthérienne 
du contenu christologique et sotériologique des Écritures. Luther emploie 
« analogie de la foi » en un sens catholique, par exemple Sermon du 
18 janvier 1545 (Weimar, 49, 681; cf. supra, ch. V, p. 145). je 

7. Même si, comme c’est le cas de S. Cyprien, on l’appelle divina 
traditio. Le verbe tradere est souvent employé au moyen âge au sens 
d’enseigner (étude citée supra, n. 1 : p.171, n. 4). S. Thomas, cepen- 
dant, emploie proprement doctrina dans le cas où l’on reçoit la 
vérité d’un autre (ibid., p. 175-176). Révélation dit un acte de Dieu; 
la tradition met en cause une action humaine. 

8. Cf. J. PIEPER, Bemerkungen über den Begriff der Tradition, dans 
Hochland, juin 1957, p. 401-413; Ueber den Begriff der Tradition 
(Arbeïtsgemeinschaft f. Forschung.… Geisteswiss., H. 73). Voir aussi 
P. LENGSFELD, Ueberlieferung.., Paderborn, 1960, p. 155 s. 

9. P. DE SAINT-SEINE, dans quelques pages très suggestives : La Bios- 
pe dans Études, mars 1948, p. 166 s. (reprises dans Découverte de 
a vie, Paris, 1948). 

10. Dans le baptême des petits enfants, cela ne concerne même pas 
seulement la « fides quae creditur », mais même la « fides qua creditur ». 
D'où S. AUGUSTIN : « In ecclesia Salvatoris per alios parvuli credunt, 
sicut sS aliis… peccata traxerunt » (C. duas epist. Pelag., 1, 22; P. L., 
44; 570). 

11. Cf. la réponse d’INNOCENT III à Berthold de Metz : D 413. 
Cf. S. THoMaAs, III2, q. 68, a. 9, ad 3. L’idée de H. V. MARTIN (The 
Primitive Form of Christian Baptism), selon lequel le baptême de Jean 
et, à l’origine, le baptême chrétien auraient été un auto-baptême, n’a 
rencontré aucun suffrage (cf. H. MENTZ, Taufe und Kirche in ihrem 
ursprünglichen Zusammenhang, Munich, 1960, p. 47, n. 64). 

12. Cf. Mc, 4, 10 (où il ne faut pas de virgule entre l’entouraient 
et avec les Douze); Lc, 24, 32; pour le sens, Act, 2, 42. 

13. Cf. Mc, 1, 36, et la finale courte (non canonique) du même 
évangile; Le, 8, 45 et cf. 5, I-I13 9, 32; pour le sens, 22, 31-32. 

14. Act, 5, 32 : « Nous sommes témoins de ces choses, nous et l’Es- 
prit Saint que Dieu a donné à ceux qui lui obéissent. » Les Pères, qui 
vivaient dans un climat sacramentel et saint, ont insisté surtout sur la 
continuité historique; ils ont assez peu exprimé l’actualité permanente 
du Saint-Esprit s la tradition (cf. P. SMULDERS, Le Mot et le concept 
de tradition chez l:s Pères grecs, dans R. S. R., 40 (1952), p. 41-62). 
Môhler, qui s’oppose à un rationalisme qui avait envahi la théologie 
elle-même, insiste surtout sur le Saint-Esprit comme agent de cette 

264 



NOTES DU CH. I 

continuité et de cette communion (cf. P. CHAILLET, La Tradition vivante, 
D n S. P. T., 27 (1938), p. 161-183 : cf. p. 165 s., 166, n. 4; 169, 
n. 2). 

15. S. IRÉNÉE, À. H., I, 10, 1 (P. G.; 7, 5495 HARVEY, I, p. 90). 
16. Ibid., 10, 2 (col. 552, p. 92). 
17. ORIGÈNE, De Princ., 1, praef. 2 (G. C. S., Orig. Werke, p. 8). 
18. S. ATHANASE, Decr. Nic. Syn., 25-27 (P. G., 26, 460 s.; SMUL- 

DERS, art. Cit., P. 57). 
19. De Synodis, 47 (P. G., 26, 777 B). 
20. S. BASILE, Epist., 140, 2 (P. G., 32, 588). 
21. S. GRÉGOIRE DE NYSE, C. Eunomium, 4 (P. G.; 45, 653; JÆGER, 

II1/2, p. 79 s., n. 98). 
22. S. AUGUSTIN, De Utilitate credendi, 8, 20 (P. L., 42, 79). 
23. 1D., In Joan. Ev., tr. XXXVII, 6 (P. L., 35, 1672). 
24. Voir l’introduction de la profession de foi apportée de Césarée, 

par Eusèbe, au concile de Nicée (dans HAHN, Bibl. der Symbole, Bres- 
lau, 1897, n° 188, p. 257); 5° concile œcuménique (Constantinople, 
553), Professio fidei (MaNst, IX, 201-202); Justinien (cité E. H., p. 134); 
le pape Agathon, lors du concile de 680 (ibid. ) ; le 7° concile œcumé- 
nique (Nicée, 787; E. H., p. 135; D 302 et 308); S. JEAN DAMASCÈNE, 
Orat., 2, 6 (P. G.; 94, 1288); le 7° concile œcuménique. Voir encore 
infra; n. 102. 

25. Catech., V, 12 (P. G., 33, 524 A). 
26. Epist., 125, 3 : «Il faut être baptisé comme nous avons reçu 

(GG Tapeld6ouev), et croire comme nous avons été baptisés et donc louer 
comme nous croyons » (P. G.; 32, 549 BC); Hom. c. Sabell. 5 : « Cette 
union est proclamée tant par la tradition du baptême que par la confes- 
sion de la foi » (31, 609 D); De Spir. Sancto, 12, 28 et 27, 67 (P. G., 
32, 117 À, 193 À :èx tic Toù Barriouaroc rapaddoewc); cf. infra, 
n. 28. 

27. Epist., 5, 4 et 7; 24, 1-2 et 7-8 (éd. PASQUALI?, Opera S. Greg. 
Nys., VIIT/2, Leyde, 1939, p. 32 et 33, 75 et 77). | 

28. Epist., 24 (P. G., 46, 1088 D). Cf. son frère aîné S. Basile qui, 
dans son De Spir. Sancto, c. 10, 26 à c. 19, argumente à partir de la 
foi reçue dans l’enseignement transmis (rœ«paô.) qui, professée dans le 
baptême, s’exprime en doxologie; il parle souvent de la « tradition » 
du at : 10, 26; 14; 27 (P. G., 32, 113, 121 B, 193 A, 195 C, 
199 ©). 

29. III, q. 25, a. 3, ad 4. Il s’agit seulement, dans ce texte, des tra- 
ditions apostoliques au sens étroit du mot, particulièrement du culte à 
rendre aux images du Christ. S. Thomas ne parle donc pas formelle- 
ment ici de la traditio baptismale de la foi. Cependant, cf. infra. 

30. Voir notre étude « Fidelis » — baptisé, dans Études historiques 
d’ecclésiologie ancienne et médiévale (à paraître). 

31. L. BEAUCHET et P. COLLINET, art. Traditio dans DAREMBERG et 
SAGLIO, Dict. Antig. grecques et rom., t. V, 383-386; Aldo CHECCHINI, 
La « Traditio » e 1l transferimento della proprietà immobiliare nei docu- 
menti medievali, Padoue, 1914; Derke HAZEWINKEL-SWINGA, Manci- 
patio en Traditio. Bijdrage tot de kennis van de eigendoms-over-dracht 
in het romeinsche recht, Alphen a. d. Rijn, 1931; A. PHILIPPIN, « Tra- 
ditio » — obligation de livrer, dans Mélanges Mahaim, t. 1, 1935, p. 221- 
232; À. EHRHARDT, art. Tradirio dans PAULY-Wissowa, 2. Reiïhe, VI/2 

265 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

(Stuttgart, 1937), col. 1875-1892; B. COHEN, Traditio clavium in Jewish 
and Roman law, dans Studi Koschaker, t. IL, 1954, p. 573-593. 

32. Outre les ét. citées notes précédentes, voir L. J. VAN APELDOORN, 
Geschiedenis van het nederl. huwelijksrecht voor de inwering van de fransche 
wetgering, Amsterdam, 1925; À. DUMAS, dans FLICHE-MARTIN, Hist. 
de P'Égl., t. VII, p. 233. La trad. instr. s’est répandue, vid facti, à partir 
des 1x°-x° siècles, sous influence germanique; elle passe, au x11° siècle, 
du pontifical romano-germanique (x° s.) dans le pontifical romain 
(cf. cardinal vAN RossUM, De Éssentia sacramenti Ordinis; 1. HERWE- 
GEN, Germanische Rechtssymbolik in der rômischen Liturgie, Heidelberg, 
1913). 
. Fr. WIEGAND, Die Stellung d. Apostol. Symbols im kirchlichen 

Leben des Mittelalters. 1. Symbol und Katechumenat, Leipzig, 1899, 
p. 26 s. et passim; Das Symbol im Mittelalter. Eine Skizze, Giessen, 
1904, p. 5 8.3 G. BAREILLE, art. Catéchuménat, dans D. T. C., II, 
col. 1968-1987 (cf. 1981); H. LECLERCQ, art. Catéchèse et P. DE PUNIET, 
art, Catéchuménat, dans D. À. C. L., II/2, col. 2530-2579, et 2579- 
2621; B. CAPELLE, L’'Introduction du catéchuménat à Rome, dans 
R. T. À. M., 5 (1933), p. 129-154; différents articles du même et 
d'A. Chavasse sur le symbole, les scrutins baptismaux, etc. A. CHA- 
VASsE, L’Imitiation à Rome dans l’antiquité et le haut moyen âge, dans 
Communion solennelle et Profession de foi (Lex orandi, 14), Paris, 1952, 
p. 13-32; J. N. D. KELLY, Early Christian Creeds, Londres, 1950, 
p. 32-49; À. STENZEL, Die Taufe. Eine genetische Erklärung der Tau- 
füturgie, Innsbrück, 1958, p. 175 5. 

34. C'est ce qui ressort des témoignages de la Didachè, VII; de 
S. JusTIN (Apol., I, 61 : P. G., 6, 4205; E. P. 126); de S. IRÉNÉE (A. H., 
1, 9,4: P. G., 7, 545; voir H. HOLSTEIN, Les Formules de symbole dans 
l'œuvre de S. Irénée, dans R. S. R., 34 (1947), p. 454-461); de S. HrP- 
POLYTE (cf. Trad. apost., 21 (S. Ch., p. 51-52); R. H. CONNOLY, On the 
text of the Baptismal Creed of Hippolytus, dans 7. T. S., 25 (1923), 
P. 131-139; B. BOTTE, Note sur le symbole baptismal de S. Hippolyte, 
dans Mélanges F. de Ghellinck, 1951, t. I, p. 189-200); de TERTULLIEN 
enfin (De Cor., 3 (P. L., 2, 79; ŒHLER, I, 421; E. P., 367); F. J. DÔLGER, 
Die Eingliederung des Taufsymbols in der Taufvollzug nach den Schriften 
Tertullians (zu Tertullians De Bapt., 2, 1), dans Ant. u. Christ, 4 
(1933), p. 138-146; R. F. REFOULÉ, Intr. au De Bapt., dans S. Ch., 35, 
1952, p. 39). Voir également O. CULLMANN, Les Premières Confessions 
de foi chrétiennes, Paris, 1943, p. 14; KELLY, op. cit., p. 32 s., 445. 

35. Ainsi dans la liturgie du baptême décrite par Théodore de 
Mopsueste : le baptisé n’y prononce aucune profession de foi, mais le 
prêtre accompagne la triple immersion par « Au nom du Père ».… « du 
Fils ».… « du Saint-Esprit », il ajoute : « Par l’inclination de votre tête 
vous montrez, comme par un signe, votre agrément et votre foi que 
c’est du Père que vous recevez le bénéfice du baptême selon les paroles 
du prêtre. » (A. MINGANA, Commentary of Theodore of Mopsuestia on 
the Lord’s Prayer and an the Sacraments of Baptism and the Eucharist, 
Cambridge, 1933, p. 62.) 

36. Loc. cit., n. 34. D’après C. EICHENSEER (op. infra cit.), Augustin 
aurait été le premier à identifier le symbole avec la regula fidei. 

37 Cf. A. BENOIT, Écriture et Tradition chez S. Irénée, dans R. H. P.R., 
1960, p. 32-43. 

266 



NOTES DU CH. 1 

38. Le symbole de Nicée est appelé traditionnellement « la foi de 
Nicée » (P. CAMELOT, « Symbole de Nicée » ou « Foi de Nicée »?, dans 
Orientaha Christ. Period., 12 (1947), p. 425-438). Le vrai titre du De 
Trinitate de S. Hilaire est De Fide contra Arianos. Le De Fide ad Petrum 
de Fulgence de Ruspe traite de la foi trinitaire, Nous savons enfin 
que fidelis = baptisé (supra, n. 30). Cf. infra, n. 49. 

39. On peut le conclure, par exemple, d'ORIGÈNE, Com. in Jo, X, 
43 (27), 298 (G. C. S., p. 228, 15-16); et cf. G. BARDY, dans Cathok- 
cisme, t. I, col. 764. Pour le catéchuménat, voir déjà TERTULLIEN, De 
Bat. (S. Ch., 35, p. 29-36); De Praescr., 41, 2. KIRSCH et ©. PERLER 
(voir Reallex. f. Ant. u. Christ, t. I, col. 673-674) situent l’organisation 
liturgique du catéchuménat et l’arcane sous sa forme technique, au 
 : re siècle (cf. KELLY, op. cit., p. 49; À. STENZEL, op. cit., 

. 176). 
u Fa Le néophyte la faisait #7 loco eminentiore et en présence de la 
communauté (S. AUGUSTIN, Conf, VIII, 2 (P. L., 32, 751); RUFIN, 
Com. in Symb. Ap., 3 (21, 335); JEAN DE NAPLES (v. 534-554), Sermon 
sur le Ps. 118 (R. Bén., 1894, p. 395; WIEGAND, Die Stellung, p. 32 s.). 
Voir, pour les origines, H. J. CARPENTER, Creeds and Baptismal Rites 
in the first Four Centuries, dans 7. T. S., 1943, p. 1-11). : 

41. Epist. I, 20, 4 : « Dimissis catechumenis, symbolum aliquibus 
competentibus in baptisteriis tradebam basilicae » (P. L., 16, 1037). 
Voir P. BORELLA, Valeur pastorale du Rituel ambrosien, dans Q. L. P., 
1961, p. 224-241 (p. 234 S.). La traditio avait lieu le samedi précédant 
les Rameaux; même usage en Gaule et en Espagne. | 

. Serm. 212-216 in traditione et in redditione symbol (P. L., 38, 
1058 s.); Guelferb. I. De symbolo ad catechumenos (40, 627 s.; les ser- 
mons douteux qui suivent sont de Quodvultdeus); De Fide et symb. 
(40, 181 s.); Conf. VIIL 2, 5 (32, 751); cf. RUFIN, loc. cit.; D. A. C.L., 
col. 2603. Voir également F. VAN DER MEER, S. Augustin pasteur d’êmes, 
Paris, 1955, t. IL, p. 131 s.; TH. A. AUDET, Note sur les catéchèses bap- 
tismales de S. Aug., dans Augustinus Magister, Paris, 1955, p. 151-160; 
C. EICHENSEER, Das Symbolum Apostolicum beim hl. Augustinusmit besond, 
Berücksichtigung des dogmengeschichtl. Zusammenhangs, St-Ottilien, 
1960. 
ss S. CYRILLE DE JÉR., Catech., V, 12 (P. G.; 33, 521); ÉTHÉRIE, 

Itiner., 46 (trad. H. PETRÉ, S. Ch., 21, Paris, 1948, p. 256 s.). 
44. C’est du moins ce qu’admettent Probst, Kattenbusch et Sten- 

zel. Par contre, Wiegand, Rôtzer, de Puniet font commencer la série 
au début du carême et situent la redd. symb. avant le dimanche de 
Laetare. La trad. et redd. du Pater est attestée par S. AUGUSTIN, Serm., 
56-59 (L. L., 38, 377 s.); 213, 8 (1064 s.). On la trouve encore dans le 
Consolamentum des Cathares aux xr°-xiri® siècles (cf. J. MADAULE, 
Le Drame albigeois et le destin français, Paris, 1962, p. 82). 

45. Epist., 69, 7 (HARTEL, p.758). 
46. Comment choisir parmi tant de témoignages mis en œuvre, par 

exemple, dans H. F. DONDAINE, Le Baptême est-il encore le « sacrement 
de la foi »?, dans M.-D., n° 6 (1946/2), p. 76-87; P. CAMELOT, Spiri- 
tualité du baptême (Lex orandi, 30), Paris, 1960; L. VILLETTE, Foi et 
Sacrement, 1, Paris, 1959?; cf. supra, n. 26 et 28, textes de S. Basile; 
infra, n. 101. 

47. Voir par exemple S. AUGUSTIN, Serm. 345; 4 (P. L., 39, 1520); 

267 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

De Pecc. mer. et remiss., 1, 22, 32 et 25, 38 (44, 127 et 131); De Cat. rud., 
13, 19 (40, 325); In Joan. Ev., tr. CVI, 4 (35; 1910); Quaest. Evang., 
II, 40 (35, 1355). Le sens d’ « enseigner » (les mystères), que retient 
seulement le Diction. du Latin chrétien de BLAISE-CHIRAT, avec réfé- 
rence à De Bapt., I, 15, 24 (43, 122), ne suffit pas. Le mot a une valeur 
propre. Il a jadis appartenu à la langue des mystères avec l’idée de 
plonger, tremper, initier, tacher (de sang, par exemple) (cf. Thesaurus 
Linguae Latinae, VII /x, fasc. III, Leipzig, 1936, col. 427-29). Il a gardé, 
dans le latin des chrétiens, un sens, soit plus intellectuel de : inculquer 
jusque dans l’intime et d’une manière vitale autant qu’intellectuelle, 
par exemple, outre Augustin cité supra, S. BERNARD : « Nec studium 
tam esse mihi ut exponam verba, quam ut imbuam corda » (In Cant., 
sermo 16, I : P. L., 183, 849 A); soit le sens technique de sacris initiare, 
surtout pour le baptême. Le Thesaurus renvoie à S. AUGUSTIN, De 
Pecc. rem., 1, 25, 38; Serm., 269, 2; De Bapr., I, 15, 24; IV, 21, 28; De 
Cat. rud., 1, 1; Cod. Theod., 16, 5, 58, 2; Sacr. Leon., p.333. Cf. encore 
S. THOMAS, Sacramentis imbui (In I2" Decretalem : Opera, éd. Vivès, 
XXVIL, 422; Opusc., éd. Lethielleux, IV, 325; cf. III2, q. 68, a. 9, ad 2). 
te BASILE, De Spir. Sancto, 27, 67 (P. G., 32, 193 A; S. Ch., 

p. 238). 
49. Fides — l’engagement d’un homme, « fides qua creditur », c’est 

assez clair. Fides — le symbole : cf. supra, n. 38; S. CYRILLE DE JÉR., 
Catech., V (De fide et symbolo), 12 (P. G., 35, 520 B, 524 A); encore 
chez S. Bonaventure (cf. J. RATZINGER, Die Geschichtstheologie des hl. 
Bonaventura, Munich et Zurich, 1959, p. 69, n. 24). Fides = le bap- 
tême lui-même : TERTULLIEN, post fidem lapsis (Pudic., 18 : P. L., 2, 
1016); S. AUGUSTIN, Epist., 98, 9, 10 (P. L., 33, 364); un commentaire 
inédit du IV® livre des Sent. de la fin du xriI° siècle, formule ainsi 
l'interrogation par laquelle commence le baptême : « Quid petis? Et 
responderi a patrinis : Baptismum » (cité par A. LANDGRAF, dans 
Z. K. T., 80 (1958), p. 566). 

50. L’expression sacramentum conversionis se rencontre chez S. AUGUS- 
TIN (Epist., 98, c. 7-10 : P. L., 33, 362-364; cf. J. M. HANSSENS, dans 
Gregorianum, 42 (1961), p. 113-116). Les « scrutins » anciens étaient 
à la fois examen des connaissances et exorcisme (A. DONDEYNE, La 
Discipline des scrutins dans l’Église latine avant Charlemagne, dans 
R. H. E.; 1932, p. 5-33, 751-787). 

sr. Quod unus sit Christus (P. G., 75, 1257 BC). 
52. Cf. encore J. Mouroux, L’Expérience chrétienne. Introd. à une 

théologie (Théologie, 26), Paris, 1952, p. 58 s. 
53. Voir G. GEENEN, Fidei sacramentum. Zin, waarde, bronnenstudie 

van den uitleg eener patristische doopselbenaming bij S. Thomas van 
Aquino, dans Bijdragen Ned. Jez., 9 (1948), p. 248-270. — « Fidei 
sacr. » : S. AUGUSTIN, Epist., 98, 9-10 (E. P., 1424-1425); S. THOMAS, 
surtout IT, q. 39, a. 5; q. 66, a. 1, ad 1; q. 69, a. 9; q. 70, a. 1; q. 71, 
a. 1; q. 73, a. 3, ad 3; q. 78, a. 3, ad 6; concile de Trente, session VI, 
c. 7 (D 799). — « Confessio fidei traditur in symbolo quasi ex persona 
totius Ecclesiae quae per fidem unitur » (II II, q. 1, a. 9, ad 3); 
dans le baptème des enfants, « interrogati confitentur fidem Ecclesiae 
in persona pueri, qui huic fidei (Ecclesiae) aggregatur per fidei sacra- 
menta » (III, q. 68, a. 9, ad 3). Voir aussi nos études sur Fidelis et sur 
la formule Congregatio fidelium. 

268 



NOTES DU CH. 1 

54. Pour Rome, voir A. CHAVASSE, Le Carême romain et les scrutins 
prébaptismaux avant le 1x° siècle. La discipline romaine des sept scrutins 
prébaptismaux, dans R. S. R., 35 (1948), p. 325-381 et 48 (1960), p. 227- 
240; STENZEL, OP. cit., p. 177. Avant le milieu du vi® siècle, moment 
où l’on passa de trois scrutins dominicaux à sept scrutins, la trad. du 
symbole avait lieu le 4° mercredi (avec pour lecture Ex, 20, 14-24, et 
Mt, 15, 1-20), la trad. du Pater le 4° samedi (avec pour lecture Js, 
55; 1-11 et 49, 8-15). — Pour Naples, au moins au début du vie siècle, 
cf. D. À. C. L., 1/2, col. 2526 : à Naples, la trad. des Psaumes avait 
lieu le 3° dimanche de carême, celle du Pater le 4° dimanche, celle du 
symbole le 5e. 

55. Éd. WILSON, p. 50-52 : P. L., 74, 1087. 
56. Pour ce qui suit, cf. P. DE PUNIET, art. Apertio aurium, dans 

D. À. C. L., 1/2, col. 2523-2537; B. BOTTE, art. Apertio dans Reallex. 
f. ant. u. Chr., 1, 487; Introd. à S. AMBROISE, Des sacrements. Des mys- 
tères (S. Ch., 25), Paris, 1950, p. 24 s. 

57. Tradition apost., 20 (S. Ch., 11, p. 48). 
58. Cf. S. AMBROISE, De Sacr., I, 2-3; De Myst., 3-4 (S. Ch., 25, 

P. 54-55; 108-109). 
59. Missale Gallicanum vetus : P. L., 72, 351-352. Pour Rome, cf. 

A. CHAVASSE, Le Sacramentaire gélasien…, Paris, 1958, p. 160-161, 169- 
170. 

60. Il reste des traces de ces rites dans la liturgie latine actueile : 
péricope de Mr, 15 : « Pourquoi tes disciples transgressent-ils les tra- 
ditions des anciens? » et la réponse que donne à cette question l’an- 
tienne du Benedictus : « Audite et intelligite (cf. Mr, 15, 10) traditiones 
quas Dominus dedit vobis », remarquablement commentée par AEMI- 
LIA LOEHR, L’Année du Seigneur, Bruges, 1946, t. I, p. 3375. 

61. Cf. P. BoRELLA, La « Traditio legis » nelle archeologia e liturgia 
ambrosiana, dans Ambrosius, 30 (1954), p. 69-78. Les témoins icono- 

aphiques invoqués sont le sarcophage de Stilicon, les mosaïques de 
. Aquilino, le baptistère de S. Laurent, le reliquaire de S. Nazaire. 
62. Cf. W. N. SCHUMACHER, Dominus legem dat, dans Rôm. Quar- 

talsch., 54 (1959), p. 1-39, complété par Eine rômische Apsiskomposition, 
ibid, p. 137-202. Déjà P. STYGER, Neue Untersuchugen über die alt- 
christhichen Petrusdarstellungen, 1ibid., 27 (1913), p. 17-74 (p. 65-68). 

63. Voir notre article Le Thème du Don de la Loi dans l’art paléo- 
chrétien, dans N. R. T., 84 (1962), p. 915-933. 

64. Voir E. H., p. 99, n. 26; C. EICHENSEER, Das Symbolum Aposto- 
licum beim hl. Augustinus, mit Bericksichtigung des dogmengeschtl. Zusam- 
menhangs, St-Ottilien, 1960. 

65. La série des témoignages commence par le pseudo-Augustin 
(Sermo 240 : P. L., 39, 2188-2190). C. F. BUEHLER (The Apostles and 
the Creed, dans Speculum, 28 (1953), p. 335-339) a dénombré quinze 
arrangements différents des attributions. On trouvera une abondante 
documentation, soit littéraire, soit iconographique, à laquelle on pour- 
rait presque indéfiniment ajouter, dans FR. WIEGAND, Die Stellung 
(supra, n. 33), p. 38 s.; Das Apostol., p. 47-48; À. VACANT, art. Apôtres 
(Symbole des), dans D. T. C., I/2, col. 1678-1679; J. DE GHELLINCK, 
En marge de l'explication du « Credo » par S. Albert le Grand, dans 
Studia Albertina. Festsch. f. B. Geyer, Munster, 1952, p. 145-166; 

269 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

J. LECLERCQ, Sermon sur la « Divisio apostolorum », dans Sacris erudiri, 
7 (1955), p. 221-228 (p. 222, n. 2). ; 

66. D. G. MonNRAD, Die erste Kontroverse über den Ursprung des 
Apostolischen Bekenntnisses, Gotha, 1881; J. N. D. KELLY, op. cit. (n. 33), 

p. 4-5. 
PSE (outre E. H., p. 99, n. 26) S. CYRILLE DE JÉR., Catech., IV, 

35 et V, 12; S. AUGUSTIN, Sermo, 212, 2 (P. L., 38, 1060) et C. EICHEN- 
SEER, cité n. 64. Voir autres textes dans WIEGAND, Die Stellung, p. 86; 
dans F. KATTENBUSCH, Das Apostolische Symbol, Leipzig, t. II, 1909, 
p. 10 5. (Nicetas, Cassien, Fauste de Riez, Fulgence de Ruspe, Vigile 
de Thapse). Les Scolastiques ont tenu la même chose, et que tous les 
articles de foi sont contenus dans le symbole. Les Réformateurs ont 
encore estimé de même les trois symboles de l’Église ancienne comme 
conformes à l’Écriture (cf. P. POLMAN, L’Élément historique dans la 
controverse relig. du XVI° s., Gembloux, 1932, p. 22, 34, 76-77; J. KooF- 
MANS, Das altkirchliche Dogma in der Reformation, Munich, 1955). 
Luther croyait encore que les Apôtres avaient composé le Symbole 
(cf. Propos de table, trad. L. SAUZIN, Paris, 1953, p. 428; H. HOLSTEIN, 
La Trad. dans l’Égl., p. 255). 

68. Ainsi ceux de Césarée, Jérusalem, Théodore de Mopsueste, 
Alexandrie. (cf. KELLY, op. cit., p. 182 s.). On en ferait aisément la 
liste en parcourant la Bibhothek de HAHN. 

69. Nous voudrions montrer un jour comment les Pères ont vu 
l’Église liée au baptême; renvoyons aussi à une étude (rédigée en 1953; 
à paraître s’il plaît à Dieu) sur la définition de l’Église comme Congre- 
gatio fidelium. 

70. À notre avis, dans la distinction, devenue classique depuis Fran- 
zelin, entre tradition active et tradition passive, on considère trop peu 
le sujet. On en parle trop comme de choses, comme si ce n’étaient pas 
des actes d’un certain sujet vivant. 

71. Voir K. BUEHLER, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der 
Sprache, Iéna, 1934; G. GUsDORF, La Parole, Paris, 1956. 

72. À. NEHER, L’Essence du prophétisme, Paris, 1955, p. 94. Voir 
M. BUBER, Ich und Du, 1923, trad. française Je et Tu, Paris, 1938; 
Die Schriften über das dialogische Prinzip, Heidelberg, 1954. G. vON 
Rap (Theologie des Alten Testaments, t. 1, Munich, 1957) insiste sur la 
réponse d'Israël, dans la théologie biblique de la Révélation. 

73. Rm, 1, 5; cf. Ac, 5, 32. 
74. 2 Th, 1, 8; Rm, 10, 16; cf. 2 Co, 9, 13. 

PARA 2 Th,3,6:1C 76. Reçue : > 45 15 > 3: 65 1 Co, 15, 1; Ga, 1, 9; Phil Ë 
Col, 2, 6. Entendue : Rm, 10, 17; Ep, 1, 135 Ac, 15, le 
1. Th, 1, 652 Th,.2,.10; 2 Co, TT, 45 AG 8, I4. 

77. puadooew : Le, 11, 28; Ÿn, 12, 47; et aussi dans « garder le 
dépôt » : 1 Tm, 6; 20; 2 Tm, 1, 12, 14; ovvrmpeiv : Le, 2, 19; Sert 
Loc, 2, 51: : vepeiv Mi, 28, 20; fn, 8, SI s.5 14, 23; 15, 20; 17, 6; 1 In, 
2,55 AD, 1,3; 14, 12. CF. encore noteïv Aoyov : Ÿc, 1,22 5.3 xaréyeu : 
Le, 8, 15; 1 Co, 11, 2 (les traditions); 15, 2 (l'Évangile reçu). Commen- 
taire de « garder la parole » : L.-M. DEWAILLY, Fésus-Christ, Parole de 
Dieu, Paris, 1945, p. 118 s. (2° éd.). 

78. Sermon XV, $ 3 : Sermons universitaires, trad. P. RENAUDIN 

270 



NOTES DU CH. 1 

(Textes newmaniens, I), Paris, 1955, p. 328. R. LAURENTIN (Structure 
et Théologie de Luc, I-II, Paris, 1957) montre que Marie a réfléchi sur 
la signification religieuse des événements et transmis à Luc des sou- 
venirs déjà interprétés. 

79. S. JUSTIN, Dial., VIL, 3, où le vieillard dit à Justin : « Demande 
avant tout que les portes de la lumière te soient ouvertes, car nul ne 
peut voir ni comprendre ces choses si Dieu, et son Christ, ne lui en 
fait pas la grâce » (XXIX, 5; XCIL, 1). Sous Commode, le martyr Apol- 
lonius répond au préfet Perennius : « La parole du Seigneur, Perennius, 
est perçue que par le cœur qui voit, de même que la lumière par les 
yeux qui voient, et c’est en vain que l’homme parle à des fous et que 
la lumière luit pour les aveugles » (Ausgewählte Märtyrer-Akten, éd. 
KNopr-KRUEGER, n. 32, p. 33). En 177, l’évêque de Lyon Pothin, inter- 
rogé par le proconsul de Lyon, « Quel est ton Dieu? », lui répond : 
« Tu l’apprendras si tu en es digne » (ap. EUSÈBE, H. E., V, I, 31). 
Au même moment (entre 170 et 180), Théophile d’Antioche rédige 
son Ad Autolycum, où il dit : « Maintenant, si tu me dis : « Montre- 
« moi ton Dieu », je pourrais te répondre : « Montre-moi ton homme, 
«et moi je te montrerai mon Dieu. » « Présente donc, en train de 
« voir, les yeux de ton âme, et les oreilles de ton cœur en train d’écou- 
ter... » (etc.) : Ad Aut., I, 2(S. Ch., 20, 1948, p. 60-63 : P. G., 6, 1025). 
Voir ensuite CLÉMENT D’ALEXANDRIE, Strom., III, 5, 42, 5-6 à 43. 1 et 
IV, 6, 39 (P. G., 8, 1145 C et 1249 C-1252 À; O. STAEHLIN, G. C. S,, 
Clem. Il, p. 215 et 265-266); ORIGÈNE, C. Celsum, VI, 69, et VII, 39 
(P. G., 11, 1404 et 1477 À); S. ATHANASE, C. Gent., 34 (P. G., 25, 
68 : E. P., n. 746); Orat. de Inc. Verbi (25; 196-197); S. AUGUSTIN, 
De Utilit. cred., cc. 8-16 (P. L., 42, 78 s.); Solilog., 1, 1, 6 (32, 872; 
sur le quaerere) et 6 (875-876 : seule l’anima sanata peut voir Dieu); 
De Agone christ, 13, 14 (40, 299 : « Errat quisquis putat veritatem se 
posse cognoscere cum adhuc nequiter vivat »), 16, 18 (col. 300); et 
tant d’autres passages disant que, pour voir Dieu, il faut avoir le cœur 
purifié : De Doctr. chr., 1, 10 (34, 23); In Joan. Ev., tr. I, 19 (35, 1388); 
În Joan Epist., tr. VIL, 10 (col. 1349); De Div. Quaest., 48 (40, 31), etc. 

8o. Hom. 18 in Evang., 1 (P. L., 76, 1150); cf. hom. 15 (1131-1134). 
81. Cf. L.-M. DEWAILLY, op. cit., D. 124. rs 
82. Citons ici un admirable texte de Luther, en indiquant ses sources 

traditionnelles : « Nos sumus potus Christo et veritati, et veritas ac 
Christus e contra potus noster, quia epulamur cum Domino in mutuo 

convivio pinguissimo ipse nobiscum et nos cum illo, dum invicem 

incorporamur » (Dictata super Psalter. (in Ps. 68), Weimar, III, 434). 

Antécédents : Origène, S. Bernard, Tauler. 
83. Sens admis par le plus récent commentaire protestant en fran- 

çais, celui de J.-C. MARGOT, Les Épîtres de Pierre, Genève-Paris, 1960, 

p. 109 : « Tout cela n’exclut pas la recherche individuelle et humble du 

sens de la Bible. Mais, pour parer au risque de fantaisie, cette recherche 

personnelle devra être soumise au contrôle d’une recherche commu- 

nautaire effectuée dans l’Église, sous la conduite des hommes mis à 

part pour la diriger. » Un autre exégète protestant, peu dominé par des 

préoccupations dogmatiques, renchérit : « Persôünliche vom einzelnen 
vorgenomene, vom kirchlichen Lehramt nicht autorisierte Exegese, 

ist nicht gestattet » (E. KAESEMANN, Eîne Apologie der urchristl. Escha- 

tologie, dans Z. Th. Krit., 49 (1952), p. 292. 

271 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

84. Voir E. H., p. 38-39, n. 45. Tete sta 
85. S. Thomas d’Aquin invoque souvent le principe « Quidquid 

recipitur ad modum recipientis recipitur », mais il l’applique au carac- 
tère discursif de l'esprit humain, à son besoin d’enseignement, de dia- 
logue et de vie sociale, il a peu expressément développé son application 
à l’historicité, bien que ses principes l’incluassent (cf. sur ces principes, 
M.-D. CHENU, Situation humaine. Corporalité et Temporalité, dans 
L'Homme et son destin (I°* Congrès internat. de Philos. méd.), Louvain- 
Paris, 1961, p. 23-49). Le concile de Trente encore, en parlant des tra- 
ditions et de l’Écriture, a défini des autorités en quelque sorte intempo- 
relles, sans conscience de leur nature pleinement historique. Mais on a 
pu trouver dans le principe « Quidquid recipitur » et dans la struc- 
ture de l’esprit humain une raison du développement des dogmes 
(cf. M.-D. CHENU, La Raïson psychologique du développement du dogme, 
dans R. S. P. T., 13 (1924), p. 44-51). 

86. Hom. VIII in Cant. (P. G., 44, 941 ©) : texte souvent cité par le 
P. J. DANIÉLOU, mais avec des références diverses et inexactes. 

87. Il serait intéressant et fructueux d’étudier cet aspect de publicité, 
destiné à « beaucoup » (à tous), des paroles et des faits constitutifs 
du rapport religieux d’alliance. Voir par exemple ?n, 18, 20 : « C’est 
au grand jour que j’ai parlé au monde... je n’ai rien dit en cachette »; 
le témoignage donné à Jean-Baptiste, aux élites de la nation (cf. Dom 
OLIVIERI, dans R. B., 35 (1926), p. 282-295); la Pentecôte comme publi- 
cité et mise au monde de l’Église (cf. notre Pentecôte, Paris, 1956, 
p. 116); les Apôtres constitués sémoins : Le, 24, 48; Ac, 1, 8 et 22; 2, 
325 3, 155 5, 325 10, 39 et 41; l'Évangile rendu connu à tous et proclamé 
publiquement : Ÿn, 12, 37; Ac, 2, 22, 36; 4, 10; 26, 26. « Notum feci 
vobis », « Notum factum est... » : Ac, I, 19; et cf. 2, 14; 4, 10 et 
16; 9, 425 13, 28; 19, 175 etc. 

Voir S. THOMAS, IV Sent. d. 8, q. 1, a. 1, sol. 35 Ia II&, q. 101, 
a. 2; IITA, q. 60, a. 3; q. 73, a. 4; Office du Saint Sacrement, ant. O 
sacrum et Collecte. Voir J. MOUROUX, Structure personnelle du présent 
chrétien, dans R. S. R., 44 (1956), p. 5-24 (repris depuis dans Le Mys- 
tère du temps. Approche théologique (Théologie, 50), Paris, 1962); 
J.-M.-R. TicLaARD, La Triple dimension du signe sacramentel, dans 
N. R. T.; 83 (1961), p. 235-254. — Convergence d’une pensée protes- 
tante, sur la base de l’Écriture : J. J. VON ALLMEN, Pour un prophétisme 
sacramentel, dans L'Église et les Églises, Chevetogne, 1954, t. II, 
p. 309-343 (cf. p. 310-316); Le Saint-Esprit et le culte, dans Rev. de 
Théol. et Phl., 3° série, 9 (1959), p. 12-27. 
89. Convergence des études récentes (plusieurs parues après la 

rédaction de ces pages : printemps 1960) : TH. STROTMANN, Le Temps 
et le Christ, dans frénikon, 1948, p. 395-410 (cf. infra, ch. VII); J. DANTÉ- 
LOU, Essai sur le mystère de l’Hist., Paris, 1953; 1. DALMaAIS, Le Temps de 
l'Église, dans L'Église et les Églises, Chevetogne, 1954, t. II, p. 87-103; 
ID., dans Initiation à la Liturgie, Paris, 1958, p. 85 s.; O. CLÉMENT, 
Transfigurer le temps, Neuchâtel-Paris, 1959, surtout p. 127; H. Hoz- 
STEIN, La Tradition dans l’Église, Paris, 1960, p. 287 s., 292-293; J. Mou- 
ROUX, op. cit. n. préc., p. 196-220, qui cite aussi, p. 57, ce texte de 
S. IRÉNÉE sur le temps propre de l’Église : l’année chrétienne « est, 
non pas celle de douze mois, mais tout le temps de la foi, pendant 
lequel les hommes croient en écoutant la prédication, et deviennent 

272 



NOTES DU CH. I 

agréables au Seigneur, parce qu’ils s’unissent à lui » (4. H., II, 22, 2 : 
P. G.; 7, 782). 

90. Déjà la pensée de Platon, la mort de Socrate, ont une certaine 
actualité dans notre histoire, dans notre présent. Elles sont entrées 
dans le patrimoine de l’humanité. Nous nous y référons; elles agissent 
ainsi comme cause exemplaire ou formelle. De cette façon, chaque 
homme, mais tout spécialement les héros, les génies et les saints, 
apportent à l’histoire humaine des déterminations, des enrichissements, 
qui demeurent à jamais acquis à l’humanité. Le Christ, lui, 1° intro- 
duit dans l’histoire de l’humanité et du monde, non une détermination 
particulière, comme ont pu faire Socrate, Platon, Pascal, mais /a déter- 
mination absolue et totale, celle qui concerne la totalité du destin de 
tous les hommes et du monde entier; 2° apporte cette détermination, 
non seulement comme idéal, comme pensée, voire comme modèle dyna- 
miquement opérant dans l’ordre des finalités, mais comme grâce, éner- 
gie opérante, salut effectif (cf. Perspectives chrétiennes sur la vie per- 
sonnelle et la vie collective, dans Socialisation et Personne humaine 
( = or sociale de Grenoble, 1960), Lyon, 1961, p. 195-223 (p. 206- 
208)). 

L’ÉVANGILE, C’EST CELA. La pensée d’O. Casel a posé à la théologie 
catholique contemporaine la question du mode de cette présence opé- 
rante s’il s’agit, non du Christ en général, mais de ses acta et passa 
rédempteurs (expression de S. Thomas). Il ne peut s’agir d’une pré- 
sence de ces acta et passa selon leur nature de faits historiques : comme 
tels, en raison, précisément, de leur nature vraiment historique, ils 
appartiennent au passé, non au présent. Certaines formules de Dom 
Casel manquaient, à cet égard, de précision. Mais Casel avait bien 
perçu que, dans le culte chrétien, 1° il y avait communion, non pure- 
ment mentale, mais, à sa manière, réelle, à des faits : dans le baptême, 
je suis plongé dans la mort et la résurrection du Christ; 2° le mouve- 
ment principal procède de haut en bas, c’est une communication; le 
premier sujet d’action est le Christ. 

Il tend à s’opérer un consensus dans le sens suivant. Il faut remarquer 
d’abord — on ne le fait pas assez — qu’il ne s’agit pas de n’importe 
quels actes de Jésus, mais de ses actes expressément messianiques et 
rédempteurs qu’il a accomplis pour nous et en nous incluant en eux (cf. les 
verbes avec le préfixe ovv de S. Paul, limités aux grands moments du 
salut). Le Christ a accompli ces actes comme principes de la nouvelle 
création, dont le Saint-Esprit est le réalisateur. 

Les acta et passa Christi sont passés en tant que le Christ en a été le 
sujet comme vrai homme. Mais l’action salutaire de Dieu passe par le 
Verbe fait chair : pas seulement par la conscience et le vouloir du Christ 
glorifié, « assis à la droite de Dieu », mais par les acta et passa salutaires 
accomplis historiquement une fois, à un certain moment, mais qui, 
dans ce moment même, incluaient toutes leurs applications à venir. 
Toute consécration eucharistique met en œuvre, non seulement l’ac- 
tualité de la vertu du Christ et de son Saint-Esprit, mais la vertu de la 
première, unique et historique, consécration de la Cène. Les acta et 
passa du Verbe fait chair ont reçu du Saint-Esprit, du fait qu’ils étaient 
messianiques et posés pour nous comme germes de la nouvelle création, 
et du fait que leur sujet est le Verbe, une qualité transcendante. Ce que 
Dieu opère dans l’histoire humaine, à n’importe quel moment terrestre 

273 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

de cette histoire, utilise, non seulement les facultés humaines du Christ 
glorifié, mais ses acta et passa historiques, assumés par le Verbe qui en 
est métaphysiquement le sujet, en une condition supra-humaine et 
supra-historique. 

Nous semblent aller dans ce sens : CH. JOURNET, E. H. SCHILLE- 
BEEKS, Dom J. GAILLARD (La Théologie des Mystères, dans R. Thom., 
57 (1957), p. 510-551), CL. J. GEFFRÉ (Les Sacrements et le temps, dans 
M.-D., n° 65, 1961/1, p. 96-108 : p. 103 s.), se réclamant de P. WEGE- 
NAER, Heilsgegenwart. Das Heilswerk Christi und die virtus divina in den 
Sakramenten unter bes. Berücksichtigung von Eucharistie und Taufe, 
Munster, 1958. Notre interprétation nous semble aussi confirmée par 
les analyses de J. Mouroux, dans le chapitre de son Mystère du temps, 
1962, consacré à la Présence du Christ au temps (paru après la rédac- 
tion de notre texte). 

g1. Voir Le Christ, Chef invisible de l’Église visible d’après S. Paul 
dans Rapports d’un Colloque de Christologie à paraître chez Desclée 
de Brouwer. k 

92. « Je viendrai à vous. » (fn, 14, 18 et 28; cf. 3, 8 pour l'Esprit) 
On interprète de plus en plus communément certains passages des dis- 
cours eschatologiques dans les Synoptiques, des venues du Christ dans 
l’histoire. 

93. S. THOMAS, I2, q. 43. 
- 94. Cf. CH. JoURNET, L'Église du Verbe incarné, t. II, Paris, 1952, 
P. 462-471, 481, 486-491, 500-508. j 

95. Nous serions ici assez proche de la façon dont G. EBELING voit la 
nature propre de l’histoire de l’Église : Kirchengeschichte als Geschichte 
der Auslegung der HI. Schrift, Tubingue, 1947. Mais Ebeling formule 
sa pensée dans un cadre trop étroit, conditionné par l’idée protestante 
que le seul élément déterminant le rapport religieux est la Parole de 
Dieu, elle-même identifiée à l’Écriture. Il élargit sa réponse en disant 
que l’Auslegung est aussi action. Nous serions mieux à l’aise si, au lieu 
de parler en termes d’Auslegung en lui adjoignant la pratique chrétienne 
comme une extension, Ebeling parlait : rapport religieux vécu, en 
situant l’Auslegung à l’intérieur de cette réalité. 

. 96. Pas simplement au sens général qui se vérifie en toute « tradi- 
tion » et qui consiste à continuer de faire comme on a fait antérieure- 
ment, sens purement sociologique qu’exprime bien, par exemple, 
M. Dufrenne : « Pour qu’on puisse véritablement parler de tradition, 
il faut que le passé soit spontanément assumé comme le sens même du 
présent, sans qu’il y ait de discontinuité dans le temps social, sans que 
le passé apparaisse comme du dépassé » (Note sur la Tradition, dans 
Cahiers intern. de Sociologie, 1947, p. 158-169, 167). Dans la tradition 
au sens théologique du mot, il y a, par transmission, identité de principe 
et de contenu d’existence, assurée, non simplement par la fidélité des 
héritiers, mais par l’identité du sujet dernier, le Saint-Esprit. 

97. Le résumé qui suit est expliqué et justifié dans Esquisses du mys- 
tère de l’Église, 2° éd., Paris, 1953, p. 130 s.; Pentecôte, Paris, 1956, 
P. 34-50. 

98. À. H., III, 24, 1 (P. G., 7, 966; HARVEY, IL, p. 131; E. P., n° 226; 
trad. M. SAGNARD, S. Ch., 34, Paris, 1952, p. 399). 

99. Die Verkündigung des Wortes im Ürchristentum dargestellt an den 
Begriffen « Wort Gottes », « Evangelium » und « Zeugnis », Stuttgart, 1939. 

274 



NOTES DU CH. I 

ne Ep, 1, 17; 1 Co, 2, 10; cf., pour la réalité, 2 Co, 4, 3-6; Mi, 
16, 17. 

101. Le mouvement œcuménique a remarquablement mis en valeur 
les termes diakonia, marturia (et koinônia), mais trop peu le terme doxa. 
Les Pères sont pleins de l’idée qui s’exprime dans la séquence : récep- 
tion de la foi transmise — profession de la vraie foi dans le baptême 
— vraie louange : ainsi S. BASILE (Traité du Saint-Esprit), S. HILAIRE 
(De Trin., IL 12); cf. supra, n. 26, 28 et 46. 

102. Textes des Pères et conciles dans E. H. et supra, n. 15-24. 
S. Polycarpe est appelé « didascale apostolique et prophétique » (Mart. 
Polyc., 16, 2). En liaison avec la représentation des évangiles comme 
sources, on a vu les docteurs orthodoxes comme irriguant les terres de 
cette eau (S. JÉROME, In Job, c. 26 (P. L., 26, 689)). Cette vue des 
choses est encore celle des grands Scolastiques : S. Thomas (cf. supra, 
n. 1), S. Albert (cf. In Joël, c. 1 : BORGNET, XIX, 145), S. Bonaventure 
(cf. J. RATZINGER, Die Geschichtstheologie des hl. Bonaventura, Munich, 
1959, voir p. 58 s., 69, 80 s., 94) : n’est-il pas significatif que, voulant 
étudier la notion de Révélation chez Bonaventure, Ratringer soit arrivé, 
sous la pression des textes, à exposer sa théologie de l’Histoire? La 
Révélation ne va pas plus sans la continuité et le développement de 
la tradition, que le Christ ne va sans son corps, l’Église, la Cène sans 
la messe, etc. 

103. Ce « plus » de la source ou du déploiement selon les points de 
vue est bien exprimé dans CH. M@&LLER, Tradition et Œcuménisme, 
dans /rénikon, 25 (1952), p. 337-370 (p. 366 s.). 

104. L’idée de croissance se trouve dans les paraboles évangéliques 
(N. A. DAHL, The Parables of Growth, dans Studia Theolog., 5/2, p. 132- 
165 (mais il s’agit d’une croissance liée à l’activité de Dieu, qui en est 
l'agent souverain, non d’une croissance déterminée par son propre 
dynamisme interne); B. SCHULTZE, Die ekklesiologische Bedeutung des 
Gleichnisses von Senfhorn, dans Orient. Christ. Period., 27 (1961), p. 362- 
86). 

ï 24 Le judaïsme connaît aussi cet aspect (cf. N. ROTENSTREICH, On 
the notion of Tradition in Fudaism, dans Journal of Religion, 28 (1948), 

. 28-36). 
ki es de E. MERSCH, Théologie du Corps mystique, Paris-Bruxelles, 
1944, t. I, p. 93 s.3 F. TAYMANS, Le Progrès du dogme, dans N. R.T.., 
71 (1949), p. 687-700; J. Mouroux, La Conscience du Christ et le temps, 
dans R. S. R., 47 (1959), p. 321-344 (repris dans Le Mystère du temps, 
Paris, 1962, p. 100-120). : 

107. Reprenant une suggestion du P. M.-B. ScHWwaLM (Les Deux 
Théologies : la scolastique et la positive, dans R. S. P. T., 2 (1908), 
p. 674-703), nous avons défini la théologie positive comme une recherche 
de plénitude de l’auditus fidei assumant, avec toutes les ressources des 
sciences du « donné », la totalité de la tradition objective (cf. D. T. C., 
XV, 462-472; Introd. à la théol., dans La Foi et la théologie, Paris, 1962, 

130. 
ere La pensée protestante opère comme si la fin de la Révélation 

était la fin de l’infaillibilité (J. DANTÉLOU, Réponse à Oscar Cullmann, 
dans Dieu vivant, n. 24 (1953-2), p. 107-116 (P. 113). 

109. L'idée est paulinienne (Rm, 1, 1 S.5 16, 23 8.5 1 Co, 15; 18. 
KrTTeL, t. Il, p. 728, 1. 13 8.). S. Ignace d’Antioche et S, Irénée parlent 

275 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

souvent de l'Évangile « annoncé par les prophètes » (S. IGNACE, Eph., 
V, 2, IX, 2; S. IRÉNÉE, À. H., IIL, 10, 6 et 11, 7; V, praef. (P. G., 7, 
878-879, 884, 1119; HARVEY, t. IL, p. 40, 45, 313); Demonstr., 98 (S. Ch., 
62, Paris, 1959, p. 156) et voir H. HOLSTEIN dans R. S. R., 36 (1949), 

. 255). 
à et Toute l’Écriture étant relative à Jésus-Christ, elle est, à ce 
niveau-là, Évangile. Formule augustinienne : « Lex, spiritualiter intel- 
lecta, Evangelium est » (Sermo, 25, 2 : P. L., 38, 168); le vin de l’Évan- 
gile est déjà caché dans l’eau de l’A. T.. et il en sort si l’on y voit le 
Christ (1n Joan. Ev., tr. IX, 3, commentant Cana, avec citation de 
2 Cor, 3, 14-16 (LP. L., 35, 1459)). Pour le destin ultérieur du thème : 
H. DE LUBAC, Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’Écriture, 1/1 (Théo- 
logie, AI), Paris, 1959, p. 305, 310-363; t. 1/2, p. 629, 668-681; II/1 
(Théologie, 42), 1961, p. 101, 181-197, 225-226, 506 s. 

111. Entstehung und Entwicklung d. Kirchenverfassung u. d. Kirchen- 
rechts, p. 238. 

112. J. SCHNIEWIND, Die Begriffe Wort und Evangelium bei Paulus, 
1910; Euangelion…, 1, 1927; II, 1931; E. MOLLAND, Das paulinische 
Evangelium, 1934; G. FRIEDRICH, art. edayyeAGouar edxyyeov, dans 
KITTEL, t. Il, p. 705-735; R. Asting cité supra, n. 99. 

113. Mais les historiens protestants, qui seuls se sont occupés du 
sujet, ont généralement travaillé sous le signe de l’opposition luthé- 
rienne entre Loi et Évangile (voir A. FRIDRICHSEN, Evangelium : Ire- 
näus, Hippolyt, Novatian, dans Norsk Teologi til reformationsjubilæet, 
1917, p. 148-170; E. MOLLAND, The Conception of the Gospel in the 
Alexandrian Theology, Oslo, 1938; V. E. HASLER, Gesetz und Evange- 
lium in der alten Kirche bis Origenes. Eine auslegungsgeschichtl. Untersu- 
chung, Francfort, 1953). 

114. Voir de nombreux textes dans H. DE LUBAC, loc. cit., supra 
(n. 110); S. IGNACE D’ANTIOCHE, Philad., 3,15 9,2; Eph, 20, 1; ORIGÈNE, 
Comm. in Foan., 1, 4 (6), l'Évangile est, d’une façon générale, « tout ce 
ui établit la venue du Christ et organise sa présence, la rendant effec- 

tive pour les âmes qui veulent bien recevoir le Verbe de Dieu lorsqu’il 
se tient à la porte, qu’il frappe et veut entrer chez elles » (P. G., 14, 
Ur 2; G. C. S., 26, p. 9) et voir MOLLAND, cité supra (n. II3), P. 9935 

. GRÉGOIRE fait, des symboles déjà classiques des quatre évangélistes, 
une expression de quatre moments de l’unique mystère du Christ lui- 
même, homme en sa naissance, bœuf (animal de sacrifice) dans sa mort, 
lion dans sa résurrection, aigle dans sa montée aux cieux (In Ezech., 
III, 1, et IV, 1 s. : P. L., 76, 785, 815 s.), thème repris par l’évangé- 
liaire d’Holkham Hall, début 1x° siècle (D. À. C. L., V, 795). Pour le 
haut moyen âge, voir Raban Maur, Berengaud, Pierre Damien, etc., 
cités dans H. DE LUBAC, op. cit., 1/1, p. 131;1/2, p. 668, 671, 672; Ama- 
laire et Paschase, tbid., p. 322; Rupert, p. 226. 

115. Les évangélistes, soit sous forme humaine, soit sous le symbo- 
lisme des quatre animaux, entourant le Christ en majesté : D. À. C. L.; 
F. VAN DER MEER, Majestas Domini, Paris, 1938. 

116. S. JEAN CHRYSOSTOME, P. G., 54,404, et apud PHOTIUM, 104,275; 
Const. Apost., VIII, 4, 2 (FUNK, I, 473); SÉVERIEN DE GABALA, V. 400, 
qui y voit une coutume très ancienne (texte trad. apud J. LÉCUYER, 
Note sur la liturgie du sacre des évêques, dans Ephemer. Liturg., 66 (1952), 
p. 370); rite répandu en Occident à partir des Statuta Ecclesiae antiqua 

276 



NOTES DU CH. 1 

(n° 90) par le gélasien. Du pontifical romano-germanique (x® s.), il est 
passé, au xII° siècle, dans le pontifical romain (deux évêques co-consé- 
crateurs tenant le livre sur la tête de l’élu). Voir B. BOTTE, dans Études 
sur le sacrement de l’Ordre (Lex orandi, 22), Paris, 1957, p. 19-20; 
CH. MUNIER, Les Statuta Ecclesiae antiqua, Paris, 1960, p. 95 (texte) 
et 177 s. (histoire). 

117. J. JUNGMANN, Missarum sollemnia, 1, p. 551 (2° éd., Vienne, 
1949), trad. française, t. II, p. 217. 

118. Références dans « Traditio » und « Sacra doctrina » bei Thomas 
von Aquim, dans Kirche u. Ueberlieferung. Festg. Geiselmann, Freiburg, 
1960, p. 194-195. f | 1 

119. Voir notre Économie chrétienne et Théologie chez S. Thomas 
d'Aquin (à paraître). 

120. Voir H. KLoMPs, Kirche, Freiheit und Gesetz bei dem Franziska- 
nertheologen Kaspar Schatzgeyer, Munster, 1959, p. 90 s., 108, n. 9, 
109. 

121. Voir TAVARD, p. 165. 
122. « Traditiones etiam indico recipiendas pari pietatis affectu cum 

libris sacris non autem cum evangelio, quia hoc immutabile est, illae 
mutabiles » (Fournal de MaASsARELLI, dans C. T., t. I, p. 524). 

123. S. HIPPOLYTE, In Daniel. I, XVII (trad. M. LEFÈVRE, S. Ch., 
14, Paris, 1957, p. 105); IRÉNÉE, À. H., IL 11, 8 (P. G., 7, 885 s.; 
HARVEY, IL, p. 46 s.; S. Ch., 34, Paris, 1952, p. 192 s., avec la n. du 
P. SAGNARD). Nous n’avons pu avoir un accès direct à l’article où 
H.-Cx. PUECH toucherait ces thèmes : Le Cerf et le serpent, dans Cahiers 
archéolog., 4 (1949), p. 17-60. 

124. À. H., III, 24, 1 (P. G., 7, 966; HARVEY, IL, p. 132; trad. 
SAGNARD, p. 401, qui, en note, cite la Lettre pour les martyrs de Lyon, 
qui dit, à propos de Sanctus, brûlé au fer : « La source céleste d’eau 
vivifiante qui sort du sein du Christ, le rafraîchissait et le fortifiait » : 
H. E., V, 1, 22; SCHWARTZ, Il/1, p. 410). cf. IV, 36, 4 (7, 1093; Il. 
p. 279), « unum et idem cum semper sit Verbum Dei, credentibus ei, 
fontem aquae in vitam aeternam dans »; V, 18, 2 (col. 1173, p. 374). 
Voir, pour tout le thème, H. RAHNER, Flumina de ventre Christi. Die 
patristische Auslegung von Joh. 7,37-38, dans Biblica, 22 (1941), p. 269- 
02, 367-403. | 

è LS (a Daniel. 1, XVII : G. C. S., 1/1, p. 295 S. Ch., 14, Paris, 
1947 (trad. M. LEFÈVRE, p. 103-105). Sur baptême et a voir 
J. DANIÉLOU, Sacramentum futuri. Ét. sur les origines de la typol. bibl., 
Paris, 1950, p. 16 s.; Bible et Liturgie, Paris, 1951, p. 51. Ajouter 
à ses nombreuses références ORIGÈNE, Selecta in Genesim (P. G., I2, 
100 B). ; 
À Il y a un unique Évangile, mais « selon S. Matthieu », etc., 

bref, « tétramorphe ». Déjà S. IRÉNÉE, À. H., IIL, 11,8 (P. G., 7, 885 AB; 
HARYEY, IL, p. 47; SAGNARD, p. 192 s.); Origène (cf. MOLLAND, op. cit. 
(n. 113), p. 94). Une seule source en quatre parties : Carmen adv. Mar- 
cionem, II, vers 38-44 (cité par H. RAHNER, art. cité, p. 387). Voir 
D. À. C. L., V, col. 845-852; XV/2, col. 2145-2146; Cathohcisme, IV, 
768; Lex. f. Theol. u. Kirche, III ?, 1254-1255. 

127. Il est probable que S. Jean a dans l’esprit le rocher frappé par 
Moïse, tel qu’en parlaient les targums (cf. P. GRELOT, dans R. B., 66 
(1959), p. 369-374). Interprétation chrétienne ancienne (réunie par 

277 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

H. RAHNER, ét. citée) : Ps.-BARNABÉ, 11, 2-7 (FUNK, I, 73); S. JUSTIN 
(Dial., 34, 25 76, 13 90, 53 113, 6; 114, 2); S. IRÉNÉE, Démonstr., 46 
(S. Ch., p. 106); S. HIPPOLYTE, frag. sur Prov., 24, 61 (G. C. S., I/2, 
p. 167) et Com. du Cant. (X/1, p. 351), etc. 

128. Démonstr., 46 (S. Ch., 62, Paris, 1959, p. 106, trad. FROIDE- 
VAUX). Pour Tertullien, Grégoire d’Elvire, Grégoire de Nysse (cité 
par J. DANIÉLOU, Sacramentum futuri, p. 149), les douze sources 
ouvertes ainsi par Moïse sont la doctrine des douze Apôtres. On pour- 
rait multiplier les références. 

129. Epist., 73, 10, 3 : « L'Église, à l’instar du paradis, renferme à 
l’intérieur de ses murs des arbres fruitiers. Parmi eux, celui qui ne donne 
pas de fruits est arraché et jeté au feu. Ces arbres, elle les arrose de 
quatre fleuves, c’est-à-dire, des quatre évangiles par lesquels elle répand 
les flots célestes de la grâce du baptême... » (HARTEL, p. 785; trad. 
BAYARD, II, p. 268). 

130. Epist., 63, 8, 1-3 : « I. D’autre part, toutes les fois que l’eau est 
nommée seule dans les saintes Écritures, c’est le baptême qui est 
annoncé, comme nous le voyons en Isaïe : « Ne vous souvenez plus, 
« dit-il, de ce qui a précédé, et ne pensez plus aux événements passés. 
« Voici que je fais des choses nouvelles qui paraîtront bientôt, et vous 
« les verrez. Je ferai un chemin dans le désert; de l’eau, dans un endroit 
« qui n’en a pas, abreuvera ma race choisie, le peuple que j’ai formé 
« pour moi afin qu’il publie mes louanges » (Is, 43, 18-21). Dieu a pré- 
dit en cet endroit par son prophète que chez les Gentils, dans les lieux 
qui manquaient d’eau auparavant, il en coulerait en abondance, qui 
abreuverait la race choisie de Dieu, c’est-à-dire ceux que la génération 
par le baptême aurait faits enfants de Dieu. 

« 2. De même, il est encore prophétisé et prédit que les Juifs, s’ils 
ont soif et cherchent le Christ, boiront chez nous, c’est-à-dire obtien- 
dront la grâce du baptême. « S’ils ont soif, dit-il, dans le désert, il leur 
« amènera de l’eau, il en fera jaillir du rocher, le rocher s’ouvrira, l’eau 
« coulera, et mon peuple boira » (1s, 48, 21). C’est ce qui s’accomplit 
dans l'Évangile; quand le Christ, qui est le rocher, est ouvert par le 
coup de la lance durant sa passion (Fn, 19, 34). 

« 3. C’est lui, d’ailleurs, qui faisant comprendre ce qu’a prédit le pro- 
phète, s’écrie : « Si quelqu’un a soif, qu’il vienne et qu’il boive, celui 
« qui croit en moi. De son sein, comme dit l’Écriture, couleront des 
« fleuves d’eau vive » (97, 7, 37-39). Et pour qu’il fût encore plus mani- 
feste que ce n’est pas du calice, mais du baptême, que parle en cet 
endroit le Seigneur, l’Écriture ajoute : «Il dit cela de l'Esprit que 
« devaient recevoir ceux qui croyaient en lui. » Or, c’est par le baptême 
que l’on reçoit le Saint-Esprit, et quand on est ainsi baptisé et qu’on 
a reçu le Saint-Esprit, on boit alors seulement le calice du Seigneur » 
(HARTEL, p. 706-707; trad. BAYARD, II, p. 203-204). 

131. Supra, n. 125. Ailleurs, chez Hippolyte, l’eau — la connaissance, 
la vraie doctrine coulant du Saint-Esprit et qui consiste dans les Apôtres 
et prophètes (Com. du Cant. : G. C. S., Hipp., 1/1, p. 374); cette eau 
tu 0 poitrine du Christ dont les seins sont les deux Testaments 
P- 344). 
LB2-00 Discite de fonte fluvium manare perennem 

Qui nutrit lignum in bis senos gratis fructus 
Exit et in terram ventosque in quattuor orbis 

278 



NOTES DU CH. 1 

Tot fluit in partes fontis color et sapor unus. 
Sic et apostolico decurrit Ecclesia verbo 
Ex utero Christi, Patris omnis gloria plena 
Sordes diluere et sata mortua vivificare. 

(cité par H. RAHNER, &. citée, p. 387). Interprétation baptismale de 
l’eau tirée du rocher au désert : J. DANIÉLOU, Sacramentum Futuri, 
p. 170 (sans insistance). ; 

133. Mausolée de Constance à Rome (milieu v° s.) : le Christ debout 
sur un monticule, dat legem (D. À. C. L., I, 956); mais le mausolée était 
aussi un baptistère (III, 2611-2612); du monticule coulent trois filets 
d’eau : rapprocher ce texte de Priscillien (+ 385) : « Nos venerabilis 
Ecclesiae Dei per symbolum corpus ingressi, indissolubilem fidem uno 
fonte tripertito rigatam in quattuor Evangeliorum dispositione cognos- 
cimus » (Tract. 1, fin : C. S. E. L., 18, p. 31, L. 28 s.). — Baptistère 
de Naples, v. 400 : deux tableaux ayant chacun deux sources sortant des 
rochers qui encadrent le Christ-Pasteur. — Baptistère d’'Oued-Ramel, 
Tunisie (époque byzantine) : à l’entrée et à la sortie des fonts, cerfs et 

biches buvant aux quatre fleuves (cf. D. À. C. L., XIII, 138 et 339; 

M'iscellanea Mohlberg, t. I, p. 202, n. 39). — De même au baptistère 

de Bir-Ftouha, Carthage, même époque (D. A. C. L., IT, 2129). — Bap- 

tistère de Cividale, début vire siècle (non fleuves, mais évangélistes : 

D. À. C. L., III, 1829). — Baptistère de Saint-Dié (D. À. C. L., II, 

3304). — Sur les représentations, dans les baptistères, de cerf buvant 

(cf. PUECH, ét. citée (n. 123) p- 38 s.;D. A. C. L., II, 3301-3305); À. HER- 

MANN, art Durst, dans Reallex. f. Ant. u. Chr. IV, 406; liturgie bap- 

tismale du Samedi saint. 
Des inscriptions ayant appartenu à des baptistères présentent les 

noms des quatre fleuves du Paradis : ainsi en Afrique (D. 4. C, LAS 

884), à Ostie (cité par J. LÉCUYER, dans M.-D., n° 49 (1957/ 1), p. 87). 
Sur le thème des fleuves du Paradis, cf. E. B. SCHLEE, Die Ikonographie 

der Paradiesflüsse, Leipzig, 1937; F. VAN DER MEER, op. cit, D. 648. 

130; P.-A. FÉVRIER, Les Quatre Fleuves du P., dans Rev. di Archeolog. 

crist., 32 (1956), p. 179-199, mais cet auteur méconnaît le symbole des 

Évangiles, il ignore le texte de S. Hippolyte, In Daniel, et, dans les 

textes de S. Cyprien ou de S. Paulin qu’il cite, il ne traduit même pas 

evangelistae ou evangelii selon la précision de ces termes. — Sur le lien 

du thème avec les baptistères, voir M. DE BRUYNE, La Décoration des 

baptistères paléochrétiens, dans MiscellaneaLiturg. in hon. L. C. Mohlberg, 

Rome, 1948, t. I, p. 189-220. — Sur le thème de l’arbre de la croix, lié 

avec les thèmes, tant du Paradis et des quatre fleuves, que de l’eau 

baptismale (par l’intermédiaire, soit du bois avec lequel Moïse a purifié 

les eaux de Mara (Ex, 15, 23-25), soit du bâton avec lequel il a frappé 

le rocher et en a fait jaillir une source), voir F, KAMPERS, Mittelalter- 

liche Sagen vom Paradiese u. vom Hnlze des Kreuzes Christi, 1897; 

R. BAUERREISS, Arbor vitae. Der «Lebensbaum ».…., Munich, 1938; 

H. RAHNER, Griechische Mythen in christl. Deutung, p. 191 S$.; H. DE 

Lugac, Aspects du bouddhisme, Paris, 1951, p. 61 S. — Enfin, sur dif- 

férents aspects de la très riche et fondamentale typologie du baptême, 

cf. J. DANIÉLOU, Sacramentum Futurt. Ét. sur les orig. de la typologie 

bapt. (Ét. de Théol. hist.), Paris, 1950; Bible et Liturgie. La théol, 

279 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

biblique des sacrements et des fêtes d’après les Pères de l’Église (Lex orandi 
11), Paris, 1951. 

134. Ainsi dans le fond de coupe présenté par D. A. C. L., I, 885 

(et fig. 202) : le registre supérieur représente le Christ debout sur un 

monticule, d’où coule le Jourdain, et donnant la loi à Pierre; le registre 

inférieur représente l’agneau sur un monticule d’où s’écoulent quatre 
fleuves. Même désignation du fleuve dans la mosaïque absidale des 

SS. Côme et Damien et de Ste Praxède, à Rome. « Jourdain » est écrit 
sur l’Agneau dans les fresques des SS. Pierre et Marcellin. Ainsile Jour- 
dain désigne le Christ, mais, également le baptême (voir S.AMBROISE, 
In Ps, 37, 10 (C. S. E. L., 64, 143); D. A. C. L., I, 885; F. J. DÔLGER, 
Der Durchzug durch den Fordan als Sinnbild der christl. Taufe, dans 
Ant. u. Christ, 2 (1930), p. 70-79; J. DANIÉLOU, Sacramentum Futuri, 
p. 245; P.-A. FÉVRIER, art. cité, p. 183). 

135. In Ps, 41 : P. L., 26; 949. 
136. S. PAULIN DE NOLE, Épist., 32, 10 (C. S. E. L., 29, 286 : HAR- 

TEL); S. AUGUSTIN, De Civ. Dei, XIII, 21 (P. L., 41, 395; DOMBART- 
KALB, L, p. 586; C. S. E. L., 40/1, p. 646); ALDHELME, Poema de aris 
B. M. et XII Apostohs dedicatis (P. L., 89, 295; cf. D. À. C. L., 886- 
887). S. IsIDORE, Etym., VI, 16, 5 et 10; FLORUS DE LYON, cité D. A. C. L. 
V, 1761; HILDEBERT DE LAVARDIN, P. L., 171, 1279 : 

Denotat Ecclesiam Paradisus, et in Paradiso 
Est lignum vitae, Christus in Ecciesia (...) 
Quatuor ex uno flumina fonte cadunt : 
Sic Evangeliüi sunt libri quatuor; horum 
Nos doctrina regit, fructiferosque facit… 

Voir encore HUGUES DE SAINT-VICTOR, Alleg. in Vetus Test. I, c. 6 
(P. L., 175, 638). Le thème de l’Église-Paradis dérive du thème : 
Évangiles = fleuves du Paradis, car l’Église n’est que la fécondité de 
l'Évangile. 

Au point de vue iconographique : représentation des quatre fleuves 
du Paradis, surtout dans les fonts baptismaux, au moyen âge (BAUER- 
REISS, Op. Cit., P. 30 S., 43-50 et 57-64) (avec l’explication de la bénédic- 
tion de l’eau baptismale, dans la nuit de Pâques, en forme de 4 = une 
fleur, réduction quasi hiéroglyphique de l’arbor vitae). À la cathédrale 
de Reims, les quatre fleuves du Paradis, c’est-à-dire les quatre Évan- 
giles, sont la source fécondante de toute l’Église (ÉT. PAILLARD, Por- 
tail de Reims, 1935, p. 36 s.). 

L’ornementation des évangéliaires, surtout ceux du 1x*° siècle, sou- 
vent accompagnée de textes, est également significative (cf. D. À. C. L., 
V;, 775-845, art. Évangéliaire); les n° 52, avec un texte plein de réfé- 
rences baptismales; 94 (fin Ix°-début x° s.), avec pour textes : Hic liber 
est vitae, hic fons et origo librorum | Unde fluit quicquid quisquis in orbe 
sapit | (...) Quatuor hic rutilant uno de fonte fluentes. On voit par de tels 
textes la persistance de la tradition que nous essayons de saisir et qui 
aboutit au texte du concile de Trente sur Écriture et traditions (apos- 
toliques); n° 106 (deuxième moitié du 1x s.), « quatuor hic... »; 108, 
même inscription; 116, évangéliaire de Saint-Médard de Soissons 
(v. 827), dont la célèbre fontaine mystique est une sorte de baptistère; 
153 (Codex Adae, fin vire s.), « Hic liber est vitae, paradisi et quatuor 

280 



NOTES DU CH. I 

amnes. » Ajouter Pévangéliaire de Charlemagne (art rhénan : Bibl. 
Nat., nouv. acquis. latines 1203), celui de Gotescalc, avec sa représen- 
tation de la fontaine d’eau vive (cf. D. A. C.L., III, 707-710 et fig. 2635). 
Voir aussi P. A. UNDERWOOD, The Fountain of Life in Manuscripts of 
Gospel : Dumbarton Oaks Papers, 5 (1950), p. II4-115). 

137. À. H., IV, 36, 4 (P. G., 7, 1093; HARVEY, II, 279). 
138. In comm. de evang. sermo 3 (P. L., 217, 605 CD). 
139. D. À. C. L., VIII, 1953. 
140. Voir notre étude « Fidelis » = baptisé, dans Études historiques 

d’ecclésiologie ancienne et médiévale. 
141. Auteur anonyme (Ps.-Anselme de Laon), En. in Apoc., c. 8 

(P. L., 162, 1531). 
142. « Évangile » au sens de — Écritures parlant du Christ advenu 

= IRÉNÉE, À. H., IL, 27, 2 (P. G., 7, 803 B) et cf. Th. ZAHN, Gesch. d. 
neutestl. Kanons, t. 1 (1888), p. 101, n. 2. Dans les explications litur- 
giques touchant ce qu’est l'Évangile, on développait le sens étymolo- 
gique bona annunciatio, bonum nuncium : GÉLASIEN, Expos. Évang. 
(éd. WILSON, p. 50); ExPos., Primum in ordine, fin vire siècle (P. L., 
138, 1174 D); AMALAIRE, Liber officialis, c. 18, & 6 (éd. HANSSENS, 1948, 
t. II, Rome, p. 308); REMI D'AUXERRE, Expos. De celebratione missae 
(Max. Bibl. Veter. Patrum, Lyon, 1677, t. XVI, p. 954 D), reproduit 
par le Ps.-ALCUIN (P. L., 101, 1250 D); S. THOMAS, In Rom., c. 1. 
lect. 1 fin et lect. 2; In Ephes., c. I, lect. ï. 

143. On sait assez que tel est le contenu de däbär. Cf. Ÿr, 23, 293 Is, 
49, 25 1 Th, 2, 13; Rm, 1, 16-17; cf. 3, 21 s.3 1 Co, ï, 18 s.; Ép, 6, 17; 
Hb, 4, 12; Ac, 19, 20; 1 P, 1, 23; Fac, 1, 21. Études : R. ASTING, op. cit. 
(n. 99); KITTEL, IV, p. 96, 97, 107, 109, 119; M. NEESER, Le Drame de 
la Parole de Dieu, Lausanne, 1945, p. 84, s.; L. M. DEWAILLY, Fésus- 
Christ, Parole de Dieu, Paris, 1945; F. X. ARNOLD, Glaubensverkündi- 
gung und Glaubensgemeinschaft, Düsseldorf, 1955, p. 22 s.; CL. TRES- 
MONTANT, Essai sur la pensée hébraïque, Paris, 1953, p. 172; G. AUzOU, 
La ae de Dieu. Approches du myst. des Saintes Écritures, Paris, 1956, 
p. 1625. 

144. Rm, 1, 16; G. FRIEDRICH, dans KITTEL, t. Il, p. 718, 728-730; 
R. ASTING, op. cit., p. 363 5. 

145. Cf. H. DE LUBAC, Histoire et Esprit. L'intelligence de l’Écriture 
d'après Origène (Théologie, 16), Paris, 1950, p. 336 5. 

146. ORIGÈNE, In Jesu Nave, hom. 9, n. 8 (P. G., 12, 876; BÆHRENS, 
G. C. S., Orig., VIII, p. 353. 

147. Cela ressort du décret; cela est confirmé par les discussions 
préparatoires, par exemple par cette déclaration du cardinal-légat CER- 
VINI : « Ea autem fidei nostrae principia tria esse inveniemus. Nam 
doctrinam nostram non nisi revelationem quandam diversis temporibus 
factam esse dinosciture. Patriarchis primum... Procedente tempore pla- 
cuit divinae bonitati eadem et longe plura hominibus per Unigenitum 
Filium suum revelare, qui non scripto, sed ore, non in charta, sed in 
corde plantavit evangelium suum... Eorum tamen, quae a Christo ema- 
narunt, quaedam scripturae demendata, quaedam in cordibus homi- 
num relicta fuerunt » (le 3° principe est le Saint-Esprit) (C. T., I, 
p. 484-485). Cependant, au cours de la session VI, De fustificatione, la 
foi a été de nouveau prise dans toute sa réalité et son ampleur biblique : 
cf. cap. 6, D 798 : « credentes vera esse quae divinitus revelata et pro- 

281 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

missa sunt »; c. 7, D 800 : « Hanc fidem, ante baptismi sacramentum 
ex Apostolorum traditione catechumeni ab Ecclesia petunt.…., etc. » 

148. Cf. D 1789 : « humanae salutis initium ». 
149. Sess. VI, cap. 6, D 798. 
150. « Propter auctoritatem Dei revelantis » (D 1789). 
151. Bien peu l’ont fait, si nous ne nous trompons. S. Thomas 

d’Aquin propose trois raisons pour lesquelles il était convenable que 
Jésus ne livrât pas son enseignement par écrit (III®, q. 42, a. 4): 

19 À cause de sa dignité. Un maître supérieurement excellent enseigne 
d’une manière plus noble et plus excellente. Il convenait que le Christ 
imprimât sa doctrine sur des âmes vivantes. Les maîtres humains les 
plus excellents, Socrate ou Pythagore, l’on fait à leur niveau. S. Thomas 
s’inscrit ainsi discrètement dans la suite des auteurs qui ont traité le 
thème : Socrate.et Jésus (dernier en date : E. FASCHER, Sokrates u. 
Christus, Bonn, 1952, repris dans Sokrates und Christus, Beiträge zur 
Religionsgesch, Leipzig, 1959, p. 36-94). Son idée de l’enseignement 
oral comme étant plus noble et plus excellent se rattache-t-elle à celle 
du Pseudo-Aréopagite, Hier. Eccl., 1, A (P. G., 3, 376; trad. DARBOY; 
éd. B. Presse, p. 78) : « Par ce mot (divins oracles), il faut entendre 
non seulement ce que nos maîtres inspirés nous ont laissé dans les 
saintes Lettres et dans leurs écrits théologiques, mais encore ce qu’ils 
ont transmis à leurs disciples par une sorte d’enseignement spirituel et 
presque céleste, les initiant d’esprit à esprit d’une façon corporelle sans 
doute, puisqu'ils parlaient, mais j’oserai dire aussi immatérielle, puis- 
qu’ils n’écrivaient pas... » : texte non cité par S. Thomas, si l’on se fie 
à J. Durantel. Cf. cette paraphrase de Thomas de Verceil : « Sacrae 
doctrinae nobis a Deo traditae, quas nobis tradiderunt sancti Apostoli 
ex hagiographis et theologicis libris, et quas tamen didicerunt imme- 
diate a Domino Jesu per doctrinam vivae vocis, quae immaterialior et 
simplicior est quam Scriptura, et quodammodo vicina est doctrinae 
coelestis hierarchiae, in eo quod ex mente in mentem transfunditur per 
medium sermonem, quamvis corporalem, qui quidem simplicior est 
quam scrpitura » (dans Dionysii Cartusiani Opera ommia, Tournai, 1902, 
t. XV, p. 3712). Le motif que donne S. Thomas n’est pas exactement 
celui de Denys : il est pris, non de la dignité supérieure du moins 
corporel sur le plus corporel, mais du fait d'imprimer l’enseignement, 
directement, dans les cœurs des auditeurs, ce qui est la fin de l’ensei- 
gnement : motif « formel », tiré de la nature propre de la chose, et qui 
rejoint le thème, profondément traditionnel, de l'Évangile inscrit, non 
avec de l’encre sur du papier, mais dans les cœurs (cf. infra, Excur- 
sus À). Cajetan ajoute (n° III) que Jésus enseigne ainsi de façon bien 
plus excellente que les meilleurs maîtres puisque, étant Dieu, il peut 
agir jusque dans les esprits (« Solus Deus illabitur menti »). 

2° À cause de l’excellence de la doctrine du Christ, qu'aucun écrit 
ne pouvait contenir (cf. Jn, 21, 25). Si le Christ avait rédigé son ensei- 
gnement, on eût pu croire qu’il n’y avait rien de plus en celui-ci que 
ce qui en était formulé ou écrit. 

3° Pour ménager l’existence d’une certaine structure de communi- 
cation entre le Maître et les hommes appelés à devenir ses disciples. Si 
le Christ avait rédigé un livre, chacun eût pu devenir son disciple 
immédiatement et sans intermédiaire. Mais le plan de Dieu est d’appe- 
ler les hommes à la foi par le ministère d’autres hommes. Ce fait — car 

282 



NOTES DU CH. I 

c’est un fait, fondé dans la nature sociale de l’homme et dans l’unité 
spécifique de lPhumanité — se rattache sans doute, dans la pensée de 
S. Thomas, à l’idée qu’il est plus noble de faire participer d’autres 
êtres à son action et à sa causalité, que de produire directement tous 
les effets par soi-même. Mais il traduit bien la loi chrétienne de média- 
tion fraternelle, dont on a parlé plus haut. 

Notons que PLATON tenait, dans la suite de Socrate, pour l’excel- 
lence supérieure de la doctrine non écrite : « De telles choses (la phi- 
losophie), il n’y a pas moyen de les mettre en formules comme on fait 
pour les autres sciences » (Lettre VII, 341 c-e : trad. J. SOUILHÉ, Œuvres 
compl., éd. Budé, t. XIII/1, p. 50); « Une fois écrit, un discours roule 
de tous côtés, dans les mains de ceux qui le comprennent comme de 
ceux pour qui il n’est pas fait, et il ne sait même pas à qui il doit parler, 
avec qui il doit se taire. Méprisé ou attaqué injustement, il a toujours 
besoin que son père vienne à son secours, car il ne peut ni résister ni 
se secourir lui-même » (Phèdre, 275 c : trad. V. COUSIN, Œuvres, VI, 
(1849), p. 124). Cf. MoFFATT, The Thrill of Tradition, Londres, 1944 
p. 16 s. et, pour les stoïciens qui pensaient de même, p. 22 s. Platon 
a bien écrit, mais des dialogues, qui dépassent le genre de la formula- 
tion didactique. Sur le « dialogue », cf. Protagoras, 347 e-348 a (trad. 
À. CRoIsET et L. Bobi : Budé, t. III/r1, p. 68-69). 

152. Fe “is Driedo (cf. MURPHY, op. cit., p. 73 s. Voir infra, 
P- 343; n. 20). 

153. À. H., IIL, 4, 1-2 (P. G., 7, 8553 HARVEY, IL, p. 15; SAGNARD, 
p. 116 et 117). Noter qu’à l’époque d’une organisation liturgique du 
catéchuménat, l’obligation de recevoir et d’apprendre par cœur le sym- 
bole a été parfois justifiée par le texte de Jér, 31, 33, sur la loi écrite 
dans les cœurs : ainsi S. AUGUSTIN, Sermo 212, 2 in traditione symbol 
(L. L., 38, 1060). ; 

154. Philad., 5, 1 (CAMELOT, S. Ch., 10, Paris, 1944, p. 113). 
155. Philad., 9, 1. 
156. Philad., 9, 2; Eph., 20, 1. 
157. Epist., VII (Opera, éd. Bâle, 1565, p. 857) : E. H., p. 133. En 

face de cela, la formule réformée sur l’Église jugée par l’ criture, ne 
peut être tenue qu’en «tirant un trait » (Cullmann) entre l’Église des 
temps apostoliques et l’Église des siècles ultérieurs. Ce qui pose des 
questions, en particulier au point de vue de l’action du Saint-Esprit. 

158. Cf. 2 P, 1, 20-21; S. IRÉNÉE, À. A, IIL, 1, 1 (7, 848; IL, p. 8; 
E. P., n° 208), voir E. H., p. 46; TERTULLIEN, Adv. Marc., IV, 2 
(ŒuHLER, IIL, 426; E. P., n° 339) : « Constituimus in primis evangeli- 
cum instrumentum apostolos, auctores habere, quibus hoc munus 
evangelii promulgandi ab ipso Domino est impositum. » x 

159. Paul rappelle par écrit un Évangile qu’il a d’abord prêché (1 Co, 
15, 1). Eusèbe montre les disciples du 1°" siècle accomplissant « l’œuvre 
d’évangélistes avec l’ambition de prêcher... la parole de la foi et de 
transmettre les livres Évangiles divins » (H. E., LIL, 37, 2 : S. Ch., 

1, Paris, 1952, p. 151). 
760. On fa trouve déjà chez J. Ev. KUHN, art. de la T. Q. de 1856 
ou 2° éd. de la Dogmatik, 1859; cf. J. R. GEISELMANN, Die lebendige 
Ucberlieferung als Norm des christl. Glaubens dargestellt im Geiste der 
Traditionslehre fohannes Ev. Kuhns, Freiburg, 1959, p. 90 et 94. — Il 
ne faut évidemment pas opposer la Tradition et les traditions, car celle-là 

283 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

s’exprime aussi dans celles-ci. Cf. S. BASILE, cité E. H., p. 61:5. LÉON 
(cf. infra, n. 165); H. HOLSTEIN, La Tradition dans l’Église, Paris, 1960, 
p. 289 (qui fait notre distinction, p. 181, 289). ù 

161. Gesetz und Evangelium. Ihre analoge Éinheit…, Munich, 1957; 
P. 134; n. 32. 

162. C: TL, ND, 7. 
163. Sens fréquent chez les Pères anténicéens, par exemple S. Iré- 

née (cf. VAN DEN EYNDE, p. 159-160). 
164. S. IRÉNÉE, apud EUSÈBE, H. E., V, 24, 16 (SCHWARTZ, I, 496; 

KiRCH, n° 100; S. Ch., 41, p. 71): cf. À. H., LIL, 3, 4 (P. G.; 7, 851 5.5 
HARYEY, II, p. 12-13; SAGNARD, p. 111) : Éphèse aussi garde une tra- 
dition apostolique. On peut évoquer aussi l'interprétation de J. Col- 
son concernant une tradition johannique et une tradition paulinienne 
dans l’organisation des Églises et la conception de l’épiscopat (L'Évêque 
dans les communautés primitives (Unam Sanctam, 21), Paris, 1951). 

165. Cf. À. Lauras, S. Léon le Grand et la tradition, dans R. S. R,, 
48 (1960), p. 166-184, surtout p. 174-176. 

166. S. LÉON, Sermo, 79, 1 (P. L., 54, 419 A); un peu plus haut, 
Léon a dit : « Dubitandum non est quidquid ab Ecclesia in consuetu- 
dinem est devotionis receptum de traditione apostolica et de Sancti 
Spiritus prodire doctrina » (418 B). 

167. Voir II® II, q. 1, a. 8, sed. c. et a. 9 
168. Voir H. BaRiz, La Doctrine de S. Bonaventure sur l’institu- 

tion des sacrements, Montréal, 1954, avec l’important compte rendu 
du P. G. TAVARD, dans Rev. des Ét. augustin, 1 (1955), p. 196-197; 
V. FAGLIOLO, L’Istituzione del sacramento del matrimonio nella dottrina 
di S. Bonaventura, dans Antonianum, 33 (1958), p. 241-262. Voir aussi, 
pour la question théologique, D. VAN DEN ÉYNDE, De modo institutionis 
sacramentorum, 1bid., 27 (1952), p. 3-10. On comparera la position 
d’Alexandre d’Halès sur laquelle cf. J. BITTREMIEUX, L’Institution des 
sacrements d’après Alex. d’Halès, dans E. T. L., 1932, p. 234-251; 
FR. SCHOLZ, Die Lehre von der Einsetzung der Sakramente nach Alex. 
v. H., Breslau, 1940 (à mettre au point sous l’angle des attributions 
littéraires). 

169. Ainsi déjà THOMAS NETTER, vers 1414 : « Quod capitanus corum 
Wiclef fidem christianorum in omni probatione sua dimidiat. Quia 
fidem scripturarum... admittit, sed ultra scriptam fidem illam ecclesiae 
communis, quam Jesus Christus, quam etiam Apostolus Paulus trade- 
bat non scriptam, negligit et postponit » (Doctrinale Antiquitatum fidei, 
praef., t. I, lib. I, a. 2, c. 23 (Venise, 1571; cité par A. LANG, Die Loci 
theologici…, Breslau, 1925, p. 113, n. 3)). 

170. Voir À. BERTHOLET, Die Macht der Schrift in Glauben und Aber- 
glauben (Abhandig. d. D. Akad. d. Wiss. zu Berlin, Philos.-hist. K1. 
Jahrg., 1948/1), Berlin, 1949 : significatif, encore que purement reli- 
gionsgeschichtlich. Il y a peu à glaner pour notre sujet dans L. LAVELLE, 
La Parole et l’Écriture, 3° éd., Paris, 1942. 

171. S. AUGUSTIN, De Civ. Dei, XVIII, 27 (P. L., 41, 583-584; DOM- 
BART-KALB, II, p. 292); S. THOMAS, Com. in Rom., c. 1, lect. 2; cf. IIS 
IL%, q. 174, a. 6, ad 2. 

172. S. THOMAS consacre toute une question de la Somme au Livre 
de vie : 18, q. 24. Cf. aussi J Sent., d. 40, q. 1, a. 2, ad 5; III d. 31, 
q. 1, a. 2, ad 2; Q. Disp. de Ver., q. 7, a. 45 Com. in Ps., 39; In Philip, 

284 



NOTES DU CH. IT 

c. 4, lect. 1. Références bibliques : Ex, 32, 32 s.; Is, 4, 33 Dn, 12, 1; 
Ps, 69, 29; Le, 10, 20; Ph, 4, 3; Hb, 12, 233 Ap, 3, 55 13, 85 17, 83 21, 
27; 22, 195 25, 15. Cf. L. KœpP, Das himmliche Buch in Antike und 
Christentum, Bonn, 1952. 

173. L'Unité dans l’Église, $ 16, trad. A. DE LILIENFELD, Paris, 
1935, p. 52. 

174. Ainsi pour S. THoMASs, Q. Disp. de Ver., q. 14, a. 10, ad 11 : 
CCR SUP, T.;"1960, pi221. É 

175. Vérification : Ac, 17, 11. Persuasion : ainsi en ont usé Étienne 
(Ac, 7), l’évangéliste Philippe (8, 27 s.), S. Paul (17, 2; 18, 28; 28, 33). 
Voir N. À. DAHL, Anamnesis, dans Studia Theolog., 1 (1948), p. 68-95 
(p. 80). Cf. IRÉNÉE, À. H., V, praef. (P. G., 7, 1120; HARVEY, IL, p. 313- 
314), usage des Écritures pour «errantes retrahere, et convertere ad 
ecclesiam dei; neophytorum quoque sensum confirmare, ut stabilem 
custodiant fidem, quam bene custoditam ab ecclesia acceperunt ». Cf. 
l’idée, classique en apologétique, selon laquelle les Juifs ont eu le rôle 
de garder des Écritures incontestables par lesquelles on pût argumenter 
auprès des païens et auprès d'eux-mêmes, en faveur du christianisme : 
idée des Pères (cf. H. DE LUBAC, Exégèse médiévale, t. 1/1, p. 329) 
reprise par Pascal, et encore à l’époque moderne (BAUER, Le fudaïsme 
comme preuve du christianisme, Paris, 1866). 

176. C'était le sentiment des Pères de Trente : cf. W. KocH, Der 
Begriff traditiones im Trienter Konzilsdekret der Sessio IV., dans Q.T.., 
132 (1952), p. 46-61. C’est ce que dit M. ScHaMaus, Kath. Dogm., I , 
1948, p. 130. Le 

177. Inst. (1556), IIL, 8, 13 : C. R., Opera Calvini, IV, 739. 
178. Cf. K. RAHNER, art. Dogmatik, dans Lex. f. Theol. u. Kirche, 

24 Éd TIT) COIN 450! 
179. De Praescr., 28, 2; 40, 7; Adv. Prax., 20 (ŒHLER, III, 263, 11- 

12); De Res. carn., 33 (IL, 72, 1); 39 (81, 18-19); Adv. Marc., IV, 2 
(426, 7); V, 1 (569, 9). Tertullien parle de probare ex scripturis : Ad. 
Marc., V, 1; Ado. Prax., 11 (III, 242, 16 et 22-24); De Carne Chr., 6 
(IL, 206, 54 et 66). Cf. R. REFOULÉ, Intr. à trad. du De Prescr., S. Ch., 
46, Paris, 1957, p. 19, n. I et 54, n. 3. L’utilitéde l’Écriture pour ins- 
truire les autres est soulignée dans une perspective augustinienne ou 
monastique d’intériorité théologale (voir S. AUGUSTIN, De Doctr. christ. 
1, 39, 43 (P. L., 34, 36); HENRI DE CLAIRVAUX, De Peregrin. Civit. Dei, 
tr. VIII (204, 314 CD). 

180. Cf. Apologia pro vita sua. Trad. L. MICHELIN-DELIMOGES, 
Paris, 1939, p. 32. à 

181. Voir Via Media, I, p. 267, 274 et 279; J. GUITTON, La Philoso- 
Dhie de Newman, Paris, 1933, p. 38. Cf. Kuhn : cf. GEISELMANN, op. cit. 
(supra, n. 160), p. 71. c 

182. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN, Disc., 91 : trad. M. L(OT)- 
B(ORODINE), dans V. S., 27 (juin 1931), p. 305-306. 

CHAPITRE II 

1. Par exemple MÔHLER : « La tradition ou l'Évangile vivant tou- 
jours annoncé dans l’Église s’étend à tout l’esprit du christianisme, à 

285 



ELA TRADITION ET LES TRADITIONS 

toutes ses doctrines » (compléments manuscrits à Die Finheait, 1825, 
dans l’éd. d’Ep. VIERNEISEL, Mayence, 1925, p. 324); J. B. FRANZELIN, 
Tract. de div. Traditione et Scriptura, 2° éd., Rome, 1875, p. 261; B. VAN 
LEEUWEN, Openbaring, Traditie, Heilige Schrift, Magisterium, dans ÿaar- 
boek, 1949, p. 51-58. Mais déjà BELLARMIN, qui commence son cha- 
pitre sur {a question ainsi : « Nomen traditionis generale est, et signifi- 
cat omnem doctrinam, sive scriptam sive non scriptam, quae ab uno 
communicatur alteri » (Controv. Gen., I, lib. IV, c. 2, Paris, 1870, 
p.196). De même MARTIN PEREZ DE AYALA, auteur du premier traité. 
De Divinis, apostolicis atque ecclesiasticis traditionibus (Cologne, 1549). 
Citons ici cet intéressant témoignage Orthodoxe : le Long Catéchisme 
russe définit ainsi la sainte Tradition : « Par le mot Tradition on désigne 
la doctrine de la foi, la loi de Dieu, les sacrements et les rites litur- 
giques, en tant qu’ils sont transmis par la parole et par l’exemple d’un 
homme à un autre et de génération en génération (cité par J. À. Dou- 
GLAS, The Relation of the Anglican Churches with the Eastern Orthodox, 
Londres, 1921, p. 132). s 

2. Pour $. Irénée, voir B. REYNDERS, Paradosis. Le progrès de l’idée 
de tradition jusque S. Irénée, dans R. T. À. M., 5 (1933), p. 155-191 
(p. 156). Pour les Pères grecs, voir P. SMULDERS, Le Mot et le concept 
de tradition chez les Pères, dans R. S. R., 40 (1952 = Mélanges T. Lebre- 
ton, II), p. 41-62 (p. 43). — Contre A. DENEFFE, Der Traditionsbegriff. 
Studie zur Theologie, Munster, 1931. 

3. Aussi récuserions-nous la critique adressée par G. PROULXx (Tra- 
dition et Protestantisme, Paris, 1924, p. 89 s.) à Franzelin, Billot, Bain- 
vel. Il leur reproche de voir, dans la transmission, l’élément formel de 
la tradition, alors que cet élément formel est, selon Proulx, le dépôt 
verbal. Non. La limitation de la tradition objective au dépôt verbal est 
une précision acquise, dans son contenu ou son objet, à partir d’une 
insistance sur le caractère spécifique d’une transmission par une per- 
sonne vivante à une autre personne (cf. notre n° 3). 

4. Quand il s’agit des écrits apostoliques ou de la tradition aposto- 
lique, « Apôtres » est pris au sens large englobant, au-delà des Douze 
et de Paul, des hommes envoyés avec une procuration apostolique et 
ui, sous le contrôle d’Apôtres proprement dits, ont joui d’une autorité 
e fondateurs et régulateurs d’Églises (cf. L. CERFAUX, Pour l’histoire 

du titre « Apostolos » dans le N. T., dans R. S. R., 48 (1960), p. 76-92). 
5. Citons en particulier Ep. ORTIGUES, Écritures et Traditions apos- 

toliques au concile de Trente, dans R. S. R., 36 (1949), p. 271-299; 
J. KR. GEISELMANN, nombreuses études, en particulier Das Konzil von 
Trient über das Verhältnis der HI. Schrift und der nicht geschriebenen 
Traditionen, dans Die mündliche Ueberlieferung, hrsg. v. M. SCHMAUS, 
Munich, 1957, p. 123-206; Das Missverständnis über das Verhältnis von 
Schrift und Tradition und seine Ueberwindung in der kath. Theol., dans 
Una Sancta, sept. 1956, p. 131-150, trad. française : Un malentendu 
éclairci. La relation « Écriture-Tradition » dans la théol. cath., dans Istina, 
5 (1958), p. 197-214; Die Tradition, dans Fragen der Theologie heute, 
hrsg. v. J. FEINER, J. TRüTSCH, FR. BôCKLE, Éinsiedeln, 1958, p. 69- 
108. Voir aussi G. H. TAvVARD, Holy Writ or Holy Church, Londres, 
1959. 

6. Sess. IV : DENZINGER, 783. 
7. Citons, par exemple, parmi les modernes : M.-J. SCHEEBEN, dont 

286 



NOTES DU CH. II 

nous nous approchons beaucoup (Dogmatique, t. 1, $ 15); H. PERENNÈS 
(dans D. À. F. C., t. IV, col. 1783-1784); M. SCHMAUS (Dogmatik, 
4 éd., Munich, 1948, t. I, 6 17, p. 114 s.); CH. JOURNET (Dépôt divine- 
ment révélé et Magistère divinement assisté, dans Nova et Vetera, 1950, 
p. 292-301); W. KASPER (Die Lehre von der Tradition in der rômischen 
Schule, Freiburg, 1962), paru et lu après la rédaction de ces pages, 
cite plusieurs théologiens post-tridentins (p. 35 et 55, p. 40-41), puis 
Perrone (p. 35, 38-39), Passaglia (p. 193 s.) et Schrader (p. 333, 340). 

8. Par exemple, 1° concile du Vatican, sess. IV, cap. 4 (DENZINGER, 
1836) : « Ea tenenda definiverunt quae sacris Scripturis et apostolicis 
traditionibus consentanea Deo adjutore, cognoverant (...) ut... traditam 
per Apostolos revelationem seu fidei depositum sancte custodirent et 
fideliter exponerent » : ce texte utilise successivement le sens restreint 
et le sens total. 

9. Ainsi dans le texte classique du 7° concile œcuménique (2° de 
Nicée : 787), Actio VII et Actio VIII : DENZINGER, 302, 308. 

10. Ainsi au concile de Trente (supra, n. 6) et au 1° concile du 
Vatican, sess. III, cap. 2 : DENZINGER, 1787. 

11. S. THOMAS D’AQUIN : « Innititur fides nostra revelationi aposto- 
lis et prophetis factae » (12, q. 1, a. 8, ad 2); « Apostoli et corum suc- 
cessores sunt vicarii Dei quantum ad regimen Ecclesiae constitutae per 
fidem et fidei sacramenta. Unde sicut non licet eis constituere aliam 
ecclesiam, ita non licet eis tradere aliam fidem, neque instituere alia 
sacramenta » (III, q. 64, a. 2, ad 3; cf. II2-II%, q. 88, a. 11: IV Sent, 
d. 17, q. 3, a. 1, sol. 5; d. 27, q. 3, a. 3, ad 2). Comme il s’agit ici de 
Révélation, c’est Dieu qui en est le sujet d’origine. L'expression « tra- 
dition apostolique » est susceptible de deux sens, selon qu’on voit les 
Apôtres, ou comme transmetteurs d’une livraison divine, ou comme 
origine d’une certaine détermination qu’ils transmettent et que l’on 
transmettra après eux. Nous abstrayons ici de cette distinction, clas- 
sique en théologie. 

12. Expression abondamment utilisée, déjà, par les Pères du 1v° siècle, 
puis par les théologiens du moyen âge qui, parfois même, ont ainsi 
caractérisé les Écritures bibliques par distinction d’avec les textes des 
Pères, du magistère, du droit canonique, à l’intérieur du domaine indis- 
tinct des Scripturae sacrae (ou sanctae). 

13. Voir E. H., p. 139-150. Pour l’idée de « vérités nécessaires au 
salut », cf. infra, Excursus B. 

: 14. E. H,, p. 64-76. 
15. FRANZELIN la définit : « La doctrine de la foi en tant qu’elle fut 

manifestée oralement par le Christ ou par le Saint-Esprit aux Apôtres, 
prêchée par ceux-ci de vive voix, et qu’elle a été conservée sans alté- 
ration et transmise jusqu’à nous, par une succession ininterrompue au 
cours des âges, sous l’assistance du Saint-Esprit » (op. cit, th. XI, 
p. 90). De même J. V. BAINVEL (De Magisterio vivo et Trad., Paris, 
1905, p. 39), G. FILOGRAsSSI, Tradirio Divino-Apostolica et Assump- 
tio B. M. V., dans Gregorianum, 30 (1949), p. 443-489 (p. 448-449). 
Cf. P. SMULDERS, ét. citée (n. 2), p. 61 : « La doctrine apostolique en 
tant qu’elle a été transmise par les générations successives et parvient 
ainsi jusqu’à nous. » s es re 

16. Jusqu’à l’époque moderne, cette distinction entre inspiration et 
assistance n’a guère été faite dans le vocabulaire. Attentif surtout au 

287 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

fait que le même Saint-Esprit, qui a parlé par les prophètes, agit sans 
cesse dans l’Église et dans les chrétiens, on parlait assez indistinctement 
d’inspiratio ou de revelatio : (voir La Trad. et les trad. I. Essai hist., 
P. 151-166). — Pour le sens donné ici à l’expression trad. constitutiva, 
voir À. DENEFFE, Der Traditionsbegriff. Studie zur Theologie. Munster, 
1931, D. 107, S., 133, 163. L’expression est susceptible d’un autre sens 
(cf. infra, n. 24). 3 

17. « Tanquam divinum depositum Christi Sponsae tradita, fide- 
liter custodienda et infallibiliter declaranda » : 1°* concile du Vatican, 
sess. III, cap. 4, (DENZINGER, 1800); « ut... fidei depositum sancte cus- 
todirent et fideliter exponerent » (sess. IV, cap. 4 : DENZ. 1836)... Cf. 
CIC, c. 1322, I. 

18. Préciser ce point a été le mérite particulier de L. Billot. Cf. La 
Trad. et les trad. I. Essai hist., p. 2535. 

19. Op. cit. n. 209; trad. française, p. 164. 
20. S. VINCENT DE LÉRINS, Commonitorium, 2 (P. L., 50, 639 : en 
4). 
21. MÔHLER (Symbolik, 38) définit la tradition, au sens subjectif, 

« der eigentümliche in der Kirche vorhandene und durch die kirchliche 
Erziehung sich fortpflanzende christliche Sinn, der jedoch nicht ohne 
seinen Inhalt zu denken ist... » (éd. J. R. GEISELMANN, Cologne-Olten, 
1958, p. 415), texte cité par Perrone (W. KASPER, op. cit., P. 94, n. I00). 
Cf. Newman (W. KASPER, op. cit., p. 97-102), Perrone (p. 38, n. 83, 
89-92, 94 s.), Passaglia (p. 215, 342, 394 : contenu de la conscience de 
l’Église), Schrader (p. 290); Fr. À. STAUDENMAIER, Das Wesen der 
kathol. Kirche, Freiburg, 1845, $ 9, p. 45, « dieses lebendig sich fortset- 
zende und fortzeugende ewig gleiche Bewusstsein der Kirche »; A. TAN- 
NER, Ueber das katholische Traditions-und protestantische Schrift-Prin- 
zip, Lucerne, 1862, p. 149 5. 

22. Cf. 2 Cor, 3, 2; Tér, 31, 33; S. THOMAS D’AQUIN, II IL, q. 106, 
a. 15 III, q. 42, a. 4, ad 2; In Hebr., c. 8, lect. 3, fin. Voir infra, Excur- 
sus À : L’Évangile écrit dans les cœurs. 

23. Voir CL. DILLENSCHNEIDER, Le Sens de la foi et le progrès dogma- 
tique du mystère marial, Rome, 1954 (avec riche bibliographie). Môhler 
et Passaglia ont aimé citer l’expression d’EUSÈBE : éxxAnotaotixov 
poôvaux (ET. E., V, 28,6: S. Ch., t. 41, p. 75). 

24. C’est le vocabulaire du P, J. DE GUIBERT, De Christi Ecclesia, 
2° éd., Rome, 1928, n° 324. Cf. A. TANNER, op. cit. p. 86 s.; etc. Cette 
distinction semble venir d’H. KILBER (Principia theologica, c. 2, a. : : 
Würzburg, 1771, p. 92 s.), qui distinguait entre trad. inhaesiva, trad. 
declarativa et trad. oralis : cette dernière n’avait pas pour contenu une 
interprétation du texte scripturaire, mais l’affirmation d’une donnée 
non contenue dans l’Écriture. C’est pourquoi, en reprenant cette clas- 
sification, certains l’ont appelée trad. constitutiva (Passaglia, Franzelin : 
cf. W. KASPER, op. cit, p. 318, 401). La distinction de Küïlber est reprise 
par Perrone et par Schrader. 

CHAPITRE III 

1. Ainsi disent S. IRÉNÉE, très souvent (par exemple À. AH. I, 8, 1, 
et III, praef, : P, G., 7, 520 s., 843), TERTULLIEN (Praescr., 37, I : 

288 



NOTES DU CH. III 

P. L., 2, 50; PREUSCHEN, p. 29; E. P., 298). Et cf. G. S‘HNGEN, Ucber- 
lieferung und apostolische Verkündigung, dans Episcopus (Festsch. f. 
Kard. M. von Faulhaber), Munich, 1949, p. 89-109, reprod. dans Die 
Eïnheit in der Theologie, Munich, 1952, p. 305-323. 

2. Pour ce sens de « prophètes », déjà Le, 24, 25, 27 et 44, Rm, 16, 
25 S.; S. IRÉNÉE, À. H., II, 27, 2; III, 24, 1 (P. G., 7, 803 B, 966) et 
souvent (cf. VERNET, dans D. T. C., VII, 2421, et H. HOLSTEIN, dans 
R. S. R., 1949, p. 255); Canon de Muratori, 1, 79-80 (KIRCH, n. 162); 
S. HIPPOLYTE, Com. des Cant. (G. C. S., Hipp., 1/1, p. 374); CLÉMENT 
D’ALEXANDRIE, Strom., I, 11, 2 (S. Ch., 30, p. 51); ORIGÈNE, De Princ., 
I, praef. (G. C. S., Orig., V, p. 11); S. JÉROME, dans Anal. Maredsol., 
1/2, p. 301; S. Augustin, à la suite de Tertullien (cf. CH. J. COSTELLO, 
St. Augustine’s Doctrine on the inspiration and canonicity of Scripture, 
Washington, 1930, p. 67, n. 17); S. LÉON, Epist., 124, 8 (P. L., 54, 
1067 D); encore S. THoMAS D’AQUIN (12, q. 1, a. 8, ad 2) et le concile 
de Trente (D 783). Sur les Apôtres et les prophètes comme choisis et 
ordonnés, voir Inspiration des Ecritures canoniques et Apostolicité de 
l'Église, dans R. S. P. T., 45 (1961), p. 32-42. 

3. PASCAL, frag. 740. Cf. l’image traditionnelle de la grappe miracu- 
leuse ramenée de Canaan par les deux messagers qui la portaient sur 
leurs épaules, suspendue à un bâton, de telle sorte que l’un marchait 
devant, lui tournant le dos, l’autre derrière elle, la regardant : la grappe 
est le Christ, les deux messagers, la Synagogue et l’Église. 

4. Voir les références dans L. BRUGÈRE, De Ecclesia Christi, 2° éd., 
Paris, 1878, p. 49-50 et Appendice II, p. 353-355. Parmi les modernes, 
WILMERS ne serait pas favorable à cette idée : Lehrbuch der Religion, 
Munster, t. I, 7° éd., 1909, $ 12 a, p. 173; 8° éd. 1922, p. 161 s. (cf., 
DENEFFE, p. 166); K. RAHNER non plus : Ueber die Schriftinspiration, 
Freiburg, 1958, p. 59. 

5. Ainsi JEAN DRIEDO, De Ecclesiasticis Scripturis et Dogmatibus 
lib. IL, c. 3 : éd. Louvain, 1556, fol. 587 AB, 61° D-61Y A; Liv. IV, c. 4, 
fol. 239° D-239% A (cité dans notre art. cité, supra (n. 2): R.S. P.T., 
1961, p. 34, n. 8); JEAN MENSING et ALPHONSE DE CASTRO, cités par 
T'AVARD, p. 152 et 261; Perrone (cf. W. KASPER, Die Lehre von der Tra- 
dition in der rômischen Schule, Freiburg, 1962, p. 31, 39, 77-87); dans 
un sens nouveau, K. RAHNER, Ueber die Schriftinspiration, Innsbruck, 
1958 (cf. notre art. cité, n. 2). 

6. Passaglia, Schrader, dans W. KASPER, op. cit., p.280 s. ; M. D’HER- 
BIGNY, Theologica de Ecclesia, I, n. 108-109; CH. JOURNET, L'Église du 
Verbe incarné, t. IL, p. 1907 s.; À. RÉTIF, Fot au Christ et Mission, Paris, 
1953, p. 54, 163, 176; J. Mouroux, Le Mystère du temps, Paris, 1962, 
p. 171 s. La récente somme de F. KLOSTERMANN (Das christliche Apos- 
tolat, Innsbruck, 1962) est trop analytique pour élaborer ces enchaîne- 
ments. 

7. Déjà proposée par ET. STAUFFER (dans Zeitsch. f. Kirchengesch., 

1943-1944, p. 29, n. 104) cette notion de Saliah (motaraméen — envoyé) 

a été « lancée » par GR. Dix (The Apostohic Ministry, Londres, 1946, 

p. 228 s.). Très critiquée au cours d’une discussion dans Theology, à 

partir d’un article de l’évêque de Truro (mai 1948, p. 166-170), l’idée 

y a été défendue par G. HEBERT (déc. 1951, p. 461 s.). Voir également 

Ë. Lonse, Ursprung und Prägung des christl. Apostolats, dans Theol. 

Zeitschr., 9 (1953), p. 259-275. — C’est l’idée de Saliah qui se trouve 

289 

H 10 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

sous des textes comme Le, 10, 16; fn, 13, 16; 15, 20 8.5 17, I S.; etc. 
Sur le Christ envoyé du Père, voir E. L. ALLEN, Representative Theo- 
logy in the N. T., dans Harvard Theol. Rev., 46 (1953), p. 161-169. 
K. H. RENGSTORF (art. émooteAlw, dméotonoc, dans KITTEL, I, 1933, 
p. 397-448) montre que l’idée d’apostolat comportait l’envoi avec tout 
pouvoir : ce que fait l’Apôtre est fait par Dieu, sa parole est parole de 
Dieu (cf. VAN STEMPVOORT, Eenheid en Schisma, Nijkerk, 1950, ch. IT). 

8. On trouve un tel traitement trop physiciste du thème du corps, 
par exemple chez MGHLER (Symb., À 36), puis chez Perrone (cf. W. Kas- 
PER, Op. cit. P. 45-46, 103 S., 141), chez Passaglia et Schrader (cf. 
W. KASPER, op. cit., p. 284 S., 288), ou dans le courant romantique cri- 
tiqué par le P. E. PrzYWARA (Zeïtschr. f. Asz. u. Mystik, 15 (1940), 
p. 197-215) ou F. X. ARNOLD (Grundsätzliches und Geschchtl. zur 
Theol. des Seelsorge, Freiburg, 1949, p. 19 s. = Pour une théol. de 
l’apostolar, Tournai-Paris, 1961, p. 15 s.). Citons par exemple ce texte 
de Perrone, où nous trouvons une saveur de monophysisme ecclésio- 
logique : « Ecclesia infallibilis est, quemadmodum infallibilis est 
Christus, qui eam tanquam vivam imaginem sui ipsius atque perfec- 
tam esse voluit, immo per eam quodammodo se in terris usque ad 
consummationem saeculi perpetuare constituit, ita ut, quod Christus 
habuit et habet natura sua, communicet per gratiam ac privilegium 
huic filiae seu sponsae suae » (Praelect., VIII, p. 30). Tout se joue dans 
la précision que brouille ici le qguodammodo. (Voir, pour l’union d’al- 
liance, Esquisses du mystère de l’Église, 2° éd., Paris, 1953, p. 160 s.; 
Dogme christologique et ecclésiologie. Vérité et limites d’un parallèle, 
dans Das Konzil von Chalkedon, Wurtzbourg, 1954, t. III, p. 239-268.) 

9. Ni F. Kattenbusch ni J. N. D. Kelly ne commentent cette phrase 
du Symbole. La formule doit être très ancienne (cf. S. IRÉNÉE, À. H., 
1, 10, 2: P. G., 7, 549; HARVEY, I, p. 00; E. P., 191); on la suit à tra- 
vers les symboles dans HAHN, Bibl. der Symbole, 3° éd., Breslau, 1897, 
P. 134, 135, 136, 138, 165, 310. 

10. Le, 4, 22; 4, 15 4, 183 Cf. M, 3, 16-4, 13 Mc, 1, 10-12. 
11. Lc, 24, 48-49; Ac, ï, 8, avec la note de /a Bible de Yérusalem. 

Dès que l’Esprit est donné, il y a témoignage : Ac, 2, 4; 4, 31. Voir 
notre Pentecôte, Paris, 1956, et J. GIBLET, Les Promesses de l'Esprit et 
la mission des Apôtres dans les Évangiles, dans Irénikon, 30 (1957), 
P. 5-43. 

12. Voir par exemple À. H., I, 10, 2 : « Hanc praedicationem cum 
acceperit et hanc fidem, quemadmodum praediximus, Ecclesia, et qui- 
dem in universum mundum disseminata, diligenter custodit, quasi 
unam domum inhabitans : et similiter credit iis, videlicet quasi unam 
animam habens, et unum cor, et consonanter haec praedicat et docet 
et tradit, quasi unum possidens os » (P. G., 7, 551 À; grec, 552); III, 
24, 1 : Qin eo (le don de la foi confié à l’Église) disposita est commu- 
nicatio Christi, id est Spiritus Sanctus » (col. 966. Cf. infra, n. 14). 

13. Ce sont celles de S. Thomas. Aussi ne nous sommes-nous pas 
étonné que notre analyse coïncide avec celle du P. J. TERNUS, Vom 
Gemeinschaftsglauben der Kirche.…., dans Scholastik, 10 (1935), p. 1-30. 

14. Voir par exemple S. IRÉNÉE, À. H., I, 10, 1 : « Ecclesia. ab 
apostolis et a discipulis eorum accepit eam fidem.….. » (P. G., 7, 549; 
latin, 550); n. 2, cf. supra, n. 12; ORIGÈNE, De Princ., I, 6, 1 (Kætschau, 
p. 78), et 7, 1 (p. 85-86), avec le sens objectif, comme chez Irénée; 

290 



NOTES DU CH. Ill 

autres références Ou textes dans H. DE LUBAC, Méditation sur l'Église 
(Théologie, 27), Paris, 1953, p. 31-32. Sans cesse, au moyen âge, l’indé- 
fectibilité dans la foi est attribuée à l’ecclesia (umiversalis) : par exemple, 
S. Thomas invoquant Ÿn, 16, 13 : De Pot., q. 9, a. 3, sed c.; Quodl. IX, 
a. 16; IT II®, q. x, a. 9, sed c.; III3, q. 83, a. 5, sed c. 

15. Penser au baptême des enfants, à « facere quod facit Ecclesia », 
à « Ecclesia supplet », etc. Sur le rôle de la fides Ecclesiae, dans les 
sacrements, voir J. GAILLARD, Les Sacrements de la foi, dans R. Thom., 
1959, p. 21 s.; dans le baptême des petits enfants, S. THoMaAS, III2, 
q. 68, a. 9, ad 3; q. 69, a. 6. 

16. Symbolik, 10° éd., 1921, p. 363, $ 39; éd. GEISELMANN, Cologne, 
1958, p. 421-422. 

17. Ainsi chez RUPERT DE DEUTZ, Com. in ob, cap. 38, n. 9, «ipsi 
(prophetae) quoque superpositam ecclesiasticae fidei fabricam portant » 
(P. L., 168, 1151 A). 

18. Messe romaine, prière avant de donner la paix : « Ne respicias 
peccata mea, sed fidem Ecclesiae tuae » (origine germanique, début 
XI s.); S. AUGUSTIN, Serm., 246, 3, « vis fidei in Ecclesia » (P. L., 38, 
1154); liturgie mozarabe (dans H. DE LUBAC, op. cit., p. 31, n. 94); 
enfants baptisés « in fide Ecclesiae.…. » (supra, n. 15). 

19. S. ATHANASE, Orat. II c. Arianos, 34 (LP. G., 26, 220 : Ouévouxv 
dc vÜv Aueic ppovobuev); S. HILAIRE, De Trin., VIIL 1 (P. L., 10, 237 
À : «fidei conscientiam, conscientiam communis fidei » opposées à 
l «impia intelligentia » des hérétiques), cf. De Synodis, 65 (col. 524 : 
« communis fidei conscientiam »); S. AUGUSTIN, C. Epist. Parmen., I, 
10, 20 (P. L., 43, 67 : « catholicus intellectus »); III, 2, 13 (col. 92 : 
« sanitas Ecclesiae »); Serm., 294, cap. 20 (P. L., 38, 1347 : «intellectus 
canonicus et catholicus sensus »); In Yoan. Ev., tr. CII, 1 (35, 1896 : 
« Qui hoc sentit de Christo quod non est de unico Dei Filio sentien- 
dum »); S. VINCENT DE LÉRINS, Commonit., c. 2 (P. L., 50, 640 : il faut 
interpréter l’Écriture : « secundum ecclesiastici et catholici sensus nor- 
mam »); GÉLASE Ier, Epist., 26, 1 (THIEL, Epist. R. R. Pontif., 1868, 
p. 393; C. S. E. L., 35, p. 369 : « qui catholicis sensibus instituti sunt »). 

20. S. BERNARD, Epist., 174, sur la fête de l’Immaculée Conception, 
parle de « firmissime cum Ecclesia sentiens » (P. L., 182, 332 s.); SCOT, 
Ordinatio IV, d. 26, q. unic., n. 13 (éd. Vivès, XIX, p. 117 ? : « Non 
est aliter sentiendum quam sentit Ecclesia Romana »). 

21. Par exemple CAJETAN, In IIan JJ2, q. x, a. 1, n° X (quatre fois); 
q. 6, à. 4, n° III. 

22. Voir D 786, 874, 898, 905, 970 et sess. XIII, cap. 2. Nous emprun- 
tons la plupart de ces références au P. J. SALAVERRI, Estudios Ecles., 
1946, p. 56 s. 

23. D 787, 807, 930. 
24. D 791, 792, 899, 908, 916, 938. 
25. D 839, 898, 938. » ‘ Va 
26. D 877, 903. Cf. : « Semper haec fides in Ecclesia Dei fuit » 

(D 876). 
27: 839. à : 
28. 787; 839, 873 4, 903. 
29. D 786 et 995 (Professio fidei Tridentina). 
30. C.T.,t. V, p. 729, 10 à 731, 353 cf. le cardinal CERVINI répon- 

291 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

dant que tel texte de S: Paul doit s’entendre « secundum consensum 
Ecclesiae » : p. 734, 1. 23-27. 

31. CANO, In IIèm JJte, q. 1, a. 10 (ms. Vat., lat. 4647, fol. 22°) : 
«In interpretatione Sacrae Scripturae is sensus accipiendus est qui 
constanter datur a sanctis. »; q. 11 (fol. 94) : (la 6€ sorte de veritas 
catholica) de illis quas omnes sancti unanimi consensu tradiderunt 
adversus haereticos, ad hoc enim a Deo nobis sunt dati, nam sensus 
Ecclesiae circa Sacram Scripturam non est cujusque, sed virorum doc- 
torum et exercitatorum et horum sensum alii sequi tenentur; ergo si 
errarent, tota ecclesia sine dubio deficeret ». Cité par C. Pozo, La Teo- 
ria del Progresso dogmatico en los Teologos de la Escuela de Salamanca, 
Madrid, 1959, p. 134; MARTIN PEREZ AYALA, De Divinis, apostolicis 
atque ecclesiasticis traditionibus, deque authoritate ac vi earum sacrosancta 
assertio (composé en 1545), Cologne, 1560 : « Quando de intellectu 
scripturae super rebus gravibus ad religionem pertinentibus acriter 
controvertitur, nec eadem scriptura fidei quaestiones definiri valent, 
ad Spiritus Sancti publicum magisterium in traditionibus apostolicis et 
sensu Ecclesiae contentum, necessario est habendus recursus, tanquam 
ad certissimum remedium et tutissimum asylum » (cité par POLMAN, 
L’ Élément historique, p. 293, n. 3). 

32. 17 concile du Vatican : D 1788, 1794, 1795, 1800, 1821, 1822, 
1824, 1826, 1832, 1836. LÉON XIII, enc. Providentissimus, 18 nov. 
1893 : D 1942. 

33. P. CHAILLET, La Tradition vivante, dans R. S. P. T., 27 (1938), 
p. 161-183; p. 171, avec référence à Symb., 37 (10° éd., 1921, p. 337; 
éd. GEISELMANN, 1958, p. 393) et $ 38 (p. 358 s., 416 s.). Sur le Volks- 
geist, voir J. RANFT, La Tradition vivante. Unité et développement, dans 
L'Église est une. Hommage à Môhler, Paris, 1939, p. 102-126 (p. 120); 
J. R. GEISELMANN, Lebendiger Glaube aus geheiligter Ueberlieferung. Der 
Grundgedanke der Theologie F. A. Môhlers u. d. kathol. Tübinger Schule, 
Mayence, 1942, p. 513, 564, 578, n. 1; E. VON IVANKA, « Geistkirche » 
und « Gotträgervolk ». Zum Kirchenbegriff der Ostkirche, dans Z. K. T., 
71 (1949), p. 347-354. Pour le contexte romantique de l’idée, cf. 
J. R. GEISELMANN, Ÿ. À. Môhler, Die Einheit der Kirche und die Wie- 
dervereinigung der Konfessionen, Vienne, 1940, p. 46 et n. 32. 
ea St art. cité, p. 168, avec référence à Die Einheit, surtout 

T'et70. 

35. Voir Symb., 39. 
36. H. FRIES, dans Die mündliche Ueberlieferung, hrsg. v. M. SCHMAUS, 

Munich, 1957, p. 1195. 
37. Voir G.-G. Joyce, La Foi qui discerne d’après S. Thomas, dans 

R. S. R., 6 (1916), p. 433-435; J. DE GUIBERT, À propos des textes de 
S. Thomas sur la foi qui discerne, ibid., 9 (1919), p. 30-44. 

38. Application à l’Église comme telle : outre MÔHLER et MARIN- 
SOLA (L’Évolution homogène du dogme), M. D. KOSTER, Volk Gottes 
im Wachstum des Glaubens. Himmelfahrt Mariens und Glaubenssinn, 
Heidelberg, 1950; J. BEUMER, Glaubenssinn der Kirche?, dans Trierer 
Theol. Zeitschr., 61 (1952), p. 129-142 (critique du précédent); CL. Dic- 
LENSCHNEIDER, Le Sens de la foi et le progrès dogmatique du mystère 
marial, Rome, 1954; C. BALIÉ, 1] senso cristiano e il progresso del Dogma, 
dans Gregorianum, 33 (1952), p. 106-135. 

292 



NOTES DU CH. III 

39. Cf. S. THoMas, Com. de div. Nomin., c. 7, lect. 5 : « Communis 
christianorum cognitio, quae fides catholica nominatur. » 

40. C. T., IX, 1109, 1. 36-39. 
41. Ainsi Môhler : voir CHAILLET, cité n. 33; J. Ev. Kuhn, qui 

entend par sensus Ecclesiae l’aspect objectif, mais appelle vérité vivante 
le contenu objectif de la Révélation, que le Saint-Esprit actualise et fait 
comprendre par les esprits chrétiens au cours du temps (cf. J. R. GEI- 
SELMANN, Die lebendige Ueberlieferung als Norm d. christl. Glaubens 
ee cet im Geiste d. Tradirionslehre F. Ev. Kuhns, Freiburg, 1959, 
p'ér7Ssst): 

42. Cf. S. THoMas, III Sent., d. 13, q. 2, a. 2; E. VAUTHIER, Le 
Saint-Esprit, principe d’unité de l’Église d’après S. Thomas d’Aquin, dans 
Mélanges de Science relig., 5 (1948), p. 175-196; 6 (1949), p. 57-80. 

43. Ainsi MOHLER, Symb., À 38 (éd. GEISELMANN, 1958, p. 415; trad: 
française LACHAT, t. Il, p. 36 : « L'Esprit de Dieu, qui gouverne et 
vivifie l’Église, enfante dans l’homme un instinct, un tact chrétien, qui 
le conduit à la vraie doctrine »; p. 38 : « Ce sens intime, cette conscience, 
est la tradition, chaîne de pensées et de témoignages qui remontent de 
siècle en siècle jusqu’au divin Maître. » On voit que Môhler bloquait 
Paspect subjectif et l’aspect objectif, qui n’était pour lui que la cor- 
porification du précédent); Unité, en particulier $ 12, n. 4 et 5 (trad. 
DE LILIENFELD, Paris, 1938, p. 37-38, avec la remarque de la p. vin). 
Chez NEWMAN, on rencontre assez rarement l’expression « conscience » 
appliquée à notre sujet (dans l’article du Rambler, On Consulting, dans 
une citation de Môhler; dans l’Essay on the Development, à propos du 
principe dogmatique dans le christianisme, ou de la voix de l’Écriture, 
de l’Église, du Saint-Siège...), mais l’idée traduit bien la conception 
newmanienne de la Tradition, comme le disent H. FRIES (ét. citée) et 
G. BIEMER (Ueberlieferung u. Offenbarung. Die Lehre v. d. Tradition 
nach 7. H. Newman, Freiburg, 1961, p. 202-204). Voir ensuite PERRONE 
(dans W. KaAsPER, Die Lehre v. d. Tradition in der rômischen Schule. 
Freiburg, 1962, p. 38, n. 83, p. 89-92, 94 s.), Passaglia (id. op.,p. 215, 
342; au sens objectif de contenu de la conscience de l’Église, p. 394) 
Schrader (id. op., p. 290). Parmi les contemporains, mentionnons 
les PP. H. CLÉRissAc (Le Myst. de l’Église, Paris, 1918, p. 64 S., 71) 
J.-V. BAINVEL, L. DE GRANDMAISON, H. PINARD, J. LEBRETON, A. GAR- 
DEIL, H. DE LuBAC (voir R. S. R., 1948, p. 134 : réf. aux précédents), 
A. LIÉGÉ (dans Initiation théol., Paris, 1952, t. I, p. 23 s.), CH. BAUM- 
GARTNER (R. S. R., 1953, p. 173-174), le chanoine J. Mouroux (Myst. 
du temps, Paris, 1962, p. 199), etc. 

44. Quant à ce qu’elle veut exprimer, c’est clair; et même quant à 
l’usage du mot, voir S. Hilaire cité supra, n. 19. Noter aussi, dans cer- 
tains emplois patristiques de conscientia, la valeur de : connaissance en 
commun, connaissance partagée (cf. A. BLAISE-H. CHIRAT, Dict. latin- 
français des Auteurs chrétiens, Strasbourg, 1954, s. v.). 

45. S. ATHANASE, Epist. de synodis, 5 (P. G., 26, 688; E. P., 785); 
concile de Trente, décret sur le péché originel (D 791), sur la justifi- 
cation (801, 839), sur l’eucharistie (874), sur la communion (930), et 
cf. supra, n. 22-30. | ; 

46. Voir nos Yalons pour une théol. du laïcat, Paris, 1953, passim et 
particulièrement p. 369 s. 

293 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

47. Dogmatique, $ 13, n. 170; $ 15, n. 200, 206; voir E. H., p. 262- 

263. | HR . 
F8. Sur la question du vocabulaire, voir L’Épiscopat et l’Église uni- 

verselle (Unam Sanctam, 40), Paris, 1962, p. 101 s. Cf. Jalons, p. 715. 
49. Documentation sur cette théologie de la sobornost : Falons, p. 380- 

386. Ajouter, outre E. von IvANKA (cité supra, n. 33), B. ZENKOWSKI, 
La « sobornost » dans la nature de l’homme, dans Dieu vivant, n° 27, 
1956, p. 9I-I04. 

so. Ainsi Mgr GERMANOS de Thyatire, dans sa préface à S. BoL- 
SHAKOFF, The Doctrine of the Unity of the Church in the works of Kho- 
myakov and Moehler, Londres, 1946, p. IX; le P. SERGE BOULGAKOV, 
L’Orthodoxie, Paris, 1932, p. 108 («Il faut distinguer la proclamation 
de la vérité, qui appartient au pouvoir ecclésiastique suprême, et la pos- 
session de la vérité, qui appartient à tout le corps de l’Église, dans sa 
« catholicité » et son infaillibilité »); le P. L’HUILLIER, Sacerdoce royal 
et Sacerdoce ministériel, dans Messager de l’Exarchat du Patriarche russe 
en Europe occidentale, 9 (n°5 33-34, 1960), p. 27-44 (p. 35); Mgr EMI- 
LIANOS de Meloa, Wesen u. Môglichkeit eines Gkumemischen Konzils set- 
tens der orthodoxen Kirche, dans Die ükumenischen Konzile der Chris- 
tenheit, hrsg. v. H. J. MARGULL, Stuttgart, 1961, p. 285-311 (p. 310). 
Voir aussi 2nfra, n. 79. 

51. Voir Yalons pour une théol. du laïcat, p. 369 s., 450-453. Cf. DiL- 
LENSCHNEIDER (cité supra, n. 38), P. 119 S., 317 s. Au moment même 
de la Réforme, un Jean Mensing, ©. P., un Jean Faber, évêque de Wie- 
ner-Neustadt, soulignaient que les fidèles ont aussi l'Esprit en eux 
(cf. G. TAVARD, p. 155-156. Pour les xvI® et xvII® siècles, voir infra, 
n. 56, et P. NORDHUES, Der Kirchenbegriff des Louis de Thomassin…., 
Leipzig, 1958, p. 148 s.). 

52. Sum. theol., ITI?, q. 25, a. 3, ad 4. Fidelis = baptisé. 
53. Doctrinale Antiquitatum fide: Ecclesiae catholicae, c. 19 (éd. Venise, 

1571; 1757) : cité par G. TAVARD, p. 57. 
54. Voir J. R. GEISELMANN, cité supra, n. 41. Toute l’œuvre de 

Môhler le clame (et cf. E. H., p. 244-249). Pour STAUDENMAIER, voir 
Geist des Christentums, 1835, et P. WEINDEL, Das Verhältnis von Glauben 
u. Wissen nach der Theologie von Staudenmaier, Dusseldorf, 1940. 

55. The Arians, p. 445-468; On Consulting the Faithfull in matters 
of doctrine, dans The Rambler, juill. 1859, p. 198-230, texte réédité 
avec une introd. par J. CouLsoN, Londres, 1961; trad. française dans 
NEWMAN, Pensées sur l’Église, Paris, 1956, p. 402-439. Voir H.-F. DAVIS, 
Le Rôle et l’apostolat de la hiérarchie et du laïcat dans la théol. de l’Église 
chez Newman, dans L’Ecclésiologie au xIx® siècle (Unam Sanctam, 34), 
Paris, 1960, p. 329-349; G. BIEMER, Ueberlieferung u. Offenbarung. Die 
Lehre v. d. Tradition nach Fohn Henry Newman, Freiburg, 1961, p. 130- 
135, 183 S. et aussi 125 5. 

56. W. KASPER, op. cît., p. 94. Perrone apporte un grand nombre de 
textes des théologiens des xvI* et xvziI® siècles (1bid., p. 389, n. 53). 

57. Qu’on en juge : « Ecclesiae nomine hic non intelligimus coetum 
omnium fidelium qui legitimis pastoribus subsunt sub Romano Ponti- 
fice, eamdemque cum ipsis fidem profitentur, eademque sacramenta 
participant, seu ecclesiam discentem; sed potius episcopatum univer- 
sum seu, ut ita dicam, in tota sua plenitudine, nempe corpus pastorum 

294 



NOTES DU CH. III 

una cum Romano Pontifice, seu ecclesiam docentem » (Praelectiones, I, 
164, n. 15; W. KASPER, op. cit., p. 76. 

58. W. KASPER, op. cit., p. 98-90. 
59. W. KASPER, op. cit., p. 314 8., 389 s. Passaglia a, par la suite, mis 

davantage en valeur le témoignage des laïcs. 
60. De Div, Traditione et Scriptura, toute la Thesis XII, p. 103 s.; 

cf. Thesis IX, p. 87 s. 
61. Cf. GEISELMANN, op. cit, (n. 4I), p. 296-297. 
62. Dogmatique, n°® 170, 200, 206. Voir aussi n° 181. 
63. Voir concile d’Utrecht, 1865 : « Quoad ipsum traditionis testi- 

monium, illud cognoscitur ex Conciliorum decretis et definitioni- 
bus (...). Ex ipsa etiam fidelium consensione, cum ex sese referat catho- 
licum sensum, doctrinam testium authenticorum eruimus » (MANSI, 
48, 651 À; Collectio Lacensis, 5, 750). KLEUTGEN, au 1° concile du 
Vatican (Const. de Ecclesia, 22, cap. 7), reprenait l’idée d’infaillibilité 
in docendo et in credendo (MANSI, 53, 313). H. VAN LAAK (Theses quaedam 
de Patrum et theologorum Magisterio necnon de fidelium sensu, Rome, 
1933, p. 59) et autres théologiens cités dans Ÿalons, p. 400, n. 77; 
J.-M.-A. VACANT, Études théol. sur les Const. du concile du Vatican, 
Paris-Lyon, 1895, t. II, p. 95 s.; Mgr JÂGER, archevêque de Paderborn, 
dans Doc. cathol., 19 juill. 1959, col. 947-948. Cardinal TISSERANT au 
Congrès marial de Lourdes, sept. 1958 : « Du fait que le Christ a confié 
au magistère l’interprétation officielle du dépôt de la foi, en raison de 
quoi notre religion se distingue particulièrement des autres, il ne suit 
pas que les assemblées des fidèles doivent se comporter passivement et 
pour ainsi dire mécaniquement. Car la foi des fidèles, tout comme 
l’enseignement des pasteurs, est, elle aussi, sous l’inspiration de l’Esprit- 
Saint. Voilà pourquoi les fidèles, eux aussi, coopèrent par le moyen du 
sens chrétien et la profession de leur foi à exposer, à rendre publique, à 
manifester, à attester la vérité chrétienne » (La Croix, 19 sept. 1958); 
J. HAMER, L'Église est une communion, Paris, 1962, p. 233-236. 

64. Georges TyYRrRELL disait d’une manière humoristique, pas 
tellement caricaturale, que, dans cette perspective, l’Église est dite infail- 
lible « parce qu’elle possède un pape infaillible, un peu comme un trou- 
peau de brebis en union avec son pasteur, pourrait être déclaré intel- 
ligent » (Suis-je catholique?, p. 91). Le P. A.-A. GouPrIL résume ainsi la 
doctrine : « L’infaillibilité passive des fidèles consiste donc à écouter 
comme il faut le magistère » (La Règle de foi, n° 17,22 éd., Paris, 1941, 

. 43). 
2 Diogn., XI, 1 (FUNK, Patr. Apost., I, p. 410; éd. H.-I. MARROU, 

S. Ch., p. 78). è | 
66. Voir M.-E. BoïsMARD, La Connaissance dans l’alliance nouvelle 

d’après la première lettre de S. Jean, dans R. B., 56 (1949), p. 365-391; 
Jalons, p. 369 s.; I. DE LA POTTERIE, L’Onction du chrétien par la foi, 
dans Biblica, 40 (1959), p. 12-69. 

67. Voir la position de CAJETAN (alons, p. 240-241), celle de SADOLET 
(Cf. TAVARD, p. 155). 

63. 3 déc. 1854 : Pi IX P. M. Acta, t. I, p. 615. TOUR 
69. Léon XIII, enc. Providennissimus, 18 déc. 1893, et Vigilantiae, 

30 oct. 1902, dans Enchiridion Bibl., n. 93 et 134. 
70. KNoPr-KRUEGER, Ausgewählte Märtyrerakten. p. 11; H. LECLERCQ, 

Les Martyrs, Paris, 1903, t. I, p. 79. 

295 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

71. Expressions du P. J. DANIÉLOU, Écriture et Tradition dans le dia- 
logue entre les chrétiens séparés, dans Doc. cathol., 54 (1957), col. 233- 
294 : cf. col. 289 et 290. On comparera W. WILMERS, dans notre E. H., 
p. 288, n. 87; B. FISCHER, L’Entretien familial, prolongement de la pré- 
dication, dans Parole de Dieu et Sacerdoce, Paris, 1962, p. 237-245 
(références p. 232, n. 2). 

72. Nous pensons spécialement aux chrétiens du Japon (cf. Yalons, 
p. 236-237). Mais aussi aux «anciens catholiques » de la région de 
Nagasaki ou des îles environnantes, sur le cas desquels voir La Croix, 
13 mars 1962, p. 5. Û ‘ 

73. On trouvera les textes dans À. MüLLER, Ecclesia-Maria, Die 
Eïinheirt Marias und der Kirche, Fribourg, 1951; K. DELEHAYE, Mater 
Ecclesia, Beitrag des Frühchristlichen Bewusstseins zum Aufbau einer 
Theologie der Seelsorge, dans Wissenschaft u. Weisheit, 16 (1953), p. 161- 
170; ID., Erneuerung der Seelsorgsformen aus der Sicht der frühen Patris- 
tk, Freiburg, 1958. 

74. Cf. 1 Co, 12, 28; Ep, 4, 11-13; Ac, 20, 28 s.; 1 Co, 3, 5-15. 
75. S. IRÉNÉE, À. H., IV, 26, 2 : « Lis qui in ecclesia sunt presbyteris 

oboedire oportet, his qui successionem habent ab apostolis, sicut osten- 
dimus; qui cum episcopatus successione charisma veritatis certum 
secundum placitum Patris acceperunt... » (P. G., 7, 1053; HARVEY, II, 
p. 236); les plus éloquents parmi les présidents des Églises ne peuvent 
pas plus ajouter à la vérité que les moins éloquents lui enlever quelque 
chose : I, 10, 2 (col. 552; I, p. 92). 

76. Voir supra, ch. I, p. 19 s. et 27. 
77. Une des conclusions qui ressortent de la façon la plus impres- 

sionnante des belles études réunies dans le recueil L’Épiscopat et l’Église 
universelle (Unam Sanctam, 39, Paris, 1962) est le caractère sacré et 
saint de l’épiscopat, lié au rôle qu’il joue dans l’économie du salut. 
.78. Sur cette fonction de discernement, voir DILLENSCHNEIDER, op. 

cit., P. 342-360. 
79. P. EVDoKkIMOV, Les Principaux Courants de l’ecclésiologie orthod., 

dans Ecclésiologie au x1x® siècle (Unam Sanctam, 34), Paris, 1960, p. 57- 
76 (p. 69 : la suite du texte demanderait des précisions). 

80. Voir E. H., p. 250 s.; W. KASPER, op. cit., P. 425. 
81. C. Epist. Manich, quam vocant fundamenti, 5, 6 (P. L., 42, 176; 

C. S. E. L., 25, p. 197 : en 397). d 
82. Voir E. H., p. 44 s., 233; W. KASPER, op. cit., p. 42 s., 665. 
83. Références dans D. T. C., XV, 1340; E. H., p. 238, 252 s. Ainsi 

font particulièrement, parmi les manuels classiques, FRANZELIN (th. XII, 
p. ; 55; th. XXIII, p. 263) et BAINVEL (De Magist. vivo et Trad., p. 15, 
47). 

84. Voir L. BILLOT, De Immutabilitate Traditionis contra modernam 
haeresim Evolutionismi, Rome, 1907, p. 20, n. 1; D. T. C., XV, 1341, 
1343; E. H., p. 254, 266. 

85. « Ad fidem requiruntur assensus et propositio vel explicatio cre- 
dendorum » : voir Sum. theol., 12 II2, q. 1, a. 8, ad 2; q. 5, a. 3; q. 6, a. 1. 

86. Sent., prol., q. 1, a. 55 III, d. 25, q. I, a. 1, q® 4, ad 1; q.2,a. t, 
ad 1; IV, d. 4, q. 2, a. 2, sol. 3, ad 1; De Verit., q. 10, a. 3; C. Gent., 
IIL, 154; In Boet. de Trin., q. 3, a. 1, ad 2 et 4 (infra, n. 90); II? II2e, 
q. 5, 4. 3: q. 6, a. 1. 

87. Rm, 10, 14-15. Pour S. Thomas comme pour la Tradition, une 

296 



NOTES DU CH. III 

mission rentrant dans les cadres annoncés par l’Écriture est nécessaire 
our l’annonce publique de la Parole, à moins que Dieu ne manifeste 
’inspiration de son messager par des miracles (cf. IV Sent., d. 19, q. 2, 

a. 2, dû 2, ad 4; C. impugn., c. 4; Quodl. XII, a. 27; a. 28, ad 1; Com. in 
Rom., c. 10, lect. 2; Sum. theol., L#, q. 1, a. 2, ad 25 112 II, q. 177,a.2c; 
IIT3, q. 71, a. 1) : doctrine homologuée par les textes canoniques. Cf. 
Z. ALSZEGHY, Die Theologie des Wortes Gottes der mittelalterl. Theologen, 
dans Gregorianum, 39 (1958), p. 685-705 (p. 702-703). 

88. III Sent., d. 24, a. 1, sol. 1; De Verit., q. 14, a. 2 et 8; Sum. 
theol.; L#,,q. x, a: 85: 18 Il qui as x; q 5, a. 1et:35; In Joan., c. 4; 
ICS An étC: 

89. « Formale objectum fidei est Veritas Prima secundum quod 
manifestatur in Scripturis sacris et in doctrina Ecclesiae quae procedit 
ex Veritate Prima » (II2 II8, q. 5, a. 3 c.). « Omnibus articulis fidei 
inhaeret fides propter unum medium, scilicet propter Veritatem Pri- 
mam propositam nobis in Scripturis secundum doctrinam Ecclesiae 
intelligentis sane » (ad 2; cf. De Caritate, a. 13, ad 6). 

90. « Fides ex duabus partibus est a Deo, scilicet ex parte interioris 
hominis quod inducit ad assensum et ea parte eorum quae exterius 
proponuntur, quae ex divina revelatione initium sumpserunt » (1n Boet. 
de Trin., q. 3, a. 1, ad 4). « Ab ipsa virtute increata, sicut credimus ali- 
qua quae nobis divinitus dicta sunt per ministros » (III Sent, d. 23, 
q. 3, 4. 3, sol. 1; cf. ad. 2). « Deum esse qui loquitur in eo qui fidem 
annuntiat. » C'était une doctrine commune au x1rI° siècle (cf. R. AUBERT, 
Le Problème de l’acte de foi... Louvain, 1945, p. 732). Nous avons vu et 
montré ailleurs en S. Anselme (cf. Spicilegium Beccense, Paris et Bec- 
Hellouin, 1959, p. 371-399) et en S. François d’Assise (cf. Les Voies 
du Dieu vivant, Paris, 1962, p. 247-264) comment la soumission totale 
aux structures ecclésiastiques, loin de faire difficulté, s’inscrivait dans 
l'absolu d’un idéal théonomique et se justifiait par lui. 

91. La distinction faite par nombre de modernes (même par un 
Newman! Voir J.-H. WALGRAVE, Newman. Le développement du dogme, 
Tournai-Paris, 1957, p. 164, 173, 364) entre le sens moral comme sens 
du bien aboutissant au jugement pratique (c’est bon, c’est mauvais) et 
le sentiment d’obligation aboutissant au jugement de conscience (ce 
que je dois aimer) n’est pas dans la ligne authentique de S. Thomas 
(voir J. TONNEAU, dans Initiation théologique, Paris, t. IIT, 1952, p. 13- 
6). 

: . In IIan JJæ, q. x, a. 1, n% X et XII. Cf. q. 2,a.6:« Nota duo. 
Primo quod humana cognitio non est regula fidei, sed divina doctrina. 
Ac per hoc, quamvis universalis Ecclesiae cognitio non possit errare, 
non tamen ipsa est fidei regula, sed doctrina divina cui innititur. » 

93. Controverses, part. IT, ch. II, art. 1 : Œuvres, éd. Annecy, t. I, 
p. 206 5. Voir notre Vraie et Fausse Réforme dans l’Église, Paris, 1950, 

. 492. 
Ù C’est par le biais de l’exercice de cette autorité pastorale juridic- 
tionnelle que S. Thomas introduit la thèse du pouvoir pontifical en 
matière de « dogmes ». C’est, dit-il, parce que l’Église universelle ne 

peut errer que le pape qui, par institution divine, préside à son unité 
et représente ou personnifie toute l'Église comme son chef, ne peut 
errer quand il porte un jugement définitif sur une matière controver- 

sée (II2 IT, q. 1, a. 103 C. Gent., IV, 76; Quodl. IX, a. 16). C’est donc 

297 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

à l’autorité publique du ministère, dont Le pape occupe le degré suprême, 
que S. Thomas rattache la valeur de règle seconde pour la foi, qui 
revient au magistère comme sujet de la Tradition. Se reporter aussi à 
E. H., p. 287, n. 84. c # 

95. On peut noter à ce sujet que, déjà, réduire cette Tradition for- 
melle au magistère comme le fait Billot, est risquer d’enlever à la Tra- 
dition une bonne part de sa sève. C’est en effet risquer de la réduire 
à son moment de loi doctrinale, de dogma, à « Denzinger ». Or, le 
magistère n’a pas tout exprimé et parfois même n’a rien dit de telle 
ou telle réalité chrétienne très importante (par exemple : la liberté 
chrétienne), ou il a réagi contre des erreurs sans exprimer les aspects 
les plus profonds, spirituellement parlant, du sens catholique. Consta- 
tant cela, le P. A. GARDEIL soulignait la nécessité de chercher à « réin- 
corporer (les vérités partielles ainsi définies) dans les assertions vives de 
l'Évangile » (Le Donné révélé et la Théologie, 2° éd., Paris, 1932, p. 333). 

96. Voir À. DuProONT, Le Concile de Trente, dans Le Concile et les 
conciles, Paris, 1960, p. 221 s. Mais il est juste de noter la part des 
théologiens dans les exemples moins heureux donnés plus haut (bulle 
Unam Sanctam, etc.). 

97. L'histoire du professeur B. ALTANER en 1948-1950 le montre 
(Zur Definibihität der Assumptio B. M. V., dans Theol. Rev. Critique 
par J. TERNUS, Zum historisch. theologischer Tradition der Himmelfahrt 
Mariens, dans Scholastik, 25 (1950), p. 321-360, et cf. E. H., p. 268, 
297; n. 151). c 

98. Voir notre art. Théologie, dans D. T. C., XV, 466-471, et La 
Foi et la théologie, Tournai-Paris, 1962, p. 140 s. 

99. Sur ce problème, cf. E. H., p. 263 s., et l’exposé de Blondel, 
au chapitre suivant. 

100. On ne peut enseigner que ce qu'ont tenu les Pères, ne cesse de 
dire S. Léon (cf. R. S. R., 1960, p. 167-170, et cf. E. H., p. 271-278). 
Les conciles et les Pères se référaient soigneusement à la tradition objec- 
tive, aux symboles reçus (P. CAMELOT, Le Magistère et Les symboles, 
dans Divimtas, 3 (1961), p. 607-622). Les Pères ont mis un lien étroit 
entre Tradition et Succession apostolique; dans celle-ci, ils insistaient 
sur le service et la charge de témoigner de la foi reçue et de trans- 
mettre sans falsification la doctrine apostolique (cf. J. RATZINGER, Pri- 
mat, Episkopat u. Successio Apostolica, dans Episkopat und Primat (Q. 
Disp., 11), Freiburg, 1961, p. 37-59). Cf. 1°T concile du Vatican, sess. IIL, 
cap. 3 : « Fide divina et catholica ea omnia credenda sunt, quae in 
Verbo Dei scripto vel tradito continentur et ab Ecclesia in sollemni 
judicio sive ordinario et universali magisterio tanquam divinitus reve- 
lata credenda proponuntur » (D 1792). 

101. On trouvera nombre de textes en ce sens dans FR. KROPAT- 
SCHECK, Das Schriftprinzip d. Luther. Kirche. 1. Die Urgesch. Das Erbe 
des Mittelalters, Leipzig, 1904, p. 18 (Vaudois), 378-381 (Huss), 408 s. 
(Jean Rucherat de Wesel, * 1481), 415, n. 2 (Wessel Gansfort, + 1489), 
419, n. 3 (Jean Pupper de Goch, Ÿ 1475). Pour les Réformateurs, 
cf. « P. 200, n. 12, 221, 239-240 et 280, n. 19. 
.102. Voir les textes et références cités dans £E. H., p. 280-281, n. 20; 

ajouter H. RÜCKERT, Schrift, Tradition und Kirche, Lunebourg, 1951, 
p. 145.5 G. EBELING, Die Geschichtlichkeit der Kirche und ihrer Verkün- 
digung als theolog. Problem, Tubingue, 1954, p. 38 s.; W. von LŒWE- 

298 



NOTES DU CH. III 

NICH, Der moderne Katholizismus…, Witten, 1955, p. 155 s.; K. BARTH, 
Kirchl. Dogmatik, 1/2, p. 622 s. (cf. W. KASPER, op. cit, p. 347, n. 12). 
us Voir Vraie et Fausse Réforme dans l’Église, Paris, 1950, p. 488 s., 

498 S$. 
104. W. VON LŒWENICH, op. cit., p. 161 s., 165-166, etc. 
105. « Cet Esprit qu’ils avaient reçu du Seigneur, c’est en le parta- 

geant et en le distribuant aux croyants qu’ils instituèrent et fondèrent 
cette Église » (Démonstr., 41 (S. Ch., 62, 1959, p. 96)). 

106. Philos., I, praef. 6, cité E. H., p. 52. 
107. À. H., IT, 24, 1 (P. G., 7, 066; HARVEY, IL, p. 131; E. P., 

226; S. Ch., 34, 1952, p. 398-399). 
108. Praescr., 28 (P. L., 2, 40; PREUSCHEN, p. 22; E. P., 295; S. Ch., 

46; 1957; D. 124-125). 
109. Epist., LXVIIT, 5, 2 (HARTEL, p. 748; BAYARD, IL, p. 238). 
110. De Trinit., 29 (P. L., 3, 944 : en 251). 
111. Voir la documentation recueillie dans E. H., p. 1515. 
112. L'Esprit fait comprendre le dépôt scripturaire dans le sens 

même où il l’a lui-même constitué : voir références dans E. H., p. 126 
avec la note 20, p. 169, et ajouter S. AUGUSTIN, C. mendac., 15, 26-27 
(P. L., 40, 406); S. IsIDORE, Etym., VIIL 5, 70 (82, 305); S. THoOMAS, 
Com in Rom., c. 1, lect. 6; S. LÉON, Sermo., 79, 1 : « (Spir. s.) qui 
nunc quoque cordibus fidelium suis praesidet institutis ut ea omnes et 
obedienter custodiant et semper intelligant » (P. L., 54, 419 A). 

113. Cf. E. H., p. 218-221. 
114. Voir en particulier la Confessio Dosithei, cap. 2, dans HARDUIN, 

Acta Concil., Paris, 1715, t. XI, col. 236 (en 1672) : « Nous croyons 
que l’Église catholique n’a pas une moindre valeur de témoignage que 
la sainte Écriture : car le Saint-Esprit est le principe d’origine de l’une 
comme de l’autre et c’est lui qui agit, qu’on soit enseigné par l’Écriture 
ou par l’Église catholique. » La théologie catholique fait mieux la dis- 
tinction entre inspiration et assistance. 

115. Voir P. Chaillet, J. Ranft et J. R. Geiselmann cités supra (n. 33). 
116. Outre J.-L. Leuba cité E. H., p. 36, n. 17, voir W. KRECK, 

Parole et Esprit selon Calvin, dans R. H. P. R., 40 (1960), p. 215-228. 
117. Voir M.-J. LAGRANGE, Évang. selon S. Jean, Paris, 1904, p. 390, 

403, 407 et 8e éd., 1947, p. 391, 392, 421-425; FR. TILLMANN, Das 
Johannesevangelium, 4° ëd., Bonn, 1931, p. 266, 267, 270, 271, 280, 
281, 285-287; H. DIECKMANN, De Ecclesia, Freiburg, 1925, t. IL, p. 42, 
134; À. DURAND, Évang. selon S. fean, Paris, 1927, p. 404, 424, 425, 
430; À. WIRKENHAUSER, Das Evang. nach Fohannes, Ratisbonne, 1948, 
P. 222-224, 231, 241, 243-244; J. BONSIRVEN, Les Enseignements de 
Jésus-Christ, 8 éd., Paris, 1950, p. 296, 373; 374; 4005 F.-M. BRAUN, 
Evang. selon S. Fean (Sainte Bible, PIROT-CLAMER), Paris, 1946, p. 431, 
439, 441-442 (maintient l’application de Ÿn, 16, 13, aux seuls Apôtres) : 
références données par E. DAHNIS, Gregorianum, 34 (1953), p. 207, n. 
Voir aussi J. M. GIRARDA, La Assistencia del Espiritu Sancto a la Santa 
Madre Iglesia, dans Rev. españ. de Teol., 7 (1947), P. 47-78 (quelques 
citations patristiques; passe ensuite à un exposé de critériologie théo- 
logique); J. GIBLET, Les Promesses de l’Esprit et la mission des Apôtres 
dans les Évangiles, dans Irénikon, 30 (1957), p. 5-43. 

118. H. B. SWETE, The Holy Spirit in the New Testament. A Study 
of Primitive Christian Teaching, Londres, 1909, p. 306 s. Pour le Saint- 

299 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Esprit donné à la communauté, L. S. THORNTON fait une remarque 
analogue touchant la péricope Rm, 5, 1-11, où revient aussi le mot « nous » 

(The Common Life in the Body of Christ, Westminster, 1950, p. 92). 

119. Une sorte de nouvelle Pentecôte marque la première entrée des 

Gentils dans l’Église (Ac, 10, 41 8.3 II, 15 8.3 15, 7 s.), leur pleine 
agrégation personnelle se fait par l’imposition des mains pour le don 

du Saint-Esprit (8, 15 S.; 19, 5 s.). 
120. Voir L’Unité dans l’Église, $ 3 (trad. A. DE LILIENFELD, Paris, 

1938, p. 10 5.). 
121. Rapprocher Rm, 8, 15-16 et 26 de Ga, 4, 6; cf. Rm, 9, 1. En 

réalité, il y a un accord, une sorte de concélébration du Saint-Esprit 
et de l’esprit des hommes fidèles (cf., au plan ecclésial, fn, 15,26-27 

et notre étude Le Saint-Esprit et le Corps apostolique, dans Esquisses du 
myst. de l’Église, 2° éd., Paris, 1953, p. 129-179). 

122. Voir pour ceci J. MouroUx, Le Mystère du temps. Approche 
théologique (Théologie, 50), Paris, 1962, p. 16-33, au cours d’une étude 
où il montre comment l'éternité telle que la Bible la conçoit met Dieu 
au-dessus du temps, mais non sans rapport avec le temps, parce qu’il 
est Dieu-pour-quelqu’un, Dieu-avec-quelqu’un. 

Notons ici que cette opération du Saint-Esprit dans les fidèles ou 
dans l’Église répond à l’existence de la Troisième Personne dans le 
mystère de la vie divine. Dieu n’est pas voué à l’isolement ou à l’abso- 
lutisme : il est Amour. Il existe en lui, dans son être même, une incli- 
nation à donner, à communiquer du bien : pas une nécessité, certes, 
mais une inclination, une possibilité intérieure ayant un caractère d’ap- 
pel. Dieu tend à n’exister pas seulement pour lui-même et en lui-même, 
mais aussi pour d’autres et en d’autres : il est Grâce, parce qu’il est 
Amour. L’Ésprit est, dans l’unité des Trois, le sceau de l’amour du 
Père et du Fils, le lien de leur don mutuel. Il est en Dieu le terme 
de la générosité interne de l’Être divin. Mais si c’est ainsi à lui qu’elle 
se termine au-dedans, c’est avec lui qu’elle commencera, si elle doit le 
faire, de se communiquer au-dehors. C’est lui qui sera la Grâce si 
l’inclination de l’Amour à être Grâce, librement, s’effectue en suscitant 
d’autres existences créées. Si Dieu n’est pas seulement «Je suis», mais 
« Je serai » (Ex., 3, 12 et 14), pas seulement « Je suis, j'étais », mais 
« Je viens » (4p., 1, 4) s’il n’existe pas seulement en soi-même, mais en - 
nous, ce sera par un mouvement, un envoi, dont le principe, dans la 
générosité divine, est le Saint-Esprit. Ce rattachement des « missions » 
temporelles aux processions éternelles est nettement suggéré par S. THo- 
MAS, Ià, q. 43. : 

123. Cf. chez Passaglia et Schrader, l’idée de l’autotradition du 
Christ (cf. W. KASPER, op. cit., p. 284-308; voir aussi p. 295, n. 204). 

124. Cf. concile d'Orange, c. 7 (D 180); concile du Vatican, sess. III, 
cab 3 % 1791). Cf. pour la théologie thomiste de l’acte de foi, supra, 
n. 89 et 90. 

125. Renvoyons une fois de plus à E. H., p. 151-166, et'rappelons 
pour S. Irénée, TH. F. GERAETS, Apostolica Ecclesiae Tradito dans 
Bijdragen, 18 (1957), p. 1-18; pour S. Léon, A. LAURAS, dans R. S. R., 
1960, p. 175-176; pour S. Bonaventure, J. RATZINGER, Offenbarung, 
Schrift und , Ueberlieferung. Ein Text des hl. Bonaventura und seine 
Bedeutung für die gegenwärtige Theologie, dans Trierer Theol. Zeitschr., 
67 (1958), p. 13-27 (I Sent, d. 11, q. 1 concl. : « Cognitio hujus articuli 

300 



NOTES DU CH, IV 

fundamentum habet a scriptura, profectum vel incrementum a ratione, 
sed consummationem a revelatione »). 

126. Voir les textes rassemblés en appendice à la fin du présent 
chapitre. 

127. Outre notre étude de Chalkedon citée supra (n. 8), voir Le Christ, 
Marie et l’Église, Paris, 1952, p. 67 s.; Le Concile et les conciles, Paris, 
1960, p. 319 5. 

128. Écritures et Traditions apostoliques au concile de Trente, dans 
R. S. R., 36 (1949), p. 271-299 (p. 290). 

129. Cf. Ep, 5, 25 s.; Ga, 4, 265. 
130. Par exemple Le, 22, 19-20 et parall. (1 Co, 11, 23 s.); 24, 44-49; 

Mi, 28, 18-20, etc. Le sujet mériterait une étude de théologie biblique. 
131. Voir, dans une littérature immense, J. N. D. KELLY, Early 

Baptismal Creeds, Londres, 1950, p. 155 s.; Sentire Ecclesiam (Festg. 
Hugo Rahner), Freiburg, 1961. 

132. Voir P. NAUTIN, Ÿe crois à l'Esprit Saint dans la Sainte Église... 
Étude sur l’hist. et la théol. du Symbole, Paris, 1947; cette formule est 
l’un des arguments du P. J. A. JUNGMANN pour dire que le sens de 
« in unitate Spiritus Sancti » — « in Ecclesia », dans cette unité que fait 
le Saint-Esprit. Cf. « In der Einheit des hl. Geistes », dans Gewordene 
Liturgie, Innsbruck, 1941, p. 190-205; «]n umitate Sp. S.», dans Z. K.T.., 
72 (1950), p. 481-486, et Missarum Sollemnia, 2° éd., Vienne, 1949, 
t. Il, p. 321, avec le Nachtrag de 1958, p. 592-594. Interprétation reje- 
tée, à vrai dire, par D. B. BoTTE, M.-D., n° 23 (1950), p. 49-53. 

133. W. SCHWEITZER a raison en ce sens (Schrift u. Dogma in der 
Œkumene, Gütersloh, 1953, p. 42) : c’est le concept mystique et sacra- 
mentel de l’Église comme Corps du Christ animé par son Esprit qui 
est à la base de la position catholique. 

134. Il disait, à la Semaine de Waldenbourg : «Ily a eu un moment, 
au xvI® siècle, où l’on a redécouvert l’épître aux Romains; on redécouvre 
maintenant l’épître aux Éphésiens comme lettre parlant de l’Église » 
(Die Kirche im Neuen Testament in ihrer Bedeutung für die Gegenwart, 
Berlin, 1930, p. 13). 

CHAPITRE IV 

1. Voir TERTULLIEN, Praescr., 21, 3, et surtout S. BASILE, De Spi- 
ritu Sancto, 27 (P. G., 32, 191 C; S. Ch., 17, p. 236). 

2. Fahrb. f. Liturgiewiss., 13 (1933), p. 101. ft Le 
3. La préface, daté d’Augsbourg, 6 mai 1548, de son De Divinis, 

apostolicis atque ecclesiasticis tradinionibus… (Cologne, 1549), énonce 
ainsi son intention : montrer, contre les protestants, « esse in Ecclesia 
Dei praeter Canonicam scripturam aliud genus doctrinae, in ipsa tamen 
fundatum et observatum... quod divina scriptura et Apostolici patres 
Traditionem vocant ». d 

4. Défense de la Tradition et des saints Pères. 
5. Voir le texte de M. Blondel cité infra; p. 122... 
6. Philad., 8, 2. Voir chapitre sur Écriture et Tradition. 

7. Cf. MÔHLER, L’Unité dans l’Église, trad. PH. BERNARD, Bruxelles, 
1839, $ 69, p. 224 s.; trad. À, DE LILIENFELD, Paris, 1938, Ç 68, p. 221 : 

301 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

il suggère des applications à la primauté et au culte des saints. On pour- 
rait trouver d’autres applications, par exemple, dans notre connaissance 
de l'institution de certains sacrements par le Christ. Nous avons déjà 
proposé cet aspect de la Tradition comme réalité dans Vraie et Fausse 
Réforme, Paris, 1950, p. 488 s., 501, voire dans Wie de l’Église et Cons- 
cience de la catholicité, dans Bull. des Missions, sept. 1938 (reprod. dans 
Esquisses du myst. de l'Église, Paris, 1941, p. 117-1 27). Voir, danse même 
sens, X., Pour une notion « réaliste » de la Tradition, dans Istina, 5 
(1958), p. 129-132. ; : à 

8. Chez S. Paul, chez S. Justin, les expressions traditio, tradere 
s’appliquent particulièrement à l’eucharistie (B. REYNDERS, Paradosis…., 
R.T. À. M., 5 (1933), p. 155-191 : 168-169 et 171, n. 93). 

9. Voir sur ce sujet L. BOUYER, dans M.-D., n° 10 (1947), p. 715., 
75, et Le Rite et l’homme... (Lex orandi, 32), Paris, 1962; P. DUPLOYÉ, 
cité infra, p. 322, n. 6. ÿ 

10. Cf. V. Fucxs, Weihesakramentale Grundlegung kirchlicher Rechts- 
gewalt, dans Schol., 1941, p. 496-520; CH. JoURNET, L'Église du Verbe 
incarné, t. I, Paris, 1941, p. 34 S., 601 s.; cf. W. MAURER, Bekenntnis u. 
Sakrament…, Berlin, 1939. 

11. Cf. Ÿn, 10, 36; 17 et notre Pentecôte, Paris, 1956, p. 120 5. 
12. Il vaudrait la peine d’étudier l’image des Apôtres présentée par 

la liturgie, par les Pères. Pour S. Thomas d’Aquin, cf. À. LEMONNYER, 
Les Apôtres comme docteurs de la foi d’après S. Thomas, dans Mélanges 
thomistes (Bibl. thomiste, 3), Le Saulchoir, 1923, p. 153-173; N. FALLI- 
GAN, The Teaching of St. Thomas Aquinas in regard to the Apostles, 
dans The American Eccles. Rev., 144 (janv. 1961), p. 32-47. 

13. Parlant de la re-création de la vie religieuse dans le protestan- 
tisme, Fr. Biot écrit : « La connaissance progressive de ce qu’on pour- 
rait appeler le mystère de la vie religieuse et de ses exigences et condi- 
tionnements concrets n’est apparu à la conscience des frères et des 
sœurs qu'après plusieurs années de vie commune » (Signification ecclé- 
siologique du renouveau cénobitique protestant, dans Istina, 1961-1962, 
p. 223). Il fallait recréer les conditions de pénétrationspirituelle sur la 
base de l’expérience, que la tradition offre d'emblée là où elle existe. 

14. Voir J. RATZINGER, Wesen und Weisen der Auctoritas in Werke 
des hl. Bonaventura, dans Die Kirche und ihre Aemter (Festg. Kard. 
Frings), Cologne, 1960, p. 58-72, à propos des mots non scripturaires 
de la formule liturgique de la consécration eucharistique : l’Église suit 
lPinstiturion des Apôtres plus que le récit du texte évangélique. 

15. Apud EUSÈBE, À. E., IIL, 39, 4 (S. Ch., 31, Paris, 1952, p. 154). 
Les fragments de Papias que nous possédons n’emploient pas le mot 
TapadOOL. 

16. MÔHLER, Athanase le Grand, trad. J. COHEN, Paris, 1840, t. I, 
p. 3245. Voir encore, id. op., t. I, p. 30 s. (S. Ignace), 85-86, 138-139, 
161 8., 166, 169; t. Il, p. 132, 147, et notre étude L'Esprit des Pères 
d’après Môhler, dans V. S. Suppl., avril 1938, p. 1-25, reprod., dans 
Esquisses dumyst. de l'Église, °° éd., Paris, 1941, p. 129-148 (cf. p.1355., 
et cf. p. 159 s.). Cf. G. BARDY, En lisant les Pères, 2° éd., 1933, p. 113. 

17. Celles, par exemple, du P. A.-M. DUBARLE (Écriture et Tradi- 
tion. À propos de publications protestantes récentes, dans Istina, 1956, 
P. 399-416; 1957, p. 113-128), du P. L. BOUYER (Le Trône de la Sagesse, 
Paris, 1957), de nous-même (dans Dieu vivant, n° 18, 1950, p. 107-112; 

302 



NOTES DU CH. IV 

reprod. dans Les Voies du Dieu vivant, Paris, 1962, p. 219-226); à plus 
forte raison de TEOFILO DE ORBISO, Contiénese en la Escrittura la Assun- 
ciôn de la Virgen (dans Est. Francisc., 54 (1953), p. 5-25) qui voit l’As- 
somption formellement, bien qu’implicitement, contenue dans Gr, 

» IS. 
18. Exemple : S. Augustin, ne connaissant pas les particularités de 

certains hébraïsmes et commentant des expressions comme fi/ius homi- 
nis (En. in Ps., 8, 10 : P. L., 36, 113), ou in generatione generationum 
(En. in Ps., 101, 10 : P. L., 37, 1310 5.). Cf. E. H., p. 76-94; H. DE LuBAC 
concluant des pages (305-315) où il étudie l’exégèse d’Origène : « Le 
contresens de surface n’empêche même pas toujours l’intelligence en 
profondeur » (Histoire et Esprit, Paris, 1950, p. 315). 

19. Voir A. BENOIT, Le Baptême chrétien au second siècle. La théologie 
des Pères, Paris, 1953. 

20. Éd. Coll. Budé, t. IV, p. 735. 
21. Voir À. ZACCARIA (f en 1795), De Usu librorum liturgicorum in 

rebus theologicis, dans MIGNE, Theologiae Cursus completus, Paris, 1858, 
t. 5, col. 207-310; J. BRINKTRINE, Die Liturgie als dogmatische Erkennt- 
nisquelle, dans Eph. Lit., 43, 1929, p. 44-51; Der dogmatische Beweis aus 
der Liturgie, dans Scientia sacra (Festg. card. Schulte), Cologne-Dus- 
seldorf, 1935, p. 231-2515 PL DE MEESTER, De Liturgia ut principio 
conservatioms et progressus fidei sec. conceptum theologiae Orientis sepa- 
rati, dans Acta VI. Conventus Velehrad, Olmütz, 1933, p. 91-r10; 
M. NtECcHAJ, Methodus et valor argumentationis dogmaticae ex factis 
liturgicis, ibid., p. 196-205; W. DE VRIES, Lex supplicandi, lex credendi, 
dans Eph. Lit., 47, 1933, p. 48-58; M. CAPPUYNS, Liturgie et Théologie, 
dans L L. P., oct. 1934, p. 249-272; J. WEBER, La Lit. est « la didascalie 
de l’Église » (Pie XI) par son enseignement dogmatique, dans Le Vrai 
Visage de la Liturgie, Louvain, Mont-César, 1938, p. 89-114 (même 
vol., p. 256, textes récents de la hiérarchie sur la valeur doctrinale de la 
liturgie); P. RENAUDIN, De Auctoritate S. Liturgiae in rebus fidei, dans 
Divus Thomas, Fribourg, 1935, p. 41-54; Ami du Clergé, 53, 1936, 
p. 545-548; B. CAPELLE, Mission doctrinale et spirituelle de la liturgie, 
dans ©. L. P., juill. 1948, p. 165-177; Autorité de la lit. chez les Pères, 
dans R. T. À. M., 21, 1954, p. 5-22; M. PINTO, O Valor teologico da 
liturgia, Braga, Livr. Cruz, 1952, p. 102; I.-H. DALMaïs, La Liturgie, 
dans Initiation théologique, Éd. du Cerf, 1952, t. 1, p. 102-124; C. VAGAG- 
GINI, Il Sensu teologico della Liturgia, Rome, 1957; A. JUNGMANN, 
Liturgie als Schule des Glaubens, dans Liturgisches Erbe u. Pastorale 
Gegenwart., Innsbruck, 1960, p. 437-450. | 

22. Le sens est : la loi, intimée par S. Paul, de prier pour toutes 
choses indique la vraie doctrine de la grâce nécessaire pour tout (cf. 
Célestin Ier : D. 139). , dr: 

23. D. A. VoNIER, La Clef de la doctrine eucharistique, Lyon, 1942, 

PÉNOE Fr. PROBST, Lehre u. Gebet in den drei ersten Jahrhunderten, 
Tubingue, 1871; H. SCHLIER, Die Verkündigung im Gottesdienst der 
Kirche, Cologne, 1956, reprod. dans Die Zeit der Kirche, Freiburg, 
1956, p. 244-264, trad. française Le Temps de P Église, Tournai-Paris, 
1961, p. 249-268; R. SCHNEIDER, Die Tradierung der neutestamentlichen 
Heilswahrheiten in den Anaphoragebeten der Alten Kirche, dans Una 
Sancta, avril 1957, p. 29-36; ED. SCHLINK, Die Struktur der dogmatis- 

303 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

chen Aussage als œkumenisches Problem, dans Kerygma u. Dogma, 3 

(1957), p. 251-306; R. GROSCHE, Das Bekenntnis bei Paulus in seiner 

Bedeütungf. die Kirche, dans Catholica, 11 (1958), p. 129-138; L.BOUYER, 

Le Sens de la vie sacerdotale, Tournai-Paris, 1960, p. 34 s.; K. RAHNER, 

Wort u. Eucharistie, dans Schriften zur Theologie, Binsiedeln, 1960, 

t. IV, p. 313-356; O. SEMMEBROTH, Wirkendes Wort. Zur T heologie der 

Verkündigung, Francfort, 1962, p. 120-133; 171 S., 217-240; H. OSTER, 

« Aujourd’hui s’accomplit ce passage de l’Écriture que vous venez d’en- 
tendre », dans Parole de Dieu et Sacerdoce (Mélanges Mgr Weber), 

Paris, 1962, p. 95-213; J. WAGNER, La Fonction de la prédication dans 
la Liturgie, ibid., p. 179-194 (ces trois dernières études parues après 

la rédaction du présent chapitre). — Bien sûr, ceci est vrai déjà de 
l'A. T., dont la liturgie célébrait les grands faits de l’histoire du salut 

et assumait, en même temps que les textes inspirés quiles proclament, 
la réponse d’obéissance, d'accueil et de louange, que l'initiative de Dieu 
réclame. 

25. Voir Les Deux Formes du Pain de Vie dans l'Évangile et dans la 
Tradition, dans Sacerdoce et Parole de Dieu. Mélanges en l’honneur de 
Mgr Weber, Paris, 1962, p. 83-119 (reprod. dans Sacerdoce et Laïcat…., 
Paris, 1962, p. 123-159). 

26. Je crois au Saint-Esprit, Paris, 1947, p. 53;S. IGNACE, Trall., 
VIIL 1; cf. Rm, VIIL 3. 

27. D’où ce que dit S. THoMAS D’AQUIN sur l’implicite dans la foi 
des simples : « Minores tenentur explicite credere generales articulos, 
ut Deum esse trinum et unum.….. et alia hujusmodi de quibus Ecclesia 
festa facit.… » (De Verit., q. 14, a. 11, c. fin); on tenait compte de cela 
dans les procès d’Inquisition. Pie XI, instituant une fête du Christ-Roi, 
se référait à cette vertu qu'ont les célébrations de fêtes pour inculquer 
une vérité (enc. Quas primas du 11 décembre 1925, dans À. À. S., 17 
(1925), p. 603 s.). | À 

28. « Les symboles qui parurent depuis (les Apôtres) sont des pro- 
fessions de foi pour se reconnaître, ou pour contredire les erreurs du 
moment. On y lit : Nous croyons, jamais : vous croirez. Nous les récitons 
en particulier; nous les chantons dans les temples, sur la lyre et sur 
l'orgue (Ps, CL, 4), comme de véritables prières, parce qu’ils sont des 
formules de soumission, de confiance et de foi adressées à Dieu, et 
non des ordonnances adressées aux hommes. Je voudrais bien voir la 
Confession d’Augsbourg ou les trente-neuf articles en musique : cela serait 
plaisant! » (Essai sur le principe générateur des Constitutions politiques, 
n° XV (1809), dans Œuvres compl., éd. ne varietur, t. I, p. 249-250). 

29. Lettre du 4 juin 1837 à Mrs. J. Mosley : Letters and Correspon- 
dence, t. II, p. 233-234; trad. A. RoUCOU-BARTHÉLEMY, dans NEWMAN, 
Pensées sur l’Église (Unam Sanctam, 30), Paris, 1956, p. 214. 

30. D. Bernard CAPELLE a rapporté ce mot que Pie XI lui dit au 
cours d’une audience (12 déc. 1935) : la liturgie est « l'organe le plus 
important du magistère ordinaire, la didascalie de l’Église » (Le Saint- 
Siège et le mouvement liturg., dans Le Vrai Visage de la Liturgie, Sem. 
hit. de Mons 1937 (Cours et Conf. 14), Louvain, 1938, p. 265. Voir 
aussi, pour ce qui suit, B. CAPELLE, Mission doctrinale et spirituelle de 
la liturgie, dans Q. L. P., juill.-déc. 1948, p. 165 s.). 

31. Exemple, pour les fruits de l’eucharistie, E. JANOT, L’Eucharistie 
dans les sacramentaires occidentaux, dans R. S. R., 1927, p. 5-24; pour 

304 



NOTES DU CH. IV 

la théologie de l'Église, diverses études, par exemple A. WINTERSIG, 
Die Selbstdarstellung d. hl. Kirche in ihrer Liturgie, dans Mysterium, 
Ges. Arbeiten Laacher Mônche, Munster, 1926, p. 79-104. Par contre, 
l'étude sémasiologique des mots est extraordinairement enrichissante; 
nombreuses monographies. 

32. Voir O. CasEL, Aelteste christliche Kunst u. Christusmysterium, 
dans Yahrb. f. Liturgiewiss., 12 (1932), p. 1-86. 

32. Outre l’étude citée note précédente, voir Neue Zeugnisse f. das 
Kultmysterium, dans Tahrb. f. Liturgiewiss., 13 (1933), p. 99-171 (jus- 
qu’à la page 108). 
34. La Laturgie. Définition. Hiérarchie. Tradition, dans Q. L. P., juill.- 

déc. 1948, p. 123-144 (p. 136-137). ; 
35. Vocabulaire technique et critique de la philosophie, par À. LALANDE, 

s. v. Tradition. — En se référant, sans autre précision, à des textes 
conciliaires parlant de traditions écrites ou de traditions non écrites, 
Blondel pense sans doute au concile de Trente (voir C. T., I, p. 492, 
14-16 et p. 524, II-I9). 

36. Cette correspondance a été récemment publiée par le P.R. MARLÉ, 
Au cœur de la crise moderniste. Le dossier inédit d’une controverse, Paris, 
1960. Le dossier documentaire et analytique de la crise ouverte par les 
publications d’A. Loisy a été présenté récemment par E. POULAT, His- 
toire, Dogme et Critique dans la crise modermiste. I. Religions et Sociétés, 
Tournai-Paris, 1962 (pour Blondel, p. 548 s.). — L’opposition entre 
un Jésus de l'Histoire et un Jésus de la foi domine les débats auxquels 
a été vouée la pensée protestante depuis la fin du xvirIe siècle et sur- 
tout depuis F. D. Strauss. Elle est, à sa manière, un produit de la 
Scriptura sola. Karl Barth n’est sorti, de nos jours, du cercle de la 
pensée libérale que par une affirmation d’un pur événement de grâce 
dont on peut se demander si, au-delà d’un statut personnel, il connaît 
vraiment le statut proprement ecclésial. 

37. T. 56 (15 janv., 1°T et 16 févr. 1904), p. 145-167; 349-373, 433- 
458. Avec De la valeur historique du dogme (B. L. E., 1905, p. 61-77), 
ces articles ont été reproduits dans Les Premiers Écrits de Maurice Blon- 
del, Paris, 1956, respectivement p. 149-228 et 229-245. Nous citons 
d’après cette réédition. Voir encore F. MALLET, Un nouvel entretien 
avec M. Blondel, dans R. C. F., 38 (15 avril et 1°° mars 1904), p. 405- 
416, 513-531; M. BLONDEL, La Philosophie et l’esprit chrétien, Paris, 
t. II, 1946, p. 77-88; B. ALLO, Extrinsécisme et Historicisme, dans 
R. Thom., 1904, p. 437-465. Outre la publication de R. Marlé, citée 
note précédente (p. 152-209), on lira avec profit la correspondance de 
M. BLONDEL et À. VALENSIN, Paris, 1957, surtout t. I, p. 114-117 et 
124-132, et L. DA VEIGA COUTINHO, Tradition et Histoire dans la contro- 
verse moderniste (1898-1910) (Anal. Gregor., 73), Rome, 1954. 

38. Hist. et Dogme, p. 205-206. * 
39. « Aussi, en face de toutes les nouveautés intellectuelles ou de 

toutes les hypothèses exégétiques, y a-t-il dans l’expérience totale de 
l'Église un principe autonome de discernement (...). Ce témoignage 
n’est pas seul sans doute, mais il a une valeur propre et imprescriptible, 
arce qu’il est fondé à la fois sur l’action collective et séculaire des 
ss les plus hommes et sur l’action de Dieu en eux. Or, selon 
les exigences mêmes de la méthode scientifique... » (p. 212). 

40. P. 204-205. 

305 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ar. M. BLONDEL, Pensées sur l’Église (de ses carnets intimes), dans 
Études, mai 1960, p. 148. ; 

42. Dans des lettres, par exemple au P. Aug. Valensin, 30 mars 1904 
(Correspond., I, p. 150-151), dans l’Entretien avec F. Maliet, dans l’ar- 
ticle du B. L. E. 

43. Un nouvel entretien, p. 518. : ; 
44. Ét. citée, p. 522. Blondel semble oublier ici l’implicite logique 

des idées, des assertions ou des faits attestés. 
45. Au P. Valensin, p. 150; Hist. et Dogme, p. 212. 
46. Cf. L. DA VEIGA COUTINHO, op. cil., P. 151, n. 38, et p. 162. 

Pour Pohle, cf. son article du Kirchenlexikon, t. XI, 1899, col. 1938. 
47. Voir le sermon du 2 février 1843, dans BREMOND, Newman : le 

développement du dogme chrétien, Paris, 1905, p. 22 s.; cf. J. GUITTON, 
La Philosophie de Newman. Essai sur l’idée de développement, Paris, 1933, 
p. 70 s., et cf. du même, L'Église et l’Évangile, Paris, 1959, p. 136 $., 
168, la distinction entre origine et émergence. 

43. Dans son analyse, reprise par R. LE SENNE (Obstacle et Valeur), 
de la prise de conscience de soi par l'effort. 
49 Cf. P. HAZzARD, La Crise de la conscience européenne, Paris, 1935, 

11557242: 
50. Ennéades IV, IV (4) : « Il peut arriver que l’âme possède une 

chose sans en avoir conscience; elle la possède mieux alors que si elle 
en avait conscience; en effet, quand elle en a conscience, elle la possède 
comme une chose qui lui est étrangère et dont elle se distingue; quand 
au contraire elle n’en a pas conscience, elle est ce qu’elle possède. » 

si. Cf. supra, n. 27. 
52. Hist. et Dogme, p. 213. 
53. Sur cet effort, voir l’excellente monographie de L. DA VEIGA 

CouTINHO (supra, n. 37). Cf. le serment antimoderniste : la Tradition 
n’est pas «nudum factum et simplex, communibus historiae factis 
aequandum » (D 2147). 

54. Hist. et Dogme, p. 216; cf. p. 218. 
55. Les suffrages les plus notables sont ceux du P. J.-V. BAINVEL 

(L’Histoire d’un dogme, dans Études, 101 (1904), p. 612, 632, et De 
Magisterio vivo et Traditione, Paris 1905) et du P. A. D’ALÈS (Tradi- 
tion chrét. dans l'Histoire, dans Études, 111 (1907), p. 577-601; 112 
(1907), p. 5-23, 362-392 (cf. p. 386-387); plus tard, art. Tradition du 
D. À. F. C.). Voir aussi Correspond. BLONDEL-VALENSIN, Ï, p. 124- 
132 et AUG. VALENSIN, Textes et Documents inédits, Paris, 1961, p. 255. 
Le P. ProuLx (Trad. et Protestantisme, Paris, 1924, p. 237) admet que 
l'interprétation de Blondel est la seule qui assure une transmission #nté- 
grale, mais ensuite (p. 253 s.) il réduit pratiquement l’implicite à l’im- 
plicite logique. 

56. Ainsi D. J. LECLERCQ et A.-G. MARTIMORT, dans le Cahier de 
la Vie spir. sur la Communion des Saints, Paris, 1945, respectivement 
p. 42 s. et 107-115; le P. DÉLESTY au Congrès Marial du Puy (L’As- 
somption de la Sainte Vierge, Paris, 1950, p. 199); le P. A. LIÉGÉ (Ini- 
tiation théol., Paris, 1952, t. I, p. 23 s.), le P. H. HoLstEIN (La Trad. 
dans l’Église, Paris, 1960), nous-mêmes (cf. supra, n. 7). 

57. J. MorFATT, The Thrill of Tradition, Londres, 1944, p. 17. 
58. . Spir. Sancto, 27, 66 (P. G., 32, 188-192; S. Ch., 17, 1945, 

p. 232 5.). 

306 



NOTES DU CH. IV 

59. « Habet nescio quid latentis energiae vivae vocis actus et in aures 
Lun de ore auctoris transfusa fortius sonat » (Epist., 53, 2 (P. L., 
22, 541)). 

60. Ainsi DRIEDO, De Scripr. et dogmat. eccles., lib. IV, c. 5; M. CANO, 
De Locis theolog., lib. III, c. 3 (éd. SERRY, p. 77); l’évêque de Motula, 
% nur sine scriptis, au concile de Trente (C. T., XII, p. 524, 

+ 33). 
61. On pourra se reporter à MÔHLER, Symb., $ 38, et à ce qui a été 

dit supra, p. 83 et p. 292, n. 33. 
62. Quand sa mère, après lui avoir donné le biberon ou la tétée, lui 

fait des sourires, des caresses, ce n’est pas un à-côté : c’est aussi néces- 
saire à la vie que le biberon lui-même. On a remarqué qu’il ne suffirait 
pas de faire donner des soins par des nurses qui ne seraient que des 
infirmières diplômées : il faut un certain milieu affectif, sans lequel le 
malade ne guérira pas. 

63. Le Saint, le Génie, le Héros (= Vorbilder und Führer), trad. 
E. MARMY (Animus et Anima), Lyon-Paris, 1958, p. 36. Citons égale- 
ment le P. LACORDAIRE : « Malheur à l’empire qui confond l’enseigne- 
ment avec l’éducation, qui croit que le bien jaillit de la science et de 
la littérature quelles qu’elles soient, et qu’aligner les mots qui se pon- 
dèrent, c’est préparer l’âme de l’homme et du citoyen! L'éducation est 
la tradition de l’obéissance, du respect et du dévouement, à l’âme impa- 
tiente du joug et pétrie d’égoïsme, tradition sublime dont rien ne répare 
l'absence et dont la nécessité prouve invinciblement la prépondérance 
spontanée du mal sur le bien » (64° Conférence de Notre-Dame, 1850, 
dans Œuvres, éd. de 1857, t. IV, p. 325); NEWMAN, se demandant ce 
qu’est une université : « Son grand instrument, ou plutôt son organe, 
a toujours été celui que la nature prescrit en toute éducation, la présence 
personnelle d’un maître, ou, en langage théologique, la Tradition orale. 
C’est la voix vivante, c’est le souffle qui passe, c’est une attitude expres- 
sive, qui prêchent et catéchisent. Vraiment, un esprit subtil, invisible, 
multiforme, est comme versé dans l'esprit du disciple par ses yeux et 
ses oreilles, par ses affections, son imagination et sa raison » (The Idea 
of a University, p. 471). 

64. Cf. supra. p 282, n. 151; S. THOMAS, III®, q. 42, a. 4, c.; nous 
citons la traduction du P. SYNAVE. — Nous avons vu (E. H., p. 112, 
n. 65) que S. Thomas situe les traditions apostoliques orales dans l’ordre 
de l'instruction intime et familière plus que de l’enseignement public. 

65. Voir KITTEL, t. III, p. 609-616; C. TRESMONTANT, Essai sur la 
pensée hébraïque, Paris, 1953; Dictionn. encyclopéd. de la Bible, Turnhout- 
Paris, 1960, col. 328-329. : 

66. À. LEMONNYER, Le Rôle maternel du Saint-Esprit dans notre vie 
surnaturelle, dans V. S., 3 (1921), p. 241-251 (reprod. dans Notre Vie 
divine, Juvisy, 1936, p. 66-83). à 

67. Mater Ecclesia. Lobpreis der Kirche aus dem ersten Sahrtausend 
christlicher Literatur, Einsiedeln-Cologne, 1944. 

68. Méditation sur l’Église, Paris, 1953. 
69. Le Mystère de l’Église (posthume), Paris, 1918. 
70. Cf. Deut., 17, 65 19, 153 Mt, 18, 16; fn, 8, 16-175 2 Co, 13, 1; 

1 Tm, 5, 19; Hb, 10, 28. H. VAN VLHET, No Single Testimony. Study 
on the adaptation of the law of Deut. 19, par. into the New Testament, 
Utrecht, 1958 (Diss.). 

307 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

CHAPITRE V 

1. Pour Bellarmin, voir J. BEUMER, art. cité infra, n. 130. Pour Cano, 
voir U. HoRrsT, Das Verhältnis von Schrift und Tradition nach Mel- 
chior Cano, dans Trierer Theol. Zeitschr., 69 (1960), p. 207-223, et 
déjà E. MARCOTTE, La Nature de la théologie après Melchior Cano, 
Ottawa, 1949, p. 116. Depuis la rédaction du présent chapitre, le 
P. G.-H. TAVARD a montré que si Cano parle parfois dans le sens d’une 
dualité de sources, il ne cite pas le concile de Trente en ce sens. Martin 
Perez de Ayala, Jean Cochleus, Aurelius Sanutus, qui publient tous 
trois en 1549, n’ont rien dans le sens des deux sources dont chacune 
serait seulement partielle (cf. Tradition in Early Post-Tridentine Theo- 
logy, dans Theological Studies, 23 (1962), p. 377-405). 

2. Voir J. R. GEISELMANN, Die lebendige Ueberlieferung als Norm des 
christlichen Glaubens, dargestellt im Geiste der Traditionslehre Johannes 
Ev. Kuhns., Freiburg, 1959, p. 133-143. 

3. Voir pour ce paragraphe, le commentaire d’I.-H. MaRRoU sur 
l’épître À Diognète S. Ch., 37; 1951, p. 232 s.); E. FLESSEMAN-VAN LEER, 
Tradition and Scripture in the Early Church, Assen, 1954 (va jusque 
Tertullien); cf. J. MoFFATT, The Thrill of Tradition, Londres, 1944, 
p. 76 (dans les premiers siècles il n’existait pas de partage net entre 
Écriture et Tradition. L'Église était consciente de vivre et de se mouvoir 
dans l'Esprit, avec la Parole de Dieu comme norme de vérité, et un 
pouvoir de développer sans cesse l’expression et l’application de l’Évan- 
gile). — Pour ce qui suit, cf. aussi G. TAVARD, op. cit., p. 1-11 et infra, 
P. 149 S.. 

4. Cf. pour Tertullien, l’introd. du P. R. REFOULÉ au Traité de la 
prescription (S. Ch., 46, 1957), p. 54-58. 

5. Voir E. H., p. 139 s.; P. LENGSFELD, Ueberlieferung, Tradition und 
Schrift in der evangel. u. kathol. Theologie der Gegenwart, Paderborn, 
1960, p. 120 S.; J. R. GEISELMANN, Die HI. Schrift und die Tradition, 
Freiburg, 1962, p. 222-249. Cf. infra, n. 123. 

6. E. H., p. 64 s.; LENGSFELD, op. cit., P. 125, n. 162. 
7. Textes dans notre article Dum visibiliter Deum cognoscimus, reprod. 

dans Les Voies du Dieu vivant, Paris, 1962, p. 79-107. | 
8. Schéma suivi, par exemple, par l’Hortus Deliciarum (1175 et s.), 

qui montre, après la dispersion de Babel, un essai de « generis humani 
reparatio doctrinalis » par les sciences et les arts (voir Recueil de cin- 
quante planches. avec texte d’introduction, par J. WALTER, Strasbourg, 
1952, p. 68 s.). 

9. In Ep. ad Col., c. 3, hom. 9, n. 1 (P. G., 62, 359-362). Pour 
S. Augustin, voir références données dans les tables, P. L., 46, 598. 

. 10. ORIGÈNE, Hom. 12 in Exod., 2 (P. G., 12, 383); In Ep. ad Rom., 
lib. IX (14, 1206); S. Jérôme : voir D. Gorce, La « Lectio divina » des 
origines du cénobitisme à S. Benoît et Cassiodore. I. S. Férôme.., Wépion 
et Paris, 1925; S. GRÉGOIRE, In Ezech., hom. 1, 7, 14 (P. L., 76, 846); 
Moral., XX, 1, 1 (76, 135). Le moyen âge part de l’idée que l’Écriture 
a été faite pour notre salut (voir par exemple ALCUIN, De Virt. et viris, 
c. 5 (P. L., 101, 616-617); THÉODULPHE D'ORLÉANS, Capitul., IL\(105, 
193); BRUNO DE SEGNI, Expos. in Exod., c. 25 (164,315)); aussiest-ellele 

308 



NOTES DU CH. V 

début de la justification et de la sanctification (PIERRE COMESTOR, 
Sermo IT in Adv. Dom. (P. L., 198, 1727)). — Au point de vue biblique, 
voir han es .. . EME Die Mg tea ro des 
ersten fohannesbriefes, dans Biblica, 39 (1959), p. 319-333. 

11. Ainsi G.-E. CLOSEN, Clefs pour la Sainte Écriture... trad. R. AVICE 
Bruges, 1954, p. 17 8.5 C. CHARLIER, La Lecture chrétienne de la Bible 
(Bible et Vie chrét., 2), s° éd., Maredsous, p. 284-288; W. STÆHLIN 
(prot.), Vom güttlichen Geheiïmnis, Cassel, 1936, p. 36-37. 

12. Dans bien des récits de martyre (surtout évidemment de la per- 
sécution de Dioclétien, 303), les saintes Écritures paraissent comme 
incorporant le christianisme lui-même : voir par exemple ceux de Mari- 
nus (en 262 à Césarée), de Felix (en 303 à Carthage), d’Irène (en 304 à 
Thessalonique), dans Ausgewählte Märtyrerakten, hrsg. v. R. KNOPF u. 
G. KRÜGER, 3° éd., Tubingue, 1929, p. 85-86, 90-91, 98-99 (ou dans 
P. HANOZIN, La Geste des martyrs, Paris, 1935, p. 183-184, 198-190, 
212-213). Voir également S. AMBROISE, Enarr. in Ps., 1, 33 (P. L., 14, 
983 D-984 A); S. JÉRÔME (cf. D. GORCE, Un cit., p. 340-341); Les Deux 
Formes du Pain de vie dans l'Évangile et la Tradition, dans Parole de 
Dieu et Sacerdoce, Paris, 1962, p. 23-58 ou dans Sacerdoce et Laïcat…., 
Paris, 1962, p. 123-159. Parmi les modernes, M. PFLIEGER, Dienst am 
Leben, Heidelberg, p. 65 s.; À. STONNER, Bibellesung mit d. kathol, 
Jugend, Paderborn, 1933, p. 97; Vom Sinn und Wert d. HI. Schrift.- 
Vienne, 1927, p. 10. 

13. Voir E. H., p. 139-150 et la n. 2, p. 112-114; H. DE LUBAC, 
Exégèse médiévale, Paris, 1959, t. I, p. 56 s., 672; P. LENGSFELD, op. cit., 
p. 120 5.; infra, Excursus B. 

14. 1 Co, 1, 24; S. JÉRÔME : « Qui nescit Scripturas, nescit Dei vir- 
tutem ejusque sapientiam : ignoratio Scripturarum, ignoratio Christi 
est » (Com. in Is., prol. : P. L., 24, 17 A; cf. Anal. Maredsol., III /2, p. 59). 

15. Voir H. DE LUBAC, op. cit., p. 523; pour Origène, H. URs von 
BALTHASAR, Geist und Feuer, Salzburg, 1938; S. AMBROISE, In Luc, VI, 
33 (P. L., 15, 1763) : « Intellige quemadmodum corpus Filii unguentum 
oleat (.…). Corpus ejus traditiones sunt Scripturarum.….. » (Cf. Les 
Deux Formes du Pain de vie (supra, n. 12)). L 

16. TERTULLIEN, Praescr., 38, 5 : « Quod sumus, hoc sunt scripturae 
ab initio suo. Ex illis sumus, antequam nihil aliter fuit quam sumus »; 
canons d’Hippolyte, 5, au sujet des hérésies trinitaires : « Ideo multo 
magis nos arcta unione in virtute Dei conjoncti separavimus illos, quo- 
niam non consentiunt ecclesiae in Deo, neque nobiscum sunt, qui 
sumus discipuli Scripturarum » (dans HAHN, Bibl. der Symbole, n° 6). 

17. Ces termes sont de S. AUGUSTIN, De Doctr. christ. IL, 9, 14 et IIT, 
2, 3 (P. L., 34, 42 et 66); De Bapt., IL, 1, 2 (43, 127); De Civ. Dei, XVIII, 
40 et XXI, 6 (41, 600, 716); cf. S. THoMAS D’AQUIN, IT IL, q. 1, a. 9, 
obj. 1; In Foan. Ev., c. 21, lect. 4 : « Sacra Scriptura est regula fidei, cui 
nec addere nec subtrahere licet »; S. BASILE, Epist., 189, 3 : «(L’Écriture 
inspirée est notre critère (arbitre) de doctrine » (P. G., 32, 688)). 

18. THOMASSIN la définit : « Scripturarum meditatio » (Discipl. eccles., 
t. IL, p. 268). Cf. H. DE LUBAC, op. «it., p. 60 $. ‘ 

19. Cf. les travaux de H. Denifle, M. Grabmann, J. de Ghellinck, 
M.-D. Chenu, J. Beumer, H. de Lubac. } 

20. Voir les textes cités par STAPLETON (infra, n. 28), par MÔHLER, 
Symb., $ 39 (éd. GEISELMANN, 1958, p. 424 n. 1). Les ariens germa- 

309 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

niques encore : cf. F. HBILER, Altkirchliche Autonomie u. Päpstlicher 
Zentralismus, Munich, 1941, p. 173 s. Déjà S. IGNACE D’ANTIOCHE avait 
affaire à des gens qui ne voulaient admettre que ce qui est écrit (dans 
l'A. T.): Phdad 18, 2 

21. « Scripturae haeretici ignem alienum imponentes, hoc est sen- 
sum et intelligentiam alienam a Deo et veritati contrariam introdu- 
centes.. » (In Numer., 9, 1 (éd. BAEHRENS, p. 54). Cf. De Princ., I, 
praef., 2 (P. G., 11, 116); CLÉMENT D’ALEXANDRIE, Strom., VII, 17, 
106-108 (P. G., 9, 548 A-552 À)). : 

22. « Neminem haereticorum esse, qui se nunc non secundum Scrip- 
turas praedicare ea, quibus blasphemat, mentiatur » (Ad Constantium 
Augustum, II, 9 (P. L., 10, 569)). 

23. Epist., 50 (P. G., 77, 276 ©) : il en est qui détruisent, par des 
raisonnements, le sens des énoncés divins. Cyrille leur lance : « Allez 
aux flammes de votre feu! » (Is, 50, 11.) 

24. Cf. F. KROPATSCHECK, Das Schriftprinzip d. luther. Kirche, 1, 
Leipzig, 1904, p. 375; 378, n. 2. L 4 ‘ i sê8-Ci 8 

25. Luther raconte que son maître disait : « Quid est Biblia? Biblia 
est omnium seditionum occasio » (Tischreden, Weimar, IL, p. 6, n° 1240). 
Pour Luther lui-même, voir infra, n. 43 et 44. 

26. Dans sa critique de Tyndale, cf. l’article d’E. FLESSEMAN-VAN 
LEER, dans Nederlands Archief voor Kerkgesch., 1959, p. 159. 

27. Cf. J. L. MurPHY, The Notion of Tradition in John Driedo, Mil- 
waukee, 1959, p. 28, n. 52 (référ.). 

28. Principiorum fidei doctrinalium Demonstr. method., XII, 6 et 7 
Paris, 1582, p. 442.. 

29. Voir L’Unité dans l’Église, $$ 15, 18, 4°; 20-22; Symb., $S 39 
et 42 début. 

30. Déjà DENYS DE COoRINTHE (dans EUSÈBE, H. E., IV, 24, 12 : 
S. Ch., 31, Paris, 1952, p. 205-206), l’auteur d’un ouvrage critiquant 
Artémon (id. op., V, 28, 13-15 : S. Ch., AI, 1955, p. 77 5.). 

31. Voir tnfra, n. 66. 
32. Voir Praescr., 17; FLESSEMAN-VAN LEER, op. cit. (n. 3), p. 181. 

. 33. « (Haeretici).. furantur verba Dei et intellectum eorum perversa 
interpretatione subripiunt et adulterinum fidei sensum ad Sponsam 
Christi Ecclesiam in regios thalamos inducunt » (1# Rom., 2, 11 : P. G., 

898); o pervertissent le sens des Écritures (1n Ezech., hom. 2, 5 
13; ; 
34. Adv. Luciferianos, 28 (P. L., 23, 182 A); cf. Epist., 22 

544). Déjà S. ATHANASE, Orat. II c. Arianos. ? À pe 
35. Epist., 120, 3, 13 (P. L., 33, 459, avec le fameux intellectum ama : 

attache-toi avec amour à l’intellectus vrai de l’Écriture); In Joan. Ev., 
tr. XVIIL 1 (35, 1536); De Genesi ad litr., VI, 9, 13 (34, 360). Voir 
M. PonTET, La Notion de schisme d’après S. Augustin, dans L'Église et 
les Églises, Chevetogne, 1954, t. I, p. 163-180 (p. 167 S., 173 5.). 

36. Voir S. GRÉGOIRE, Moral., XVIII, 13, 20 (P. L., 76, 48 CD); 
H. DE LUBAC, op. cil., P. 109 s. (époque carolingienne), etc. 

37. Doctrinale Antiquitatum fidei, II, 22, 6 (éd. Venise, 1571,p. 204s.); 
KROPATSCHECK, Op. cit., p.378 0. I. 

38. Commonitorium, 2 CP. L., 50, 639; E. P., 2168), trad. P. DE 
LABRIOLLE, dans Saint Vincent de Lérins, par F. BRUNETIÈRE et P. DE 
LABRIOLLE, 3° éd., Paris, 1906, p. 6-7. 

310 



NOTES DU CH. V 

39. Voir H. DE LuBAC, Corpus mysticum. L’Eucharistie et l’Église au 
Moyen Age (Théologie, 3), Paris, 1944, ch. VIL, p. 1655. : 

40. S. HILAIRE, Ad Constantium, II, 9 (P. L., 10, 570 A); S. JÉRÔME, 
Ad. Luciferianos, 28 (23; 182 À); cf. Com. in Gal., 1 : « Lex evangelica 
non in Scripturis est, sed in sensu, non in verborum foliis, sed in radice 
rationis » (26, 386). 

41. ALAIN DE LILLE, De Fide catholica, lib. I, c. 30 (P. L., 210, 333). 
Æ Samuel WERENFELS a donné, en 1718, une autre formule, souvent 
citée (Opuscula theol., Bâle, 1718, p. 859:$. Scripturae abusus. Cité par 
KROPATSCHECK, op. cit, P. 8) : 

Hic liber est in quo sua quaerit dogmata quisque, 
Invenit et pariter dogmata quisque sua. 

42. Voir E. H., p. 182, n. 26. 
43. Voir notre Vraie et Fausse Réforme dans l’Église, Paris, 1950, 

p. 519. Ajouter, outre le texte cité supra, n. 25, ces deux-ci, qui sont 
de la période catholique de Luther : 1° « Omnes heretici et superbi et 
diffidentes hanc habent conditionem, quod non contenti de iis, que 
expressa continet Scriptura et manifesta agit practica Ecclesie, aliter 
insuper etiam sibi volunt probationem illorum fieri (...). Adeo increduli 
et rebelles sunt, ut potius omnem scripturam negent aut corrumpunt 
et contra tot generationum Ecclesiam pugnent : quam ‘ suum sensum 
captivent in obsequium Christi *. Omnia revocant in dubium et in ques- 
tiones, que per tot secula sunt servata et pro quibus tot martyres 
occubuerunt (...). Igitur nolle credere et omnia in dubium revocare ac 
si novam doctrinam expectare : hec est gravissima tentatio domini. 
Cave ergo, o homo : sed humiliter disce sapere et ne novus author 
transgrediaris limites quos posuerunt patres tui. Sed ‘ interroga patrem 
tuum et dicet tibi *. Spiritum enim legis posuit deus non in litteras in 
papyro positas, in quas heretici confidunt, sed in homines officiis et 
ministeriis prepositos, ut ex illorum ore requiratur. Alioquin quid faci- 
lius diabolo quam seducere eum, qui suus Magister esse nititur in 
Scripturis reiecto hominis ministerio? Unum verbum male intellectum 
in tota Scriptura confusionem facere potest... » (Scholies sur le Psau- 
tier, in Ps, 77, 25 (éd. Weimar, 3, 578-579)). 2° « Unde nec intellectus 
Scripture alicui sufficit, nisi tradat se in magisterium hominis discreti 
vel superioris. Nescit enim quando et quomodo applicare eam debet, 
nisi ex obedientia et directione alterius erudiatur. Sic enim deus vult 
hominem per hominem salvare ut nullus contra alium superbiat, quasi 
non indigeat alterius, sed solius dei nutu dirigatur (...). Erraverunt in 
solitudine, scilicet extra communionem Ecclesiae, et in inaquoso, licet 
sibi non ita tunc videatur » (Dictata sup. Psalter., in Ps, 106 (4, 211)). 

44. Voir sermon du 20 juillet 1525 (Weimar, 17/1, p. 362 s.). Les 
faux prophètes « verbum furen », « meisterlich furen scripturam ». « Hic 
queruntur ubique : scriptura est verus liber heresum. Verum est, quia 
nullo libro abutuntur homines quam isto. Dicere quoque possum deum 
ein buben got propter abutentes ejus nomine. Non legendus iste liber, 
quia omnes hereses inde promanant. Dicam : ergo non nominandum 
nomen dei, quia in nomine eius incipitur als ungluck (idée fréquente 
chez Luther : référence en n.). Si abutimur nomine dei, monet nos, 
sic scriptura est nostrum refugium : Si abuteris, etc. » (p. 363-364). 
Luther répond par l’analogia fidei ou rapport au centre de la Révéla- 

311 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

tion, qui est le Christ sauveur (p. 365 et 367); « Christus vere praedi- 
catur quando deo nullum opus extollo » (p. 366). à 

45. Praescr., 19, 3 (S. Ch., 46, p. 111-112); lire à partir du c. 18. 
46. Cf. E. À., p. 126, 169, n. 20. Ajouter ces références recueillies 

depuis : S. JÉROME, In Galat., 5, 19-21 (P. L., 26, 445); S. AUGUSTIN, 
C. Mendac., 15, 26-27 (40, 506); S. IsIDORE, Etym., VIIL 5, 70 (82, 
305); RICHARD DE SAINT-VICTOR, De Erudit. hom. int., II, 6 (P. L., 
196, 1305 AB);S. THoMAS, Quodl. XII, a. 26 (important); M.-D. CHENU, 
La Théologie comme science au xrII° siècle, 2° éd., Paris, 1943, p. 28. 

47. Autant de cas illustrés par la documentation choisie que nous 
avons apportée dans E. H., p. 151 s., 178 s., et qu’il faut relire ici 
attentivement. . 

48. In Sent., I, d. 11, art. unic., q. 1 (éd. Quaracchi, I, p. 211-213); 
E. H., p. 179, n. 11; J. RATZINGER, Offenbarung, Schrift, Ueberhefe- 
rung. Ein Text des hl. Bonaventura u. seine Bedeutung für die gegen- 
wärtige Theologie, dans Trierer Theol. Zaitschr., 67 (1958), p. cast 

49. Dial. cum Tryph., 7, 3 (conversion); 112, 15 119 (milieu r° s.). 
50. « Ut quantum sufficit mediocritas nostra auxilio divinae inspi- 

rationis instructa » (Ad Fortunatum, 1, 3 : HARTEL, 17, 8); « (Deus) 
cuius inspiratione ecclesia eius instruitur » (concile de 256 : Sent. epis- 
cop. 28, D. 447; 12). ; ; LEE Ê 

51. S. JÉROME, In Mich., 1, 10-15 : « Si quando indiguimus Spi- 
ritu Dei (semper autem in exponendis Scripturis sanctis indigemus 
adventu) » (P. L., 25, 1215); l'intelligence des Écritures est acquise au 
niveau du « cœur » (Com. in Is., praef., lib. XIV (24, 477 C); In Dan., 
8, 15 (25, 537 D)). Selon Augustin, pour entendre l’Écriture, il faut 
être intus auditor (Serm., 179, 1 : P. L., 38, 966, et tout le thème du 
Maître intérieur). Cf. supra, n. 46. 

52. E. H., p. 156, 157 et 180, n. 15. Voir également H. DE LUBAC, 
Exégèse médiévale, \II (Théologie, 42), Paris, 1961, p. 291 s. 

53. Dictum ante D XX, c. 1 (FRIEDBERG, 65) 
54. Voir L. BoUYER, Holy Scripture and Tradition as seen by the 

Fathers, dans The Eastern Churches Quarterly, 1947, p. 1-16 (p. 7 s.); 
Gnosis. Le sens orthodoxe de l’expression jusqu’aux Pères alexandrins, dans 
JF. T. S., N. Ser., 4 (1953), p. 188-206. 

55. Cf. Ep, 3, 14-19: Ph, 3, 8; cf. Rm, 15, 143 1 Co, x, 5; 2 Co, 8, 
75 2 P, 1, 55 3, 18. Pour Paul, 2 Co, 11, 6; 2, 14. Voir J. DUPONT, 
Gnosis. La connaissance religieuse dans les épîtres de S. Paul, Louvain- 
Paris, 1949. L’objet de la gn6sis paulinienne n’est pas formellement le 
sens des Écritures. 

56. Cf. H. DE LUBAC, Exégèse médiévale, 1/2, p. 498 s.; « Ad inte- 
riora » : p. 508 s. Définition caractéristique : « Allegoria est cum ver- 
bis sive rebus mysticis praesentia Christi et Ecclesiae sacramenta signan- 
tur » (S. BÈDE, cité p. 500). Cf. M.-D. CHENU, La Théologie au 
xuI® siècle, Paris, 1957, p. 200 s. Chez S. Bonaventure, dit Ratzinger, 
allegoria — Scriptura sub fide (cf. I Sent., d. 11, art. unic., q. ï, et 
supra; n. 48). 

57. Texte significatif de BÈDE : « Allegoria est, cum verbis sive rebus 
mysticis praesentia Christi et Ecclesiae sacramenta signantur » (Lib. de 
var. quaest., 9, 4, cité dans DE LUBAC, op. cit., p. 500). 

58. Pour l’ensemble de ce paragraphe, cf. E. H!, p. 47 s., 76-94; 
H. DE LUBAGC, op. cit., I, p. 57, n. 7, 672-681. 

312 



NOTES DU CH. V 

59. Philad., 8, 2. 
60. Cf. E. H., p. 67-68, 100, n. 37; H. HOLSTEIN, La Tradition des 

Apôtres dans S. Irénée, dans R. S. R., 36 (1949), p. 229-270; La Trad. 
dans l’Église, Paris, 1960, p. 70-71. 

61. Strom., VII, 17, 106 (P. G., 9, 548 A; G. C. S., 17, p. 75). 
62. R. P. C. HANSON, Origen’s doctrine of Tradition, Londres, 1954; 

H. DE LUBAC, op. cit., p. 672. 
63. Il appelle l « allégorie » (au sens qu’on a dit plus haut) « cette 

forme d'intelligence qui nous vient des Apôtres » : Haec forma intel- 
ligendi de apostolis descendens locum nobis aperit (Gal, 4, 24) quem- 
admodum Scripturae duorum Testamentorum veteris et novi, accipere 
debeamus » (De Civ. Dei, XV, 11 (P. L., 41, 430)). 

64. Voir H. DE LUBAC, op. cit., p. 330, 333-334; E. H., p. 100, n. 36. 
Le mot consonantia est dans TERTULLIEN (Adv. Marc., 14, 39); S. IRÉ- 
NÉE dit « mélodie » (4. H., II, 41, 4), CLÉMENT D’ALEXANDRIE, « sym- 
phonie des deux chœurs » (Srrom., VI, 2, 18). 

65. Texte caractéristique de S. IRÉNÉE, À. H., IV, 26, 1 (P. G., 7, 
1052-1053; HARVEY, IL p. 235; trad. française dans H. HoLSTEIN, La 
Trad. dans l’Église, p. 264-265). Voir E. H., p. 92-94; H. DE LUBAC, 
op. cit., p. 500, 502 s.; l’idée de totus Christus chez S. Augustin et chez 
les médiévaux qui en ont fait le syjet de la théologie (Glose ordinaire, 
Pierre Lombard, Gilbert de La Porrée, Robert de Melun, Kilwardby, 
Robert Grossetête, etc.), 

66. « À leur doctrine, que nous venons d’exposer, ils s’efforcent 
d’ajuster les paraboles du Seigneur, les dires des prophètes, les paroles 
des Apôtres, afin que leur système ne paraisse pas sans garant. L’ordre 
et l’enchaînement des Écritures, ils passent par-dessus, et, autant qu’il est 
en leur pouvoir, ils disloquent les membres dela vérité. Ils transportent 
et bouleversent, et, par cette refonte, ils séduisent beaucoup de gens qui 
se laissent prendre à ce mauvais ajustement des paroles du Seigneur. 

« C’est comme si, d’une belle image de roi fabriquée de pierres pré- 
cieuses par un artiste de talent, on disloquait le portrait humain qu’elle 
représente, on bouleversait les pierres, puis on les ajustait de nouveau 
pour réaliser un portrait de chien ou de renard mal façonné; et, en le 
regardant, on déclarait que c'était là la belle image du roi faite par 
l'artiste. Certes, ce sont les pierres assemblées par le premier artiste 
que l’on montre, mais bouleversées par le successeur pour une image 
de chien. On égare ainsi, par les pierres, les ignorants qui ne connaissent 
pas la figure du roi, en leur persuadant que cette ridicule image d’ani- 
mal est l’image du roi. Ainsi les gnostiques cousent ensemble des his- 
toires inventées (m”ythous), et puis grappillent de-ci de-là, dans les Écri- 
tures, des mots, des expressions, des paraboles : ils prétendent ainsi 
ajuster à leurs histoires les paroles de Dieu » (4. H., I, 8, 1 (P. G., 7, 
521; HARVEY, L, p. 67-68). « Il faut interpréter les Écritures d’après la 
tradition conservée dans l’Église. Quand on connaît, dit Irénée, le sujet 
traité par Homère, on peut distinguer ses poèmes d’avec les centons. 
De même, quand « on possède le canon inflexible de la vérité, reçu 
« au baptême », on ne découvre plus sous les termes, les expressions 
et les paraboles des Écritures, les théories des hérétiques, mais on ajuste 
aisément tous les textes au corps de la vérité... » (A. H., I, 9, 4 (p. 86- 
87, col. 544 s.); cf. TERTULLIEN, Praescr., 39, 4-5, avec les notes du 
P. REFOULÉ, S. Ch., 46, 1957; p. 143). 

313 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

67. ORIGÈNE, Comm. in Johan., 13, 60 (PREUSCHEN, p. 295) et H. DE 
Lugac, Histoire et Esprit, Paris, 1950, p. 272, n. 154; S. AUGUSTIN, In 
Joan. Ev., tr. IX, 3 (P. L., 35, 1459); De Utilitate credendi, 3, 9 (42, 
71). Cf. infra, n. 89-090. ; : , 

68. Cité par CH. M@œLLER, Bible et Œcuménisme, dans Irénikon, 23 
(1950), p. 164-188 (p. 181). Belles pages sur les Pères et l’Écriture, 
dans À. BENoiT, L'Actualité des Pères de l’Église (Cahiers théol., 47), 
Neuchätel-Paris, 1961, p. 65-70. DU PSE : 

69. Voir J. BEUMER, Das katholische Schriftprinzip in der theologi- 
schen Literatur der Scholastik bis zur Reformation, dans Schol., 1941, 
p. 24-52; Heilige Schrift u. kirchliche Lehrautorität, ibid., 25 (1950), 
p. 40-72; H. DE LUBAC, op. cit., p. 59 $. 

70. « Comme un riche dans un dépôt, les Apôtres ont déposé dans 
l’Église la plénitude parfaite de la vérité. Qui le désire peut y puiser le 
breuvage de vie; en dehors d’elle, tous sont des voleurs ou des lar- 
rons » (A. H., IIL, 4, 1 (P. G., 7, 855; HARVEY, IL, p. 15)). « Et Eccle- 
siae quidem praedicatio vera et firma, apud quam una et eadem salutis 
via in universo mundo ostenditur. Huic enim creditum est lumen Dei, 
et propter hoc « sapientia » Dei, per quam salvat omnes homines (..). 
Ubique enim Ecclesia praedicat veritatem : et haec est érrauvéoc 
lucerna, Christi bajulans lumen » (V, 20, 1 (7, 1177; Il, p. 376). « Confu- 
gere autem ad Ecclesiam et in ejus sinu educari et dominicis Scripturis 
enutriri » (V, 20, 2 (1178, p. 379)). 

71. Voir À. H., IV, 26, 2 (P. G., 7, 1053; HARVEY, IL, p. 236; E. P., 
237). Après avoir parlé des presbytres préposés par Dieu pour ensei- 
gner l’Église, Irénée écrit : « Là où les charismes du Seigneur ont été 
mis, c’est là qu’il faut apprendre la vérité : auprès de ceux qui détiennent 
la succession de l’Église, qui provient des Apôtres et en qui l’on trouve 
une conduite saine et irréprochable, une parole non adultérée et irré- 
prochable » (A. H., IV, 26, 5 (7, 1056)). « Post deinde et omnis sermo 
constabit, si et Scripturas diligenter legerit apud eos qui in Ecclesia 
sunt presbyteri, apud quos est apostolica doctrina, quemadmodum 
demonstravimus » (IV, 32, 1 (7, 1071; II, p. 254-255)). 

72. « Quand les hérétiques produisent des Écritures canoniques, en 
lesquelles tout chrétien met son accord et sa foi, ils semblent dire 
(cf. Mr, 24, 26) : « Le voici dans les maisons (le verbe de vérité). » 
Mais nous ne devons pas les croire, ni sortir de la tradition originelle 
et ecclésiale, ni croire autrement qu’il ne nous a été transmis par la 
succession de l’Église de Dieu » (In Mat., ser. 46 (P. G., 13, 1667). 

73. Lib. X, n. 42 (GALLAND, II, p. 322) : l’Apôtre Pierre est censé 
s’y élever contre une lecture des Écritures où chacun suivrait son sens 
propre. Il faut, dit-il, au contraire, «tirer des Écritures elles-mêmes 
leur vrai sens, et pour cela apprendre ce sens de qui le garde selon la 
vérité reçue des anciens » (FRANZELIN, De Div. Trad., p. 94). 

74. In Mat., 13, 1 : « Qui extra Ecclesiam positi sunt, nullam divini 
sermonis capere possunt intelligentiam » (P. L., 9, 933). 

75. Catech., V, 12 (P. G., 33, 520-521). 
76: EnsainsPssutoss SP 07 par) 
77. Voir, outre les textes qualifiant les Écritures de regula fidei 

(veritatis), cf. supra, n. 17; Ep, 54, 2, 3 (P. L., 33, 201); De Gen. ad litt., 
I, 21 (34, 262); De Doctr. christ. III, 2, 2 (34,65). Augustin dit ausujet 
de fidèles encore médiocres : « Regulam fidei diligenter inquisitam fir- 

314 



NOTES DU CH. V 

missime tenent (par la lecture soigneusement attentive de l’Écriture), 
et si quid ab ea deviant, cito auctoritate catholica corriguntur » (De 
Bapt., V, 27 : 43, 196). 

78. Voir FR. HOFMANN, Der Kirchenbegriff des hl. Augustinus, Munich, 
1933; P. 297 5. (cf. p. 94 S., 197 S., 201 s.). 

79. C. Faust, XXXIIL, 9 (42, 517-518). 
80. Outre les références citées supra, n. 69 (Schol., 1950, p. 50-54), 

voir E. H., p. 163 s. Faisant le joint entre les Pères et le moyen âge, 
S. GRÉGOIRE, Mor., XX, 9 (P. L., 76, 149) : séparés de la communion 
de l’Église universelle, les hérétiques sont comme dans le désert, où 
l’on ne rencontre pas le Christ (Mr, 24, 26) : c’est l’idée d’Origène 
(supra, n. 72). 

81. Références dans E. H., p. 44 s., 233, avec les notes corres- 
pondantes. Cf. A. BENOIT, Écriture et Tradition chez S. Irénée, dans 
R. H. P. R., 40 (1960), p. 32-43; G. BARDY, La Règle de foi d’Origène, 
dans R. S. R., 9 (1919) p. 162-196. Nonobstant l’application qu’il fait 
de l’expression à l’Écriture (supra, n. 17), Augustin reste fidèle à l’usage 
(cf. E. H., p. 279, n. 2; P. BATIFFOL, Le Catholicisme de S. Augustin, 
Paris, 1922, p. 27; supra, n. 78). 

82. Sum. Theol., II2 II%, q. 5, a. 3, ad 2 (trad. KR. BERNARD); comp. 
sol.; De Carit., a. 13, ad 6; supra, ch. III, n. 8. 

83. EUSÈBE, H. E., V, 28, 6 (S. Ch., AI, p. 75) : cité par MÔHLER, 
Symb., $ 38 (éd. GEISELMANN, P. 415; trad. française LACHAT, t. II, 
p. 38, n. 1); par NEWMAN (art. On consulting the Faithfull, trad. fran- 
çaise dans Pensées sur l’Église, Paris, 1956, p. 419); par PASSAGLIA 
(cf. . KASPER, op. cit., P. 215, 290); par FRANZELIN (De Div. Trad., 
P. 100). 

84. 1 fn, 2, 20-27; fn, 6, 45. C’est le mot qui est employé dans le 
texte de Ÿer, 38, cité Heb, 8, 10; 10, 16, et aussi dans les énoncés sur 
« de tout son esprit » (Mr, 22, 37; Mc, 12, 30; Le, 10, 27 
— DE, 6, 5). 

85. Cf. supra, n. 35, 40 et S. VINCENT DE LÉRINS, « secundum eccle- 
siastici et catholici sensus normam » (n. 37); « ecclesiasticus sensus » 
(lettre du milieu lérinien, inter Epist. August., Ep. 225 : P. L., 33, 1002). 

86. Les Tendances nouvelles de l’Ecclesiologie (Bibl. Acad. Cath. 
Hungaricae, Sectio Philos.-theol., 3), Rome, 1957. 

87. Voir nombreuses références dans notre Vraie et Fausse Réforme, 
dans l’Église, Paris, 1950, p. 80 s. (y compris celles au thème du myste- 
rium lunae); dans H. DE LuBAC, Méditation sur l’Église, Paris, 1953 
p. 82 s.; P. CAMELOT, Le Sens de l’Église chez les Pères latins, dans 
N. R. T., 83 (1961), p. 367-381; H. RIEDLINGER, Die Makellosigkeit der 
Kirche in den lateinischen Hoheliedkommentaren des Mittelalters, Muns- 
ter, 1958. 

F4 Ontcint Cant., 3 (BAEHRENS, p. 204-205). Thème très fréquent : 
In Exod., hom. 12, 1 et 14, 2 (BAEHRENS, p. 286, 452); In Levit., hom. 1, 
1 (p. 281); In Jerem., hom. 18, 8 (KLOSTERMANN, p. 162); In Mat., 
II, 14 et 17, 14 (KLOSTERMANN-BENZ, p. 57 et 628). Cf. H. DE LUBAC, 
Histoire et Esprit, Paris, 1950, p. 303, 304, 316. 

89. In Joan. Ev., tr. IX, 3 (P. L., 35, 1459). 
90. De Spir. et litt., 17, 30 (P. L., 44, 219). Et cf. supra, n. 67... 
o1. Cf. E. MALE, L'Art religieux au XII° siècle en France, 2° éd., Paris, 

1924, p. 166. C’est, chez SUGER, une forme rythmée de la formule bien 

315 



A TRADITION ET LES TRADITIONS 

connue de S. AUGUSTIN (Quaest. in Heptat., 2, 73 : P. L., 34,623; Cf. De 
Civ. Dei, V, 18; XVI, 26; Sermo, 25, 2, 1-2 et 160, 6 : P. L., 38, 167- 

168 et 876, etc.). Cf. S. AMBROISE, En. in Ps., 61, 34 (P. L., 14, 1180); 

G. Auzou, La Parole de Dieu, Paris, 1956, p. 104, n. 1; H. DE LUBAC, 
Histoire et Esprit, p. 442, n. 246. RME È 

92. Voir À. M. KGNIGER, Prima sedes a nemine judicatur, dans Bei- 
trâge z. Gesch. des christl. Altertums u. der byzantin. Literatur. À. Ehrhard 
Festgabe, Bonn, 1922, p. 273-300 (l’évêque conçu comme homme spi- 
rituel et charismatique); O. CASEL, Benedikt von Nursia als Pneumatiker, 
dans Heilige Uceberlieferung (Festgabe I. Herwegen), Munster, 1938, 
p. 96-123; notre étude dans Problèmes de l’autorité (Unam Sanctam, 38), 
Paris, 1962, p. 145-181 (surtout p. 153 S.). 

93. Voir témoignages dans E. H., p. 161 S., 103 n. 4; notre étude 
citée supra, ch. I, n. 1. 

94. S. ATHANASE, Ad Ebpictet., 1 (P. G.; 26, 104). à 
95. Voir G. TAVARD et, infra, l’'Excursus sur l'Évangile écrit dans 

les cœurs. 
96. Voir E. H., p. 63 avec les notes 29 et 30, page 106; p. 157 bas; 

FRANZELIN, De Div. Trad., p. 76 s.; P. GAINE, De Valore consensus 
universae Ecclesiae, dans Acta Acad. Velehrad., 11 (1920-1922), p. 6-16. 

97. Cf. E. H., p. 90. L 
98. Exemples dans H. VAN LaAARK, Theses quaedam de Patrum et Theo- 

logorum magisterio necnon de Fidelium sensu, Rome, 1933, p. 225. 
99. Le 5° concile œcuménique (CP 553) applique de fait le principe 

(CAVALLERA, Thesaurus, n° 132). Énoncés formels : concile de Trente, 
IVe session (D 786); profession de foi de Pie IV, 1564 (D 995); en termes 
plus généraux, PIE IX, lettre de 1857 au cardinal Geissel (D 1657); 
concile du Vatican, 1870, sess. IIL, c. 2 (D. 1788); LÉON XIII, enc. Pro- 
videntissimus, 1893 (D 1942, 1944, 1948); serment antimoderniste 
D 2145-2147). Pour l'antiquité, voir H. DE LUBAC, Exégèse médiévale, 
I, p. 65; le texte le plus dense est celui de S. VINCENT DE LÉRINS, Com- 
monit., 28 : « Sed eorum dumtaxat patrum sententiae, conferendae sunt, 
qui in fide et communione catholica sancte, sapienter, constanter 
viventes, docentes et permanentes, vel mori in Christo fideliter vel 
occidi pro Christo feliciter meruerunt. Quibus tamen hac lege cre- 
dendum est, ut, quidquid vel omnes vel plures uno eademque sensu 
manifeste, frequenter, perseveranter, velut quodam consentiente sibi 
magistrorum concilio, accipendo, tenendo, tradendo firmaverint, id 
pro indubitato certo ratoque habeatur. » (P. L., 50, 6753 E. P., 2175.) 

100. M.-J. LAGRANGE, La Méthode historique, Paris, 1904, p. 122. 
1o1. Voir J. LupwiG, Die Primatworte Mt, 16, 18, 19 in der altkir- 

chlichen Exegese, Munster, 1952. L’objection est faite, par exemple, 
par DÔLLINGER (Lettre à l’archevêque de Munich, Mgr Scherr : Briefe 
u. Pat p. 75; cf. p. 141), par À. MORTAIN (Papal Claims, 1948, 
P. II-I4). 

102. On les trouve indiquées, voire détaillées, dans les manuels, dans 
Part. RER D. T. C. (XII 1198-1199), ou dans VAN LAAK, cité 
supra, n. 98. 

103. J. N. BAKHUIZEN VAN DEN BRINK, La Tradition dans l’Église 
primitive et au XVI° siècle, dans R. H. P. R., 36 (256) p. 271-281 (p. FA 

104. Notons, en suivant la belle étude du P. G.-H. TAvARD (Holy 
Writ or Holy Church, Londres, 1959), COCHLÀUS, p. 125; ALBERTO PI0, 

316 



NÔTES DU CH: V 

p. 161; JEAN MENSING, p. 164; NicoLAS HERBORN, p. 165; cf, JEAN ECKk:; 
p. 174 et THOMAS HARDING, p. 233. Ajoutons MARTIN PEREZ DE AYALA; 
le premier auteur d’un traité formel sur la notion de Tradition (Cologne; 
1549) : cf. G-H. TAVARD, Tradition in the Early Post-Tridentine Theo: 
logy, dans Theol. Studies, 23 (1962), p. 377-405 (p.393). Tous distinguent 
entre la lettre transcrite sur le papier, et sa signification entendue (par 
et dans l'Église). Rappelons que, pour Luther, l'Évangile n’est pas 
identifié à l’Écriture : il est la parole préchée (cf. TH. SARTORY dans 
Mysterium Kirche, Salzbourg, 1962, p. 963 s.). 

103. Controv. gener. de Verbo Dei, lib. III, c. 1 : Opera, I, Paris, 
1870, p. 167. Il écrit encore (lib. IV, c. 2, p. 196) : « Verbum Dei 
non est tale nec habet ullam auctoritatem quia scriptum est in mem- 
braneis, sed quia a Deo profectum est vel immediate ut sunt sermones 
Domini, vel mediantibus apostolis. » 

106. Cf. supra, n. 48. 
107. Voir Y. CONGaAR, La Foi et la Théologie, Paris, 1963, p. 865. 
108. La liturgie fait cela de façon supérieure : voir chap. suivant. 
109. E. H., p. 255-260. 
110. Remarque de G. FRIEDRICH, dans KITTEL, t. Il, p. 718-719. 
111. Encore que, comme le note O. SEMMELROTH (Wärkendes Wort, 

Francfort, 1962, p. 172), la théologie catholique ait souvent semblé 
réserver l’efficacité au sacrement et traiter la parole comme valeur pure- 
ment noétique. Il faut cependant noter : 1° Les nombreux faits litur- 
giques dans lesquels une opération de grâce, de type sacramentel, est 
attribuée aux saintes Écritures ou aux Évangiles : a) Ils sont comme le 
Seigneur ou les Apôtres présents (S. AUGUSTIN : « Nos itaque sic audia- 
mus evangelium quasi praesentem Dominum » (In Foan. Ev., tr. XXX, 
1; P. L., 35, 1632)); on les acclame et les vénère comme tels. Ceci, 
dans la célébration de l’eucharistie (cf. H. LECLERCQ, art. Évangéliaires, 
dans D. À. C. L., V, 777-778; À. J. JUNGMANN, Missarum sollemnia, 
2° éd., Vienne, 1949, t. I, p. 545 8.3 P. JOUNEL, dans Parole de Dieu et 
Liturgie (Lex orandi, 25), Paris, 1958, p. 43 s.). Ceci également dans 
les conciles, où les Évangiles président, sur un autel, comme si le Christ 
lui-même prenait part au concile, dit S. CYRILLE D’ALEXANDRIE (Apol. 
ad Augustum (Théodose) : P. G.; 76, 471). b) Dans le sacre des évêques 
(cf. supra, p. 276, n. 116). c) Le fait, toujours actuel, que le célé- 
brant dise, après la proclamation de l'Évangile : « Per evangelica dicta 
deleantur nostra delicta » : attesté à partir des environs de l’an 1000 
(JUNGMANN, op. cit., p. 556). 29 L’idée traditionnelle de lectio divina 
chez les Pères et durant le moyen âge : cette lectio commence d’opérer 
le salut et la sanctification, la reconfiguration de l’âme à Dieu. (cf. 
supra). 3° Textes théologiques formels, assez rares à vrai dire : PAs- 
CHASE RADBERT : « Nihil enim Christus Ecclesiae suae magis aliquid in 
mysterio reliquit, quam hoc (l’eucharistie) baptismique sacramentum, 
necnon et Scripturas sanctas, in quibus omnibus Spiritus Sanctus, qui 
pignus totius Ecclesiae est, interius mystica salutis nostrae ad immorta- 
litatem operatur. » « Est autem et sacramentum in Scripturis divinis 
ubicumque sacer Spiritus in eisdem interne aliquid efficaciter loquendo 
operatur. » (De Corpore et Sanguine Domini, 1, 4 et 3, 2: P. L., 120, 
1271 AB et 1276 A); REMI DE GIROLAMI, un disciple de S. Thomas 
d'Aquin, compte la Parole de Dieu parmi les forces qui suscitent la 
foi (M. GRABMANN, Die Lehre v. Glauben, Wissen u. Glaubenswiss. bei 

317 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

fra Remigio de Girolami, dans Mittelalterl. Geistesleben, t. II, p. 534- 
535). 4° Études contemporaines. Citons par exemple P. SCHOONENBERG, 
De Analogie tussen sacrament en prediking, dans Jaarboek, 1954, p. 44- 
57; K. H. SCHELKLE, Yüngerschaft und Apostelamt, Freiburg, 1957, p.69 
et les études citées supra, n. II. 3 | 

112. (A Jésus seul il appartient d’ôter le voile pour que nous puis- 
sions contempler ce qui a été écrit, et concevoir pleinement ce qui a 
été dit en termes voilés » (ORIGÈNE, Entretien avec Héraclide, trad. 
J. SCHERER (S. Ch., 67, 1960, p. 91)); autres textes dans H. DE LuBAC, 
Histoire et Esprit, Paris, 1950, p. 316, 340. Cf. le thème du Maître inté- 
rieur chez S. Augustin, $. Grégoire, tous les grands médiévaux; les 
bénédictions liturgiques de lecture, dont M. l’abbé Beyssac a réuni 
trois à quatre mille.; un grand nombre des textes cités supra, n. 46-56. 

113. Voir H. DE LUBAC, Histoire et Esprit, Paris, 1950; Exégèse médié- 
vale, 1/2, Paris, 1959, p. 5235. 

114. Même pour les auteurs inspirés, la part de l’homme est plus grande 
que dans lesacrement. Aussi, remarquait S. Thomas, S. Paul peut dire 
« mon Évangile », il ne dirait pas « mon baptême » (1n Rom., c. 2, lect. 
3 fin; In 1 Cor., c. 1, lect. 2 fin; ITA, q. 64, a. 5, 6 et 9;q. 67, a.2,ad1). 

115. Voir 1° concile du Vatican, sess. III, cap. 4 (D 1796). 
116. Recommandée par LÉON XIII, enc. Providentissimus, 18 nov. 

1893 (D 1942-1943); le serment antimoderniste (D 2146); PIE XII, 
enc. Humani Generis, 12 août 1950 (4. À. S., 42 (1950), p. 569; D 3015). 

117. Dogmatik…., 1955, p. 306-307; cf. Istina, 1957, p. 114, n. 36. 
118. De Decr. Nic. Syn., 20 : P. G., 25, 452 B. 
119. Cod. Furis Can., c. 1391 avec les documents cités dans les édi- 

tions annotées; notre notice Bibliques (Sociétés), dans Catholhicisme, 
t. II, col. 26-29. Notons ici que les cas où une interprétation de textes 
de l’Écriture est donnée par le magistère sont très rares (cf. LÉON XIII, 
enc. Providentissimus (Ench. Bibl., n° 96-97, 107); PIE XII, enc. Divino 
afflante, éd. Bonne-Presse, p. 40 (4. À. S., 35 (1943), p. 319)). 

120. Sans s’identifier avec ce qu’on appelle, depuis une quinzaine 
ou une vingtaine d’années, le « sens plénier », ce que nous disons ici 
n’est pas sans rapport avec lui. Le « sens plénier » est un vrai sens du 
texte, visé par son auteur principal, Dieu, dont l’auteur humain peut 
n’avoir pas eu conscience, et qui se dévoile quand se trouve réalisé ce 
qui était lointainement annoncé. Le P. M. VILLAIN (/ntrod. à l’œcumé- 
nisme, 3° éd., Paris-Tournai, 1961, p. 247) dit : « Il est évident que la 
tradition, route tradition, celle des protestants aussi, ajoute quelque 
chose à l’Écriture. Mais nous professons qu’au niveau des intentiona- 
lités profondes, l’Église n’ajoute rien au contenu de la Bible lorsque, 
remplissant aujourd’hui comme au premier siècle la mission reçue de 
Jésus-Christ, elle interprète le texte sacré. » 

121. Cf. G. SCHÜCKLER, Der theologische Aufbruch in der protestan- 
ne de Bibelwissenschaft des Alten Testaments, dans Catholica, 11 (1958), 
P. 108-125. 

122. Les critiques du Scriptura sola abondent : BELLARMIN et autres 
controversistes du xvi® siècle; MÔHLER (Symb., $ 39); J. Ev. KUHN 
(cf. GEISELMANN, op. cit. (n. 2), p. 110 s.); etc. 

123. Aux références données dans E. H., p. 139-150, 216-217, ajou- 
ter des textes cités par H. DE LUBAC, Exégèse médiévale, I, p. 56 s., 
672; l’étude importante de B. DECKER, Sola Scriptura bei Thomas von 

318 



NOTES DU CH. V 

Aquin, dans Festschrift für Bischof Albert Stohr, Mayence, 1960, p. 117- 
129; J. R. GEISELMANN, cité supra, n. 5 l’'Excursus B sur l’idée de 
« Vérités nécessaires au salut », infra. Si l’on suit U. HoRST (cité supra, 
n. 1), Cano lui-même admettrait la suffisance matérielle de l’Écriture. 

124. Aux neuf références données dans E. H., p. 112, n. 62, et 
p. 149, ajouter W. PALMER (A Treatise of the Church of Christ, 3° éd., 
Londres, 1842, t. II, p. 12 s.), anglican, qui cite Cassander, Du Per- 
ron, Veron, Bossuet, Baïlly, Lamennais; NEWMAN (cf. G. BIEMER, Die 
doppelte Suffzienz der Glaubensquellen u. ihre Bedeutung nach Kard. New- 
man, dans T. Q., 140 (1960), p. 385-409, et op. cit. (p. II), p.211 s.); 
FRANZELIN (De Div. Trad., th. XIX); W. KASPER (op. infra cit., p. 399 s.); 
M.-J. SCHEEBEN (Dogm., n. 297-302); J. BAINVEL (De Magist. et Trad., 
p. 42); G. PRoULX (Trad. et Protestantisme, Paris, 1924, qui apporte 
une documentation en ce sens, p. 175-186); J. STAKEMEIER (dans Catho- 
lica, 14 (1961), p. 34-48); C. CHARLIER (La Lecture chrét. de la Bible, 
s° éd., Maredsous, 1951, p. 277 s.); K. RAHNER (Virginitas in partu…., 
dans Kirche u. Ueberheferung, Festg. F. R. Geiselmann, Freiburg, 1960, 
p. 52-80, surtout p. 62-65); G. H. TAVARD; H. DE LuBAC (Exégèse 
médiévale, 1, p. 56-58); W. KASPER (Die Lehre v. d. Tradition in der 
rômischen Schule, Freiburg, 1962, p. 166-168); O. SEMMELROTH (Wir- 
kendes Wort, Francfort, 1962, p. 105 s.). 

125. Voir E. H., p. 224, n. 1, et supra, ch. II, n. 5; ajouter Das Miss- 
verständnis über das Verhältms von Schrift u. Tradition u. seine Ueber- 
œindung 1n der kath. Theol., dans Una Sancta, 11 (1956), p. 131-150 
(trad. française Un malentendu éclairci…, dans Istina, 5 (1958), p. 197- 
214); Die Tradition, dans Fragen der Theologie heute, hrsg. v. J. FEINER, 
J. TrüTscH, F. BôCKLE, Einsiedeln, 1957, p. 69-108. Depuis la rédac- 
tion du présent ouvrage, GEISELMANN s’est expliqué et justifié une fois 
de plus (Die HI. Schrift u. die Tradition. Zu den neucren Kontroversen 
über das Verhältnis der HI. Schrift zu den nichtgeschriebenen Traditionen 
(Quaest. Disput., 18), Freiburg, 1962). 

126. Voir E. H., p. 215 s.; ajouter H. LENNERZ, Scriptura et Traditio 
in decreto IV Sessionis Conciln Tridentini, dans Gregorianum, 42 (1961), 
p. 517-522; À. IBAKEZ ARANA, La Relaciôn « Escritura-Tradicion » en 
la teologia pretridentina, dans Scriptorium Victoriense, 5 (1958), p.147- 
188; « Escritura y tradiciôn » en el Concilio de Trento, dans Lumen(Vic- 
toria), 7 (1958), p. 336-344; G. RAMBALDI, Un texto del Franciscano 
Andrés de Vega sobre la Tradiciôn, dans Estudios eclesiast., 33 (1959), 
p. 429-430; In Uibris scriptis et sine scripto traditionibus. Lainterpreta- 
gione del teologo conciliare G. A. Delfino O. F. M. Conv., dans Anto- 
nianum, 35 (1960), p. 88-94; F. BRUNO, Le Tradizioni apostoliche nel 
Concilio di Trento, dans Studi di Scienze ecclesiastiche, Naples, 1960, 
p. 317-334. Postérieurement à la rédaction de notre ouvrage, CH. BOYER, 
Traditions apostoliques non écrites, dans Doctor Communis, 15 (1962), 
p. 5-21. Même la Presse a servi cette contre-offensive (STIERNON, dans 
La Libre Belgique du 21 nov. 1962). 

Citons encore, mais présentant des nuances telles qu’on serait proche 
de concorder : J. LODRIOOR, Écriture et Traditions, dans E. T. L., 35 
(1959), p. 423-427; J. BEUMER, Katholisches u. protestantisches Schrift- 
prinzip im Urteil des Trienter Konzils, et Das kathol. Traditionsprinzip. 
in seiner heute neu erkannte Problematik, dans Schol., 34 (1959), p. 249- 
258 et 36 (1961), p. 217-240. 

319 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

127. À la liste que donne W. KASPER, op. cit., p. 158, n. 21, ajouter 
B. vAN LEUWEN, Schrift u. Tradition, dans Wissenschaft u. Weisheit, 21 
(1958), p. 217-225; G. H. TAVARD, op. cit., p. 245 et art. cité supra; n. I. 

128. Sur ceci, voir H. LENNERZ, Das Konzil v. Trient u. theologische 
Schulmeinungen, dans Schol., 4 (1929), p. 38-53; H. JEDIN, Historische 
Randbemerkungen zum Thema : Tridentinum u. Wiedervereinigung, dans 
Begegnung der Christen (Festgabe O. Karrer), Einsiedeln, 1959, p. 450- 
461 (p. 455 s.). 204 AS 

129. Voir E. H., p. 207-232 et A. SPINDELER, Pari pietatis affectu. 
Das Tridentinum über hl. Schrift u. apostol. Ueberlieferung, dans Theol. 
u. Glaube, 51 (1961), p. 161-180. 

130. J. L. MURPHY a montré (en mettant au point LODRIOOR, La 
Notion de Trad. dans la théol. de Fean Driedo de Louvain, dans E. T. L., 
26 (1950), p. 37-53) que telle est la position de Driedo (The notion of 
Tradition in fohn Driedo, Milwaukee, 1959, p. 132-137, 241 S., 255 5., 
278). J. BEUMER a montré que c’est la position de Seripando (cf. supra, 
n. 126) et deS. Bellarmin (Die Frage nach Schrift u. Tradition bei Robert 
Bellarmin, dans Schol., 34 (1959), p. 1-22). Etc. 

131. Cf. Ac, 20, 28, et notre étude Le S.-E. et le Corps apostol..., 
dans Esquisses du myst. de l’Église, 2° éd., Paris, 1953, P. 129-179. 

132. C’est ainsi que Delfino cite comme vérités définies par les 
conciles sine Scripturis : la consubstantialité des divines Personnes, la 
Procession du Saint-Esprit, du Père et du Fils, l’union des deux natures 
en une personne dans le Christ, la réalité du baptême conféré par des 
hérétiques mais in forma Ecclesiae (cf. G. RAMBALDI, art. cité supra 
(n. 126), p. 90, n. 5). Il est clair que le sine Scripturis ne porte que sur 
les mots... D’autres exemples seraient de plus grand poids : la perpé- 
tuelle virginité de Marie post partum, la limitation du nombre des sacre- 
ments à sept, le fait que le lavement des pieds ne soit pas un sacrement, 
alors qu’il semblait avoir tout ce qu’il fallait pour être reconnu tel, le 
baptême des enfants. Mais ne s’agit-il pas, dans tous ces cas, d’une 
certaine interprétation (développée) d’un donné radicalement biblique ? 
Ce qui est très exactement la fonction dogmatique de la Tradition? 
Pour le cas du Canon des Écritures, dont le principe nous paraît scrip- 
turaire, cf. infra. L'Assomption de Marie est sans doute Le cas Le plus net. 

133. Cf. G. BIEMER, cité supra, n. 124; E. H., p. 149-150. 
134. Au 1° concile du Vatican (MANSsI, 51, 932 CD). 
135. Écriture et Tradition d’après des études catholiques récentes, dans 

Istina, 5 (1958), p. 183-196, surtout p. 192 et 195. 
136. La Trad. dans l’Église, Paris, 1960, p. 9. On pourrait invoquer 

vpone BossuET, Défense de la Tradition et des Saints Pères, liv. II, 
ch AG. 

137. Exemples : les Taborites tchèques, fin xiv-début xv®e siècle 
(KROPATSCHECK, 0p. cit., p. 83); certaines sectes russes; aujourd’hui les 
« Témoins de Jéhovah ». 

138. Cf. P. LENGSFELD, op. cit. infra (n. 155), p. 105, n. 84. Pourtant, 
de grands apologistes l’ont fait : BossuET (Expos. de la Doctr. cath., 
dans Œuvres, éd. Vivès, 1867, t. XIII, p. 96-97), MôHLER (Unité, 9. 
Trad. A. DE LILIENFELD, Paris, 1938, p. 25-26); cités par H. HOLSTEIN, 
La Trad. dans l’Église, p. 109, 119-120. 

139. S. IRÉNÉE, À. H., II, 4, 2 (P. G., 7, 855; HARVEY, IL, p. 15; 
E. P., 213); S. AUGUSTIN, De Doctr. christ., 1, 43 (LP. L., 34, 36). 

320 



NOTES DU CH. V 

140. Doctrinale Antiquitatum fideï, 1, Prol. (éd. Venise, 1757, 5 c). 
141. H. LESÊTRE, art. Canon des Écritures, dans D. B., Il, 1899, 

col. 134-184; M.-J. LAGRANGE, Introd. à l’étude du N. T. I. Hist. 
ancienne du Canon du N. T., Paris, 1933; H. HÔPFL, art. Canonicité, dans 
D. B. S., I, 1928, col. 1022-1045; J. RUWET, Lecture liturgique et Livres 
saints du N. T'., dans Biblica, 21 (1940), p. 378-405; L.-M. DEWAILLY, 
Canon du N. T., et Hist. des dogmes, dans Vivre et Penser, 1 (1941 
— R. B., 50), p. 78-93. à 

142. Voir, parmi les dernières publications, K. RAHNER, Ueber die 
Schriftinspiration (Quaest. dispur., 1), Freiburg, 1958; B. BRINCKMANN, 
Inspiration u. Kanonizität der HI. Schrift in ihrem Verhältnis zur Kirche, 
dans Schol., 33 (1958), p. 208-233. 

143. Est canonique ce qui vient d’un Apôtre (D. B., II, 167; 
LAGRANGE, op. cit., p. 44, 173 S.; BRINCKMANN, art. cité, p. 218 S.; 
S. AUGUSTIN, Ep, 82, 7 (P. L., 33, 278)). 

144. Voir J. RUWET, art. cité, p. 392 s.; pour Tertullien, R. REFOULÉ 
Introd. au Traité de la prescription (S. Ch., 46, 1957), p. 54-55. 

145. LAGRANGE, op. cit., P. 13, 19 s., 114 (concile de Laodicée); 
J. RUWET, art. cité. 

146. Notons ici la similitude de ces critères avec ceux que le concile 
de Trente applique aux traditions apostoliques (supra, p. 170). 

147. LAGRANGE, op. cit., P. 175-179. 
148. L’Évolution des dogmes, Paris, 1910, p. 85, 96. 
149. Die Geschichtlichkeit der Kirche u. 1hrer Verkündigung als theo- 

logisches Problem, Tubingue, 1954, p. 42. 
150. Op. cît., p. 78 s. et L’ Auteur du « Canon de Muratori », dans 

R. B., 35 (1926), p. 83-88. 2 
151. Ainsi disait déjà Tertullien (cf. FLESSEMAN-VAN LEER, op. cit. 

(n. 3), p. 192); ainsi, au nom du concile du Vatican, Mgr GASSER, 
Collectio Lacensis, VII, 140. 

152. Une formule comme celle-ci n’est donc pas heureuse : « Se 
demander par qui a été établi le canon des Écritures et de qui, par 
suite, l’Écriture tient son autorité en tenant sa canonicité.. » (L. CRIs- 
TIANI, art. Réforme, dans D. T. C., XIII, 2045). 

153. C’est ce que S. CYRILLE DE JÉRUSALEM dit (Catech., IV, 33 
(P. G., 33, 496; cf. col. 435, 497). | : 

154. Marcion, les manichéens, les Gnostiques, les sectes dualistes 
et cathares du moyen âge. ; de nos jours, les Mormons... (Voir F. KRo- 
PATSCHECR, Op. cit., P. 33 S., 165 5.) 

155. Voir A. TANNER, Ueber das kathol Traditionsprinzip u. d. protest. 
Schrift-Prinzip, Lucerne, 1862, p. 109 s.; H. BACHT, Tradition u. 
Kanonbildung, dans Catholica, 12 (1958), p. 16-37; très bon chapitre 
documenté sur la question dans la théologie protestante (d’expression 
allemande) contemporaine, dans P. LENGSFELD, Ueberlieferung, Tradi- 
tion u. Schrift in der evangelischen u. kathol. Theologie der Gegenwart, 
Paderborn, 1960, p. 72 s. 

156. Le P. A.-M. DUBARLE écrit : « Ainsi nulle part l’Écriture ne 
s’attribue explicitement l’autorité exclusive en matière de foi après la 
disparition des apôtres; toutes ses suggestions vont en sens contraire 
et il faut faire une véritable violence aux présomptions normales pour 
admettre que le statut de la communauté chrétienne ait changé ou 
devait changer quand les apôtres ne furent plus là pour trancher les 

321 

Il 11 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

controverses en matière de foi. Il faut donc reconnaître que la règle 
exigeant de confronter à l’Écriture comme à son unique règle toute 
doctrine religieuse ne soutient pas l’épreuve qu’elle exige », et il ajoute 
en note : « L’argument par rétorsion développé ici est esquissé par 
S. ROBERT BELLARMIN, De Verbo Dei, lib. IV, De Verbo Dei non scripto, 
cap. 4, fin., et par S. FRANÇOIS DE SALES, Controverses, part. II, ch. II, 
éd. d'Annecy, p. 196-200, » (Écrit. Trad. à propos de publications protes- 
tantes pr dans Istina, 3 (1956), p. 399-416 et 4 (1957), p. 113-128 
(p. 416)). 

157. Voir, par exemple, pour citer un auteur non catholique, 
W. L. KNox, dans Essays Catholic and Critical, 3° éd., p. 100. 

158. Exemple : le cas de la Faculté libre de Théologie d’Oslo (cf. 
Istina, 7 (1960), p. 504 s.). 

159. Voir P. LENGSFELD, op. cit., D. 1735. 
TOO Ibid ID 17 7ES. 
161. Un texte comme celui-ci n’évite pas assez l’apparence d’une 

malfaçon de ce genre : « Rome parle : cela suffit pour que tous les chré- 
tiens. acceptent la vérité proclamée dans l’obéissance de la foi, sans 
qu’il leur soit nécessaire de retourner aux sources dont l’Église tire la 
vérité » (G. FILOGRASSI, La Tradizione divino-apostolica e il magisterio 
ere dans La Civiltà Cattolica, n° 2426, juill. 1951, p. 137-147; 
P. 147). 

162. Voir E. H., p. 175. 
163. L. BoUYER, La Bible et l'Évangile... (Lectio divina, 8), Paris 1951, 

P. II-I2. 

CHAPITRE VI 

1. Ainsi À. MICHEL, dans D. T. C., XV, 1338. 
2. PERRONE, Praelectiones (1835), t. I, p. 195, n. 125; voir W. Kas- 

PER, Die Lehre von der Tradition in der Rümischen Schule, Freiburg, 
1962, p. 31, n. 19. Pour Drey, p. 170. 

3. Voir La Foi et la théologie, Paris, 1962, p. 142 s. On y trouvera 
des indications bibliographiques que nous ne répétons pas ici. 

4. Des nombreux travaux portant sur la liturgie comme « lieu théolo- 
gique », extrayons seulement ces références d’études consonantes à la 
nôtre : B. CAPELLE, Mission doctrinale et spirituelle de la liturgie, dans 
©. L. P., juill.-déc., 1948, p. 165-177; 1D., Autorité dela liturgie chez les 
Pères, dans R. T. À. M., 21 (1954), p. 5-22; L. BOUYER, La Vie de la 
hturgie, Paris, 1956; Le Rite et l’homme, Paris, 1962; R. AUBERT, Liturgie 
et Magistère ordinaire, dans Q. L. P., 33 (1952), p. 5-16; Der Mensch 
vor dem Worte Gottes (Lit. u. Münchtum, 3. F., H. XII.), Maria Laach, 
1953, en particulier W. KAHLES, HI. Schrift u. Liturgie, p. 50-67. 

5. Ces règles elles-mêmes, il y a moyen de les traiter dans l’esprit 
de la liturgie : c’est ce qu’a fait, par exemple, I.-H. DALMaïs, La Litur- 
gte, dans Initiation théolog., Paris, t. I, 1952, p. 102 s., et aussi, très bref, 
dans L’Eglise en prière. Initiation à la Liturgie, Paris, 1961, p. 221, 225 s. 

6. [PrE DuPLoYé], L’Image comme condition et expression d’une culture, 
dans M. D., n° 10 (1947), p. 43-46. Cf. p. 44-45 : « Les images consti- 
tuent cette réalité mystérieuse qui, dans la vie d’un homme, d’une col- 

322 



NOTES DU CH. VI 

lectivité, sont le réservoir des forces antiques et pourtant toujours 
neuves qui donnent à cet homme, à cette collectivité, sa personnalité, 
et comme sa densité, son indice propres. » (Voir également L. BOUYER, 
op. cit. et dans M.-D., 1bid., p. 70 s.). 

7. Pour ceux qui sont familiers avec ce vocabulaire (cf. O. CuLL- 
MANN, etc.), nous dirions que les kaïroi de l’histoire du salut s’insèrent 
sacramentellement dans le chronos du monde. 
LS BossuET, États d’oraison, liv. VI, dans Œuvres, éd. MIGNE, 1856, 

t. IV, p. 115. 
.9. Aux références données dans L'Église en prière. Introd. à la Litur- 

ge, Paris, 1958, p. 113, ajouter J. DANIÉLOU, Bible et Liturgie (Lex 
orandi, 11), Paris, 1951, nouv. éd. 1958; J. SCHILDENBERGER, Das Alte 
Testament in seiner Beziechung zur Liturgie, dans Der Mensch… (cité 
n. 4), p. 68-85; CYPRIEN VAGAGGINI, 1] Senso teologico della liturgia, 
Rome, 1957, 3° partie. 

10. A.-G. MARTIMORT, dans L'Église en prière. Intr. à la Lit., Paris, 
1958, P. II9-I20. 

11. Voir par exemple P. JOUNEL, ét. citée, supra (p. 317, n. 111), 
p. 24-25; À. CHAVASSE, La Structure du carême et les lectures des 
messes quadragésimales, dans M.-D.,n° 31 (1952), p. 76-119. 

12. Titre d’un très bel article de H. OSTER, dans Parole de Dieu et 
Sacerdoce (Mélanges Mgr Weber), Paris, 1962, p. 195-213. Voir, dans 
le même recueil, p. 215-236, P. BocKkEL, Le Prêtre éveilleur des cons- 
ciences à l’actualité de la Parole de Dieu (surtout p. 220 s.). 

13. Cf. J. GAGÉ, Membra Christi et la disposition des reliques sous 
l'autel, dans Rev. archéologique, 1929, p. 137-153. 

14. On trouvera la plus belle illustration de ce que nous disons ici 
dans un admirable article du P. ALExIS KNIAZEFF, Mariologie biblique 
et Liturgie byzantine, dans Irénikon, 28 (1955), p. 268-289 (tiré à part, 
Chevetogne, 1955). Cf. La Vierge Marie dans la prière de l’Église, dans 
M.-D., n° 38 (1954), et les chapitres correspondants de l’encyclopédie 
Maria (Paris, Beauchesne). 

15. On pourra lire A.-J. JUNGMANN, Sens et Problèmes du culte, dans 
N. R. T., 82 (1960), p. 823-839. Cf. M.-D. CHENU, Anthropologie et 
Liturgie, dans M.-D., n° 12 (1947), p. 53-65. 

16. Dom P. GUÉRANGER, Institutions liturgiques. 
17. « Doctrinae a maioribus traditae veluti fidele speculum » (enc. 

Ad Coeli Reginam, 18 nov. 1954 (4. À. S., 46 (1954), p. 631). 
18. Sur «les Pères », voir Mgr FESSLER, Institutiones Patrologiae, 

Innsbruck, 1890, t. I, p. 15-57; D. GORCE, Petite Introduction à l’étude 
des Pères, Paris, 1928; E. ÂMANN, art. Pères (de l’Égl.), dans D. T. C., 
XII (1933), col. 1192-1215; M.-J. CoNGaR, L’Esprit des Pères d’après 
Môhler, dans V. S. Suppl., avril 1938, p. 1-25 (reprod. dans Esquisses 
du myst. de l'Églisé, Paris, 1941, p. 129-148); O. ROUSSEAU, Théologie 
patristique et Théologie moderne, dans V. S., 80 (janv. 1949), p. 70-87; 
ID., S. Bernard, « le dernier des Pères », dans S. Bernard théologien (Anal. 
S. Ord. Cisterc., 9 (1953)), p. 300-308; J. QUASTEN, Initiation aux Pères 
de l’Église, Paris, t. L, 1955, p. 11-14; À. MANDOUZE, Mesure et Déme- 
sure de la patristique, dans IIIe Congrès internat. des Études patris- 
tiques, Oxford, 1959 (T. U., 78, Berlin, 1961); H. TARDIF, Qu’est-ce 
que la patrologie?, Toulouse, 1961; À. BENOIT, L’Actualité des Pères 
de l'Église, Neuchâtel-Paris, 1961. 

323 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

19. VoirS. Vincent de Lérins, puis Horinisdas, le décret dit de Gélase, 
le pape Célestin; pour S. Augustin : textes dans D. T. C., XII, 11945. 
et 1197; H. vAN LAAK, Theses quaedam de Patrum et Theologorum magis- 
terio, necnon de fidelium sensu, Rome, 1933. SE 

20. GRATIEN, dictum ante D XX, c. 1 (FRIEDBERG, col. 65) : « Plurimi 
tractatorum, sicut pleniori gratia Spiritus Sancti, ita ampliori scientia 
aliis praecellentes, rationi magis adhaesisse probantur. Unde nonullo- 
rum Pontificum constitutis Augustini, Ileronimi atque aliorum tracta- 
torum dicta eis videntur esse praeferenda. » Les canonistes avaient vite 
réagi en rétablissant la primauté du magistère papal (cf. CH. MUNIER, 
Les Sources patristiques du droit de l’Église du Vi au xInI° siècle, 
Mulhouse, 1957, p. 183 s.). Parmi les théologiens, un HUGUES DE REA- 
DING (Amiens, Rouen), Dialogorum hbri VIL, lib. I, interr. V et lib. V, 
interr. XII (P. L., 192, 1145 B, 1206 D), un S. THoMas (II2 II®, q. 10, 
a. 12) tiennent que leur « autorité » vient aux Pères de l’Ecclesia et du 
Siège apostolique. Cf. D 165, 1320, 2146, 3014. 

21. Voir par exemple, en dernier lieu, À. BENOIT, op. cit., p. 31 5. 
22. Cf. J. DE GHELLINCK, Patristique et Moyen Age, Bruxelles-Paris, 

1947, t. IL, p. 176-179. 
23 Cf Lcssss4n1012149;e1,Co, Horsct RM Ts t8setc 
24. Par exemple chez S. GRÉGOIRE LE GRAND, Moral., XVIII, 26, 

39 (P. L., 76, 58 : « antiqui patres »); Hom. 19 in Evang., 1 (76, 1154) 
et cf. M. WEBER, Hauptfragen der Moraltheol. Gregors d. Gr., Fribourg, 
1947, p. 51 et 52; encore S. THoMAS D’AQUIN, II4 II®, q. x, a. 7 (« fides 
patrum »); q. 174, a. 6; III, q. 8, a. 3, ad 3, etc. 

25. Cf. G. SCHRENK, dans KITTEL, t. V, p. 959, 983-984. 
. 26. Ibid., p. 953; 35 s.5 977, 1007. L’idée de maïître-père avait un 

lien avec celle de paradosis (cf. p. 976). 
27. Polycarpe est « père des chrétiens » (Mart. Polyc., 12,2; À. BENOIT, 

op. cit., p. 5-6); les chrétiens de Lyon s’adressant à l’évêque de Rome, 
« Pater Eleuthere » (EUSÈBE, H. E., V, 4, 23 S. Ch., 41, 1955, p. 27); 
Timetius et Jacques s’adressant à $. Augustin, « venerabili patri epis- 
copo Augustino » (De Gestis Pelagii ad Aurelium episcopum, 24, 48 : 
P. L., 44, 347); S. LÉON, Sermo, 4 (P. L., 54, 149). Titre donné, par 
extension, à de simples prêtres : S. ÉPIPHANE, Panarion, haer. 75, 4 
(P. G., 42, 513; E. P., 1108). Le terme Papa a le même sens (cf. P. DE 
LABRIOLLE, Papa, dans Bull. Du Cange, 3 (1928), p. 65-75; ID., Une 
esquisse du mot « Papa », dans Bull. d’Anc. Litt. et d’Archéol. chrét., 1 
(1911), p. 215-220). 

28. S. BASILE, Epist., 140, 2 (P. G., 32, 588); S. CYRILLE D’ALEXAN- 
DRIE, Sommation adressée à Nestorius, nov. 430 (MANSI, 4, 1072 D}; 
Epist., 39 (P. G., 77, 180 D); concile de Chalcédoine, D 148; JEAN 
DiaACrE, Epist. ad Senarium, 13 (P. L., 59, 406); 2° concile de CP., 
553; D 212; concile de Latran de 649, can. 20 (D 274); 3° concile de 
CP., 680-681 (D 290 et 291); 2° concile de Nicée, 787 (D 302 et 303); 
Léon IX : JAFFÉ, 4302 (n. 10 : P. L., 143, 751); HUMBERT DE MOYEN- 
MOUTIER, Adv. Simoniacos, III, 28 (Libelli de Lite, 1, p. 234, 32 = ceux 
qui, dans les conciles, ont déterminé la vie canonique de l’Église); 
S. THOMAS D’AQUIN dit sans cesse, en parlant du Symbole de Nicée : 
« In symbolo Patrum » : voir par exemple 1n Symbolum, art. 2, « dici- 
tur in Symbolo a patribus »; art. 3, « et ideo sancti patres ad hoc remo- 
vendum addiderunt.…. » 

324 



NOTES DU CH. VI 

29. ORIGÈNE, In Numer., hom. 22, 2 (G. C. S., 30, p. 206); S. ATHA- 
NASE, Epist. ad Afros, 6 (P. G., 26, 1040), et cf. P. SMULDERS, dans 
R. S. R., 40 (1952), p. 56 s.; S. CYRILLE fait lire un dossier patristique 
à la première session d’Éphèse, 22 juin 431 (MANSI, 4, 1084s.); 5° concile 
œcuménique (2° de CP.), 553, proclame suivre « les saints Pères et doc- 
teurs de l’Église », et il nomme, dans l’ordre chronologique, en mêlant 
Grecs et Latins, Athanase, Hilaire, Ambroise, Basile, Grégoire le théo- 
logien et Grégoire de Nysse, Augustin et Léon, Théophile, Jean de 
CP., Cyrille, Proclos..; $S. GRÉGOIRE, Epist., IX, 147 (M. G. H. Il, 
P. 146, 2) : « Cyrillum patrem catholicum veneratur. » 

30. C. Fulianum, I, 7, 34 (P. L., 44, 653). 
31. HUMBERT DE MOYENMOUTIER : cf. À. MICHEL, Die Sentenzen…., 

P. 3: n. 2; 9, n. 1; 117 et n. 3; S. PIERRE DAMIEN, Epist., I, 12 (LP. L., 
144, 215 D); S. GRÉGOIRE VII, Reg., II, 67 (éd. CASPAR, p. 224, 28); 
ANSELME DE LUCQUES, Coll. Can., I, can. 42 (éd. THANER, p. 2). 

32. Cf. les titres : Virae patrum, Sancti patres heremitae; S. BENOIT, 
Reg., c. 9 (quatre fois); ANTONINI PLACENTINI, Itinerarium, vI® siècle 
(C. S. E. L., 39, p. 188, 15; p. 180, 20, « sanctus pater Hilario »), etc. 

33. Voir BLAISE-CHIRAT, Dictionn. du latin chrétien, s. v. Pater, n° 5. 
34. Epist., 69, 2 (P. L., 54, 891 B). 
35. Op. cit. (n. 19), p. 103. CARE 5 
36. De Honore Ecclesiae, c. 70 (Libelli de Lite, III, p. 597, 32-35). 
37. Origine biblique : Dr, 19, 14; Pr, 22, 28; 23, 10; cf. Êx, 19, 12. 

Cf. Ep. à Diognète, XI, 5 (S. Ch., 33, 1951, p. 80-81); ORIGÈNE, Ad 
Afric., 5 (P. G., 11, 60 À); S. JÉROME, Épist., 63, 2 (P. L., 22, 608); 
ACACE à S. Cyrille d’Alexandrie, en 431 (Acta Conc. Œc., 1/1, 7, p.146); 
GÉLASE à Honorius (JAFFÉ 625; P. L. 59, 30); concile de Francfort, 
oct. 794; S. BERNARD, critiquant Abélard, Epist., 193 (P. L., 182, 359); 
PIERRE LE MANGEUR, suivi par l’auteur d’un prologue sur les Sen- 
tences (R. MARTIN, Note sur l’œuvre littér. de Pierre le Mangeur, dans 
R. T. À. M., 3 (1931), p. 54-66), la Somme de Vat. Lat. 10.754 (cf. 
A. LANDGRAF, 1bid., p. 353); ALAIN DE LIiLLE (cf. M.-D. CHENU, La 
T'héol. au x11° siècle, p. 380, et voir p. 389, n. 2; p. 393 s.); GRÉGOIRE IX, 
lettre Ab Aegyptiis aux théologiens de Paris, 7 juill. 1228 (D 442), etc. 

38. Relire E. H., p. 151-166; G. BARDY, L’Inspiration des Pères de 
PÉglise, dans R. S. R., 40 (1952 — Mélanges Lebreton, 2), p. 7-26. 

39. Pour le xrr° siècle, voir À. LANDGRAF, Zum Werden der Theologie 
des 12. Fahrh., dans Z. K. T., 79 (1957), p. 417-433 : p. 421 S., 431 
et surtout p. 422, n. 27. Pour S. THOMAs, voir LIT Sent., d. 25, q. 2, 
a. 2, q® 1, ad 5; C. errores Graec., proem.; discours de maîtrise, 1256, 
avec citation d’Éph, 3, 8-9; « Mihi omnium sanctorum minimo data est 
gratia haec in gentibus evangelizare... » (Opusc., éd. Lethielleux, IV, 
p. 493); Quodl. XII, a. 26. 2 

40. Sur cette continuité, voir E. H., p. 161 s.; notre étude citée supra, 
ch. I, n. 1; S. THoMAS, Ouodl. XII, a. 26. ke à 

41. Dom Lialine étendait sa réaction au mouvement biblique, dans 
lequel il voyait également un excès. Le sens catholique, disait-il, n’est 
pas tant pour une lecture individuelle de la Bible. L’eucharistie est 
donnée au fidèle individuel, pour lincorporer, mais la Bible est donnée 
à l’Église comme telle, à la hiérarchie, comme texte et appui de sa pré- 
dication, et seulement de façon annexe au fidèle, pour nourrir sa vie 
personnelle. 

325 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

42. GEORGES FLOROVSKY, Grégoire Palamas et la patristique, trad. 
française dans Istina, 8 (1961-1962), p. 114-125 : P. 116-119. 

43. Voir Ecclesia ab Abel, dans Abhandlg. über Theol. u. Kirche. Fest- 
gabe K. Adam, Dusseldorf, 1952, p. 79-108. L ; 

44. Cf. J. Murrxy, The Notion of Tradition in Fohn Driedo, Mil- 
waukee, 1959, p. 145-165. 

45. Cf. ouvr. cité, supra; n. 3, D. 155. . 
46. Ainsi PIE XII, enc. Humani generis, D 3014; cf. D 1320. 
47. Voir Le Concile et les conciles, Paris et Chevetogne, 1960, p. 75- 

109. 
A Notons, outre celui de Jean Diacre cité supra, n. 28 («statuta 

patrum »), les témoignages suivants : dans les Sententiae Anselmi (éd. 
BLIEMETZRIEDER, Beiträge, XVIII, 2-3, Munster, 1919, p. 112), les 
patres (moderni) sont ceux qui ont interdit les mariages consanguins, 
après que les apôtres eurent déterminé l'institution du mariage mono- 
game, donc ceux qui ont complété l’œuvre de détermination de la dis- 
cipline de l’Église; dans une lettre d’URBAIN II à Lucius de Pavie, entre 
1088 et 1090 : « Caeterum schismaticorum et haereticorum sacramenta, 
quoniam extra Ecclesiam sunt, juxta sanctorum patrum traditiones, sci- 
licet Pelagii, Gregorii, Augustini, Cypriani, Hieronymi.. » (cité par 
À. LANDGRAF, dans Schol., 1940, p. 206). Voir aussi, outre MUNIER, 
cité n. 20, G. LE Bras, La Doctrine, source des collections canoniques, 
dans Mélanges F. Gény. Recueil d’études sur les sources du droit, Paris, 
1934; t. IL, p. 67-75. - à : . 

49. B. BOTTE, dans L'Église en prière. Introd. à la Lit., Paris, 1961, 
P- 37. 

50. Voir E. H., p. 273. 
si. « Ecclesiam docuerunt, quod in Ecclesia didicerunt » (Opus imp. 

c. Fulian., T, 117 (P. L., 44, 1125); cf. III, 18 (col. 1254); P. BATIFFOL, 
Le Catholicisme de S. Augustin, Paris, 1921, p. 488, 500; G. MARTIL, 
La Tradiciôn en S. Agustin, Madrid, 1943, p. 125 S5.). 

52. « Ce que nous enseignons, ce ne sont point les résultats de nos 
réflexions personnelles, mais ce que nous avons appris des saints Pères 
(de Nicée) » (Epist., 140, 2 (P. G., 32, 588); cf. S. CYRILLE D’ALEXAN- 
DRIE, Apol. pro XII Capit. (6, 350). 
53. H. HOLSTEIN (La Trad. dans l’Église, Paris, 1960, p. 188) résume 

ainsi des passages de S. Jean dans ses Catéchèses baptismales : « Ce 
qu’ils enseignent, ils l’ont appris eux-mêmes de leurs prédécesseurs. 
Les rites qu’ils commentent, ils les ont reçus de la tradition de l’Église. 
Ce qu’ils prêchent, ce sont « les dogmes de l’Église ». » 

54. In Ÿos., hom. 9, 8; In Levit., hom. 1, 1; In 1s., hom. 7, 3 (H. DE 
Lugac, Introd. à Origène, Homélies sur la Genèse : S. Ch., 7 (1943), 
p. 26, n. 2; p. 33, n. 6). On comparera S. VINCENT DE LÉRINS, Commo- 
nit., 28 (E. P., 2175); S. THOMAS, II2 Il®, q. 10, a. 12; II Sent., d. 13, 
q. 1, a. 3, ad 1, et, pour MÔHLER, nos Esquisses (cf. n. 18), p. 130 s. 

55. Remarque d’O. ROUSSEAU, dans S. Bernard théologien, p. 300. 
En esquissant l’histoire des Pères, Môhler pensait faire moins celle 
d'individus que celle de l'Église pensante et écrivante (cf. nos Esquisses, 
p. 139) : de la « patristique » plus que de la « patrologie ». Mieux encore : 
de Re 

56. De Div. nominibus, c. 2, lect. 1; cf. De Potentia, q. 9, a. 5, sol.; 
Quod. IV, a. 18. x 4 Pt Ron 

326 



NOTES DU CH. VI 

57. Première annonce du concile, 25 janv. 1959, où il dit sa « réso- 
lution décidée de revenir à certaines formes antiques d’affirmation doc- 
trinale et de sages ordonnancements de la discipline ecclésiastique » 
(Doc. cathol., 1959, col. 387); disc. de clôture du Synode romain, 
parlant de certaines formes de dévotion mariale : « Nous désirons vous 
inviter à vous en tenir à ce qu’il y a de plus simple et de plus ancien 
dans la pratique de l’Église » (Doc. cathol., 1960, col. 215). 

58. Cas d’AÀ. BENOIT, op. cit; cf. M. THURIAN, L’Unité visible des 
chrétiens (Verbum caro, n° 57, et tiré à part), p. 12. 

59. Point souvent mis en valeur par les non-catholiques (E. WOLF, 
« Verlorene Einheit »?, dans Evangelische Theol., 8 (1948-1949), p. 141- 
151; S. L. GREENSLADE, Schism in the Early Church, Londres, 1953; 
W. ELERT, Abendmahl u. Kirchengemeinschaft in der alten Kirche.., Ber- 
lin, 1954, p. 46 s.), 

60. Cf. l’introd. du P. H. DE LuBAC à ses Homélies sur la Genèse 
(S. Ch., 7), Paris, 1953, p. 60, n. 4. 

61. H. HoLsTEIN, La Trad. dans l’Église, Paris, 1960, p. 187; notre 
article cité supra p. 138-139, (n. 18). 

62. Voir à ce sujet son Epist., 169, surtout la fin, n. 13 (P. L., 33, 
747-748). Il répond d’abord (assez longuement) aux questions posées, 
puis il indique à son correspondant une bibliographie de ses œuvres à 
se procurer, et il ajoute : « Permets-moi de donner mes soins à l’élabo- 
ration et la rédaction des choses qui, nécessaires à un grand nombre, 
me semblent devoir passer avant tes curiosités, qui n’en intéressent 
qu’un petit nombre. » Et cf. Augustinus Magister, Paris, 1954, p. 817, 
et F, VAN DER MEER, S. Augustin, pasteur d’âmes, trad. française, Paris, 
1955. 

63. Termes d’IvAN KIREEVSKI, cité par À. GRATIEUX, Al. Sr. Kho- 
miakov et le Mouvement slavophile. T.I.Les Hommes (Unam Sanctam, 5), 
Paris, 1939, p. 74. 

64. Ibid. 
65. Voir notre article cité n. 18, p. 140 8.3 L. À. WINTERSWYL, Atha- 

nasius der Grosse, der Theolog der Erlüsung, dans Die Schildgenossen, 16 
(1937), p. 262-271. 168. : 

66. O. CASEL, Neue Zeugnisse für das Kulimysterium, dans ahrb. f. 
Liturgiewiss., 13 (1933), p. 99-171. ; ; 

67. Le P. Paul DONCŒUR a publié Retours en chrétienté. La naïssance, 
le mariage, la mort, Paris, 1933. 

68. A. , Signification doctrinale des Actes des martyrs, dans 
N. R. T.; 75 (1953), P. 739-745. , 

69. Voir $. AUGUSTIN, Contra mendacium, 15, 26-27 (P. L., 40, 506); 
S. GRÉGOIRE, In Ezech., hom, 1, 10, 78 (76, 901 : les « Pères » dont il 
s’agit sont les auteurs de l’Écriture; cf. L. WEBER, op. cit., p. 52); 
S. THoMaAs D’AQUIN, In Rom., c. 1, lect. 5; S. BONAVENTURE, II Sent., 
d. 26, p. 2 (éd. Quaracchi, II, p. 635). L # 

70. PIE XI, cité dans A. COMBES, Introd. à la doctrine spirituelle de 
Sainte Thérèse, Paris, 1946, p. 24. 1 

71. Voir en ce sens, par exemple, E. MARUCCHI, Le Catacombe e il 
Protestantesimo, 2° éd., Rome, 1911. 

72. Comme la liturgie, et souvent avec les mêmes symboles qu’elle, 
l’art chrétien ancien traduit le sens du mystère chrétien (cf. O. CASEL, 
Ælteste christl. Kunst u. Christusmysterium, dans Fahrb. f. Liturgiewiss., 

327 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

12 (1932), p. 1-86). Pour le moyen âge, voir F. QUIÉVREUX, Évangile 
et Tradition. I. Les Paraboles, Paris, 1946. £ . . 

73. J. LECLERCQ, Catholica unitas, dans Communion des saints(Cahiers 
ge la Vie spir., n°s 4-5), Paris, 1945, p. 37-53 (p. 44). Texte plus complet 
infra. 

74. Dans ces énoncés, il est parfois difficile de préciser si le mot 
traditio désigne un ensemble d’attestations, donc de documents, ou 
l’enseignement vivant du magistère assisté, qui se serait éventuellement 
exprimé et donc serait saisissable dans des documents que l’on pour- 
rait citer. Ainsi, dans le concile de Trente, D 970 et 983, dans la bulle 
Ineffabilis (Collectio Lacensis, VI, 842). 

75. On en trouve un équivalent réel dans la conception de l’aposto- 
licité formelle chez S. Irénée (cf. TH. F. GERAETS, Apostolica Ecclesiae 
Traditio, dans Bijdragen, 18 (1957), p. 1-18), dans la façon dont s’ex- 
prime un S. Léon (voir les p. 175-176 de l’article d’A. LAURAS, R. S. R., 
48 (1960), p. 166-184) ou dans l’analyse d’un S. Bonaventure évoquée 
au chapitre précédent. 

76. Pour D. F. Strauss, voir J. R. GEISELMANN, dans Die mündhche 
Ueberlieferung, p. 200 s.; Die lebendige Ueberlieferung als Norm d. 
christl. Glaubens… im Geiste der Traditionslehre v 3. Ev. Kuhns, Frei- 
burg, 1959, p. 11 s. Pour le libéralisme protestant, cf. H. PINARD, La 
Théorie de l’expérience relig.…., dans R. H. E., 16 (1921), p. 63-83, 306- 
348, 547-574. se yéne 

77. Voir L. DA VEIGA COUTINHO, Tradition et Histoire dans la contro- 
verse moderniste (1898-1910), Rome, 1954; E. H., p. 263 5. 

78. Problème biblique : un aperçu dans R. MaRLÉ, Le Christ de la 
foi et le Fésus de l'Histoire, dans Études, 103 (juill.-sept. 1959), p. 65- 
76. — Démythisation : H. CAZELLES et R. MaARLÉ, dans D. B. S., VI, 
col. 246-268; R. MARLÉ, 

79. Quelques indications dans E. H., p. 268, 289, n. 95 et 297, n. I51. 
80. Cette distinction a été esquissée par Perrone et Passaglia pour 

l’usage des textes scripturaires, surtout Gn, 3, 15, à propos de l’Imma- 
culée Conception (W. KASPER, op. cit., p. 256). Franzelin l’a faite dans les 
termes mêmes, en 1870 (th. X, p. 89); Scheeben distingue entre la 
« tradition écrite » ou « documentaire » et la « tradition vivante », dont 
la première n’est qu’un dépôt sédimentaire et une expression (Dog- 
Len $ 24). Pour la suite des usages, cf. DENEFFE, p. 114, et E. H., 
D207 & 

81. P.-A. LIÉGÉ, dans Initiation théologique, t. I, Paris, 1952, p. 24. 
82. Voir L. DA VEIGA COUTINHO, op. cit., D. 21-23. 
83. Sas tout le statut pascalien de la foi (cf. E. H., p. 270, avec la 

n. 155). 
84. C’est ce que le P. H. LENNERZ (Gregorianum, 1952, p. 320-321) 

dénonçait chez le P. H. M. KÔSTER (Unus Mediator, p. 72, 80). 
85. Voir E. H., p.254 s., 2635. 
86. Dans Orientierung, 1949, p. 11, cité par H. HOLSTEIN, op. cit., 

D227; 
87. Cf. E. H., p. 257 S.; supra, pp. 100, 160, 212; p. 288, n. 17 et 

298, n. I00. 

328 



NOTES DU CH. VII 

CHAPITRE VII 

I. La bibliographie du sujet est très considérable. On en trouvera 
une quasi exhaustive, dans Bibliography on the Problem of Tradition 
(1930-1960), by the Rev. GERHARD PEDERSEN, ronéoté (Commission 
on Faith and Order. Theological Commission on Tradition and tra- 
ditions). Voir aussi P. LENGSFELD, Ueberlieferung. Tradition und Schrift 
in der evangelischen u. katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn, 
1960. Nous n’indiquons ici (dans l’ordre alphabétique, pour faciliter 
les recherches), que le titre des études, les principales, croyons-nous, 
que nous avons lues ou consultées et auxquelles nous nous référerons 
dans ce chapitre : 

J. BAKHUIZEN VAN DEN BRINK, Tradition u. HI. Schrift am Anfang 
des dritten Fahrhunderts, dans Catholica, 9 (1953), p. 105-114; La Tra- 
dition dans l’Église primitive et au xvi® siècle, dans R. H. P. R., 36 
(1956), p. 271-281; Traditio im theologischen Sinn, dans V'igiliae Christ. 
13 (1959), p. 65-86; Peter BRUNNER, Schrift und Tradition, dans Viva 
Vox Evangelü. Festschr. f. H. Meiser, Munich, 1951, P. 119-140; 
O. CuLLMANN, La Tradition. Problème exégétique, mstorique et théolo- 
gique (Cahiers théol., 33), Neuchâtel et Paris, 1953; H. DIEM, Das Pro- 
blem des Schriftkanons (Theol. Studien, 32), Zurich, 1952; Dogmatik. 
Ihr Weg zwischen Historismus und Existentialismus, 2° éd., Munich, 
1957; Was heisst Schriftgemäss ?, Neukirchen, 1958; Scripture and Tra- 
dition, ed. by F. W. DILLISTONE, Londres, 1955; G. EBELING, Kirchen- 
geschichte als Geschichte der Auslegung d. HI. Schrift, Tubingue, 1947; 
Die Geschichtlichkeit der Kirche und ihrer Verkündigung als theologisches 
Problem, Tubingue, 1954; H. ENGELLAND, Schrift und Tradition, dans 
Theolog. Literaturzeitg., janv. 1960, col. 19-32; E. R. FAIRWEATHER, 
Scripture in Tradition, dans Canadian ÿournal of Theol., 5 (1959), 
p. 7-14; G. GLOEGE, Offenbarung und Uceberlieferung, dans Theolog. 
Literaturzeitung, 1954/4, col. 213-236; Offenbarung u. Ueberlieferung. 
Ein dogmatischer Entwurf, Hambourg-Volksdorf, 1954; D. JENKINS, 
Tradition and the Spirit, Londres, 1951; E. KINDER, Tradition und 
Glaube, dans Tradition und Glaube. Ihre Problematik in der neueren 
deutschen Geschichte u. Gegenwart, Jahrbuch der Ranke-Gesellsch, Franc- 
fort-Berlin-Bonn, 1955; Schrift und Tradition, dans Die Karholizirät 
der Kirche…., hrsg. v. H. ASMUSSEN u. W. STAEHLIN, Stuttgart, 1957, 
p. 9-79; même titre dans Begegnung der Christen. Festschrift f. O. Kar- 
rer, hrsg. v. O. CULLMANN u. M. RG@SLE, Einsiedeln, 1960, p. 115-131; 
Fr. J. LEENHARDT, « Sola Scriptura » ou Écriture et Tradition, dans 
Études théol. et relig., 1961/1, p. 5-45; J.-L. LEUBA, Le Rapport entre 
PEsprit et la Tradition selon le N. T., dans Verbum Caro, n° 50 (1959), 
p. 133-150; G. MERZ, Das Problem der Tradition in der reformatorischen 
Theologie und in der protestantischen Kïrche der Gegenwart, dans Kirche 
und Kosmos. Orthodoxes u. Evangelisches Christentum, Witten, 1950, 
p. 64-76; J. B. NELSON, Tradition and traditions as an Ecumenical Pro- 
blem, dans Theology Today, 3 GOSS-1957); p. 151-165; À. C. OUTLER, 
The Christian Tradition and the Unity we seek, Londres, 1957; P.E. PERS- 
SON, Zum Traditionsproblem, dans Luther. Rundschau, 5 (1955), p. 65- 

329 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

09; Evangelisch und Rômisch-katholische Kernfragen der heutigen Dis- 
kussion, Gôttingen, 1961; J. PELIKAN, Die Tradition im Konfessionellen 
Luthertum, dans Luther, Rundschau, 6 (1956-1957), p. 228-237 (texte 
anglais dans Lutheran World, 3 (1956-1957), p. 214-222; H. Roux, La 
Tradition, dans Foi et Vie, mai-juin 1954; H. RüCKERT, Schrift, Tra- 
dition, Kirche, Lunebourg, 1951; H. SCHÜLSSLER, Wahrheit und Ucber- 
lieferung zwischen den Konfessionen. Zur Diskussion um Schriftprinzip 
u. kirchliches Lehramt, dans Festgabe 7. Lortz, Baden-Baden, 1958, t. I, 
p. 109-134; W. SCHWEITZER, Schrift und Dogma in der Œkumene…., 
Gutersloh, 1953; K. E. SKYDSGAARD, Schrift und Tradition. Bemerkun- 
gen zum Traditionsproblem in der neueren Theologie, dans Kerygma u. 
Dogma, 1 (1955), p. 161-179, trad. anglaise, d’après laquelle nous citons, 
Scripture and Tradition. Remarks on the Problem of Tradition in Theo- 
logy Today, dans The Scottish Journal of Theol., 9 (1956), p. 337-358; 
M. THURIAN, L’Unité visible des chrétiens et la Tradition, dans Verbum 
Caro, n° 37 (1961), et tiré à part, mêmes titre et pagination. 

Études catholiques : A.-M. DUBARLE, Écriture et Tradition à propos 
de publications protestantes récentes, dans Istina, 5 (1956), p. 399-416et 
6 (1957), p. 113-128; G. DEJAIFVE, Bible et Tradition dans le luthéra- 
nisme contemporain, dans N. R. T., 78 (1956), p. 33-49; P. LENGSFELD, 
op. cit, voir en particulier p. 147 S., « Vérständnis für Tradition ». 

2. Voir E. H., ch. III, sect. A. Répondant aux 95 thèses de Luther, 
au début de 1518, SYLVESTRE PRIERIAS disait, par exemple : « Veniae sive 
indulgentiae autoritate Scripturae nobis non innotuere, sed autoritate 
ecclesiae Romanae Romanorumque Pontificum, quae maior est » (dans 
LÔsCHER, V’ollständige Reformations-Acta, Leipzig, 1723, t. II, p. 31). 

3. Il existe tout de même quelques exceptions, dont la principale est 
celle de THOMAS NETTER contre Wyclif. Il distingue la « fides Scriptu- 
rarum », c’est-à-dire la croyance pour autant qu’elle est immédiatement 
réglée par les Écritures, et la « fides Ecclesiae communis, quam Jesus 
Christus, quam etiam apostolus Paulus tradebat non scriptam » (Doc- 
trinale, proemium). 

4. Voir E. H., p. 184 s.; H. HOLSTEIN, La Tradition dans l’Église, 
Paris, 1960, p. 965. 254 5.; À. SPERL, Zur Geschichte des Begriffes « Tra- 
dition » in der Evangelischen Theologie, dans Das Wort Gottes in Ges- 
chichte und Gegenwart.Theol. Aufsätzev. Mitarbeitern an der Augustana- 
Hochschule in Neuendettelsau, hrsg. v. W. ANDERSEN, Munich, 1957, 
P- 147-159. 

5. Ainsi E. KINDER, dans Die Katholizität, p. 11-13, et Festg. Karrer; 
K. E. SKYDSGAARD, dans Scottish Journ., p. 337, 345 s. 

6. Voir E. H., p. 187 s.; À. BENOIT, op. cit. (ch. VI, n. 18), p. 195. 
7. À. SPERL, Melanchton zwischen Humanismus und Reformation. Éine 

Untersuchung über den Wandel des Traditionsverständnisses bei Mel. u. 
die damit zusammenhängenden Grundfragen seiner Theologie, Munich, 
1959; P. FRAENKEL, T'estimonia Patrum. The Function of the Patristic 
Arguments in the Theology of Philip Melanchton, Genève, 1961. Pour 
Mélanchton, Dieu s’est révélé « in scriptis propheticis, apostolicis et 
symbolicis » (Corpus Ref., IX, 735 : SPERL, D. 167). 

8. « Cum haec traditio nihil aliud sit quam Scripturae ipsius expli- 
catio et interpretatio, ita ut non inepte dici potest, Scripturam esse 
implicatam quandam et obsignatam traditionem, traditionem vero esse 
Scripturam explicatam et resignatam » (De officio pit ac publicae tran- 

339 



NOTES DU CH. VII 

quillitatis vere amantis viri in hoc Religionis dissidio, 1561, cité par 
J- R. GEISELMANN, Die lebendige Ueberheferung…., p. 159, n. 3 à). 

9. Luther : « Solum verbum est vehiculum gratiae. » Voir références 
dans Les Deux Formes du Pain de Vie dans l'Évangile et dans la Tradi- 
non, dans Parole de Dieu et Sacerdoce, Paris, 1962, p. 21-58 (p. 36 s.). 

. 10. Références dans E. H., p. 201, n. 14. Excellent exposé pour Cal- 
vin, dans G. TAVARD, p. 99 S., 102 S. 

11. Voir, pour Luther, E. PERSSON, Das Amt des Geistes, dans 
Kerygma u. Dogma, 1959, p. 99-116; cf. ENGELLAND, art. cité, col. 21, 
26 et 30, n° r. Pour Calvin, W. KRECK, Parole et Esprit selon Calvin, 
dans À. H. P. R., 40 (1960), p. 215-228. 

12. Voir Le Saint-Esprit et le Corps apostolique, réalisateurs de l’œuvre 
du Christ, dans Esquisses du myst. de l’Église, 2° éd., Paris. 

13. Ainsi, lourdement, Cochleus (cf. G.H. TAVARD, p. 128 s.); Driedo 
(cf. MURPHY, op. cit., p. 66). 

14. Pour la Tradition, voir E. H.; p. 199, n. 5 fin; H. MAROT, Aux 
origines de la théologie anglicane. Écriture et Tradition chez Richard 
Hooker (t 1600), dans Irénikon, 33 (1960), p. 321-343, mais surtout le 
texte de la Conférence de Lambeth de 1958, que, en raison de son 
intérêt et de la difficulté de se le procurer chez nous, nous allons résu- 
mer ou citer : « Neither Bible nor Church is unterstood apart from the 
other. » Dès son origine, l’Église avait, comme conséquence de la venue 
du Christ, le baptême, un enseignement oral et une instruction caté- 
chétique aidée par certaines formules brèves, puis des hommes envoyés 
par le Christ avec autorité pour enseigner et gouverner l’Église. Avec 
le temps, la fidélité à l'Évangile devait être assurée davantage par le 
recours à des formes extérieures fixées : le Credo baptismal; l’assimila- 
tion de certains écrits, comme canoniques, à ceux de l’A. T..; l'office de 
l’évêque, maintenant distinct de celui des presbytres et exerçant cer- 
taines fonctions, que les Apôtres avaient exercées, au service de l’unité 
et de la continuité de l’Église. En particulier la succession d’évêque à 
évêque sur un siège assurait la continuité de l’enseignement correct, 
contre le douteux. Ces développements ont été réglés par le Saint- 
Esprit. « The New Testament is thus not to be seen in isolation, the 
Church preceded it in time, and it was within the Church, with its 
sacrements, Creeds and Apostolic Ministry, that the New Testament 
was canonized. The Church is the witness and keeper of Holy Writ, 
charged to interpret it and expound it by the aid of the Spirit of truth 

. which is in the Church. But on the other hand the Church is not «over» 
the Holy Scriptures, but « under » them, in the sense that the process 
of canonization was not one whereby the Church conferred authority 
on the books, but one whereby the Church acknowledged them to pos- 
sess authority. And why? The books were recognized as giving the 
Witness of the Apostles to the life, teaching, death and resurrection 
of the Lord and the interpretation by the Apostles of these events. To 
that'apostolic authority the Church must ever bow. » (The Lambeth 
Conference 1958, p. 2, 3-5). ' j | 

Pour le ministère, voir notre Chrétiens désunis, Paris, 1937, p. 189- 
192. 
A C'était très exactement la position de P. LOBSTEIN, Entre protes- 

tants et catholiques. L’Écriture sainte et la Tradition. Un problème périmé?, 
dans R. H. P. R., 1 (1921), p. 246-258. 

331 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

16. Par exemple, cette fois, le pasteur Marc BŒGNER, Église et Tra- 
dition, dans Foi et Vie, mars 1936. 

17. Institution chrét., texte de 1541, ch. 5, éd. Coll. Budé, IT, p. 216. 
18. Interim germano-adulterum. La vraye façon de réformer l’Église 

chrestienne..., éd. (tirage restreint) de 1882, p. 93. F 
19. F. À. Loors, Symbolik oder christ. Konfessionskunde, p. 209, repris 

par G. EBELING, Die Geschichtlichkeit, p. 47, et par E. BRUNNER, Das 
Missverständnis der Kïirche, Stuttgart, 1951, p. 49. 

20. Quelques textes : « Die rômischen Erkenntnisquellen sind also 
heute (depuis le concile du Vatican I) die Bibel und der Papst, oder, 
da der Papst die Auslegung der Bibel in der Hand hat, der Papst und 
die Bibel » (P. TSCHACKERT, Evangelische Polemik, Gotha, 1885, p. 100); 
« Tradition ist was in der rômischen Kirche als Tradition gelehrt wird » 
(10., art. Tradition dans Realenzyklopädie f. prot. Theol.u. Kirche,t. XX, 
1908, p. 13); « Die Kirche selbst steht als judex über die Schrift » 
(G. EBELING, Die Geschichtlichkeit, p. 46); « Die Anerkennung der 
Offenbarungsquellen als hôherer Autorität ist hier nur theoretisch voll- 
zogen. Denn dadurch dass die Kirche etwas verkündet, wird es ja im 
gleichen Augenblick Bestandteil der Tradition, also einer der bei- 
den angeblich übergeordneten Offenbarungsquellen » (W. SCHWEITZER, 
Schrift u. Dogma, p. 32; il ajoute, p. 32-33 : « Der Fall, dass ein kirch- 
lich verkündigter Satz nicht in der Offenfarung gegründet wäre, kann 
deshalb hier gar nicht eintreten »); O. CULLMANN, La Trad., p. 37; 
« So wird das kirchliche Lehramt der Crt an dem entschieden wird, 
was katholische Wahrheit ist » (W. VON LæwENICH, Der moderne Katho- 
lizismus, Witten, 1955, p. 156); H. GRAss, qui a publié un recueil des 
ns textes catholiques sur Écriture et Tradition (Die katholische 

ehre von der HI. Schrift u. von der Tradition (Quellen zur Konfessions- 
kunde, Reïhe À. Nr. 1.), Lunebourg, 1954), interprète ainsi l’évolution 
de la notion dans l’Église catholique : en vertu du pouvoir apostolique 
qui est en elle, l’Église peut proclamer de nouveaux dogmes tout en 
convenant qu’on ne peut en montrer les appuis à l’époque apostolique, 
l'Église se met ainsi au-dessus de l’Écriture (p. 5-6). 

21. Aux références données par W. KASPER (Tradition in d. Rômi- 
schen Schule, p. 53 et n. 49), ajouter M. le pasteur BAUDRAZ, dans Le 
Concile et les conciles, Paris, 1960, p. 323. 

. 22. Dogmatique, trad. française, 1/1, Genève, 1953, p. 101 (= Kirch- 
liche Dogmatik, 1/1, p. 197). Cf. Credo, Paris, 1936, App. IIL, p. 225 5. 

23. Voir ENGELLAND, loc. cit.; W. SCHWEITZER, Op. cit., p. 52; 
G. GL&GE, Offenbarung und Ueberlieferung. Ein dogmatischer Entwurf, 
- 19 s.; E. KINDER, dans Begegnung d. Christen, p. 120, 125-129; 

. DIEM, Theologie als kirchliche Wissenschaft, dans Dogmatik, Munich, 
1955, II, p. 190 s.;3 C. KLINKHAMMER, Gespaltene Christenheit.-darf das 
sein?, 1960, p. 11 (l’Écriture donnée à l’Église comme un bleibendes 
normatives Gegenüber). 

24. Cf. . MExL, Du catholicisme romain, Neuchâtel et Paris, 1957, 
P. 23-37; 63. 

25. Ainsi chez Peter BRUNNER, Schrift u. Trad., dans Viva Vox... 
26. Ainsi chez K. E. SKYDSGAARD, Scottish T., p. 355-356. 
27. SicF. J. TAYLOR, dans Scripture and Tradition, ed. by F. W. DiL- 

LISTONE, p. 85-86. Cf. F. J. LEENHARDT, « Sola Scriptura »..., p. 12 : 
« Rien n’empêche l’Église romaine de se laisser emporter à tout vent 

332 



NOTES DU CH. VII 

de doctrine. Elle est sa propre loi à elle-même. Chez elle, le fait consti- 
tue le droit... » 

28. Nous avons souvent traité des « redécouvertes protestantes » 
dans des conférences dont nous espérons publier l’une ou l’autre dans 
un recueil d’études œcuméniques à paraître aux Éd. du Cerf. Voir 
M. VILLAIN, Redécouvertes de valeurs catholiques par quelques groupe- 
ments réformés d'aujourd'hui, dans Rythmes du monde, 1949, p. 57-73; 
H. SCHÜTTE, Wiederentdeckung der Kirche in evangelischer Theologie, 
dans Theol. u. Glaube, 50 (1960), p. 339-358). 

29. Von Sinn der Kirche, Mayence, 1922, p. 1. 
30. Comme le reconnaît E. KINDER, dans Die Katholizität der Kirche, 

p. 35; cf. infra le texte de Théo Preiss. 
31. D. JENKINS (op. cit, p. 15) parle du dialogue avec les orthodoxes. 
32. Voir Le Christianisme social. Oxford et Édimbourg (sept.-déc. 

1937), p. 279, 318-319, et les textes que je cite dans Vraie et Fausse 
Réforme, 1950, p. 509, n. 266. 

33. Voir déjà H. J. HOLTZMANN, Kanon und Tradition, Ludwigs- 
burg, 1859, 50, p. 395 s.; les participants protestants de la Conférence 
"Édimbourg, en 1937 (cf. Le Christianisme social, sept.-déc. 1937, 

p. 279; cf. p. 319); J. Loos et J. N. BAKHUIZEN VAN DEN BRINK, Her- 
vorming en Cathohciteit. Een Verklaring, Rotterdam, 1950; Fr. J. LEE- 
NHARDT, Des raisons et de la façon d’être protestant, dans Verbum Caro, 
n® 25-26 (1953), p. 24-44 (p. 31-32 : « À voir les choses de près, per- 
sonne ne peut se passer de tradition. Chacun reçoit une multitude de 
traditions (langues, mœurs, structure de pensée). Dans l’Église, il en 
va de même (catéchisme, chants, habitudes de piété, liturgies). Ces 
traditions sont l’ossature tutélaire d’un individu, l’apport de la collec- 
tivité à l’édification de sa personne. Le fou est le seul qui ait secoué 
toute tradition. C’est le contenu de la tradition qui diffère selon les 
cas, et la question est de savoir si la tradition sera, elle aussi, soumise 
aux exigences de l’enseignement historique et théologique de la Bible »); 
E. KINDER, dans Die Katholizität der Kirche, p. 18-21; ED. SCHLINK, 
Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionem, Gôttingen, 1961, 
p. 199-200 (« Toute Église se tient, de fait, dans une tradition, qu’elle 
en ait pris conscience et ait développé un concept dogmatique de Tra- 
dition, ou qu’elle ne l’ait point fait. Le nouveau (au moment de la 
Réforme) n’était pas le principe de la valeur suprême de l’Écriture, 
mais l’usage critique fait de celle-ci par les Réformateurs contre les tra- 
ditions dégénérées du moyen âge »). Autres références encore dans 
P. LENGSFELD, op. cit., D. 154, 160. 

34. Voir Fr. J. LEENHARDT, dans Et. théol. et rel., 1961, p. 16 s., et 
infra. 
se Dans Die Katholizität der Kirche, p. 30 s. 
36. H. ENGELLAND, dans Theol. Literaturzeitg., 1960, col. 19 : « Ist 

vor allem im Wesen der Kirche begründet, dass sie aus der Tradition 
lebt. » Cf. G. EBELING, Die Geschichtlichkeit der Kirche, p. 31-37 et 
diverses études de Jaroslav PELIKAN, dans le cadre de la Commission 
du Conseil œcuménique sur « Tradition et traditions ». 

37. La Tradition. (Cahiers théol., 33), Neuchâtel-Paris, 1953; p. 53. 
C£ J. HorNUS, Évangile et Labarum.., Genève, 1960, p. 8:« Ce n’est 
pas abandonner le principe scripturaire sur lequel est fondée la Réforme 
que de prêter de nouveau attention à la pensée des Pères de l'Église, 

333 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

comme le firent d’ailleurs les Réformateurs eux-mêmes, qui en étaient 
nourris. Nous sommes en train de découvrir que, pour atteindre sa 
profondeur réelle, le dialogue œcuménique ne doit pas seulement être 
dans l’espace, mais aussi dans le temps. Tertullien, Origène ou Lac- 
tance ne sont pas « parole d’Évangile », mais ils sont parole chrétienne 
au moins au même titre que les œuvres des théologiens contemporains 
que nous écoutons avec attention. » Voir encore, plutôt pour les conciles 
anciens que pour les Pères, M. THURIAN, L’Unité visible, p. 78-86 (« La 
catholicité temporelle ») et, plutôt pour les Pères, À. BENOIT, cité supra, 
ch. VI, n. 18). 

38. Ainsi É. FLESSEMAN-VAN LEER, Tradition and Scripture in the 
Early Church, Assen, 1954, p. 186. Parmi les premiers, H. STRATH- 
MANN, Heilige Schrift u. Tradition und die Einheit der Kirche, dans 
Theol. Blätter, 21 (1942), col. 33-46. 

39. E. KINDER, dans Die Katholizität der Kirche, p. 11. 
40. Ainsi Regin PRENTER, Der Auftrag der evangelischen Kirche, 

dans ÆEvangelisch-luther. Kirchenzeitung, 14 (1960), p. 305-306. Cf. 
G. GLGGE, Offenbarung und Ueberlieferung, dans Theol. Literaturzeitg., 
1954, col. 217; K. E. SKYDSGAARD, Kerygma u. Dogma, 1955, p. 169; 
H. ENGELLAND, dans Theol. Literaturzeitg., col. 19. 

41. E. FLESSEMAN-VAN LEER, op. cit., P. 195-196. 
42. K. SCHMIDT-CLAUSEN, Les Courants catholicisants dans le pro- 

testantisme allemand, dans Istina, 1960, p. 43-58 (p. 44). 
43. Voir le début de l’article de K. E. SKYDSGAARD, dans Ker. u. 

Dogma ou The Scott. 7. of Th.; E. KINDER, dans Festg. O. Karrer et 
dans Die Katholizität der Kirche, p. 11, 22 s.;5 H. ENGELLAND, art. cité; 
W. STAHLIN, Allein. Recht und Gefahr einer polemischen Formel, Stutt- 
gart, 1950; H. RüCKERT, Schrift, Tradition, Kirche, Lunebourg, 1951, 
p. 22 : « Der Katholizismus hat einfach recht, wenn er uns darauf 
hinweist, dass in dem Dilemma « Schrift » oder « Schrift und Tradi- 
tion » eine falsche Alternative steckt. Denn erstens ist auch die Schrift 
Tradition, und zweitens leben auch wir von nichtgeschriebener, wenigs- 
tens nicht in der Bibel gescriebener Tradition. Auch Luther hat von 
ihr gelebt. » 

44. E. KINDER, dans Die Katholizität der Kirche, p. 34; 55-56; 
K. E. SKYDSGAARD, Interim-Report Commission Faith & Order, août 
1960, p. 16-17 (dactylographié). 

45. M. THURIAN, op. cil., D. I0-II. 
46. Quelques mots en ce sens dans KR, P. C. HANSON, The Church 

and Tradition in the Pre-Nicene Fathers, dans The Scottish Fournal of 
Theol., 12 (1959), p. 21-31; J.-C. MARGOT, Les Épîtres de Pierre, Genève 
et Paris, 1960, p. 109; voire dans KR. MEHL, Du catholicisme romain 
(Cahiers théol., 40), Neuchätel-Paris, 1957, p. 35-36. 

47. Les déclarations favorables à une tradition exégétique sont très 
nombreuses. Voir par exemple F. CHR. BAUR, Der Gegensatz des Katho- 
lizismus u. Protestantismus, Tubingue, 1834, p. 341-342; K. BARTH, 
dans P. LENGSFELD, op. cit., p. 180 s.; G. EBELING et H. ENGELLAND, 
ét. citées; J. ELLUL, Signification actuelle de la Réforme, dans Protes- 
tantisme français, Paris, 1945, p. 178 (« Bien au contraire, la Tradition 
est bonne et utile lorsqu'elle est remise à sa vraie place et examinée à 
la lumière de la révélation biblique, et le témoignage des Pères et des 
Martyrs peut servir de confirmation à la vérité de Dieu pour autant 

334 



NOTES DU CH. VII 

qu’il est lui-même conforme à l’enseignement de l’Écriture »); O. CuLL- 
MANN, op. cit., p. 37-40 et 51; G. GL&GE, Offenbarung und Ueberliefe- 
rung. Ein dogmatischer Entwurf, Hambourg, 1954; S. F. WINWaARD, 
dans Christian Baptism. À fresh Attempt to understand the Rite in terms 
of Scripture, History and Theology, ed. by A. GILMAIR, 3° éd., Londres, 
1960 (l’auteur est un baptiste); Regin PRENTER, loc. cit., infra. 

48. P.-CH. Marcel, Le Baptême, sacrement de l’alliance de grâce, 
dans Revue réformée (Saint-Germain-en-Laye), 1960, n°5 2-3, p. 143. 
Comme exemple d’une « déduction légitime » en matière sacramentelle 
(pratique), l’auteur donne le fait, non attesté par l’Écriture, que les 
femmes peuvent participer à la sainte Cène. — On pourra, pour l’idée 
de fond, comparer, au plan de la prédication pastorale, P. SCHERDING, 
cité infra, et, au point de vue dogmatique, H. DIEM, Dogmatik…, 
Munich, 1955, et Theologie als kirchliche Wissenschaft, Munich, 1952. 

49. LUTHER : « C’est une chose dangereuse et abominable que d’écou- 
ter et de croire quelque chose qui soit en contradiction avec le témoi- 
gnage unanime, la foi et l’enseignement de toutes les Églises saintes et 
chrétiennes, selon ce qu’elles ont maintenu depuis le début et durant 
quinze siècles dans l’univers entier. » MÉLANCHTON, en 1534 : « Eccle- 
siae auctoritas maxima est », car elle est le peuple de Dieu, et le Christ 
ne l’abandonnera pas (cf. J. N. BAKHUIZEN VAN DEN BRINK, Traditio 
in de Reformatie en het Katholicisme in de zestiende eeuw, dans Med. knl 
Ned. Ak. van Wet., Afd. Letterkunde, N. ser., Deel 15, no 2, Amster- 
dam, 1952, p. 8 et 12 (cité par CH. M@ŒLLER, dans Jrénikon, 25 (1952), 
p. 338). Cf., pour Luther, £. H., p. 201, n. 16 et infra, n. 53). 

so. Schrift und Tradition, dans Die Katholizirät der Kirche, p. 49, 
182, 

: a . R. Mfartin] A[cHaRD], Écriture et Tradition dans le dialogue entre 
les chrétiens séparés, dans Réforme, 2 févr. 1957 (cité dans Doc. cathol., 
54 (1957), col. 296). Ensuite (cf. col. 207), l’auteur admet l’idée de 
livres composés dans la communauté, laquelle leur est antérieure et a 
sans cesse poussé plus loin sa réflexion, dans la ligne des écrits plus 
anciens, en lisant ces écrits dans sa propre histoire. C’est le principe 
midrashique, qui se vérifie aussi dans la Tradition. | 

52. BARTH disait déjà que l’Écriture est mieux comprise dans l'Église 
que dans un vide artificiel (Kärchl. Dogmatik, 1/2, p. 678-680). Voir 
G. Hg8ErT (anglican), Which comes first, the Church or the Bible ?, dans 
The Student World, 42 (1949), p. 110-116; C. H. Dopp, The Relevance 
of the Bible, dans Biblical Authority for To-day, ed. by AL. RICHARDSON 
& W. SCHWEITZER, Londres, 1951 (on ne peut pas plus séparer la Bible 
de l’Église que l’Église de la Bible); recensant l’édition de la Bible dite 
du cardinal Liénart, Le Christianisme au xx® siècle demandait, en 1951 : 
« Continuerons-nous à publier la Bible comme si on pouvait en saisir le 
sens tout seul, ou bien ce sens ne peut-il être saisi que dans la réalité de 
l'Église? » De son côté, K. E. SKYDSGAARD écrit : « As a member of this 
Church, the individual can then also read and study the Bible » (Scottish 

Journ., p.356). M. le pasteur Pierre COURTHIAL constate : « Certes, ce 
n’est pas la parole de l'Église qui me lie en conscience, c’est seulement 

la Parole de Dieu. Mais cette Parole de Dieu, c’est l'Église qui me l’a 

présentée et qui me la présente dans des dimensions, dans une richesse, 

dans une profondeur qu’à moi seul, membre coupé de Christ, je ne 

découvrirais pas » (La Réforme, servante de l’unité, Coll. Les Bergers et 

335 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

les Mages, Paris, 1960, p. 33). Enfin, la Rédaction de Verbum Caro 
reconnaît : « La Commission (de Foi et Constitution) sur « Tradition et 
traditions » découvre peu à peu la signification de la tradition vivante 
dans la compréhension de l’Écriture. Le célèbre Scriptura Sola se com- 
plète heureusement d’un ## consensu Ecclesiae, tant il est vrai que le 
Saint-Esprit n’a pas inspiré l’Écriture pour l’usage des chrétiens isolés, 
mais pour la donner à toute l’Église comme norme de sa foi œcumé- 
nique » (14 (1960), p. 297-298). 

53. 16 févr. 1546, cité par FR. FUNCK-BRENTANO, Luther, p. 344. 
54. M. B&GNER (Qu'est-ce que l'Église?, Paris, 1931, p. 96-97) par- 

lait déjà de « la tradition de l’Église, par quoi s’affirme la solidarité des 
chrétiens à travers les générations et se réalise la communion des saints ». 
E. KINDER (Schrift u. Tr. dans Begegnung.… (Festg. O. Karrer), 
p. 123 s.) dit qu’on ne peut séparer la Bible de la lecture qui en a été 
faite, de la compréhension qu’on en a eue, de l’expérience qu’elle a 
suscitée. Fr. J. LEENHARDT (Scriptura Sola.….,p. 40-41) a la même idée 
que M. Thurian, infra cit. À la session de la Commission de Foi et 
Constitution, à Saint-Andrews, en 1960, le professeur DEVADUTT a 
reconnu que la Commission admet, comme source de la théologie, 
l’Écriture interprétée sous la conduite du Saint-Esprit; il ajoutait pour 
son compte, avec l’approbation de presque tous les membres, « with 
due regard to the testimony of the Church throughout the ages ». 

55. Développement du dogme et tradition selon le catholicisme moyen 
et la théologie réformée, dans Verbum Caro, n° 4 (1947), p. 145-167 
(pb. 157); cf. L’Unité visible, p. 11-12 : « La Tradition est donc une lec- 
ture universelle et œcuménique de l’Écriture par l’Église sous la lumière 
de l'Esprit saint. Seule cette lecture ecclésiale nous introduira à la plé- 
nitude de la Parole de Dieu... » 

56. Mais notons que « Parole de Dieu » est ici l’Écriture, et qu’on 
ferme les yeux sur ce que celle-ci comporte, comme texte, de média- 
tions historiques humaïnes, et, comme Écritures canoniques, d’inter- 
vention de l’Église pour leur discernement. 

57. Formule de J. RANFT, Der Ursprung des katholischen Traditions- 
prinzips, Wurtzbourg, 1931, p. 39. 

58. Cahiers théol., 13, Neuchâtel-Paris, 1946, p. 36, n. 2. 
59. Cf. notre Vraie et Fausse Réforme dans l’Église, Paris, 1950, 

P. 4415. 
60. S. F. WINwaARD (Scripture, Tradition and Baptism, dans Chris- 

tian Baptism, ed. by A. GILMORE, Londres, 1959, p. 36), écrit : «It 
can be reasonably maintained that the aspects of the apostolic tradition 
have been transmitted to us quite apart from the Scriptures. » 

61. Dans la Commission de Foi et Constitution, on a pris conscience 
de la nécessité de dépasser le Scriptura Sola pour faire place à l’Église 
et au Saint-Esprit : on a proposé de parler de Scriptura suprema (cf. 
es on Faith and Order, Meetings at Amsterdam & Baarn, 1948, 
P. 31-32). 

62. Systematische Theologie, I, p. 64, cité par P. LENGSFELD, op. cit. 
p. 165. 

63. Credo, trad. française, Paris, 1936, App. III (Dogmatique et 
Tradition), p. 225-228. 

. 64. Le rapport du Comité américain de continuation de Foi et Cons- 
titution reconnaît que le N. T. a été composé dans l’Église et pour 

336 



NOTES DU CH. VII 

l'Église (cf. The Nature of the Church, 1945, p. 15-16). Voir aussi 
M. RAMSEY, archevêque de Cantorbery, The Healing of our divisions, 
1947, p. 4. Mais citons surtout ces paroles de l’évêque anglican en 
Afrique du Sud, N. S. TALBOT, lors de la discussion générale de la 
Conférence d’Edimbourg (Foi et Constitution. Actes officiels de la 
Deuxième Conf. univ. Edimbourg, 3-18 août 1937, Paris, 1939, p. 84) : 
« Je voudrais bien être au clair sur le problème de l’Église créée par la 
Parole de Dieu. En lisant le gros volume sur le Ministère et les Sacre- 
ments, et plus spécialement les contributions luthériennes, je me pre- 
nais à dire : « Voilà quelque chose qui a pour eux beaucoup de sens et 
« d'importance; mais, quant à moi, sous cette forme, je ne le comprends 
« pas. » Ce n’est peut-être qu’un exemple de l’insoluble problème de 
ce qui est venu en premier lieu : le poussin ou l’œuf. Il se peut, pour 

ir, que nous tournions dans un cercle. Si vous dites que l’Église est 
créée par la Parole, cela paraît suggérer que la Parole de Dieu a une 
existence séparée de l’Église et que l’Église n’est à la Parole qu’une suite 
ou un appendice. C’était une position courante quand les saintes Écri- 
tures étaient considérées comme la Parole de Dieu par excellence, tandis 
que la Parole de Dieu était indépendante de l’Église. La Parole de Dieu 
était semblable à un météore tombant tout droit des cieux. Cette décla- 
ration : « L'Église est créée par la Parole de Dieu » veut-elle dire que 
la Parole de Dieu a une sorte d’indépendance propre, à part de l’Église? 
Car voici la difficulté que j’éprouve : si l’Église n’avait pas existé, la 
Parole n’aurait jamais été prêchée; si l’Église n’avait pas été donnée par 
Dieu, on n’aurait jamais entendu parler de notre Seigneur. Ce dont 
l’Église témoigne n'aurait jamais atteint le monde, si ce n’est par le 
témoignage de l’Église. Pour mettre la chose autrement, quelle est la 
relation de cette affirmation (l’Église est créée par la Parole de Dieu) à 
celle des épîtres pastorales : l’Église est la colonne et le fondement de la 
vérité? Comme je l’ai dit, il se peut que la pensée tourne dans un cercle; 
mais il me semble qu’il y a lieu d’insister sur la priorité de l’Église par 
rapport à l'Évangile qui n’aurait jamais été donné au monde s’il n’y 
avait pas eu l’Église » (cf. supra, n. 14). 

65. Position bien connue de M.-O. CULLMANN, partagée par de très 
nombreux théologiens protestants : « La théologie catholique, pour 
combattre la thèse protestante de la supériorité de l’Écriture, souligne 
beaucoup l’antériorité de la Tradition par rapport à l’Écriture. Cette 
antériorité est un fait que nul ne songe à nier, à condition toutefois de 
préciser qu’il s’agit de l’antériorité de la Tradition apostolique » (La 
Tradition, p. 41). Aussi « le fait de la priorité de la tradition apostolique 
orale par rapport à sa fixation écrite ne prouvera rien pour la Tradition 
«tout court »… » (p. 42). à 

66. E. FLESSEMAN-VAN LEER, The Controversy about Scripture and 
Tradition between Thomas More and William Tyndale, dans Nederlands 
Archief voor Kerkelijke Geschiedenis, N. S. 43 (1959), p. 143-164. 

67. Vraie et Fausse Réforme dans l’Église, p. 4225. | 
68. Les plus beaux textes sont ceux de Luther : voir notre Vraie et 

Fausse Réforme dans l’Église, p. 422-423 et p. 424, n. 132, p. 504-505. 
LUTHER, Von den Konziliis und Kirchen, 3° partie (W., 50, p. 629-630). 
Cf. CALVIN, Lettre à Sadolet (éd. Je sers, dans Trois Traités, p. 50). 

69. HErMaAs, Past., Simil. IX, 15, 4 s.; ORIGÈNE, C. Celsum, VI, 77 
(KaærscHauU, Orig. Werke, II, p. 147); S. AUGUSTIN : « Praedicaverunt 

337 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

(Apostoli) verbum veritatis et genuerunt ecclesias » (En. in Ps., 44, 23 : 
P. L., 36, 508); S. PIERRE CHRYSOLOGUE, Sermo, 99 (P. L., 52, 479); 
S. GRÉGOIRE LE GRAND, très nombreux textes. 

7o. Cf. Ac, 6, 7, 12, 24; cf. 19, 20; Fn, 17, 205 1 P, 1, 23-25, etc.; 
R. SCHNACKENBURG, Die Kirche im Neuen Testament, Freiburg, 1962, 

. 348. : L ; 
à 71. P. SCHERDING, Réflexions sur le principe scripturaire et son appli- 
cation au ministère de la parole, dans R. H. P. R., 36 (1956), p. 208-231. 
— Sur la responsabilité de l’orthodoxie protestante dans le passage de 
la Parole (supra, n. 68) au Livre, voir J. R. GEISELMANN, Die HI. Schrift 
u. die Tradition, Freiburg, 1962, p. 84, 87, 95 (citant H. RüCKERT, 
Schrift, Tradition, Kirche, 1951, p. 22-23). 

72. On pourrait relever, chez certains auteurs protestants, comme 
une nostalgie de la Tradition, au sens où nous en avons parlé supra, à 
savoir comme transmission de réalités. Voir par exemple A. NEESER, 
Le Drame de la Parole de Dieu d’après la Bible, Lausanne, 1945; le 
pasteur JüRGEN, dans Um die Einheit der Kïirche, hrsg. von J. CASPER, 
P. 182-183. 

73. N’ayant pas à exposer ces thèses pour elles-mêmes dans le pré- 
sent ouvrage, nous résumons seulement une étude faite d’autre part. 
On pourra se reporter à CALVIN, Épître à Sadolet et Traité des scandales 
(dans Trois Traités, éd. Je sers, respectivement p. 50 s. et p. 286); 
Épître à François I®r, en tête de l’Institution, 23 août 1535; Institution, 
éd. de 1541, ch. 15 (éd. Coll. Budé, t. IV, p. 149 s.). Cf., parmi nos 
références contemporaines, E. KINDER, Schrift u. Trad., dans Bege- 
gnung d. Christen, P. 121. 

74. R. MEXHL (Perspectives œcuméniques ouvertes par la 3° Conférence 
mondiale de « Foi et Constitution », dans R. H. P. R., 33 (1953), p. 261- 
267; p. 263) : « Quelle place le ministère, en tant qu’institution, en tant 
que régulièrement ordonné, tient-il dans la définition de l’Église ? Faut-il 
l’ajouter aux deux autres éléments de la définition, la prédication de la 
parole et l’administration des sacrements? A-t-il même dignité qu'eux? 
Ïl est évident que l’être même de l’Église est ministère, c’est-à-dire 
service. Mais à ne pas voir que ce ministère consiste précisément dans 
la prédication aux hommes de la bonne nouvelle du salut, à juxtaposer à 
ce service majeur le ministère en tant qu’ordonné et organisé, on 
s’achemine lentement, mais sûrement, vers une définition de l’Église 
qui trouve sa garantie dans la continuité de ce ministère lui-même, 
c’est-à-dire dans la succession apostolique. » (Contra, voir infra;,n. 79.) 

75. Cf. H. DIEM, Das Problem des Schriftkanons (Theol. Studien), 
1952. K. BARTH dit : « Quand Dieu se révèle, cela signifie que Dieu 
intervient lui-même comme connu er connaissant, su et sachant, par- 
lant et écoutant » (Christliche Dogmatik, p. 139; cf. Kirchliche Dogma- 
tik, 1/1, p. 250 s.; [/2, p. 222 s. (nous dirions : comme parlant et don- 
nant de pouvoir écouter, etc.)) 

76. P. BENOIT, dans R. B., 62 (1955), p. 263, reprod. dans Exégèse er 
Théologie, Paris, 1961, t. II, p. 3155. 

77. J. DANIÉLOU, Réponse à Oscar Cullmann, dans Dieu vivant, n° 24 
(1953); p. 107-116 (p. 113). 

8. ULLMANN écrit : « La présence réelle des Apôtres dans 
l'Église de tous les temps nous est donnée dans le N. T. »; « L’actua- 
lisation du témoignage des Apôtres, c’est l’Écriture, comme l’actuali- 

338 



NOTES DU CH. VII 

sation de l’œuvre rédemptrice du Christ, ce sont les sacrements » (La 
Tradition, p. 36 et 54). Notons que plusieurs Apôtres n’ont rien écrit. 

79. La Vie pastorale (n° 40 de Verbum Caro), 1956. Cette esquisse 
trouverait son complément dans la traduction (par A. JAERMANN et 
R. PAQUIER) de l'étude de GR. Dix, Le Ministère dans l’Église ancienne, 
Neuchôtel-Paris, 1955 : J. von Allmen écrit, dans la préface : « J'espère 
montrer bientôt, dans une étude sur « la doctrine du ministère d’après 
«les écrits symboliques réformés du xvie siècle », qu’au temps de la 
Réforme, sans hésiter, on a placé le ministère, avec la prédication et 
les sacrements, parmi les éléments qui constituent l’Église et sans lequel 
elle se perdrait » (p. 11). — De l’étude de Gr. Dix, rapprochons un 
article de PH. MENOUD, L'Église et les ministères selon le N. T. (Cahiers 
théol., 23), Neuchâtel-Paris, 1949, surtout p. 49-61, où l’épiscopat est 
compris comme une autorité venant d’en haut et s’incarnant dans une 
personne. 

80. Analyse de ce qui se passe de positif dans le temps : voir art. 
cités infra; n. 87 et 89. Fonction enseignante : Was erwarten evangelische 
Christen vom seen KO ?, dans Œkumenische Rundschau, 9 
1960), p. 77-90, en particulier p. 80. 
LE Sol Scriptura » ou Écriture et Tradition (Études théol. et relig., 

1961, p. 5-46), cf. p. 22 s. — Cela peut répondre à O. CULLMANN cité 
supra, n. 65. . 

82. Cf. p. 38. Et encore : « Il n’y a pas de césure entre les temps 
apostoliques et le temps de l’Église, en ce sens que la présence réelle 
du Christ continue des premiers au second (suit cit. de Mr, 28, 18-20) » 
(p. 31). Leenhardt admettrait même, pour ce prolongement de l’apos- 
tolat, une certaine infaillibilité (cf. p. 32 s). 

83. Hervorming en Catholiciteit. Een Verklaring, Rotterdam, 1950, 
Voir Église vivante, 1950/4, p. 495 s.3 Vers l’umté chrét., juin 1951, 

. 2-6. 
x 84. P. Y. ÉMERY, Réforme et Unité, dans Verbum Caro, n° 61 (1962). 
p. 42-65. Citons ce texte des p. 52-53 : « Si l’Écriture s’était constituée 
anciennement et résonnait actuellement dans l’Église sans l’intermé- 
diaire d'hommes, elle serait une norme extérieure à l’Église, une règle 
qui dominerait l’Église, un principe de réforme auquel l’Église n’au- 
rait qu’à se confronter (c’est ainsi que la théologie protestante moyenne 
a tendance à présenter le rôle de l’Écriture). Telle n’est pas la volonté 
de Dieu, qui a confié l’Écriture à l’Église tout aussi bien qu’il confiait 
l'Église à l’Écriture. Norme de la vie de l’Église, l’Écriture est comme 
une réalité intérieure à l’Église, une réalité ecclésiale. D’une certaine 
manière l’Écriture a pris naissance dans l’Église, puisque les Apôtres, 
colonnes de l’Église, étaient aussi ses premiers membres. Et d’autre 
part c’est l’Église — et en elle chacun de ses membres — qui est char- 
gée par Dieu, avec son secours, de mettre l’Écriture en pratique et de 
référer elle-même cette pratique à la norme de l'Écriture. Au début 
ce furent les Apôtres qui posèrent le fondement de l’Église, la Parole 
vivante du Christ, et portaient la responsabilité de confronter la vie 
de l’Égliseà son fondement inaliénable. Depuis leur mort, l’Écriture 
est la consignation de ce fondement. Mais en elle-même, elle est une 
chose, une chose très sainte, mais une chose — un livre. Cette chose 
n’a pas de vie indépendamment de l’Église. Aussi faut-il que les Apôtres 
aient des successeurs (ils l’ont prévu), non pour poser un autre fonde- 

339 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ment, mais pour donner vie à ce fondement, et pour confronter cette 
vie avec le fondement. Telle est la tâche de tout chrétien; telle est la 
tâche en particulier de ceux que Dieu donne à l’Église avec le ministère 
et l’autorité de veiller sur cette vie, de l’organiser dans l’unité du corps 
et de présider à la confrontation de la vie et de son fondement, autre- 
ment dit de présider à la réforme de l’Église. » 

85. Vraie et Fausse Réforme dans l’Église, p. 446 s. Aux références 
données là, ajouter Eric M. WAHLSTROM (luthér.), dans The Nature 
of the Church, New York, 1945, p. 39-40; H. MENTZ, Taufe und Kirche 
in threm ursprünglichen Zusammenhang, Munich, 1960, p. 22-28 et 88. 

86. Cf. E. H., p. 43. La théologie catholique de la Tradition se déve- 
loppe sous le signe de cet enchaînement de mandats (cf. par exemple 
FRANZELIN, De Div. Trad., th. IV et V, p. 23 s.). 

87. Voir E. KINDER, dans Begegnung d. Christen, p. 125; K. E. SKYDs- 
GAARD, dans The Scottish Journal, p. 339-345, 356. De façon plus géné- 
rale, cf. M. VILLAIN, Introd. à l’œcuménisme, 3° éd., Tournai-Paris, 
1961, p. 251 s.; J. Bosc, Le Dialogue catholique-protestant, Paris, 1960, 
p. 62, 69; même J.-L. LEUBA, Le Rapport entre l’Esprit et la Tradition 
selon le N. T., dans Verbum Caro, n° 50 (1959), p. 133-150 (p. 149), 
et M. THURIAN, art. cité supra, n. 55. 

88. Ainsi J. Bosc, J.-L. Leuba, M. Thurian, voire O. Cullmann. 
89. En particulier J.-L. LEUBA (outre l’étude citée n. 87), La Tâche 

actuelle de la théologie protestante, dans Verbum Caro, n° 45 (1958), 
p. 54-67, et dans un papier rédigé pour la Commission théologique du 
Conseil œcuménique des Églises, mai 1956. 

90. Ainsi TH.-G. CHIFFLOT, Le Christ et le temps. Réflexions sur un 
livre récent, dans M.-D., n° 13 (1948), p. 26-49 (reprod. dans Théologie 
de l’Histoire, Paris, 1960, p. 9-48); TH. STROTMANN, Le Christ et le 
temps, dans Irénikon, 21 (1948), p. 395-410; H. STIRNIMANN, Apostel- 
Amt und apostolische Ueberlieferung, dans Freiburger Zeitsch. f. Phil. u. 
Theol., 4 (1957), p. 129-147; F. FRISQUE, Oscar Cullmann. Une théologie 
de l’histoire du salut, Paris et Tournai, 1960, p. 160 s.; J. MOUROUX, 
Le Mystère du temps, Paris, 1962, surtout p. 150 s. — Critique ortho- 
doxe : O. CLÉMENT, Transfigurer le temps, Paris, 1959, p. 53, 61. — Nous 
ne connaissons que le titre des études espagnoles suivantes : Jésus 
Silvestre ARRIETA, La Iglesia del intervalo : aspecto escatologico del 
tiempo de la Iglesia en Oscar Cullmann, dans Miscellanea Comillas, n° 31 
(1959), p. 191-297; Antonio BRIVA MIRABENT, EJ tiempo de la Iglesia en 
la teologia de Cullmann, Barcelone, 1961. 

o1. Cf. J.-L. LEUBA, art. cité supra, n. 89. 
02. Le Corps mystique du Christ. Études de théologie historique, 2° éd., 

Bruxelles et Paris, 1936, t. I, p. 279, 336-337. Cf. KR. BRÊCHET, Du 
Christ à l’Église. Le dynamisme de l’Incarnation dans l'Évangile de S. Jean, 
dans Divus Thomas (PL), 56 (1953), p. 67-98; À. FEUILLET, Le Temps 
de l’Église d’après le IV® Évangile et l’ Apocalypse, dans M.-D., n° 65 
(1961), p. 60-79, qui cite d’autres travaux. 

93. Nous avons essayé de formuler l’aspect complémentaire de trans- 
cendance du Christ à son Corps, dans Le Christ, Chef invisible de son 
Corps visible, dans les rapports d’un Colloque de Christologie à paraître 
aux Éd. Desclée de Brouwer. 

94. Schrift und Dogma in der Œkumene, Gütersloh, 1953, p. 42. F4 
95. Comme on le voit dans la déclaration des 29 personnalités cal- 

340 



NOTES DE L’EXC. A 

vinistes néerlandaises, citée supra, n. 83. Signalons une autre approche 
des mêmes idées dans E. R. FAIRWEATHER, Scripture in Tradition, dans 
Canadian Journal of Theology, 5 (1954), p. 7-14 (cf. E. LAMIRANDE, 
dans Rev. de l’Univ. d’Ottawa, 1962, p. 193). 

96. Nous avons touché à cette question dans Vraie et Fausse Réforme 
dans l’Église, Paris, 1950, 424, 452 s.; Pour le dialogue avec le Mouve- 
ment œcuménique, dans Verbum Caro, n° 4 (1950), p. 111-123; Le Christ, 
Marie et l’Église, Paris, 1952; Regards et Réflexions sur la christologie de 
Luther, dans Chalkedon in Geschichte u. Gegenwart, Wurtzbourg, t. III, 
1954, p. 457-486 (reprod. dans Chrétiens en dialogue. Études et Témoi- 
gnages œæcuméniques, Paris, 1963). 

EXCURSUS A 

1. Voir M. HOoEPERS, Der neue Bund bei den Propheten, Freiburg, 
1933, p. 85 s. (Jér.), 91 s. (Ez.); P. VAN IMSCHOOT, L’Esprit de Fahvé 
et l’alhance nouvelle dans l'A. T., dans E. T. L., 13 (1936), p. 201-220. 

2. Le Dieu vivant est celui auquel l’homme de foi dit « mon Dieu »; 
celui en qui on a confiance, celui qu’on sert comme dans un temple, 
le vrai temple étant l’âme ainsi vouée au Dieu vivant (voir 2 Co, 6, 
16; Rm, 9, 26; 1 Tm, 3, 153 4, 10 (6, 17 Vg); 1 Thess, I, 9. 

3. Voir par exemple Is, 11, 1-6; 32, 15-18; 44, 3-55 61, 1-3; Aggée, 
2, 5; Zach, 4, 6; P. VAN IMSCHOOT, art. cité. “: 

4. Voir supra, p. 307, n. 65. Le cœur est la disposition foncière (Fr, 
32, 39 et 40); on doit aimer Dieu de tout son cœur (Dr, 6, 5; Mc, 12, 
o s. et par.). Le Seigneur voit le cœur (1 Sam, 16, 7), il le sonde ou 
e scrute (Ps, 17, 33 fr, 17, 105 11, 20; 20, 123 Ps, 7, 10). La circonci- 
sion du cœur (Lev, 26, 41; Dt, 10, 16). EE \ 

5. À. H., III, 4, 1 et 2 : « Quid autem si nec apostoli quidem Scrip- 
turas reliquissent nobis, nonne oportebat ordinem sequi Traditionis 
quam tradiderunt his quibus committebant ecclesias? Cui ordinationi 
adsentiunt multae gentes barbarorum eorum qui in Christum credunt, 
sine charta et atramento scriptam habentes per Spiritum in cordibus 
suis salutem, et ueterum Traditionem diligenter custodientes » (P. G., 
7, 855; SAGNARD, S. Ch., 34, p. 116 et 117). Lecre À 

6. « Ces choses’ (que disait Polycarpe), par la miséricorde de Dieu 
qui est venue sur moi,'je les”ai écoutées*avec soin et je les ai notées, 
non pas sur du papier, mais dans mon cœur, et toujours, par la grâce 
de Dieu, je les ai ruminées avec fidélité » (apud EUSÈBE, H. E., V, 20, 
7 (SCHWARTZ, G. C. S., II/1, p. 484; trad. G. BARDY, S. Ch., 41, Paris, 
1955, p. 62)). 

7. Sermo 212, 2 (P. L., 38, 1060). Eare LH 
8. « Intentis itaque animis Symbolum discite, et quod vobis sicut 

accepimus tradimus non alieni materiae quae corrumpi potest, sed pagi- 
nis vestri cordis ascribite » (éd. WILSON, p. 53). Il y avait aussi un rite 
d’onction des oreilles (et des narines), dans lequel plusieurs prières 
parlaient d’ouverture des oreilles du cœur (cf. D. 4. C. L.; I, col. 2533). 

9. Strom.; VI, 15, 131, 4-5 (P. G.,9, 356 B; O. STAEHLIN, Clem., I, 

p.”498). 

341 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

10. Com. in Mat., hom. 1 : P. G., 57, Ipte - 
11. Ainsi c. 17, 29 (P. L., 44, 218), où il compare Ia loi mosaïque 

et la loi nouvelle : « Ibi in tabulis lapideis digitus Dei operatus est; hic 
in cordibus hominum... »; n. 30, col. 219, avec citation de 2 Cor, 3, 
33 C. 19, n. 32 et 35, avec citation de Ÿér, 31, 31-34 et de 2 Cor, 3, 3 
(col. 220 s., 222); c. 21, n. 36 (col. 222); c. 25, n. 42, où il reprend ces 
thèmes et cite 2 Cor, 3, 3, etc. ; 

12. Voir Catech., III, 20, dans Huit Catéchèses baptismales inédites, 
éd. A. WENGER (S. Ch., 50, Paris, 1957, p. 162-163) : « Souvenons-nous 
des traités que nous avons passés avec lui. Je m'adresse à vous tous. 
nous avons signé avec le Christ un traité, non à l’encre, mais avec 
l'esprit, non à la plume, mais de notre parole » (cf. Catech., IV, 31 
p. 198). 
c 13. ORIGÈNE, In libr. Jesu Nave, hom. 9, n. 4 (P. G., 12, 873-874). 
Sur ce thème du Deutéronome, deuxième loi (Évang.), voir H. DE LUBAC, 
Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’Écriture, t. 1/1 (Théologie, 41), 
Paris, 1959, p. 315; D. 322: n. 8. 

14. Très fréquent parallèle. Par exemple S. JEAN CHRYSOSTOME, Com. 
in Mat., hom. 1 (P. G., 57, 15); S. JÉRÔME, Ad Fabiolum, 7 (référence 
donnée par P. Evdokimov dans Verbum Caro, n° 62, p. 179, mais que 
nous n’avons pas retrouvée à l’endroit indiqué); S. AUGUSTIN, De Spir. 
et litt., 21, 36 (P. L., 44, 222); AMBROSIASTER, Lib. Quaest. Vet. et N. 
Test., 95, 2 (C. S. E. L., 50, 168), etc. Voir notre Pentecôte, Paris, 1956, 
p. 60 s.; J. LÉCUYER, Le Sacerdoce dans le myst. du Christ (Lex Orandi, 
24), Paris, 1957, p. 45 S., 313-338. 

15. Antirrheticus, III, 7 : P. G., 100, 385 CD. 
16. Nous ne trouvons 2 Cor, 3, 3 cité que dans le Sermo I de cir- 

cumoisione (Opera, éd. QUARACCHI, IX, 134 ?), dans le cadre de l’op- 
position de la loi ancienne et de la loi nouvelle. 

17. Sum. theol., 14 IT, q. 106, a. 2. S. AUGUSTIN, De Spir. et litt.. 
14, 23 et 17, 30 (P. L., 44, 215 et 219). 

18. Voir I® II%, q. 106, a. 1, sed c.; a. 2, ad 3; III8, q. 42, a. 4, ad 2; 
q. 72, a. 11; Com. in 2 Cor, c. 3, lect. 1; In Hebr., c. 8, lect. 3 fin. Tous 
ces textes sont très remarquables. 

19. THOMAS NETTER (WALDENSIS), Doctrinale antiquitatum catholicae 
Ecclesiae, éd. BLANCIOTTI, 3 vol., Venise, 1757-1759, t. I, lib. IL, a. 2, 
c. 25, n. 5 (p. 372). Et cf. M. HURLEY, Scriptura Sola. Wyclif and his 
Critics, New York, 1960, surtout p. 55 s. Notons ici que l’idée de loi, 
contenue et cachée dans le cœur (la poitrine : in pectore, in scrinio pec- 
toris) du Législateur, était courante au moyen âge. BRUNO DE SEGNI 
dit que « tota et integra scientia (Evangelii) continetur in pectore Sal- 
vatoris » (Expos. in Exod., c. 25 : P. L., 164, 315). Il était courant, 
chez les canonistes, de dire que le pape est censé contenir tous les 
droits dans les archives de son cœur (cf. N. NILLES, In scrinio pectoris 
sui. Ueber den Brustschrein Bonifaz’ VIII, dans Z. K. T., 1895, p. 2-13; 
Fr. GILLMANN, Romanus Pontifex jura omnia in scrinio pectoris sui 
censetur habere, dans Archiv f. kath. Kirchenrecht, 92 (1912), p. 3 s.; 
106 (1926), p. 156 s.; 108 (1928), p. 524 S.3 109 (1929), p. 249 s.). 

20. De Trium linguarum et Studii Theologici Ratione Dialogus, 1519 : 
voir Bibl. Ref. Neerland., 3 (1905), p. 64, et G. H. TAVARD, Holy Wei 
or Holy Church, Londres, 1959, p. 170. £ 

21. Assertio Septem Sacramentorum adversus Lutherum, 1521, c. De 

342 



NOTES DE L’EXC. À 

confirmatione. L’édition que nous avons consultée est sans indication 
de date et de lieu; p. 96 : « Cui quare non debeat de quibusdam credere 
(quanquam non leguntur in evangeliis), quum (ut Augustinus ait) nisi 
tradente ecclesia scire non posses, quae sint evangelia? Quorum si nul- 
lum unquam scriptum esset, maneret tamen evangelium scriptum in 
cordibus fidelium, quod antiquius fuit omnium evangelistarum codici- 
bus, manerent sacramenta.. » (Voir J. BEUMER, Die Opposition gegen 
das lutherische Schriftprinzip in der Assertio septem sacramentorum Hein- 
richs VIII. von England, dans Gregorianum, 42 (1961), p. 97-106.) 
22. Voir fol. 4 : cet Évangile est dans les cœurs de ceux qui sont les 

dépositaires de la vraie Révélation : le Fils, l'Esprit saint, les Apôtres, 
les martyrs, les confesseurs, c’est l’Église elle-même en son unité. 
Fol. 5° : la Loi a été écrite sur des tables de pierre, l'Évangile l’a été 
dans les cœurs; il est antérieur à l’Écriture (cf. G. H. TAVARD, p. 120). 

23. Sans pagination (cf. G. H. TAVARD, p. 123). La Parole de l’Esprit 
est la loi évangélique. Le Christ a envoyé les Apôtres prêcher, il ne leur 
a pas commandé d'écrire, et lui-même n’a rien écrit. Les Apôtres 
devaient imprimer l’Évangile dans le cœur de leurs auditeurs. La loi 
évangélique est principalement la loi écrite dans le cœur de l’Église; 
cette loi n’est qu’un index de 1a loi intérieure ou mentale. 

24. Gruntliche unterrichte. Was eyn frommer Christen von der heyligen 
Kirchen, von den Vetern lere, und heyligen schrifft halten soll. Aus Güttli- 
chen schrifften getzogen une beweret, fol. 38°, G. H. TAVARD, p. 162 
et 164. 

25. De Auctoritate Ecclesiae et Scriptura adversus Lutherum, 1522, 
publié en 1524; G. H. TAVARD, p. 124-128. 

26. Enchiridion Locorum Communium (1522), éd. P. SCHLAGER (Cor- 
pus Catholicorum, 12), Munster, 1927; cf. G. H. TAVARD, p. 164. 

27. Confutatio Lutheranismi, 1530, éd. L. SCHMITT, p. 87, cité par 
G. H. TAVARD, p. 165. 

28. De Ecclesiasticis scripturis et dogmatibus libri quatuor, 1533, éd. 
R. TAPPER, Louvain, 1556. Et voir J. L. MurPHY, The Notion of Tra- 
dition in Fohn Driedo, Milwaukee, 1959, surtout p. 735. 

Lib. IV, c. 4, fol. 238v : « Neque enim idcirco verificata sunt evange- 
lica dogmata, quia ecclesia et evangelistae sic sunt testificati, sed econ- 
trario potius, ecclesia et evangelici scriptores, haec idcirco olim sunt 
testificati, quia vera erant, et per Christum et apostolos revera sic facta 
ét adimpleta, eandem tamen evangeliorum scripturam esse ad proban- 
dum efficacem et autenticam, declaratum est per authoritatem et testi- 
monium ecclesiae, in Spiritu Sancto testificantis hanc scripturam conti- 
nere ea quae docere praecepit Christus, dicens apostolis : Euntes in 
mundum universum, praedicate evangelium omni creaturae. Evange- 
lium nondum erat scriptum, nisi in cordibus discipulorum, et praecepit 
Christus collegio apostolorum praedicare evangelium. » Cap. 5, pars 2, 
fol. 343' : « Considerandum est ergo ex supradictis, quod universales 
et vere Deo digni apostoli, habentes sensum prophetarum et evange- 
liorum scriptum in cordibus suis, fideliter exequentes praeceptum 
magistri praecipientis, quatenus in mundum universum euntes, testes 
essent ac praedicarent evangelium, per quorum linguas loquebatur Spi- 
ritus Sanctus, non tamen conati sunt evangelium scribere in chartis et 
pergamentis, quam in cordibus hominum, scientes vivam vocem habere 
indigere, non suasoriis argumentis humani spiritus. Unde ab initio 

343 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

iam late per omnem locum erat dispersa Christi ecclesia, erantque in 
observantia ecclesiae ritus et instituta quaedam ab apostolis praecepta, 
priusquam scripta essent ulla evangelia… » AU ELSETS 

29 C.T., I, p. 484-485 : « Ea autem fidei nostrae principia tria esse 
inveniemus. Nam doctrinam nostram non nisi revelationem quandam 
diversis temporibus factam dinoscitur. Patriarchis primum, quorum 
fidem in sacris scripturis habemus — hasque vetus testamentum nomi- 
namus. Procedente tempore placuit divinae bonitati eadem et longe 
plura hominibus per unigenitum Filium suum revelare, qui non scripto, 
sed ore, non in charta, sed in corde plantavit evangelium suum, prout 
nihilominus iidem prophetae praedixerant — et hoc novum testamen- 
tum dicimus. Eorum tamen, quae a Christo emanarunt, quaedam scrip- 
turae demandata, quaedam in cordibus hominum relicta fuerunt — 
hocque secundum principium est fidei nostrae. Tertium autem, quo- 
niam non semper Filius hominis nobiscum mansurus erat, Spiritum 
Sanctum suum in mundum misit, qui Dei secreta et quae dubia apud 
homines erant declararet... » 

30. « Totum evangelium potest dici traditio, eo quod per vivam 
Jesu Christi et apostolorum vocem, primitus in cordibus hominum dis- 
seminatum est » (op. cit, fol. 2Y : nous devons ces textes à G. H. TAVARD, 
Tradition in Early Post-Tridentine Theology, dans Theol. Studies, 23 
(1962), p. 377-405 (p. 391 s.). 

31. Op. at., fol. 5°. 
32. Op. cit, fol. 220f (G. H. TAVARD, p. 292, n. 64). 
33. « Atramento mortuo in sacris codicibus expressum », « in mate- 

rialibus aut lapideis tabulis » (G. H. TAYARD, p. 393). 
34. De Locis theol., lib. III, c. 3, primum fundam. (éd. SERRY, p. 67 b) : 

« Lex ergo evangelica, quae lex spiritus est, non literae, non est a prin- 
cipio literis exarata, sed in animis fidelium insculpta. » 

35. Jbid., quartum fundam., p. 69 b. 
36. Par exemple JEAN DE LA PEKA, O. P. (Salamanque, 1559), Comm. 

in II2® JI&, q. 1, a. 10 : « Doctrina revelata immediate a Deo sive 
fuerit scripta in chartis, sive in intellectibus et cordibus fidelium, eius- 
dem est auctoritatis » (dans C. Pozo, La Teoria del Progresso dogmatico 
en los Teologos de la Escuela de Salamanca, Madrid, 1959, p. 151); 
BAKEZ, In I" Partem.…., q. 1, a. 8 (1584) : « Sacra Scriptura praecipue 
est in corde Ecclesiae, secundario vero in libris et editionibus » (éd. BEL- 
TRAN DE HEREDIA, Salamanque, 1934, p. 71); STAPHYLUS ({n causa 
religionis sparsim editi libri, Ingolstadt, 1613, p. 24), oppose le « Vivum 
cor Ecclesiae » aux « mortuae chartacae membraneae Scripturarum ». 
Par contre, nous n’avons pas rencontré le thème de l’Évangile écrit 
dans les cœurs, en tout cas pas la citation de 2 Cor, 3, 3, dans S. ROBERT 
BELLARMIN, 12 Controversia generalis : De Verbo Dei, lib. I 

37. Voir notre Vraie et Fausse Réforme dans l’Église (Unam Sanctam, 
20), Paris, 1950, p. 423 s. 

38. Voir Ë. H., p. 151-166. 
39. Par exemple Eck (cf, G. H. TAvARD, Holy Writ, p. 123). Sinon 

primauté, du moins égalité, fondée dans le fait que le principe opérant 
ici et là est le même, à savoir le Saint-Esprit. C’est la position de nom- 
breux théologiens (Driedo : cf. MURPHY, op. cit., p. 93; Jean de la Peña 
cité supra; n. 35), c’est celle du concile de Trente : « pari pietatis affectu », 
expression empruntée au texte de S. Basile si souvent invoqué. 

344 



NOTES DE L’EXC. A 

40. Voir dans G. H. TAvaARD, p. 152, les textes de Michel Vehe 
q 1539) et Alberto Pio (Ÿ 1531); p. 156, Jean Faber, évêque de Wiener- 

eustadt (f 154r), et Sadolet (f 1547); p. 162-163, Nicolas Ellenbog 
(T 1543); p. 164-169, Nicolas Herborn (f 1535). 

41. Voir G. H. TAVARD, p. 157, avec référence à Jean Mensing. 
42. Cf. G. H. TAVARD, p. 120-123. 
43. STANISLAI Hosir, … Opera omnia in duos divisa tomos, Cologne, 

1584, t. I, 321 : « Non est Evangelium ubi non est Ecclesia. Non est 
Ecclesia ubi non est Evangelium. Non quod Scriptura non haberi pos- 
sit extra Ecclesiam... sed vivum Evangelium ipsa est Ecclesia, extra 
quam pelles haberi, sive chartae possunt, atramentum haberi potest, 
litterae sive characteres, quibus conscriptum est Evangelium, haberi 
possunt; caeterum ipsum Evangelium extra Ecclesiam non habetur, 
nec haberi potest. Quae causa est, quod Apostoli Spiritu Sancto pleni, 
cum symbolum tradidissent, nusquam proposuerunt : « Credo sancta 
« Biblia, aut sanctum Evangelium », sed « Credo.. sanctam Ecclesiam ». 
In ea sunt Biblia, in ea est Evangelium, in ea sanus est Evangelii intel- 
lectus; quin ipsa potius est Evangelium, scriptum non atramento, sed 
Spiritu Dei vivi, non in tabulis lapideis, sed in tabulis cordis carnalibus.» 

44. En particulier, la notion de wicarius. Nous espérons pouvoir 
publier le résultat de ces recherches. Voir déjà Ecce constitui te super 
gentes et regna (Jer, I, 10) « in Geschichte und Gegenwart », dans Theo- 
logie PA sn u. Gegenwart. Festschrift M. Schmaus, Munich, 1957, 
p. 671-696. 

45. Voir Les Sources patristiques du droit de l’Église du vIrx au 
XIIIe siècle, Mulhouse, 1957. 

46. Notre thème a parfois été repris, à leur manière, par les spirituels. 
S. JEAN EUDES, par exemple, compare le cœur de Marie à « un Évangile 
vivant, dans lequel la vie de Notre-Seigneur Jésus-Christ est écrite 
avec le doigt de Dieu, qui est le Saint-Esprit » (cité par CH. FLACHAIRE, 
La Dévotion à la Vierge Marie dans la littérature catholique au commen- 
cement du XVII° siècle, Paris, 1916, p. 133). 

47. Dans la Theologische Quartalschrist, 1823, p. 497. 
48. Lessing, Schleiermacher : cf. E. H., p. 246. Voir P. CHAILLET, 

La Tradition vivante, dans Rev. Sc. ph. th., 1938, p. 172 et, pour MÔHLER 
172. 

k pot Die Tradition ist das fortwährend in den Herzen der Gläu- 
bigen lebende Wort » : Symbolik, 38, 17e éd., p. 271; éd. J. R. GEr- 
SELMANN, 1957, p. 415. Cf. Die Einheit, add. III : éd. E. VIERNEISEL, 
Mayence, 1925, p. 192; Athanasius d. Grosse, t. I, p. 124 : la Tradition 
— «ein den Christen einwohnendes Grundgefühl, das sich durch ihre 
erste Erziehung in der Kirche gebildet hat ». Perrone a emprunté l’idée 
à Môhler (W. Kasper, Die Tradition in der Rômischen Schule, Freiburg, 
1962, p. 95, n. 114). 3 y Au 

so. Voir son rapport Die Orthodoxen hermeneutischen Grundprinzi- 
pien…, dans Procès-verbaux du Premier Congrès de Théologie Orthodoxe 
à Athènes, 26 nov.-6 déc. 1936, Athènes, 1939, p. 146-147. 

51. De div. Tradit., th. XX, I (p. 253). 

345 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

EXCURSUS B 

1. Voir études citées à la Bibliographie; tout récemment encore, 
dans E. T. L., 1962, p. 76. ’ 

2. En particulier S. AUGUSTIN, De Pecc. mer. et remiss., II, 36, 59 
(P. L., 44, 186) : l’Écriture propose clairement ce que l’homme ne peut 
ignorer sans risquer son salut; C. Faustum, XXII, c. 95 et 96 (42, 464); 
De Doctr. christ. IL, 9, 14 (34, 42) : « lis enim quae aperte in Scripturis 
posita sunt, inveniuntur illa omnia quae continent fidem moresque 
vivendi, spem scilicet atque caritatem de quibus libro superiore trac- 
tavimus. » Voir Alcuin, Théodulphe d'Orléans et Bruno de Segni cité 
supra, ch. V, n. 10 (Bruno : «… Unumquodque Evangelium per se 
uaiverso mundo sufficeret ad fidem, doctrinam et salutem »); S. BONA- 
VENTURE : « Veritas enim fidei et vitae sanctitas non aliunde quam ex 
scripturarum fonte hauritur » (Opusc., 13 : Determinationes…, P. I, 4. 3; 
Opera, éd. QUARACCHI, VII, p. 339). 

3. S. CYRILLE DE JÉRUSALEM, Catech., IV, n. 17 (P. G., 33, 476-477); 
S. JEAN CHRYSOSTOME, In Epist. 2 ad Thess., hom. 3, 4 : « Tout est clair 
et droit dans les divines Écritures, elles nous font connaître tout ce qui 
est nécessaire » (P. G., 62, 485); S. CYRILLE D’ALEXANDRIE, In Joan. 
lib. XII : « Tout ce que le Seigneur a fait n’a pas été fixé par écrit (il 
s’agit de Ÿn, 21, 25), mais seulement ce qu’on a estimé suffisant, soit par 
rapport aux mœurs, soit par rapport aux dogmes, pour parvenir à la Cité 
d’en haut, brillant d'œuvres et de vertus, afin d’être réunis à la Cité des 
Premiers-nés » (P. G., 74, 756); commentant le même verset de Ÿn, 21, 
25, EUTHYME ZIGABÈNE (f 1022) écrit : « Ils n’ont écrit que ce qui était 
le plus utile et le plus nécessaire pour la religion et la foi...; à celui qui 
reçoit cela, les autres choses ne seront pas nécessaires » (Com. in Foan. : 
PAGx29E5s0D);: 

4. De Concordia praescientiae Dei cum libero arbitrio, q. 3, c. 6 (P. L., 
158, 528 B). 

s. « Nec rectae confessioni officit, si nonnulla confessionis verba in 
canonicis minime reperiantur scripturis. Ob hoc enim maxime symbola 
conciliorum scripturis illis sunt superaddita, ut illi doceant vel disserant 
quae ili aperte non habentur. Quis enim Trinitatem, vel tres personas 
in ea sibi coaeternas et coaequales, quarum unaquaeque sit Deus, in 
illis scripturis dici meminerit, aut Pilatus Pontius appellari, aut ad 
inferos animam descendisse Christi, et alia quaedam quae in verbis 
non continentur canonicis? Multa profecto fidei necessaria post Evan- 
gelium ab apostolis vel apostolicis viris addita sunt, quae ex verbis 
evangelicis, minime comprobantur, sicut est de virginitate Matris 
Domini etiam post partum jugiter conservata, et de aliis fortasse mul- 
tis » (Introd. ad theol., lib. II, c. 14 : P. L.,.178, 1076). 

6. Pour S. BONAVENTURE, ce sacrement avait été institué par l'Esprit 
Saint après la Pentecôte (IV Sent., d. 7, a. 1,q. 1,ad 1 (Quar.,ÏV, p. 164)). 

7. Notons ce témoignage du moine BosoN (vers 1140?) : « Porro si 
sacramentum nominatur, non tamen inter illa generalia ac principalia 
sacramenta annumeratur, sine quibus christiana salus non habetur » 
(J. LEBOURLIER, Un témoin de l'élaboration de:la liste des sacrements, 
dans R. T. À. M., 21 (1954), p. 130-137 : p. 130). Pour le vocabulaire, 

346 



NOTES DE L’EXC, B 

cf. ROLAND BANDINELLI (Alexandre III), « sacramenta necessitatis » 
(GIETL, Die Sentenzen…;, Freiburg, 1891, p. 261-262) : Roland est de 
l’école d’Abélard. 

8. On invoquait parfois, pour la confirmation, Mr, 19, 13 (S. THo- 
MAS, IV Sent., d. 7, q. I, a. ï, ad 1). De toute façon, disait $. Thomas, 
la nr de ce sacrement est connue par la tradition orale (ibid., q. 1, 
a). 
9: IV Sent., d. 23, q. 1, a. 1, q® 3, ad 1 : « Multa Dominus fecit et 

dixit quae in Evangeliis non continentur. Illa enim praecipue curave- 
runt Evangelistae tradere quae ad necessitatem salutis et ecclesiasticae 
dispositionis pertinent; et ideo potius institutionem baptismi et poeni- 
tentiae et eucharistiae et ordinis a Christo factam narraverunt quam 
extremae unctionis vel conformationis, quae neque sunt de necessitate 
salutis neque ad dispositionem sive distinctionem Ecclesiae pertinent. » 
(CF. I2 IIæ, q. 108, a. 2.) 

10. De Veritate, q. 14, a. 11, c. (Deus est provisurus in omnibus 
necessariis ad salutem) et ad 1 (hoc ad divinam Providentiam pertinet 
ut cuilibet provideat de necessariis ad salutem). 

11. Relevons, à propos de ?n, 21, 25 : « Non omnia scripta sunt, sed 
quae sufficiunt ad fidem nostram » (Com. in Joan. c. 20, n. 6 : éd. Qua- 
racchi, VI, p. 516); « Omnis veritas salutaris vel in Scriptura est vel 
ab ea emanat vel ad eam reducitur » (Sermo I in Circumcisione Domini, 
IX, p. 138). 

12. Sum. theol., p. I, tract. I, q. 3, memb. 2, sed c. 2 (éd. BORGNET, 
t. XXXI, p. 16), avec référence à lib. XIV De Trinitate. Il s’agit certai- 
nement du passage (De Trin., XIV, 1, 3 : P. L., 42, 1037) où, après avoir 
distingué sagesse et science, celle-ci étant la connaissance des choses 
humaines, Augustin dit s’intéresser non à toute science, non à tout ce 
qu’on peut chercher à savoir des choses humaines, mais seulement à 
ce par quoi /a foi salutaire, celle qui conduit à la vraie béatitude, est 
engendrée, nourrie, défendue, fortifiée. Ce texte de S. Augustin est cité 
par S. THOMAS, Sum. theol., 2, q. ï, a. 2,5. c. : on notera, 1b1d., ad 2, 
« Scriptura seu sacra doctrina ». Il est cité par exemple encore par GRÉ- 
GOIRE DE RIMINI (f 1358) qui écrivait : « Constat quia quidlibet tale vel 
expresse secundum se continetur in sacra scriptura vel ex contentis in 
ea deducitur, alioquin non ipsa sufficeret ad nostram salutem et nos- 
trae defensionem fidei, etc., quod est contra Augustinum.….. » (Sent, 
I, d. 1, q. ï, a. 2 : cité par W. PALMER, op. infra cit., P. 14, n. €). 

13. « In ipsa (Scriptura) clarissime traduntur ea quae sunt necessaria 
et sufficientia ad finem ultimum consequendum» (cité par P. DE VOOGHT, 
Les Sources, p. 111. 

14. Dialogus, lib. IL, c. 1, dans GOLDAST, Monarchia..,t. II (Amster- 
dam, 1631), p. 410-411 : « Illae solae veritates sunt catholicae reputan- 
dae et de necessitate salutis credendae quae in canone Bibliae explicite 
vel implicite asseruntur (...). Omnes autem aliae veritates quae nec in 
Biblia sunt insertae nec ex contentis in ea, consequentia formali et 
necessaria possunt inferri, licet in scripturis sanctorum et in diffini- 
tionibus summorum Pontificum asserantur, et etiam ab omnibus fide- 
libus teneantur, non sunt catholicae reputandae : nec est necessarium 
ad salutem eis per fidem firmiter adhaerere » (p. 410): Occam invoque 
ensuite des textes d’Écriture et de S. Augustin en ce sens. 

15. C. 2-5, p. 411-416. 

347 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

16. Voir E. H., p. 129 s. ss 
17. Nous manquons d’une étude historique d’ensemble sur la crité- 

riologie théologique aux x1II° et x1v® siècles : classification et hiérarchi- 
sation des propositions doctrinales, notes théologiques, positives et 
négatives, etc. Il serait intéressant de comparer les catégories et le voca- 
bulaire de S. Thomas d'Aquin d’un côté, de Guillaume d’Occam de 
l’autre. S. Thomas donnait son attention principale au contenu (quod; 
objet formel quod) de la Foi. Appartenait, selon lui, en raison même 
de son contenu, secundum se, à titre immédiat et premier, principaliter, 
ce qui, de par son contenu intrinsèque, a rapport direct à la vie éter- 
nelle, c’est-à-dire à notre fin divine. Par contre, d’autres affirmations 
ne relèvent de la Révélation et de la Foi qu’en raison de leur rapport 
(extrinsèque) aux vérités précédentes. Elles relèvent de la Foi « per 
accidens et secundario ». La sainte Écriture contient nombre de tels 
énoncés : tous ceux qui apportent de purs éléments de fait, accidentels 
par rapport aux « per quae ducimur ad vitam aeternam » (voir II® II£, 
q. 1, a. 6, ad I et a. 8; q. 2,a. 5 cet a. 7; cf. 13, q. 32, a. 4). Il n’y a pas 
coïncidence absolue entre les catégories d’Occam et celles de S. Tho- 
mas. Il existe même, entre nos deux auteurs, une notable différence de 
climat. L'intérêt ne porte pas exactement sur les mêmes choses. Chez 
S. Thomas, l’accent est mis sur le contenu intrinsèque des vérités, 
considéré dans son rapport avec cette certaine réalité qu’est la vie éter- 
nelle selon le plan de salut de Dieu. Chez Occam, il est mis sur ce 
june est tenu de croire, ce en quoi il n’est pas loisible de prendre sa 

erté. 
18. Opera omnia, éd. Ellies DU PIN, Anvers, 1706, t. I, p. 22-28. 
19. Cf. G. THixs, Le « Tractatus de Ecclesia » de Jean de Raguse, 

dans Angelicum, 17 (1940), p. 219-244 (p. 235). 
20. Institution de 1541, ch. 15 (éd. Coll. Budé, t. IV, p. 171). Le 

texte latin de 1559, qui est de Calvin lui-même, porte également : 
« Nos si demus illud primum errare non possee ecclesiam in rebus ad 
salutem necessariis… » (IV, 8, 13 : C. R., 30 : Opera Calvim, II, 
855); de même la version française de ce texte, 1560 (Opera, IV, 736). 
Faut-il voir une intention dans le fait que, dans ces textes plus tardifs, 
la précision de l’inerrance ès choses nécessaires à salut n’est plus don- 
née à propos de la thèse des papistes, mais seulement là où Calvin 
précise ce qu’il admet, lui, à ce sujet? 

21. Examen.., dans Opera omnia, Ingolstadt, 1543, f. 101-139. Cf. 
H. KLomps, Kirche, Fretheit und Gesetz bei dem Franziskanertheologen 
Kaspar Schatzgeyer (Reformationsgeschichtl. Studien u. Texte, 84), 
Munster, 1959, P. 103-104 et 135, OÙ, en n. 100, est cité ce texte : 
«Scriptura quidem sacra sufficienter tradit in agibilibus necessaria ad 
salutem.. » (Cf. aussi G. H. TAvaRD, Holy Writ, p. 174 bas.) 

22. Antilutherus, fol. XXIX v, cf. G. H. TAVARD, op. cit., p. 160. 
23. De Ecclesiasticis scripturis et dogmatibus, lib. IV, c. 6, éd. Louvain, 

1556, fol. 265 B (dans E. H., p. 148, nous avons dit, par erreur : 1550). 
Driedo y revient souvent ailleurs. 

24.:C TiseVI2.:p: 48. 
25. Résumant le débat, MASsARELLI écrivait, dans son Diarium, en 

date du 26 février 1546 : « Frustra, inquit (D. Clodiensis), nos modo 
quaerere traditiones per manus verbo et observantia communis eccle- 
siae ad nos deventas, cum habeamus evangelium, in quo omnia quae 

348 



NOTES DE L’EXC, Ë 

ad salutem et vitam christianam necessaria sunt, scripta inveniuntur. » 
On cite à Nacchianti les textes du N. T. parlant de traditions, puis le 
texte du Ps.-DENYs, Eccl. Hier., 1, 4. Massarelli continue : : « Quod 
autem Augustinus dicat in evangelio omnia esse scripta quae necessaria 
sunt ad salutem, verba illa formaliter intelligi debent, scilicet ad fidem 
Christi accipiendum ut salvi fiamus. Quo vero ad mores et christianam 
vitam instituendam, certe non omnia scripta sunt, quare ipse Deus 
noster ait : Mittam.. (fn, 15, 26; 14, 26) » (C. T., 1/1, p. 494). Notons 
ici, chez Massarelli, une thèse très intéressante touchant le domaine 
habituel des traditions non écrites : thèse qui rejoint les conclusions de 
notre propre enquête historique (E. H., p. 64-75). 

26. C. T., XII, p. 521, 1. 47-52. Noter ce que pouvait recouvrir alors 
le mot traditiones. 

27. Voir U. HorsT, Das Verhältnis von Schrift und Tradition nach 
pre Cano, dans Trierer Theol. Zeitsch., 69 (1960), p. 207-223 
p.222) 
28. De Divinis, apostolicis atque ecclesiasticis traditionibus, Cologne, 

1549, fol. 144' : « Adde quod multa sunt in Ecclesia universali recepta, 
et ea quidem ad salutem necessaria, quae Scriptura canonica dilucide 
constare minime possunt, sed per Christi apostolorum traditionem illi 
innotuerunt » (Voir G. H. TAvARD, Tradition in Early Post-Tridentine 
Theology, dans Theolog. Studies, 23 (1962), p. 377-405 (p. 395)). 

29. « Sancta Scriptura in genere et in communi continet omnia quae 
sunt necessaria ad salutem aeternam. Admonet enim nos ut traditiones 
apostolorum veneremur et suscipiamus; rursus admonet nos et aucto- 
ritate ecclesiae quae est columna et firmamentum veritatis.. » (Cité 
d’après le ms. Vat. 4628, f. 40", par C. Pozo, La Teoria del Progresso 
dogmatico en ‘4 Teologos de la Escuela de Salamanca, Madrid, 1959, 

. 191, n. 53. 
” . De Controversiis, I, lib. IV, c. 11, éd. Paris, 1870, p. 223. Cf. c. 3, 
p. 197 : « …in Scripturis non contineri expresse totam doctrinam neces- 
sariam, sive de fide sive de moribus et proinde praeter verbum Dei 
scriptum requiri etiam verbum Dei non scriptum, id est divinas et 
apostolicas traditiones. » 

31. Lettre à M. de Cherelles : Œuvres, Paris, 1622, p. 843 (cité par 
W. PALMER, op. cit. infra, IL, p. 16, n. j). Le « médiatement » n’est pas 
compris dans le sens de l’in genere et in commun: de Medina, mais au 
sens d’une explication du contenu de l’Écriture dans la Tradition. 

32. Cf. Institution, IV, 10, 30 (C. R., 32 (Opera Calvini, IV), 794) : 
« Puisque Dieu a fidelement comprins en sa parolle et nous a pleinement 
declairé quelle est toute la vraye reigle de justice, toute la façon de le 
bien servir, et tout ce qui estoit necessaire pour nostre salut, il le faut 
avoir pour nostre seul maistre en cela. Quant à la discipline externe et 
aux cérémonies, il ne nous a point voulu ordonner en particulier et 
comme de mot à mot comment il nous faut gouverner (..….). Finalement, 
pource que Dieu n’en a rien dit par exprès, d’autant que ce n’estoyent 
point choses necessaires à nostre salut. » S 

33. Ainsi W. PALMER, À Treatise in the Church of Christ, Londres, 
1838, t. IL, p. 10 s. (= part. III, ch. I); A. P. FORBES, An Explanation 
of the XXXIX Articles, Oxford et Londres, 1871, p. 95 s.; CH. GORE, 
Roman Catholic Claims, Londres, 1888, p. 60 s.; E. C. S. GIBSON, The 
Thirty-nine Articles of the Church of England, Londres, 1906, p. 239-240. 

349 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

34. Voir H. MAROT, Aux origines de la théologie anglicane. Écriture 
et Tradition chez Richard Hooker (Ÿ 1600), dans Irénikon, 33 (1960), 
p. 321-343. — Hooker combat un biblicisme qui voudrait régler toute 
la vie de l’Église à partir du seul texte scripturaire. Il montre que l’Écri- 
ture ne donne que des indications générales et que l'Église, faisant 
usage de la raison, développe valablement la tradition qui, providen- 
tiellement guidée, s’impose à nous : cf. en particulier le livre V des 
Laws of Ecclesiastical Polity, que tout candidat anglican au ministère 
doit étudier. . 

35. Voir CALVIN, Institution, IV, 1, 12 (éd. latine, C. R., 30 (— Opera 
Calvini, Il), col. 755-756). . 5 

36. Cf. W. A. VIssER’T HoorT, Notre tâche æcuménique à la lumière 
de l’Histoire, Genève, 1955, p. 7. Sur l’irénisme d’inspiration humaniste, 
voir Ecumenical Rev., juill. 1955, p. 311-312; R .ROUSE et ST. CH. NEILL, 
A History of the Ecumenical Movement 1517-1948, Londres, 1954; 
Fr. W. KANTZENBACH, Das Ringen um die Einheit der Kirche im Fahrhun- 
dert der Reformation…., Stuttgart, 1957; R. STUPPERICH, Der Humanis- 
mus und die Wiedervereinigung der Konfessionen, dans Schriften d. 
Vereins f. Reformationsgesch., 53 (1936), H. 2. 

37. Voir F. W. KANTZENBACH, 0. cit. (supra, n. 36). 2253 
38. BUCER, De vera ecclesiarium in doctrina, ceremontis et disciplina 

reconciliatione et compositione, 1542. Cf. F. W. KANTZENBACH, op. cit., 
P. 1315 

39 Cf. W. A. VIsSER’T HOOFT, op. cit., p. 7. 
40. Cf. R. ROUSE et ST. CH. NEILL, op. cit., p. 38. 
41. Cf. H. MAROT, art. cité (n. 34). Hooker parle de « matters neces- 

sary unto salvation ». 
42. Avant Laud, déjà Lancelot ANDREWES (Responsio ad Apologiam 

Cardinalis Bellarmini, 1610); William LauD, dispute avec J. Percy, 
surnommé Fisher, en 1622 (éd. moderne, À Relation of the Conference 
between William Laud…. and Mister Fisher, par C. H. SIMPKINSON, 
1901). Ensuite, James USsHER, Sermon sur l’unité de l’Église, 1624 et 
Answer to a Challenge made by a Tesuit, 1625, ch. Il; Jeremy TAYLOR, 
Dissuasive from Popery, 1664, part. I, bk 1, $ 2; Henry HAMMOND, Of 
Fundamentals, 1654, etc. 

43. Voir H. SCHÜSSLER, Georg Calixt. Theologie und Kirchenpolirik. 
Eine Srudie zur Œkumenizität des Luthertums, Wiesbaden, 1961, p. 545. 

44. JURIEU, Traité de l’unité de l’Église, du schisme et des points fonda- 
mentaux, 1688; Tableau du socinianisme, 1690, p. 116. Voir R. STRUMAN, 
La Perpétuité de la foi dans la controverse Bossuet-Furieu, 1686-1691, 
dans R. H. E., 37 (1941), p. 145-189 (p. 171 s.). 

45. BossuET, Lettre à Leibniz, 1700, dans Correspondance, éd. des 
Œuvres par LACHAT, t. XII, p. 146. 

46. Voir FRANZELIN, De div. Tradit.; th. XXIII, p. 283 s.; L. BILLOT, 
De Ecclesia, th. XVII (3° éd., Prato, 1909, p. 396); De immutabilitate 
Traditionis, 1922, c. II (cf. D. T. C., t. XV, col 1344); M. D'HERBIGNY, 
Theologica de Ecclesia, Paris, 1921, n. 227, 235, 390; L. DE GRANDMAI- 
SON, Le Dogme chrétien, Paris, 1928, p. 247; À. MICHEL, art. Explicite 
dans D. T. C.,t. V, col. 1869. 

47. Cf. FRANZELIN, op. cit., th. XVII, p. 2325. 



Table des Auteurs cités 

À 

Abélard P., 256, 346. 
Acace, 325. 
Agathon, 265. 
Alain de Lille, 311, 325. 
Albert le Grand (S.), 275, 347. 
Alcuin, 308. 
Aldhelme, 280. 
Alès À. d’, 99, 298, 306. 
Allen E. L., 290. 
Allmen J. J. von, 238, 272, 330. 
Allo B., 305. 
Alphonse de Castro, 280. 
Alszeghy Z., 297. 
Altaner B., 298. 
Amalaire, 276, 281. 
Amann E., 323. 
Ambroise (S.), 23, 267, 269, 280, 

309, 316. 
Ambrosiaster, 342. 
Andersen W., 330. 
Andrewes L., 350. 
Anselme ($S.), 256, 346. 
Anselme de Laon (Pseudo-), 325. 
Anselme de Lucques, 325. 
André Ant., 257, 347. 
Antoniadis E., 254, 345. 
Arnold EF. X., 281, 290. 
Arrieta S., 340. 
Articles (XXXIX art. anglic.), 259- 

260. 
Asmussen H., 320. 

351 

Asting R., 39, 274, 281. 
Athanase (S.), 20-21, 45, 195, 265, 

271, 291,293, 310, 316, 318, 325. 
Aubert R., 297, 322. 

Augustin (S.), 21, 23, 61, 94, 143, 
171, 194, 195, 201, 204, 247, 248, 
264, 265, 267-268, 270, 271, 276, 

280, 284, 291, 296, 299, 303, 308, 
309, 310, 312; 313; 314, 315; 316, 
317; 320, 321, 325, 326, 327, 337, 
341, 342, 346, 347. 

Augustin (Pseudo-), 269. 
Auzou G., 281, 316. 

B 

Bacht H., 321. 
Baehrens. Voir Origène. 
Bailly, 319. 
Baïnvel J.-V., 226, 287, 293, 308, 

319. 
Bakhuizen van den Brinck, 228, 

316, 329, 333; 335. 
Balic C., 292. 
Bañez D., 344. 

Bardet (Past.), 220. 

Bardy G., 267, 302, 315, 325, 341. 
Bareille G., 266. 
Baril H., 284. 
Barnabé (Pseudo-), 48, 278. 
Barth K., 165, 175, 221, 232, 299, 

332» 334» 335; 336, 338. 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Basile (S.), 21, 195, 201, 265, 268, 

275; 284, 301, 306, 309, 324. 
Batiftol P., 315, 326. 
Baudraz (Past.), 332. 
Bauer, 285. 
Bauerreiss R., 279, 280. 
Baumgartner Ch., 293. 
Baur F. Chr., 334. 
Bayard. Voir Cyprien. 
Beauchet L., 265. 
Beauduin L., 122, 284, 305. 
Bède (S.), 45, 312. 
Bellarmin (S.) Rob., 137, 258-259, 

286, 317; 318; 320; 322; 344; 349. 
Benoît (S.), 325. 
Benoit À., 266, 303, 314; 315; 323; 

324; 327; 330, 334. 
Benoit P., 338. 
Berengaud, 276. 
Bérenger de Tours, 144. 
Bernard (S.), 268, 2971, 325. 
Bernard Ph., 301. 
Bernard R., 315. 
Bertholet A., 284. 

Beumer J.;, 9, 292, 308, 314, 319, 
343. 

Beyssac, 318. 
Biemer G.; 11, 293, 294, 319, 320. 
Billot L., 95, 206, 350. 
Biot F., 302. 
Bittremieux J., 284. 
Blaise-Chirat, 268, 293, 325. 
Bliemetzrieder F., 326. 
Blondel M., II, 122, 123-126, 127- 

129, 209, 254; 305-306. 
Boas G., 7, 263. 
Bockel P., 323. 
Bodin C., 283. 
Bœgner M... 332, 336. 
Boismard M.-E., 295. 
Bolshakoff S., 294. 
Bonaventure (S.), 58,248, 256, 300- 

301, 312, 327; 342; 346, 347. 
Bonsirven J., 299. 
Borella P., 267, 269. 
Borgnet. Voir Albert le Grand. 
Bosc J., 340. 
Boson, 346. 
Bossuet, 8, 111-112, 187, 261, 301, 

320; 319, 323; 350. 
Botte B., 200, 266, 269, 277, 301, 

326. 

352 

Bouyer L., 179-180, 302, 304, 312, 
322, 

Boyer Ch., 319. 
Braun F.-M., 290. 
Brêchet R., 340. 
Bremond H., 306. 
Brinckmann B., 321. 
Brinktrine J., 303. 
Brugère L., 280. 
Brunetière F., 310. 
Brunner P., 329, 332. 
Bruno F., 310. 
Bruno de Segni, 308, 342, 346. 
Bruyne M. de, 270. 
Buber M., 270. 
Bucer M., 260, 350. 
Buehler C. F., 260. 
Buehler K., 270. 

C 

Cajetan, 96, 282, 291, 295, 297. 
Calixt G., 261. 
Calvin J., 116-117, 217, 219, 220, 

259, 285; 303; 331; 332, 349» 357; 
350. 

Camelot P., 267, 283, 298, 315. Et 
voir Ignace d’Ant. 

Cano Melch., 83, 137, 251, 258, 
292; 307; 344. 

Capelle B., 266, 303, 304, 322. 
Cappuyns M... 303. 
Card. de Lorraine, 84. 
Carpenter H. J., 267. 
Casel O., 111, 120-121, 205, 273, 

301; 305; 316, 327. 
Casper J., 338. 
Cassander G., 260, 319. 
Catéch. (Long) russe, 286. 
Célestin Ier, 303. 
Cerfaux L., 286. 
Cervini (Card), 281, 291-292, 344, 

350. 
Chaillet P., 265, 202, 293, 345. 
Charlier C., 309, 310. 
Chavasse AÀ., 25, 266, 323. 
Chenu M.-D., 272, 312, 323, 325. 
Chifflor Th.-G., 340. 
Christian. au XX® 5. (Le), 335. 
Clément O., 272, 340. 
Clément de Rome (S.), 240. 
Clémentines (Pseudo-), 314. 



Clément d’Alex., 247, 271, 289, 

310, 313: 341. 
Clérissac H., 135; 293, 307. 
Clichtoue J., 258, 348. 
Closen G.-E., 309. 
Cochleus, 250, 310, 331; 343. 
Codex Fur. Can., 318. 
Cohen B., 266. 
Cohen J., 302. 
Collinet P., 265. 
Colson J., 284. 
Combes A.;, 327. 
Concile : Carthage (256), 312. 

— Chalcédoine (451), 108, 

324. 
CP (553), 108, 265, 316, 

324, 325. 
CP (680), 108. 
Francfort (794), 325. 
Latran (649), 324. 
Nicée (787), 108, 265, 

287; 324. 
Orange (529), 300. 
Trente, 43, 52; 82; 109, 

166 s., 268, 281-282, 
286, 287, 291-292; 293; 

316, 328. 
Utrecht (1865), 295. 
Vatican I, 52, 282, 287, 

288,292, 298, 300, 318, 
320. 

Congar Y., 11, 263, 265; 269, 272; 

273; 274; 275277 281; 289, 290; 

293; 294; 295; 296, 297; 298; 300, 

301, 302, 304, 308; 309, 311: 315; 
316, 317; 320; 323 326; 327 331» 
333: 336, 337 340» 341» 342» 344» 
345. 

Connolly R. H., 266. 

Const. Apost., 200, 276. 
Costello Ch. J., 289. 
Coulson J., 294. 
Courthial P., 335. 
Cousin V., 283. 
Cristiani L., 321. 
Croiset À., 283. 
Cronin A.-J., 135. 

Cullmann O., II, 222, 225; 241- 

242, 260, 329, 3323 333: 335: 337> 
338-339. 

Cyprien (S.), 24, 48, 102, 267; 278, 

299; 312. 

il 

353 

TABLE DES AUTEURS CITÉS 

Cyrille d’AI. (S.), 24-25, 142, 195, 

268; 310, 317; 324; 325, 326, 346. 
Cyrille de Jér.(S.),21,25,265,267, 

268, 270, 314; 321, 346. 

D 

Dahl N. À., 275, 285. 
Dalmais L.-H., 272, 303, 322. 
Daniélou J., 272, 275; 277; 278, 

279; 296, 323, 338. 
Darboy (Mgr), 282. 
Davis H.-F., 294. 
Decker B., 319. 
Deden D., 263. 
Dejaifve G., 330. 
Delahaye K., 296. 
Délesty, 306. 
Delfino, 320. 
Deneffe AÀ., 11, 286, 287, 289, 328. 
Denys de Cor., 310. 
Denys (Pseudo- Aréop.), 282, 349. 
Devadutt, 336. 
De Vooght P., 11, 169, 255, 320, 

346, 347. 
Devwailly L.-M.,270,271,281;,321. 
Dhanis E., 290. 
Didachè, 266. 
Dieckmann H., 290. 

Diem H., 164, 318, 329, 332; 335; 
338. 

Dillenschneider Cl., 12, 288, 292, 
296. 

Dillistone F. W. D. 320. 
Diognète (Ép. à); 90; 295; 325. 
Dix Gr., 289, 339. 
Dodd C. H., 335. 
Dülger F. J., 266, 280. 
Dôllinger IL., 316. 
Doncœur P., 327. 
Dondaine H. F., 267. 
Dondeyne A., 268. 
Dosithée, 299. 
Drey, 181, 322. 
Driedo J., 250, 258, 283, 289, 307, 

331, 343; 344» 348. 
Dubarle A.-M., 302; 321, 330. 
Dufrenne M., 274. 
Dumas A., 266. 
Du Perron, 259, 319; 349. 
Duployé P., 184, 302, 322. 
Dupont J.; 312. 

12 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Dupront A., 298. 
Durand A., 290. 

E 

Ebeling G.; 174; 274; 298, 321, 329, 
332, 333» 334. 

Eck J., 249-250, 253, 343. 
Ehrhardt À., 265. 
Eichenseer C., 266, 267, 269, 270. 
E. K. D., 224. 
Elert W., 327. 
Ellenbog Nic.;, 345. 
Ellul J., 334. 
Émery P. Y., 239, 339. 
Emilianos (Mgr), 294. 
Engelland H., 329, 331, 333; 334. 
Épiphane (S.), 324. 
rasme, 260. 

Éthérie, 23, 267. 
Eusèbe, 265, 271, 277, 284, 288, 

302; 315; 324; 341. 
Euthyme Zigabène, 346. 
Evdokimov P., 04, 296, 342. 

F 

Faber J., 294, 345. 
Fagliolo V., 284. 
Fairweather E. R., 329, 341. 
Fascher E., 282. 
Feiner J., 286. 
Fessler (Mgr), 323. 
Feuillet A., 340. 
Février P.-A., 279. 
Filograssi G., 287, 322. 
Fischer B., 296. 
Flachaire Ch., 345. 
Flesseman-Van Leer E., 12, 232, 

233; 308, 310, 321, 334; 337. 
Florovski G., 196-198, 326. 
Florus de Lyon, 280. 
Forbes A. P., 349. 
Fraenkel P., 330. 
François de Sales (S.), 97, 297, 322. 
Franzelin J. B., 66, 73, 181, 254, 

286, 287, 295, 296, 314, 315; 316, 

328, 340, 345; 350. 
Fridrichsen A., 276. 
Friedrich G., 176, 281, 317. 
Fries H., 292, 293. 
Frisque F., 340. 

Fuchs V., 302. 
Fulgence de Ruspe (S.), 267. 
Fulligan N., 302. 
Funck-Brentano F., 336. 
Funk, 276. 

G 

Gagé P., 323. 
Gaïllard J., 274. 
Gaime P., 316. 
Gardeil A., 208. 
Gasser (Mgr), 321. 
Geenen G., 268. 
Geffré CL.-J., 274. 
Geiselmann KR. J., 12, 67, 167, 283, 

285, 286, 288, 291; 292, 293; 294, 
308, 309, 315,318; 319, 328,331, 
338; 345. 

Gélase Ier, 291, 325. 
Gélasien (Sacram.), 25, 269, 281. 
Geraets Th. F., 300, 328. 
Germanos de Tyat., 294. 
Gerson J., 54, 257, 283, 348. 
Ghellinck J. de, 269, 324. 
Giblet J., 290, 290. 
Gibson E. C. S., 349. 
Gietl, 347. 
Gillmann F., 342. 
Gilmore AÀ., 335, 336. 
Girarda J. M., 290. 
Glœge G.; 329, 332, 334, 335. 
Goldast, 347. 
Gorce D., 308, 309, 323. 
Gore Ch. 349. 
Goudge ÉL., 135. 
Goupil AÀ.-A., 2095. 
Grabmann M., 317. 
Grass H., 332. 
Gratien, 145, 192, 312, 324. 
Gratieux AÀ., 327. 
Grandmaison L. de, 350. 
Greenslade S. L., 327. 
Grégoire de Nysse (S.), 21, 32, 265, 

272. 
Grégoire le Grand (S.), 45, 147, 

271, 276, 308, 310, 315, 324; 325, 
327; 338. 

Grégoire VII (S.), 325. 
Grégoire IX, 325. 
Grégoire de Rimini, 347. 
Grelot P., 277. 



Grosche R., 304. 
Guardini R., 223, 333. 
Guéranger P., 191, 323. 
Guibert J. de, 288, 292. 
Guignebert Ch., 174, 321. 
Guitton J., 285, 306. 
Gusdorf G., 270. 

H 

Hahn, 265, 270, 290, 309. 
Hamann A., 327. 
Hamer J., 295. 
Hammond H., 350. 
Hanozin P., 300. 
Hanson R. P. C., 9, 313, 334. 
Hanssens J. M., 268, 281. 
Harding Th., 317. 
Harduin, 2909. 
Harnack A. von, 44, 276. 
Hartel. Voir Cyprien. 
Hasler V. E., 276. 
Harvey. Voir Irénée. 
Hazard P., 306. 
Hazewinkel-Suinga D., 265. 
Hebert G., 2809. 
Hefele, 169. 
Heiler F., 310. 
Henri VIII, 249, 342. 
Henri de Clairvaux, 285. 
Herbigny M. d, 289, 350. 

Herborn Nic., 46, 250; 277; 317; 
343. 

Heredia Belt. de, 344. 
Hermann H., 270. 
Hermas, 337. 
Herwegen I., 266. 
Hilaire (S.), 142, 195, 267,275; 291; 

310, 311, 314. 
Hildebert de Lav., 280. 
Hippolyte (S.), 25, 47; 98, 101, 266, 

269, 277; 278; 289, 299. 
Hæpers M., 341. 
Hofmann F., 315. 
Holstein H., 8, 12, 169, 266, 270, 

272, 276, 289, 306, 313, 320, 326, 
327; 330. 

Holtzmann H. J., 333. 
Hooker R., 260, 350. 
H5ôpf H., 321. 
Hornus J., 333. 
Horst U., 308, 319, 349. 

355 

TABLE DES AUTEURS CITÉS 

Hortus delic., 308. 
Hosius Stan., 253, 345. 
Hugues de Rouen, 324. 
Hugues de Saint-Victor, 280. 
Humbert de Moyenmoutier, 324, 

325. 
Hurley M., 342. 
Huss J., 298. 

I 

Ibañez Arena A. 310. 
Ignace d’Antioche (S.), 54, 113, 

118, 276, 283, 301, 304, 310,313. 
Innocent III, 49, 264, 281. 

Irénée (S.), 20, 23, 38-39, 47, 48, 
49; 54, 58, 81, IOI, 139, 142, I7I, 
247, 265, 266, 272, 274, 276, 277; 
278,281, 283, 284, 285, 288, 289, 

290, 296, 299, 310, 313; 314, 320; 
341. 

Isidore (S.), 280, 299, 312. 
Ivanka E. von, 292, 294. 

I 

Jaermann A., 330. 

Jäger (Mgr), 295. 
Jaki St., 315. 
Janot E., 304. 
Jean XXIII, 203, 263, 327. 
Jean Chrysostome (S.), 141, 201, 

248, 276, 308, 342, 346. 
Jean de Damas (S.), 147, 265. 
Jean Eudes (S.), 345. 
Jean Diacre, 324, 326. 
Jean de Naples, 267. 
Jean de Raguse, 257. 
Jean Pupper, 298. 
Jean Rucherat, 298. 
Jedin H., 320. 
Jenkins D., 329, 333. 
Jérôme (S.), 130, 141, 143; 195, 

275; 289, 307, 308, 309, 310, 311; 
312, 325, 342. 

Jounel P., 317, 323. 
Journet Ch., 274, 287, 289, 302. 
Joyce G..-G., 292. 
Jungmann J.A.,277,301, 303; 317; 

323. 
Junius Fr., 260. 
Jürgen, 338. 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Jurieu P., 261, 350. 
Justin (S.), 266, 271, 312. 
Justinien, 265. 

K 

Kahles W., 322. 
Kampers K., 270. 
Kantzenbach W., 350. 
Käsemann E., 271. 
Kasper W., 12, 287, 288, 289, 290, 

294, 295, 296, 299, 300, 315, 319, 
322, 328, 332, 345. 

Kattenbusch F., 270. 
Kelly J. N. D., 266, 267, 270, 301. 
Khomiakov A. S., 88. 
Kilbert H., 288. 
Kinder E., 225, 329, 330, 332, 333, 

334; 336, 338, 340. 
Kireevski I., 204, 327. 
Kirsch, 267. 
Kleutgen, 295. 
Klinkhammer C., 332. 
Klomps H., 277. 
Klostermann F., 280. 
Kniazeff A., 323. 
Knopf-Krüger, 271, 295, 309. 
Knox W. L., 322. 
Koch W., 285. 
Kæpp L., 285. 
Kôniger A. M. 316. 
Kôüster H. M., 328. 
Koster M. D., 292. 
Kreck W., 299, 331. 
Kropatscheck F., 298, 310, 311, 
3205327 

Kuhn J. Ev., 89, 138, 211, 283, 
295; 318. 

L 

Labriolle P. de, 310, 324. 
Lacordaire H.-D., 307. 
Lagrange M.-]., 174,259, 316, 321. 
Lalande AÀ., 305. 
Lambeth (Confér. de), 331. 
Lamennais F., 310. 
Lamirande E., 341. 
Landgraf À., 268, 325, 326. 
Lang A., 284. 
Latomus J., 249, 342. 
Laud W., 261, 350. 

Lauras A., 12, 284, 300, 328. 
Laurentin R., 270. 
Lavelle L., 284. 
Lebourlier J., 346. 
Le Bras G., 326. 
Leclercq J., 207, 210,212, 270, 306, 

328. 
Leclercq H., 266, 295, 317. 
Lécuyer J., 276, 279, 342. 
Leenhardt F. J., 238,329, 332, 333, 

336, 339. 
Lefèvre M., 277. 
Lefort G. von, 135. 
Leibniz, 127. 
Lejay CL, 46, 277. 
Lemonnyer A., 302, 307. 
Lengfeld P., 12, 264, 308, 309, 320, 

321; 322, 329, 330; 333; 334, 336. 
Lennerz H., 319, 320, 328. 
Léon (S.), 58, 194, 195, 284, 289, 

298, 299, 324-325, 328. 
Léon IX (S.), 324. 
Léon XIII, 264, 292, 295, 316, 318. 
Le Senne R., 306. 
Lesêtre H., 321. 

Leuba J.-L., 238, 299, 329, 339, 
340. 

L’Huillier P., 294. 
Lialine CI1., 196, 325. 
Liégé P. À., 209, 203, 306, 328. 
Lilienfeld. Voir Môhler. 
Lobstein P., 331. 
Lodrioor ]J., 319. 
Læœwenich W. von, 298-299, 332. 
Lohse E., 280. 
Lôhr Aemilia, 260. 
Loofs F. A., 220-221, 332. 

Loos J., 333. 
Lôscher, 330. 
Lot-Borodine M., 285. 
Lubac H. de, 12, 135, 276, 279, 

281, 285, 290, 291,293, 303; 307, 
309; 310, 311, 316,318; 319, 326, 
327; 342. 

Ludwig J., 316. 
Luther M., 144, 175,216-217, 220, 

270; 271, 310, 311: 331:335; 337. 

M 

Madaule J., 267. 
Maine de Biran, 127. 



Maistre J. de, 118, 304. 
Mâle E., 315. 
Malet F., 305. 
Mandouze A., 323. 
Mansi. Voir Conciles. 
Marcel P.-Ch., 227, 335. 
Marcotte E., 308. 
Margot J.-C. 271, 330. 
Margull H. J., 294. 
Marin Sola F., 292. 
Marlé R., 305. 
Marmy E., 307. 
Marot H., 331, 350. 
Marrou H.-I., 295, 308. 
Martil G., 326. 
Martimort G.-A., 187, 306, 323. 
Martin H. V., 264. 
Martin R., 325. 
Martin Achard R., 228, 335. 
Mart. Polycarpi, 275, 324. 
Marucchi E., 327. 
Massarelli, 277, 348. 
Maurer W., 302. 
Medina, 258, 340. 
Meester PI. de, 303. 

MehlR., 332, 334, 338. 
Mélanchton, 217, 260, 330, 335. 
Menoud Ph., 330. 
Mentz H., 264, 340. 
Mersch E., 242, 275, 340. 
Merz G.; 320. 
Mensing Jean, 250, 294, 317, 

343. 
Michel A., 325. 
Michel A., 322, 350. 
Michelin-Delimoges L., 285. 
Mingana A., 266. 
Mirabent A. B., 350. 
Maoœller Ch., 275, 314, 335. 
Moffat J., 283, 306, 308. 
Môhler J. A., 12, 61, 82, 83, 102, 

116, 127, 142, 254, 263,285, 288, 

290, 291, 292, 293,299, 300, 301; 

302, 307; 309, 310, 315; 318, 320, 
326, 345. 

Molland E., 276, 277. 
Monrad G., 270. 
Monte (Card.) del, 56, 284. 
Mortain A., 316. 
Mouroux J., 268, 272, 274, 275, 

289, 293, 300, 340. 
Müller A., 206. 

33% 

TABLE DES AUTEURS CITÉS 

Munier Ch., 194, 253; 277: 324; 

325; 345. 
Murphy J. L., 283, 310, 320, 326, 

331; 343; 344. 

N 

Nacchianti J., 258. 
Nautin P., 118, 301, 304. 
Neeser M., 281, 338. 
Neher À., 270. 
Neill St., 350. 
Newman J.H., 29, 83, 89,91, I19, 

189, 270, 285,288,294, 304, 307, 
315; 319. 

Nicéphore de CP, 248, 342. 
Niechaj M., 303. 
Nilles N., 342. 
Nordhuess P., 294. 
Novatien, 102, 290. 

O 

Occam Guill. d’, 257, 347. 
Œhler. Voir Tertullien. 
Origène, 20, 51, I41I, 142, 143, 164, 

201, 203, 265, 271,276,281, 289, 

290, 308, 310, 314,315; 318; 325, 
326, 337; 342. 

Ortigues Ed., 12, 67, 107, 167, 301. 
Oster H., 304, 323. 
Outler A. C., 3290. 

P 

Paillard Ét., 280. 
Palmer W., 319, 347; 340. 

Papias, 115. 
Papylos, 92. 
Paquier R., 339. 
Pascal B1., 76, 280. 
Paschase Radbert, 276, 317. 
Pasquali, 265. 
Passaglia, 287, 288, 289, 293, 300, 

315, 328. 
Pedersen G., 329. 
Péguy, 10. 
Pellikan J., 330, 333. 
Peña Jean de la, 344. 
Perennès H., 287. 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Perez de Ayala M., 83, III, 250, 

258, 286, 292, 301; 317; 3443 349. 
Perler O., 267. 
Perrone, 73, 78, 89, 181, 287, 288, 

289; 290, 291; 293; 294-295; 322, 
328, 341. 

Persson P.E., 329, 331. 
Petré H., 267. 
Philippin A., 265. 
Photius, 276. 
Pie IX, 109, 295, 316, 328. 
Pie XI, 206, 304. 
Pie XII, 109, 117, 191, 264, 318, 

323; 326. 
Pieper J., 264. 
Pierre Chrysologue (S.), 338. 
Pierre Damien (S.), 276, 321. 
Pierre le Mangeur, 309, 325. 
Pinard H., 328. 
Pinto M., 303. 
Pio À., 316-317, 345. 
Placentini Ant. 325. 
Placide de Nonantula, 194, 325. 
Platon, 283. 
Plotin, 127, 306. 
Pohle J., 127, 306. 
Pollet V., 274. 
Polman P., 270, 202. 
Pontet M. 310. 
Pothin (S.), 271. 
Potterie I. de La, 295. 
Poulat E., 305. 

Pozo C., 344, 349. 
Preiss Th., 230, 336. 
Prenter R., 229, 334, 335. 
Preuschen. Voir Tertullien. 
Prierias Sylv., 330. 
Priscillien, 270. 
Probst F., 303. 
Proulx G., 8, 67, 263, 286, 306, 319. 
Przywara E., 290. 
Puech H.-Ch., 277, 270. 
Puniet P. de, 266, 269. 

Q 

Quasten J., 323. 

R 

Rad G. von, 270. 
Raban Maur, 276. 

Rahner H., 135, 212, 277,278; 279, 
307; 328. 

Rahner K., 285, 289, 304, 319; 321. 
Rambaldi G.; 319, 320. 
Ramsey M., 337. 

Ranft J., 292, 334. 
Ratzinger J., 268, 275, 298, 300, 

3023: 1312: 
Refoulé R., 266,285, 308,313, 321. 
Remi d'Auxerre, 281. 
Remi de Girolami, 317. 
Renaudin P., 270, 303. 
Rengstorf K. H., 290. 
Reynders B., 286, 302. 
Richard de Saint-Victor, 312. 
Richardson Al., 335. 
Riedilinger H., 315. 
Rœsle M., 320. 
Roland Bandinelli, 347. 
Rotenstreich N., 275. 
Rouquette R., 263. 
Rouse R., 350. 
Rousseau O., 323, 326. 
Roux H., 330. 
Rückert H., 298, 330, 334, 338. 
Rufin, 267. 
Rupert de Deutz, 45, 291. 
Ruwet J., 321. 

S 

Sadolet (Card.), 295. 
Sagnard M. Voir Irénée. 
Saint-Seine P. de, 19, 264. 
Salaverri J., 291. 
Sartory Th., 317. 
Sauzin L., 270. 
Schatzgeyer Conrad, 46, 258, 277, 

348. 
Scheeben M. J., 87, 89, 91, 264, 

286-288, 294, 295, 310. 
Scheler M., 132-133, 307. 
Schelkle K. H., 318. 
Scherding P., 235, 338. 
Scherer J., 318. 
Schildenberger J., 323. 
Schlager P., 343. 
Schlee E. B., 270. 
Schlier H., 303. 
Schlink Ed., 303, 333. 
Schlüssler H., 330. 
Schmidt-Clausen K., 334. 



Schmitt L., 343. 
Schnackenburg R., 338. 
Schneider R., 303. 
Schniewind S., 276. 
Scholz F., 284. 
Schoonenberg P., 318. 
Schrader, 66, 287, 289, 293, 300. 
Schrenk G., 324. 
Schückler G., 318. 

Schumacher W. N., 269. 
Schütte H., 333. 
Schwalm M.-B., 275. 
Schwartz. Voir Eusèbe. 
Schweitzer W., 12, 242, 301; 330, 

332; 335: 340. 

Scot (B.) Jean Duns, 144, 291. 
Semmelroth O., 317; 319. 
Sententiae Anselmi, 326. 
Seripando, 258. 
Serry. Voir Cano. 
Sévérien de Gabala, 276. 
Simpkinson C. H., 350. 

Skydsgaard K. E., 330, 332; 334, 
340. 

Smulders P., 13,264,286, 287, 325. 
Sôühngen G., 55, 284, 289. 
Souilhé J., 283. 
Sperl A., 330. 
Spindeler AÀ.;, 320. 
Stählin. Voir Clément d’Alex. 

Stählin W.,228, 309, 329,334; 335. 
Stakemeier J., 319. 

Staphylus, 344. 
Stapleton Th., 142, 310. 
Statuta Eccl. ant., 276-277. 
Staudenmaier F. AÀ., 288, 294. 
Stauffer Et., 280. 
Stenzel A., 266, 267, 269. 

Stiernon, 319. 
Stirnimann H., 340. 

Stonner AÀ.; 309. 
Strathmann H., 334. 
Strotmann Th., 272, 340. 

Struman R., 350. 

Styger P., 269. 
Suger, 315. 
Suitbertus a S. Joan. a Cruce, 300. 
Swete H. B., 104, 290. 
Syméon le Nouveau Théologien, 

63; 285. 

Synave P., 307. 

359 

TABLE DES AUTEURS CITÉS 

T 

Talbot N. S., 237. 
Tanner A., 288, 321. 
Tapper R. Voir Driedo. 
Tardif H., 323. 
Tavard G. H., 13, 277, 284, 286, 

289, 294, 295, 308, 316-317; 319; 
320, 331, 342-345» 349. 

Taylor F. J., 332, 350. 
Taymans F., 275. 
Teofilo de Orbisio, 303. 
Ternus J., 290, 298. 
Tertullien, 63, 102, 139, 142, 240, 

257, 266, 268, 283,285,288, 299, 

301; 309; 310, 312; 313; 321. 
Tertullien (Pseudo-), 48. 
Thanner, 325. 
Théodore de Mopsuette, 266. 
Théodulphe d'Orléans, 308. 
Théophile d’Antioche (S.), 271. 
Thils G.; 348. 

Thomas d’Aquin (S.), 17; 21, 25; 
45: 58, 61, 84, 95-96, 133; 202, 
218, 264, 265, 268,272, 274; 281; 
282, 284, 285, 287, 288, 289, 201; 

293; 294, 296, 297; 299; 304; 307; 

309, 312, 315, 318; 324 325 326» 
327; 342, 347: 348. 

Thomas Netter, 88, 142; 143» 172, 

249; 284, 294; 310; 311; 336; 342. 
Thomas More (S.), 233. 
Thomas de Verceil, 282. 
Thomassin L., 294, 309. 
Thornton L. S., 300. 
Thurian M., 227, 229, 327; 330; 

334; 340. 
Tillard J.-M. 272. 
Tillich P., 232, 336. 
Tillmann Fr., 290. 
Tisserant (Card.) E., 295. 
Tonneau J., 297. 
Tresmontant Cl., 281, 307. 
Tschackert P., 332. 
Tunmer C., 13. 
Tyndale W., 233. 
Tyrrell G.; 295. 

U 

Underwood P. AÀ., 281. 
Undset S., 135. 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

Urbain II, 326. 
Urs von Balthasar H., 309. 
Ussher ]J., 350. 

V 

Vacant J.-M. À., 269, 295. 
Vaggagini C., 303, 323. 
Valensin Aug., 305, 306. 
Van Apeldoorn L. J., 266. 
Van den Eynde D., 284. 
Van der Meer F., 79, 267, 276, 327. 
Van Imschoot P., 341. 
Van Laak H., 205, 316, 324. 
Van Leeuwen B., 286, 320. 
Van Rossum (Card.), 266. 
Van Stempvoort, 290. 
Van Vliet H., 307. 
Vehe Michel, 345. 
Veiga Coutinho L. da, 13, 305, 306, 

328. 
Verbum Caro, 336. 
Vernet, 280. 
Veron, 310. 
Villain M., 318, 333, 340. 
Villette L., 267. 
Vincent de Lérins (S.), 72, 143, 206, 

288, 291, 310, 315, 316, 326. 
Visser’t Hooft W. À., 350. 

pB-04270 
du 

Vonier À., II7, 303. 
Vries W. de, 303. 

W 

Wagner J., 304. 
Wahlstrom E. M., 340. 
Walgrave J.-H., 297. 
Walter J., 308. 
Weber J.;, 303. 
Weber L., 324, 327. 
Wegenaer P., 274. 
Weindel P., 294. 
Wenger A., 342. 
Werenfels S., 311. 
Wessel Gansfort, 298. 
Wiegand F., 266, 267, 369, 270. 
Wilmers J., 289, 206. 
Wintersig À., 305. 
Winterswyl L. AÀ., 327. 
Winward S. F., 335, 336. 
Wirkenhauser A., 290. 
Wolf E., 327. 

Z 

Zaccharia À., 303. 
Zahn Th., 281. 
Zenkowski B., 294. 
Zôüllner W., 108, 301. 



Table des matières 

CHAPITRE I 

ANALYSE ET SYNTHÈSE 
DE L’IDÉE DE TRADITION 

LA TRADITION COMME TRANSMISSION . . « « . . « « . 

Héritage er ts iso PORN CR RENE 
Le christianisme est une communion. . . . . . . 
Fradinénenbaptémers briuucos rûl ponte 
Le christianisme, fait de communion. . . . . . . 

LA TRADITION COMME HISTOIRE ET DÉVELOPPEMENT. . . 

Ce qui est transmis est reçu par un sujet vivant, 
CODCPACEIIRN NN PS ME à den MaU eee MO 

Le temps del’Hisioésainté nl. 4e MR. M 
Tradition et temps de l’Église ou temps du Saint- 

ESPION ANR MCE SAR. 

L’ÉVANGILE, SOURCE DE LA TRADITION APOSTOLIQUE. . . 

1° L’Évangile comme source . . . . . . . . …. 
2° Aspect noétique et aspect dynamique de l «Evan- 

gile.» + PANNES Le 0 ve er OITATAE 

II 

IS 
18 

19 
21 
27 

28 

28 
31 

37 

43 

47 

50 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

TRADITION, ÉCRITURE, TRADITIONS. DIGNITÉ DE L’ÉCRI- 
turet sr, ne ner ee ER TR RE D 53 

D'ISTHCUONS EL M RNCS RENE 56 
Les traditions apostoliques. . . . . . . . . . . 58 
Dignité propre de l’Écriture en tant que texte écrit. 60 

CHAPITRE II 

ESSAI DE CLARIFICATION DE LA NOTION 
DE TRADITION. ASPECTS ET ACCEPTIONS 

CHAPITRE III 

LE SUJET DE LA TRADITION 

A) LE SUJET DE LA TRADITION EN SON POINT D’ORIGINE ET 
EN SA. TRANSMISSION . s2#514/Mten va Den fair. api 76 

L'Église a reçu des Apôtres, les Apôtres ont reçu 
du Caristourde Dion. LR RER 76 

B)'E”"FEcclésia; SUJET DE LA TRADITION... L . - +. 81 

Foi, sens, conscience de l’Église . . . . . . . . 81 
L'Église est une réalité organique, où chacun est 

animé pour le rôle qu’il doit remplir . . . . . 86 
Le peuple fidèle owlezlsicatsts memes. rsias 88 
Lemagistèreet la règle de fo: 93 

C) LE SAINT-ESPRIT, SUJET TRANSCENDANT DE LA TRA- 
DITION. SON ACTUALITÉ DANS L'ÉGLISE-CORPS DU 
CHRIST. : : LOUIpMNOn D Vel Amon al. IOI 

Appendice. — Conscience d’une actualité de la visite de 
Dieu et de l’événement du Saint-Esprit, dans l’attesta- 
tion que l’Église fait de l'Évangile au cours de l'Histoire. 108 

CHAPITRE IV 

TRADITION ET VIE ECCLÉSIALE 
(LA TRADITION, MODE ORIGINAL 

DE COMMUNICATION) 



TABLE DES MATIÈRES 

CHAPITRE V 

ÉCRITURE ET TRADITION 
DANS LEUR RAPPORT A LA RÉVÉLATION 

ET A L'ÉGLISE DE DIEU 

I. LA GÉNUINE POSITION DES PÈRES . . . . . 

II. THÉOLOGIE DU RAPPORT ENTRE ÉCRITURE, SON 
ÉGLISE, TRABITION -. à: » Ma T2, 

1° L’Écriture suffit. On cherche et on trouve tout 
en elle. Toute l’activité théologique et pasto- 
rale découle d’elle. 

2° L’Écriture ne suffit pas à nous faire connaître 
son sens : tous les hérétiques l’ont invoquée 
et ceux qui se réclament d’elle ne concordent 
pas entre eux. . . 

3° Il faut que le sens de l'Écriture soit communi- 
qué par l'Esprit de Dieu, en un acte qui, de 
son côté, est révélation, et dont le fruit en 
nous est la connaissance So « gnô- 
Sis ». 

4° Le contenu de cette intelligence ou | gnose est le 
mystère chrétien comme clef de l’unité des 
deux Testaments et des différents textes en 
chacun d’eux.. . . 

5° Le lieu de cette action par laquelle Dieu se 
révèle et donne l'intelligence de la Parole, 
est l'Église, faite des hommes ee se conver- 
tissent à Jésus-Christ . 

6° Le consensus unanime des Pères ou celui de 
lEcclesia désigne sûrement un «lieu» de l’ac- 
tion de Dieu . 

7° En quel sens la Tradition représente autre chose 
que l’Écriture? . 

La structure sacramentelle de la Parole de 
Dieu 4 tr 

Qu'est-ce que ‘cette Tradition ajoute à 
l’Écriture? . pysanrants Pr. 

363 

137 

140 

140 

142 

146 

149 

154 

157 

160 

163 



LA TRADITION ET LES TRADITIONS 

ITR Sonpvara Sole 700 ONE, PROPRES ET 166 

Le Canon RER OUR NT 172 

Conclusion. » MORTE. SLAOPTENE ME 0 + «3 177 

CHAPITRE VI 

LES MONUMENTS DE LA TRADITION 

À) LES PRINCIPAUX MONUMENTS OU TÉMOINS. . . . . . 183 

19 La litutgie / :,. 2: « à UCI ORNE MALE 183 
Le SiVIe OP IE MO 184 
PeCOIMenT.TN. AT CAPTER. - 186 

DORES PÉRCSS 2 0 re à er nee et Ce I9I 
& Les: Pères». qu'ést-Ce”4 GITér deu 297192 
Valeur privilégiée et moment historique des 
OT D D LR LE RS 195 

Caractéristiques des saints Pères . . . . . 203 
3° Les expressions spontanées du christianisme. . 206 

B) LE RAPPORT ENTRE LA TRADITION ET SES MONUMENTS 
(TRADITION DOCUMENTAIRE ET TRADITION DOGMA- 
FIQUE ) APN PORN SPP NT ro Le, Fe 207 

CHAPITRE VII 

LA PENSÉE PROTESTANTE 
CONTEMPORAINE DEVANT LE PROBLÈME 

DE LA TRADITION 

I. La question de la Tradition aux origines de la Réforme. 215 

II. Critiques protestantes à la théologie catholique de la 
CL PACA PE ES US SR ENS 220 

III. Nouvelle approche du problème de la Tradition dans 
le protestantisme contemporain . . . . . . . . . 223 

1° Quels facteurs ont amené et préparé une nou- 
velle considération de la Tradition? . . . . 223 

2° Une nouvelle considération de la Tradition. . 226 

364 



TABLE DES MATIÈRES 

IV. La question ecclésiologique. Jalonnement de l'avenir 
et des chances possibles d’un dialogue nouveau. 

19 Par un dépassement d’une Scriptura sola 
étroite, au nom du réalisme de l’œuvre du 
ministère. . . . 

2° Par une considération du ministère comme pro- 
longeant, dans le temps de l'Église, ee 
lat institué par le Christ . Dh 

CONCRTS ONE RC Ne er 

Excursus A. — L’ÉVANGILE ÉCRIT DANS LES CŒURS . 

Excursus B. — ÉCRITURE ET « VÉRITÉS NÉCESSAIRES AU 
SALUT ». 

RES en AD. ae à 

PARLER DES AUTEURS -CTTÉS 22m 0e Ds ve 3 R RU 

FABLE DES MATIÈRES: LE 6. MAL: HS Sr. à oo à … à 2e 

233 

234 

236 

41 

-45 

255 

263 

351 

361 



AUS . = A 

Estonie mines Fe (DR 

DORE 
Ca DE fus Pr vb 

. aéteinien … 
Fes ER) be … * Re — + = + 

e- e d " € 

. VONPRT AT 

HE. gs ds re Hé © e | 
la 

Émiea srosraof — A 2 

Re Lai | LA #4 

& SZ Le PT din qu'a FE de se «+ BTOÏE 

Le pr Fo 

EC, PTE 

LES PAR PRET TETE ET SES MONUMENT 

CAE tarde | ur ihe er RADEON 20EMA 
ES rs L 

d = + 

Fe ER ra Gr PUS T re cu r +7 PERTE LE: 

RC FT = M PTE - . à re) Th 

J 5 Le t : . ." De s : { 

, é _— 



Dépôt légal : n° 3116 

ACHEVÉ D’IMPRIMER 
— LE 8 MAI 1963 — 
PAR L’IMPRIMERIE FLOCH 
A MAYENNE (FRANCE) 

(5607) 2° trimestre 1963 







LR. 
L L Ÿ At . , . 

CR FOR °"N'eC 

YA 
IR LUN 

eg Te À pe € | 



90 .Cé / vol 2 e 

di Congar, Yves, 1904 vs. À 

Latradition fee 
traditio 

BT Congar, Yves Marie Joseph, 1904- 
90 La tradition et les traditions. Paris, À. Fayard (1960-63, 
cé 2v. 22cm. (Le Signe) (Grandes études relicieuses) 

Le Includes bibliographicai references. 
Ve Coxresre =) Essai historique.—2. Essai théologique. 

1. Tradition (Theology) 2. logy, Doctrinai—Hist. 1 Title. 
BT90.C6 A 62-2006 rev 2 

336621 
CCSC/rin 



Dans ce volume, l’auteur procède d’abord à une sorte d'inven- 

taire et de classement : c'est l'objet des deux premiers chapitres, 

l'un largement descriptif, l'autre schématique et (à dessein) pres- 
que scolaire. Les chapitres III à VII étudient successivement les 
aspects les plus décisifs de la question, sans prétendre constituer 

un traité didactique rigoureusement articulé. C'est beaucoup 

plus un ‘essai, un essai poursuivi comme une recherche, dans 
la solidarité avec les autres recherches ou les débats actuels, 

tant dans les cas du dialogue œcuménique qu'à l'intérieur du 

monde catholique. (On sait que la question de la Tradition, et 

de ses rapports avec l'Ecriture dans la communication de la 
Révélation, fut abordée par le second concile du Vatican dès 

sa première session et sera au cœur des débats de la seconde 
session sur les ‘sources de la Révélation‘). 

C'est dans cette perspective qu'a travaillé le Père Congar et 

que s'inscrit, le présent essai qu'il a dédié spécialement aux 

membres et aux présidents des Commissions qui, au compte 

du Conseil œcuménique des Eglises, à New York (P. Georges 
Florovsky), ou à Copenhague (prof. K. E. Skydsgaard) ou à 

Rome, au compte du concile œcuménique du Vatican, œuvrent 

aujourd'hui dans ce champ de travail, en vue de ce ‘’réavoisin- 

nement” des chrétiens que S. S. Jean XXIII indiquait comme 
la première étape à accomplir dans la voie de l'unité. 

OP 

Imprimé en France P Imp. du Carré + Paris ® | PRIX : 25 F4+T.L. 25,71 FTLI. 

124.020 


